
Zeitschrift: Baselbieter Heimatblätter

Herausgeber: Gesellschaft für Regionale Kulturgeschichte Baselland

Band: 76 (2011)

Heft: 3

Artikel: Sundgauer Wallfahrten nach Mariastein

Autor: Spycher-Gautschi, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-860220

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-860220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Albert Spycher-Gciutschi

Sundgauer Wallfahrten nach Mariastein

Einleitung

Der elsässische Volkskundler Auguste
Zaessinger vermittelte mit dem Artikel
«Prozessionen von Sundgaupfarreien»
einen Eindruck von der Vielzahl an
Gnadenstätten im Sundgauland. Wir denken
an Lucelle, an St. Brice, Heiligenbrunn,
Wentzwiller, Notre Dame du Chêne, an
die Chapelle du Grunenwald und Gildwil-
ler sur le Mont, um nur einige zu nennen.1
Trotzdem gilt Mariastein, im Französischen

Notre Dame de la Pierre genannt,
als bedeutendster Wallfahrtsort der Sundgauer

schlechthin. Der Verfasser dieser
Arbeit hatte seine frühesten Kontakte mit
Mariastein im Kindesalter vor dem Zweiten

Weltkrieg. Als Spross einer Mischehe
konfirmiert, fühlte er sich von der Ambiance

katholischer Kirchen mehr angezogen

als von den evangelisch-reformierten
Gemeindesälen. Im Erwachsenenalter
erfüllte ihn der Gang zum Gnadenbild
einerseits mit Zweifeln als ständige
Begleiter des Glaubens und andererseits mit
Respekt vor Menschen, denen die
Zwiesprache mit der Muttergottes eine
Lebenshilfe bedeutet.

Diese Erfahrung wiederholte sich bei
der Vorbereitung eines Artikels über die
Verehrung der 14 Heiligen Nothelfer in
Oberlarg für die Société d'histoire du
Sundgau.2 Die Beziehungen Oberlargs
wie auch der Nachbargemeinden Winkel
und Levoncourt zum Wallfahrtsort Mariastein

kamen dabei mehrfach zur Sprache
und gaben den Anreiz zu dieser Arbeit.

1 Siehe Literaturverzeichnis.
2 Spycher, S. 230f.

Der Verfasser setzte sich zum Ziel, den
Anteil der Sundgauer Gläubigen am
Wallfahrtsgeschehen Mariasteins in
Vergangenheit und Gegenwart zu erforschen.
Er stützte sich dabei auf das von Mariasteiner

Mönchen und weltlichen Autoren
geschaffene Schrifttum (siehe
Literaturverzeichnis). Als wichtige Quelle erwies
sich auch ein von der Genealogin Suzanne
Allemann im Jahr 1991 veröffentlichtes
Namensverzeichnis über die im Klosterarchiv

verzeichneten Wunderheilungen.
Den Gegenwartsbezug verdankt der Autor

persönlichen Kontakten, allen voran
mit lie. phil. Dominik Wunderlin, der diese

Untersuchung zum Anlass nahm, eine
Thematik aus dem elsässischen Grenzland

in die «Baselbieter Heimatblätter»
aufzunehmen. Eingeschlossen in den
Dank sind P. Lukas Schenker (23. 1. 1995
bis 31. 3. 2008 Abt von Mariastein), der
die Arbeit begleitete, Lise Borrer (Allsch-
wil), Damien Bregnard (Porrentruy),
Daniel Camenzind (Mariastein), Kaspar
Egli (Metzerlen), Albert Heinis (Winkel),

Hubert Hoff (Neuwiller), Gérard
Hubler (Levoncourt), Anne Eichenlaub
(Colmar), Armand Kiene (Bouxwiller),
Andreas Obrecht (Hofstetten), Hélène
Pinard-Alm (Oberlarg), Familie Renz

(Mariastein), Daniel Rouschmeyer (Friesen),

Chantal Schmitt (Leymen), Marie-
Jeanne Schudy (Roppentzwiller), Eduard

Spielmann (Rodersdorf), P. Notker
Strässle (Mariastein) und Abbé Pierre
Thuet (Linsdorf).

49



Eucharistiefeier unter
dem Gnadenbild «Unserer

Lieben Frau im Stein»
(Foto: Albert Spycher).

Zur Geschichte von Mariastein

Im Sinne einer kurzen Zusammenfassung

folgen wir den Abhandlungen von
P. Hieronymus Haas, Alban Norbert
Lüber und P. Lukas Schenker (1998). Mit
ihnen blicken wir zurück ins 15. und ins
16. Jahrhundert, als ein höhlenartiges
Heiligtum an zwei «Fallwunder»
erinnerte - an ein legendenumwobenes und
an ein bezeugtes Überleben von Stürzen
aus felsigem Gelände dank der Wunder¬

kraft Mariens (siehe S. 52 und 53). Die
Herrschaft über den Bezirk Mariastein
und damit auch das Versehen des Pflegamts

der Gnadenstätte lag damals in
Händen des Ritters Arnold von Rotberg.
Nach dessen Tod ging die Verantwortung

an den Junker Reich von Reichenstein

über, der kurz zuvor die Herrschaft
Landskron erworben und sich um die
Restaurierung der im Jahr 1466 nieder-

50



Kloster Mariastein, Ende des 18. Jh. Aquarellierte Umrissradierung aus M. Hentzy: Promenade pittoresque
dans l'Évêché de Bâle, T.l, La Haye 1808. (Bild: Universitätsbibliothek Basel-Stadt).

gebrannten Kapelle und des Bruderhauses

verdient gemacht hatte. Wegen
ungeklärten Rechtsansprüchen an diesem Ort
und Streitigkeiten um die Verwendung
von Opfergeldern der Pilger übertrug der
Basler Bischof Johannes von Venningen
im Jahr 1470 die Pilgerbetreuung den
Mönchen des Basler Augustinerklosters.
1515 verkaufte Ritter Arnold von

Rotberg junior seine Herrschaft und damit
den heiligen Bezirk Mariastein an die
Stadt Solothurn. Im Jahr 1541 brachte ein
zweites «Fallwunder» den Gnadenort in
aller Leute Munde - der glimpflich
abgelaufene Sturz des Junkers Hans Thüring
Reich von Reichenstein. Laut Christian
Wurstisens «Basler Chronik» vom Jahr
1580 umfasste die «Unserer Lieben Frau
im Stein» genannte Stätte ein Bruderhaus

sowie eine zur Kapelle ausgebaute und
überdachte Höhle, in der drei Altäre
aufgestellt werden konnten.3

1636 ersuchte der Basler Bischof die
Benediktinermönche des im einsamen Tal
der Lüssel gelegenen Klosters Beinwil,
die Wallfahrt Unserer Lieben Frau im
Stein zu übernehmen. In jenen Dezennien
brachte der Dreissigjährige Krieg Unruhe
ins Land. Da auf Mariastein ein Überfall
geplant war, wurde eine Garnison dorthin
verlegt. Am 12. November 1648 bezogen
die Mönche ihre neue Wirkungsstätte, am
31. Oktober 1655 folgte die Einweihung
der neu entstandenen Klosterkirche. 1693

trat Mariastein mit der Erstausgabe und

3 Wurstisen, S. 20.

51



1751 mit einer erweiterten Fassung des

von Pater Dominicus Ginck verfassten
Mirakelbuches «Lapis probatus angularis
Mariae (siehe S. 54) an die Öffentlich-
keit.J Noch von einer Wirtschafts- und
Agrarkrise geschwächt, geriet Mariastein
im letzten Viertel des 18. Jahrhunderts in
den Sog der französischen Revolution.
Am 9. März 1798 besetzten französische
Mannschaften das Kloster Mariastein.
Abt und Mönche wurden vertrieben, ihr
Flab und Gut konfisziert. Die Klostergüter

wurden versteigert, die Bibliothek
verschachert. Hingegen gelang es, Teile der
Kirchenausstattung in Sicherheit zu bringen,

das Gnadenbild in Flüh zu vergraben
und das Bild der Siebenschmerzenmutter
in Hofstetten zu verstecken. Die französische

Regierung verbot den Sundgauern,
nach Mariastein zu pilgern, und setzte auf
Widersetzlichkeiten harte Strafen (siehe
S. 60). Als sich der solothurnische Rat
hinter diese Massnahmen stellte, tat er es

nicht mit religionsfeindlichen Absichten.
Es ging um die Beibehaltung von Ruhe
und Ordnung, um das Wohl des Vaterlandes

- «Salus patriae suprema lex».

4 Siehe Literaturverzeichnis.

Im Jahr 1802 konnte das verwüstete
Gotteshaus zurückgekauft werden, worauf
der Abt mit einigen Konventualen nach
Mariastein zurückkehrte. Jedoch liessen
der einsetzende antireligiöse Radikalismus

wie auch die Demokratisierung
des schweizerischen Staatsgefüges die
Klosterwelt «als letzte Bastion des
Feudalismus» nicht zur Ruhe kommen. Am
4. Oktober 1874 entzog das Solothurner
Stimmvolk dem Kloster Mariastein die
juristische Selbständigkeit und schickte
Abt und Mönche ins Exil. Die Aufsicht
über die kirchlichen Verrichtungen und
Verpflichtungen war nun Sache des Staates.

Doch durften einige Benediktiner
weiterhin die Wallfahrt betreuen. Am
2. Januar 1941 vertrieb das nationalsozialistische

Regime die Mariasteiner Mönche

aus ihrem Exil in Bregenz, worauf die
Solothurner Regierung den Ausgewiesenen

in Mariastein Asyl gewährte. Erst
nach politischen, zivil- und kirchenrechtlichen

Abklärungen entschieden sich die
Solothurner in der Volksabstimmung vom
7. Juni 1970 für die Wiedereinsetzung
der korporativen Selbständigkeit, was die
Wiederherstellung des Klosters Mariastein

bedeutete.

Von Gebetserhörungen, Mirakeln oder Wunderheilungen
«Unserer Lieben Frau im Stein»

Zwei «Fcillwimder» prägen die Geschichte

von Mariastein
Eine Urkunde vom 14. März 1442 berichtet

erstmals, dass ein Kind den Sturz von
den Flühen herunter auf wunderbare Weise

überlebt habe. Pater Hieronymus Haas

verlegt dieses erste Geschehnis in den
Schatten einer Felsenhöhle, wo eine Hirtin

mit ihrem Kinde beim Blumensuchen
einschlief. Beim Erwachen vermisste sie

das Kind, suchte und fand es wohlbehalten

am Fuss eines Felsens. Eine schöne
und von Engeln begleitete Frau - Maria,
die Himmelskönigin - habe es beim Sturz
unversehrt in ihrem Schoss aufgenommen,

erzählt die Legende.»5 Das
«Heimatgeschichtliche Lesebuch von Basel»
bringt eine andere Version: Die Edelfrau

5 Haas, S. 12, 17f.

52



Ausschnitt aus der
Reichenstein'schen Votiv-
tafel: Der verletzte Junker

wird zur Flühmühle
geführt. (Repro aus
«Jurablätter» 1952, H.4).

von Rotberg sei mit ihrem kleinen Mädchen

blumensuchend dem heimkehrenden

Ehemann Ritter Arnold von Rotberg
entgegengegangen, wobei das Kind zu
nah am Abgrund die Hand nach einer
blauen Blume ausgestreckt habe ...6

Als ein Jahrhundert später der Basler
Augustinermönch Jakob Augsburger die
Gnadenstätte betreute, ereignete sich ein
weiteres, diesmal in Wort und Bild
dokumentiertes Fallwunder. Während einer
Pestzeit im Jahr 1541 zog der auf Burg
Landskron sesshafte Junker Hans Thüring
Reich von Reichenstein nach Mariastein,
«umb gesündere Lufft daselbsten zu
gemessen». Am 13. Dezember jenes Jahres
tat er «einen grausamen Fall» von den Flühen

zu Tale, wo er von Jakob Augsburger
verarztet und zur Landskron geführt wurde.
Der Vater des Geretteten liess den Hergang
zu Pergament bringen und auf einem 140

x 195 cm messenden Ölgemälde darstellen,

das heute in der «Reichenstein'schen»
oder «Siebenschmerzenkapelle» zu
besichtigen ist. Auf dem mit den Initialen

6 Meier, S. 456f.

C.H. signierten Bild thront Gott Vater über
den Wolken, umgeben von Christus, Maria
und von Engeln. Auf der Ebene von Mariastein

stehen neben der Kapelle und dem
Bruderhaus die klagenden Verwandten.
Unten sind die Auffindung Hans Thürings,
dessen Überführung nach der Mühle und
zur Burg Landskron geschildert. Dieses
erneute Mirakel erregte weitherum Aufsehen

und zog stets grössere Pilgerscharen
nach Mariastein.7 Das Protokoll über die
Rettung des Junkers von der Landskron
blieb über längere Zeit das einzige auf uns
gekommene Zeugnis über ein Wunderereignis

in Mariastein.

Die Mirakelbücher des Paters Dominicus
Ginck
Melchior von Heydegg, der die Wallfahrt
von 1612 bis 1634 betreute, begann als

erster Priester, persönliche Visionen und
Gnadenerlebnisse - «miracula et gratiae
im Steyn» - auf Pergamentzetteln zu
notieren." Wie der Historiker Theobald Walter

ermittelte, hatte Heydegg 26 Wunder-

7 Baumann 1952, H. 4, S. 3.

8 Haas, S. 37; Kamber, S. 51.

53



berichte registriert. Zwischen 1633 und
1640 sammelten die Mariasteiner Mönche

weitere 23 Aufzeichnungen. Eine
dritte Zusammenstellung aus jener Zeit
umfasst 376 nach Begebenheiten geordnete

Zeugnisse. «Die vierte Sammlung»,
so schreibt der Historiker, «enthält die
Abschrift der damals in der Wallfahrtskirche

aufbewahrten Gelübdetafeln, der
so genannten Ex votos. Es sind ihrer
59, von denen sich nicht eine einzige
im Kloster erhalten hat.»" Der aus
Altkirch stammende Pater Dominicus Ginck
(1638-1701) konnte auf ein ansehnliches
Belegmaterial zurückgreifen, als er 1693
im Auftrag seiner Oberen unter dem Titel
«Lapis probatus angularis Mariae» eine
Sammlung von Gebetserhörungen und
Wallfahrtsgelöbnissen veröffentlichte.
Pater Leo Wegbecher 1682-1753) veranlasste

1751 eine Neuausgabe und ergänzte
sie mit neuen Wunderberichten. Diese

sind in zwölf Sachgruppen zusammenge-
fasst und jeweils einem bestimmten Edelstein

zugeordnet, womit der Name «im
Stein» symbolisch angesprochen und die
Heilkraft von edlen Steinen in den
Volksglauben miteinbezogen wurde.
Pater Anselm Dietler übertrug 1845 eine
Anzahl jener Berichte in seine
«Wallfahrtsgeschichte von Mariastein». Xavier
Hornstein gab 1862 eine französische
Übersetzung dieses Buchs unter dem Titel

«Précis de l'histoire de Notre-Dame de
la Pierre» heraus. Diesen Buchveröffentlichungen

folgte 1871 eine «Kurze
Geschichte des Klosters und der Wallfahrt
Mariastein» des Weltpriesters Adolf Boell
mit neuesten beglaubigten Gnadenbeweisen.10

Der Mariasteiner Bruder Alois Oser
schliesslich führte ein im Klosterarchiv
Mariastein aufbewahrtes «Protokoll der

9 Klosterarchiv Mariastein, BMA 38A und B;

Walter, S. 119f.
10 Boell, S. 96.

Gebetserhörungen in Mariastein aus den
schriftlichen Zeugnissen 1793-1917»."
DerAutor dieser Arbeit stiess in einer 1958

von Robert Specklin veröffentlichten
geographischen Studie über die Gemeinde
Leymen unerwartet auf eine «blinde»
Verbreitungskarte von 112 Wunderheilungen
in der gesamten Regio Basiliensis des 17.

Jahrhunderts.12 Der Mediziner Thomas
Kamber ermittelte von den Anfangen im
16. Jahrhundert bis zum Jahr 1980
insgesamt 468 mirakulöse Geschehnisse.13
Es galt nun, die erfassten Wundertaten
mit den primären Quellen zu vergleichen.
Dabei fanden sich im Klosterarchiv
Notizen des Leimentaler Lehrers und
Volkskundlers Ernst Baumann (1905-1955),
die sich als Auflistung von Seitenzahlen
erwiesen und zu den in Gincks Mirakelbüchern

verzeichneten Gebetserhörungen
in Sundgauer Dörfern führten. Wie Alban
Norbert Lüber zu bedenken gab, ist eine

genaue und zeitlich gegliederte Statistik
nicht möglich, weil Doppelzählungen
vorkommen und die Angaben sowohl von
Berichten als auch von Votivtafeln stammen.

Zudem sind zahlreiche Wunderberichte

verloren gegangen oder tragen
keine Ortsnamen." In diesem Sinne ist
ein vom Autor verfasstes und im
Schweizerischen Institut für Volkskunde in Basel
archiviertes Verzeichnis von 177
Wunderheilungen mit Vorbehalt aufzunehmen.
Die Aufstellung ist auch einsehbar auf
der Webseite der GRK BL: http://www.
grk-bl.ch/pages/HeimatblaetterReg.html.
Hingegen vermitteln die blauen Punkte
unserer Übersichtskarte ein anschauliches
Bild über die örtliche Verbreitung jener
Wunderheilungen.

11 Oser, Dokumente im Klosterarchiv Mariastein,
12 Specklin, S. 60.
13 Kamber, S. 62.
14 Lüber, S. 193.

54



vontyeinj

Heimsbrunn

urnhaupt-
-le-HauL

• Frœningen" Zillfeheim

Steinbrunnv
-le-HautrBalschwillcraubach-

e-Haul.

Bartenheir

Slolterf
/GomrT
lnemarit Emlingen je

Witiersdi
KIRCH

Blotzheii

iusgaueï?/

Hirtzbacîu

Hlrsingi
anschwillt

iHendingfefr -le-Haul^ 'Buschwillt

irentzingen

Hinbnngen" VFriesen

(Hagenthaf
-té-Haut

rmenacfpv

jnsdorf

•""iPletterhousè

Va, ^ Bendori'i

IjebsdorGL^

.Damphreuy' BlauenWolschwill

Counavph

Übersichtskarte 1: Gemeinden, die durch Wallfahrten (rote Punkte) und Wunderheilungen (blaue Punkte)
bekannt wurden. (Gestaltung und Foto: Albert Spycher).

Wie Thomas Kamber in einem
«Krankheitsspektrum in Markstein» darstellte,
zählte zu den meistgenannten Wunderheilungen

die Genesung von körperlichen,
seelischen und geistigen Gebrechen wie
auch der glückliche Ausgang beschwerli¬

cher Schwangerschaften15. Die Anrufung
der Heiligen Jungfrau erweckte scheinbar
tot geborene Kinder zum Leben oder
bewahrte sie vor dem Ersticken, wenn die

5 Kamber, S. 64.

55



Körperchen zu fest in die Wiege gebunden

waren. Zum Bauernleben gehörte die
Rettung bei Unglücksfallen mit Ross und
Wagen oder bei Wald- und Holzarbeiten.
Weitere Gefahren lauerten in Mühlen,
Sägewerken und beim Umgang mit dem
Feuer. Die wundersame Rettung nach dem
Sturz von Obstbäumen kam ebenso oft vor
wie vor dem Ertrinken in der III, in der Larg
und im Rhein. Während eine Schwangere
die Befreiung «aus Kindsnöten» erflehte,
bangte ihr Mann vielleicht im Krieg um
Leib und Leben. Wenn sich ein Erdendasein

dem Ende zuneigte, beteten die
Angehörigen «für eine glückliche Sterbestunde»
und dankten mit einer Wallfahrt. Es würde
den Rahmen dieser Arbeit sprengen, sämtliche

aus den schriftlichen Quellen erfass-
ten Wunderheilungen aufzuführen.
Einige Beispiele mit trefflichen Versen
aus Gincks «Lapis probatus Mariae»
müssen genügen:

1649. Ein lediges Mägdlein von Kembs
geriet in eine Heerschar herumziehender
Soldaten und fürchtete um die «jungfräuliche

Ehr». Verängstigt versteckte es sich
in einem Gebüsch und gelobte unter dem
«jungfräulichen Schutzmantel» der
Muttergottes eine Wallfahrt nach Mariastein.
(Ginck 1693, S. 640, Heilstein: Amethyst).
Die Perlin wirfft man nicht vor Schwein,
Die Reinigkeit sie lieben.

Jungfräulich-Krantz gibt schönen Glanz,
MARIAE thut belieben.
1650. Dem kaum einjährigen Söhnlein der
Eva Englerin in Steinbrunn-le-Bas ist ein
Apfelschnitz «im Schlund stecken
blieben», sodass es zu ersticken drohte. Die
verzweifelte Mutter wollte aus Angst vor
dem «Grimmen ihres Ehemanns» flüchten,

fiel aber vor dem Haus auf die Knie
und gelobte «eine Besuchung der Heiligen
Gnaden-Statt im Stein», worauf dem Kind
der Apfelschnitz «aus dem Mund schoss».

(Ginck 1693, S. 140, Heilstein: Onyx).

Ein theurer Biss in Apfelschnitz
hat leider than die Eva.

Dadurch uns bracht den Tod an Spitz,
Wan nur nicht hier MARIA.
1660. Ein Müllerknecht aus Bartenheim
wurde von einem Wolf angefallen. Darauf
biss das Raubtier dem Hirten Theobald
Salatin «acht Löcher in die Hand». Auf
die Anrufung der «Seligsten Jungfraw
und Mutter Gottes im Stein» riss der Wolf
aus und verletzte mehrere Menschen im
Dorf. «Krafft einer heiligen Wallfahrt»
konnten alle «wunderlich bey dem Leben
erhalten bleiben.» (Ginck 1693, S. 435,
Heilstein: Chrysolith).
Auff solches Thier hört solcher Stein.

MARIA thut ihn schwingen.
Drum sicher gehst auf gsundem Bein,
Kein Tritt wird dir misslingen.
1673. Es war damals «hochloblicher
Gebrauch, zu Ehre, Lob und Preis vor dem
hochwürdigen Geheimnuss des Altars»
sowohl grobes als auch kleines Geschütz
abzufeuern. Als an der Prozession in
Eschentzwiller eine überladene Pistole
explodierte, wurde Johan Conrad Mae-
der von Eisensplittern getroffen, «dass
ihm daran die Hirnschale zerspalten».
Während der Pfarrer bereits die
Sterbesakramente spendete, gelobten die
Eltern eine «Pittfahrt und Gelübd-Tafel
für die allerglorwürdigste Maria in ihro
Gnaden-Capell im Stein», worauf der
Sohn die schweren Verletzungen
überlebte. (Ginck 1693, S. 442, Heilstein:
Hyazinth-Zirkon).
Wan pia Mater ist verletzt,
Das Hirn heraus thut wallen,
Dulcis MARIA sie ergetzt,
dass dir ihr Stein gefallen.
Ernst Baumann betrachtete diese
Mirakelbücher als aufschlussreiche Quellen
für die Kenntnis der Volksfrömmigkeit
und der Völksmedizin unserer Vorfahren.
Denn die Wunder, so schrieb Baumann,
seien weit davon entfernt, Ereignisse im

56



streng theologischen Sinne zu sein - «die
meisten von ihnen entstammten einer
subjektiven Sicht und beruhten auf der
ungenügenden Kenntnis oder der
falschen Einschätzung des Übels, von dem
man geheilt wurde». Dabei ist auch die
im Volk tief verwurzelt gewesene
Abergläubigkeit in Betracht zu ziehen. Der
Mediziner Thomas Kamber folgte diesen
Ansichten und kam zum Schluss, «dass
wir aufgrund der Kriterien, die die katholische

Kirche für die Anerkennung eines
Wunders fordert, keine einzige Heilung
in Mariastein als Wunder bezeichnen
dürfen».16

«Maria hat geholfen» - die Votivtafeln
Mit der Einlösung des Wallfahrtsversprechens

war oft die Stiftung einer Votivtafel
verbunden, welche Art und Hergang der
Gefahrensituation illustrierte. In früherer
Zeit hielt der Pater Kustos die ihm
vorgetragenen Wunderberichte schriftlich
fest, sofern diese nicht vom jeweiligen
Ortspfarrer verfasst worden waren, und
nahm die Bildaufträge zur Ausführung
im Kloster entgegen. Dabei konnten die
Auftraggeber Wünsche in Bezug aufText,
Bild und Ausführungsort äussern - zum
Beispiel «in Leymen zu malen» oder
«1662: <Darf 12 Pfund 5 Schillinge kosten.

Das Pferd muss grau sein und ein roter

Mantel.)»17 Paul Ebi aus Folgensbourg
wählte 1652 die Versform:

Durch die Fürbitt Maria Rein

Hab ich erlangt in diesem Stein,
Dass ich auf ein Gelübd zuer Stundt

Aus schwerer Krankheit worden gsundt.
Darumb sol sein dis Bild allzeit
Ein Zeichen schuldiger Dankbarkeit
Dis bezeug ich und mach bekannt,
Paul Ebi von Volckenspurg genannt.

16 Baumann 1942, S. 127; Kamber, S. 140, 145.

17 Baumann 1942, S. 132.

Ein weiteres Zeugnis stammt aus Ferrette,
wo das Knäblein des Thiebaldt Wider-
spach und der Barbara Murer an einem
Bruchleiden erkrankte und mit dem «Bal-
bierer» bereits das «Schneiden» des Bruches

abgesprochen war. Es kam aber nicht
dazu: Am 15. Mai 1664 gaben die Eltern
zu Protokoll, «drei Tafelen machen zu
lassen» - eine «zue Unser Lieben Frawen im
Stein, die ander zu St. Jost [Innerschweiz]
und die dritte gen Einsidlen». Von Stund
an habe der Knabe nichts mehr gespürt

- «Gott sei ewig Lob und Dank gesagt».
(Ginck 1693, S. 261).
Um 1638, so fasste Ernst Baumann
verschiedene Quellen zusammen, wurden
die Votivbilder und andere Dankesgaben
in der Felsenkapelle aufgehängt. Doch
bald war kein Platz mehr vorhanden.
Man brachte sie im Vorzeichen unter,
das quer vor der alten Kirchenfassade
lag und dessen Wände bald mit
Devotionalien überhängt waren. Was in den

Schreckensjahren der Französischen
Revolution verloren ging, wissen wir nicht.
Als jedoch 1834 die neue Kirchenfassade

aufgeführt wurde, vernichtete man
«ganze Wagen voll Votivtafeln».18 Bruder

Aloys Oser verriet, er habe 1869 und
1883 Hunderte zerfetzte papierene Votive

verbrannt - es seien Formen von Herzen,

Köpfen, Armen, Beinen und Füssen

gewesen.19 Die meisten kulturgeschichtlich
und volkskundlich interessanten

Ex-Voto-Bilder sind verschwunden und
haben Serienartikeln der
Devotionalienindustrie Platz gemacht. Sinn und
Aussagen sind jedoch dieselben geblieben,

wie aus Beispielen in neuerer Zeit
hervorgeht:20

18 Kamber, S. 55.
19 Oser, S. 55.
20 «Glocken von Mariastein» Jahrg. 12 (1934), H

6, S. 95f; andere Serie: Jahrgang 11 (1934) H,

11, S. 168; H. 12, S. 189.

57



Amour et reconnaissance à Notre Dame de la

Pierre. Je l'ai invognée elle m'a enauxé. A. Müller,
Sierentz 1889. (sic!)
Reconnaissance et remerciements pour votre
protection 1914-1918. Td.R. Hirtzbach.

Maria hat unser Kind gerettet. Winkel 1921.

Durch die Fürbitte der lb. Mutter Gottes bin ich

von langer Krankheit geheilt worden. S.L.W.

Neudorf (Elsass).

Zur Geschichte der Wallfahrt «Im Stein»

15. bis 17. Jahrhundert
Die auf Seite 50 erwähnten
Auseinandersetzungen der Gemeinden Metzerlen
und Hofstetten mit dem Ritter Arnold
von Rotberg weisen darauf hin, dass die
Gnadenstätte Mitte des 15. Jahrhunderts
bereits auf eine längere Tradition zurückblickte.

Dem Ritter war als Inhaber des

Pflegamtes vorgeworfen worden, die für
die Entlohnung des Priesters und zum
Unterhalt der Kapelle dienenden Opfergaben

der Pilger an sich zu reissen. Jene

Spenden bestanden unter anderem aus
Wachs, das zur Herstellung von Kerzen
eingeschmolzen wurde. So brachte eine
Elsässerin «ein wächsernes Kindlein,
eine wächserne Kröte (Schutz vor
Gebärmutterleiden), eine Scheibe Wachs und
einen Rosenkranz».21 Nach dem Brand
der Gnadenstätte im Jahr 1466 Hessen
sich selbst der Bischof und die Stadt Basel

zur Leistung von Spendengeldern
erweichen. Zu Anfang des 16. Jahrhunderts
entzog die Obrigkeit den «verweltlichten
Basler Klosterherren» die Pfründe, weil
sie die Opfergaben mit «ihren liederlichen

Frauen» geteilt hatten. Es war aber
ausgerechnet der ehemalige Basler
Augustinermönch Jakob Augsburger, der
die während der Reformationswirren
angerichteten Verwüstungen an der
Gnadenstätte heilen half und der Wallfahrt
neuen Schwung verlieh. Seine Hilfeleistung

nach dem Absturz des Junkers Hans

Thüring Reich im Jahr 1541 trug wesentlich

dazu bei. Um den Ansprüchen der
anwachsenden Pilgerschaft zu genügen,
wählte der Rat zu Solothurn den dreisprachigen

Urs Häni zum Nachfolger des am
9. Juni 1561 verstorbenen Jakob
Augsburger. Andere Bewerber wurden wegen
vorgerückten Alters abgewiesen. Mit
dem Einzug der Beinwiler Benediktiner
und mit der Einweihung der neu erstandenen

Wallfahrtskirche am 31. Oktober
1655 begann für Mariastein eine neue
Zeit. Neben der Unterstützung kirchlicher
und weltlicher Fürsten schufen vornehme
Solothurner Patrizier mit Stiftungen von
baulichen Erweiterungen, prunkvollen
Altären, farbenfrohen Glasfenstern und
Goldschmiedearbeiten attraktive
Anziehungspunkte für die Wallfahrer. In diesem
Umfeld, so schreibt P. Hieronymus Haas,
verstanden es die Mönche, klösterliches
Leben und Pilgerseelsorge harmonisch zu
verbinden.22

Das Gnadenbild
Nach dem Fallwunder von 1442 wurde ein
Marienbildnis in die Felsennische gestellt,
das möglicherweise beim Bildersturm
1530 vernichtet wurde oder aber mit einer
Madonnenstatue von 1400 identisch ist,
die heute im Museum Blumenstein in
Solothurn gezeigt wird. Zur heute noch die
Gnadenkapelle überstrahlenden, mit
kostbaren Gewändern bekleideten Steinskulp-

21 Baumann 1980, S. 227,

58

22 Haas, S. 39ff.



Frühe druckgraphische Darstellung der Gnadenkapelle.

Kupferstich des Augsburger Stechers
Melchior Knüsel, 1. Hälfte 17. Jh. (Repro aus: P.

Hieronymus Haas: Wallfahrtsgeschichte von Mariastein,
Mariastein 1973).

tur schrieb P. Dominicus Ginck im
Mirakelbuch von 1693 (Transkription): «So
ist dieses [Bild] bräunlich, doch etwas
mit Rosen- oder Leibfarbe vermengt und
lächelndem Angesicht, also dass selbiges

ohne sonderbare Herzenserquickung
nicht kann angesehen werden. Auf
dem rechten Arm hält sie ihr Jesuskindlein,

über die Massen lieblich und holdselig

seine Äuglein gegen dich schlies-
send, im Schoss trägt sie die Weltkugel,
die linke Hand darüber haltend als eine

getreue und hochmächtige Beschützerin
ihres Reichsapfels, ist kurz zu sagen, sehr
anmutig, süss, lieb- und trostreich anzusehen.»

Am 4. April 1642 brachte der damalige

Kommandant der französischen
Garnison auf Schloss Landskron dem Kloster
Mariastein eine silberne Krone «für Unser

Lieben Frau Bildnis», und der Fähn¬

rich Hess eine solche für das Jesuskind
anfertigen.23 Die älteste druckgraphische
Darstellung des Gnadenbildes entstand in
der 1. Hälfte des 17. Jahrhunderts in Form
eines vom Augsburger Meister Melchior
Küsel 1626 - ca. 1683) geschaffenen und
vom Wolschwiller Pfarrer Nicolaus Bur-
nique gestifteten Kupferstichs.24

Von der Französischen Revolution zum
Ersten Weltkrieg
Das Vorausgegangene will das Bild eines
Wallfahrtsortes vermitteln, der sich im
Verlauf der Geschichte von Schicksalsschlägen

stets erholt hat, ja sogar gestärkt
aus diesen hervorgegangen ist. Während
aus früherer Zeit keine statistischen An-

23 Baumann 1943, S. 43f.
24 Spamer, S. 184, 238; Beerli, nach S. 24, 65.

59



gaben vorliegen, wurde Mariastein laut
Schätzungen von Alban Norbert Lüber im
18. Jahrhundert jährlich von 50 000 bis
60 000 Pilgern besucht. In den siebziger
Jahren zogen sich jedoch während einer
Wirtschafts- und Agrarkrise erneut finstere

Wolken zusammen, als Abt Hieronymus

Brunner 1774 den Gnädigen Herren
in Solothurn schreiben musste, dass die
grossenteils für den Lebensunterhalt des
Konventes dienenden Wallfahrtseinnahmen

bedenklich abgenommen hatten.25 In
der Revolutionszeit verbot der Oberrheinische

Departementsrat in Colmar mit
Verordnungen vom 28. April 1792 und
vom 28. April 1793 Prozessionen, die
über Gemeindegrenzen hinausführten,
was einer Einreisesperre in die Schweiz
gleichkam.2" Am 8. Dezember 1793 wurden

17 Bürger aus Brunnstatt als émigrés
des Landes verwiesen, weil sie nach
Mariastein gepilgert waren. Ihr Hab und Gut
verfiel dem Staate. Bernhard Meyer aus
Muespach-le-Bas fand am 27. Juni 1794
in Colmar den Tod unter der Guillotine,
nachdem er an einer Wallfahrt nach
Einsiedeln teilgenommen hatte. Weniger hart
verfuhr die Distriktsverwaltung in
Altkirch mit Sundgauern, die ohne gültigen
Pass unterwegs nach Mariastein
angehalten wurden. So blieb eine am 2. Juni
1794 ergangene Anfrage nach Colmar,
was mit 36 gefangen genommenen
Wallfahrern zu geschehen sei, ohne Folgen für
die Betroffenen.27 Daniel Rouschmeyer,
Lokalhistoriker der Sundgauer Gemeinde
Friesen, notierte aus Verhörprotokollen
allerlei Ausreden, mit denen Verhaftete
der Bestrafung zu entgehen suchten. Jean

Hoff aus Friesen behauptete, in Rodersdorf

oder Biederthal eine Arbeitsstelle
gesucht und aus Gewohnheit ein Gebets-

25 Lüber, S. 190f.
26 Lévy. S. 402f„ 485f.; ADHR L 642, Nr. 306.
27 Beuchot, S. 44f.; Spielmann, S. 319.

buch in der Tasche getragen zu haben.
Elisabeth Emberger erklärte, nicht für
sich, sondern für den verstorbenen Bruder

nach Mariastein zu pilgern Am
21. Juni 1795 arretierte ein obrigkeitstreues

Detachement eine Pilgerschar aus
Oltingue, Fislis und Ligsdorf. Während
sich einige Teilnehmer freireden konnten,
kamen andere fünf Tage lang in Altkirch
hinter Gitter. Die behördlichen Massnahmen

Hessen sich jedoch nicht konsequent
durchsetzen. Manche elsässische Geistliche,

die den Eid auf die Zivilkonstitution
des Klerus verweigert hatten, emigrierten
nach Mariastein, betreuten von dort aus
ihre Pfarrkinder oder wagten nach einer
gewissen Zeitspanne die Rückkehr in ihre
Wirkungsstätten. Im Jahr 1791 waren
beispielsweise Jean-Romain Geiger, Pfarrer
von Carspach, sowie Pfarrer Sombreuil
von Hésingue «Gäste des Konvents». Am
Festtag des Heiligen Markus 1796 zog die
Gemeinde Liebenswiller mit den Roders-
dorfern unbehelligt in Prozession nach
Mariastein, gefolgt von Pilgergruppen
aus Hagenthal-le-Haut und Hagenthal-le-
Bas. Empört forderte nun der Kommissär
in Colmar «la punition des auteurs et des

fauteurs de ce délit». Unter der Drohung
einer «pèlerinage d'infanterie et de
cavalerie» nach Mariastein wuchs der Druck
Frankreichs auf die Basler und die So-
lothurner Behörden, was zur Besetzung
Mariasteins und zur Verwüstung des

Klosters führte.28

Nach dem geglückten Rückkauf des Klosters

(1802) begann Abt Placidus Ackermann

mit einigen wenigen Mönchen, die
Wallfahrt zu neuem Leben zu erwecken.
Dies im anbrechenden Zeitalter des

Kulturkampfes gegen «Möncherei und Pries-

28 Véron-Réville, S. 173; Beuchot, S. 1 If., 23f„ 31;

Lüber, S. 202f.; Spielmann, S. 320; Rouschmeyer,
S. 287ff.

60



PRO JUVENTUTE Künstlerpostkarte aus dem Ersten

Weltkrieg. Beobachtungsposten aufdem Hofstet-
ter Köpfli mit Blick auf Flüh, Burg Landskron und
Tannwald. (Privatbesitz/Repro: Albert Spycher).

terherrschaft», dem ein Kloster nach dem
andern zum Opfer fallen sollte. Als das
Solothurner Stimmvolk am 4. Oktober
1874 das Kloster Mariastein dem Staate

unterstellte, bestimmte der Regierungsrat
drei Wallfahrtspriester, von denen

einer französischsprachig sein musste.29
Aus jener Zeit erwähnt die Begleitschrift
zur Wallfahrt der «Wallfahrtsfrauen und
Jungfrauen von Hegenheim und Burgfelden»

am 11. Juli 1880, dass im gleichen
Jahr eine Pilgerfahrt von rund 300 Männern

aus jenen Gemeinden stattgefunden
hatte.30 Mit dem Weltkrieg 1914-1918
kam neues Ungemach auf den Gnadenort
zu. Während der Grenzbesetzung machten

Schweizer Offiziere das Kloster zu
ihrem Stützpunkt, führten mit Abt und
Konventualen geistreiche Gespräche, übten

sich an der Orgel, lobten die Küche
und kosteten den klostereigenen St. Anna-
Wein. Soldaten wurden im «Wirtshaus»,

29 Haas, S. 86; Schenker 1998, S. 136.
30 Klosterarchiv Mariastein.

dem heutigen Kurhaus «Kreuz»,
verpflegt. Es waren nicht mehr Wallfahrer,
sondern Flüchtlinge aus dem Elsass, die
dort Einlass suchten - von einem
übereifrigen Tagebuchflihrer als «Waggis und
anderes Lumpengesindel» beschimpft.31

Im Verlauf des Zweiten Weltkriegs
bezogen wiederum eidgenössische
Militärkommandos die Klosterräumlichkeiten.
Auf dem «Hofstetten Köpfli» oberhalb
Flüh, beim «Heulenhof» südlich der Burg
Landskron, auf der «Felsplatte» sowie
auf dem «Roemel» am Blauenberg
bewachten Schweizer Soldaten die Landesgrenze.

Die Einquartierung der Truppe
in den Gasthöfen kompensierte während
vier Jahren die fehlenden Einnahmen aus
dem eingebrochenen Wallfahrtstourismus.

Armee- und Zollorgane hatten es
mehr mit der Internierung deutscher und
französischer Deserteure als mit zivilen
Flüchtlingen zu tun. Umso mehr florierte

31 1870-1871, S. 188.

61



der Schmuggel von Käse, Speisefett und
Öl, Kaffee, Saccharin, Seife, Petrol und
Tabakwaren aus der Gegend von Bättwil,
Fliih und Rodersdorf in die Not leidenden
Sundgauer Nachbargemeinden.32

Seit 1923: Sundgauer Wallfahrten in den
«Glocken von Mariastein»
Bedingt durch das Wiederaufleben der
Wallfahrt nach Kriegsende bewilligte die
Solothurner Regierung 1921 einen vierten

Wallfahrtspriester. Unter Leitung des

Superiors P. Willibald Beerli (1885-1955)
und dank eines ins Leben gerufenen
Wallfahrtsvereins festigte Mariastein seine

Stellung als bedeutendster Marienwallfahrtsort

neben dem Kloster Einsiedeln.
Im Juli 1923 erschien erstmals die
Hauszeitschrift - «Die Glocken von Mariastein,

Monatsblätter fur Marienverehrung
und zur Förderung der Wallfahrt zu unserer

lieben Frau im Stein», eine heute noch
unter der Trägerschaft des Vereins «Freunde

von Mariastein» sechs Mal jährlich
erscheinende Publikation.33 Diese Hefte
enthalten in der Rubrik «Wallfahrtschronik»
Kurzangaben über die dem Kloster
gemeldeten Pilgergruppen und prominenten
Einzelbesucher. Der Verfasser dieser
Arbeit gewann aus diesen Aufzeichnungen
eine Auflistung der Wallfahrten aus Sundgauer

Gemeinden zwischen 1923 und
2010, die wie das Verzeichnis der
Wunderheilungen im Schweizerischen Institut
für Volkskunde in Basel archiviert ist. Ein
elektronischer Zugriff zu dieser Liste
erlaubt die Webseite der GRK BL: http://
www.grk-bl.ch/pages/HeimatblaetterReg.
html. Die blauen Punkte in Abbildung 4
bezeichnen Sundgauer Kirchgemeinden,

32 Bacher, S. 104-115. Siehe auch Altenbach,
Karl: Von Schmugglern, Grenzen und Soldaten.

In: Annuaire de la Société d'histoire du Sundgau
1971, S. 106-109.

33 Schenker 1998, S. 142.

die im Laufe der Zeit Pilgerfahrten zum
Gnadenort Mariastein durchführten. Im
Nachfolgenden seien Besonderheiten im
Wallfahrtsgeschehen zusammengefasst.

Von den 1920er- bis zu den 1960er-Jahren
fallen überaus zahlreiche Pilgerfahrten
von Rekonvaleszenten aus dem Sanatorium

Luppach bei Bouxwiller auf. Der in
diesem Dorf lebende Armand Kiene war
dort von 1952 bis 1983 agent d'entretien
und begleitete viele Pilgerfahrten, die
jeweils am ersten Mittwochnachmittag des
Monats mit Autocars der Firma Schudy
Roppentzwiller) durchgeführt wurden.

Am 20. Januar 1934 herrschte Aufregung
im Gnadenort. Radio und Polizei sperrten
die Zugangswege nach Mariastein, weil
in dieser Gegend zwei flüchtige
Raubmörder aus Basel (Sandweg und Veite)
vermutet wurden. Erst nachdem auf den
Verfolgungsjagden acht Menschen ums
Leben gekommen waren und im Morgengrauen

des 22. Januar die von der Polizei
eingekreisten Verbrecher im Basler St.

Margarethenpark Selbstmord begangen
hatten, wagten sich die Pilger wieder nach
Mariastein. Am 17. August gleichen Jahres

fand wieder einmal ein «Elsässertag»
statt, an dem auch Sundgauer teilnahmen.
Die Chronik vermeldete (leicht verkürzt):
«Freitag kam ein Elsässer-Pilgerzug in
Mariastein vorbei. Gegen Mittag zogen
die Pilger unter feierlichem Glockengeläute

in die Basilika ein. Nach der Begrüs-
sung und einem gemeinsamen <Salve
Regina) entliess der Pilgerführer die Pilger
zur freien Mittagsverpflegung. Um zwei
Uhr riefen die Glocken zu einer
Segensandacht, worauf die Pilger den Gnadenort

verliessen, um gegen 8 Uhr abends in
Einsiedeln einzutreffen.» Handkehrum
wurde es aber wieder still «im Stein»:
Dass sich das Wallfahrtsgeschehen in
landwirtschaftlichem Gebiet abspielte,

62



wurde am 25. Juli 1937 schmerzlich spürbar

- die Landesgrenze war wegen einer
Maul- und Klauenseuche gesperrt, die
Autos wurden in Leymen angehalten.

Für den 21. August 1939 notierte der
Chronist eine Wallfahrt aus Winkel. Am
8. September wäre ein «Fest der Elsässer»
angesagt gewesen. Doch nun stand Europa

unter dem Eindruck des deutschen
Angriffs auf Polen. «Alles war still», meldete

die Chronik, «nur ganz wenige Pilger
waren da. Das Elsass war vollständig
abgeriegelt, die Leute in den anwohnenden
Gemeinden evakuiert.» Sechs schwere
Jahre lang fehlen nun Eintragungen über
elsässischen Wallfahrtsbesuch, bis ein
Mariasteiner Pater für das Jahr 1945
notierte:

31. 5. Elsässer Pilger nehmen erstmals
wieder an Gottesdiensten teil.

1.9. Drei Elsässer Pfarreien freuen
sich, nach sechs Jahren wieder eine
Messe zu lesen.

2.9. Ein grosser Teil des Sundgaus,
meist Pfarreien aus dem Dekanat
Hüningen mit über 2000 Pilgern,
um der Gottesmutter zu danken für
allen Schutz und Schirm während
des blutigen Kriegs.

8. 9. Erster grosser Elsässer Pilgerzug.
2235 Elsässer, darunter 450 aus
Leymen.

30. 9. St.Louis und Burgfelden.

Wie aus der Wallfahrtschronik hervorgeht,

wurde der Zustrom elsässischer
Pilger wegen der Zoll- und Passformalitäten

aufgehalten. Erst mit der Erleichterung

des Grenzübertritts kamen massenhaft

Pilger «in Last- und Luxusautos, auf
Fuhrwerken bis zur Grenze und legten
den kurzen Weg von Flüh oder Leymen
zu Fuss zurück». Ende Mai 1946 folgten
über 3000 Wallfahrer aus 28 Pfarreien

des Dekanats Pfirt einer Einladung des

Hochwürdigen Dekans Henna zu
einer Dankeswallfahrt. «Um sechs Uhr
früh», so berichtet der Chronist, «traf
sich die Völkerwanderung in Biederthal

zur Grenzkontrolle und wanderte
in endlosen Reihen betend und singend
über Rodersdorf-Metzerlen nach Mariastein,

jede Pfarrei mit ihrem Seelsorger.

Der Elsässer Fahne folgend, trugen
zwei Männer eine 40 Pfund schwere und
280 Zentimeter lange Votivkerze,
versehen mit den Pfirter und Strassburger
Wappen sowie mit der Widmung <Ex

Voto-Sundgovia grata>. Die Imker der
betreffenden Gemeinden hatten das
Bienenwachs dazu geliefert.» Auffallend ist
die Häufung der Wallfahrtsmeldungen
am «Hagelfreitag» (vendredi de grêle),
dent Freitag nach Christi Himmelfahrt
oder am darauf folgenden Sonntag.
Jungfrauenkongregationen und
Schulschwestern kamen, Kommunikanten und
Ministranten, Pompiers und Turnvereine,
Schulklassen und Ferienkolonien,
Seminaristen und Lehrerkollegien, Cäcili-
enchöre und Musikvereine, Kinder- und
Altersgruppen, Zigeuner aus dem Sundgau,

am 23. September 1936 die oberel-
sässischen percepteurs (Steuereinnehmer)

und viele andere mehr. Die roten
Punkte auf der Übersichtskarte (Seite 7)

zeigten, dass vor allem Wallfahrtsgruppen
aus dem mittleren Sundgauland den

Weg nach Mariastein fanden. Dass die
Markierungen an der Westgrenze wie
auch dem Rheinlauf entlang dünner gesät

sind, lässt an die Anziehungskraft der
Wallfahrtsstätten Gildwiller sur le Mont,
Notre Darne du Grunenwald, Saint Fro-
mond im schweizerischen Bonfol wie
auch an Saint Quirin zu Ottmarsheim
und an Saint Eustache in Kembs-Neuweg
denken. Wie aus früherer Zeit berichtet
wird, pilgerten manche Elsässer auch in
den Schwarzwald nach Todtmoos.

63



Die Anzahl der im Kloster Mariastein
angemeldeten und in der Wallfahrtschronik

registrierten Gruppenwallfahrten war
nach den Schrecken des Zweiten
Weltkriegs im Vergleich zur Vorkriegszeit
leicht rückläufig, erholte sich aber seit den

1980er-Jahren wieder. Als gleich bleibend
dürfen die jüngeren Zahlen des organisierten

und individuellen Wallfahrtstourismus
bezeichnet werden. Man rechnet, dass

jährlich über 150 000 Besucher den Weg
zu «Unserer Lieben Frau im Stein» finden.

Pilgerwege nach Mariastein: Reisende und Wallfahrer berichten

Aus der schriftlichen Überlieferung
Die Redewendung «Alle Wege führen
nach Rom» gilt auch für Mariastein.
So erzählt die Geschichte der Rheinschiff-
fahrt von Pilgerströmen, die schon im 14.

Jahrhundert aus dem Raum Strassburg
nach Basel und von dort von den Schififer-
gesellschaften des Zürichsees in Richtung
Einsiedeln geführt wurden.34 Nur wenige
Kilometer westlich des Rheinlaufs zieht
sich vom Raum Sierentz her ein historischer

Pilgerweg zu Lande an mehreren
heiligen Stätten vorbei in Richtung Basel.

Dieser führte von der «Hohkirch» am
heilsamen «Bös-» oder «Masbrunnàlà»
vorbei zur St. Nikolauskapelle in Bartenheim,

weiter zur Kirche Notre Dame de la
Chêne in Blotzheim und schliesslich zur
Marienstatue zwischen den Türmen des

Spalentors zu Basel, von dem Rodolphe
Hentzy schrieb: «Les habitants des
villages voisins d'Alsace viennent souvent
addresser des prières à ces deux portiers
d'une ville protestante.»35 Von dort aus
nahmen die Pilger den Weg nach Mariastein

unter die Füsse.

Auf der Suche nach frühen Erinnerungsberichten

stossen wir vorerst auf die
Memoiren des französischen Reisenden
Baron de l'Hermine, der 1675 beim
Übernachten in Hagenthal-le-Bas («Niederha-

34 Ringholz 1896, S. 244.
35 Hentzy, S. 54.; Ringholz, S. 28.

guendall») von Läusen geplagt wurde,
die Burg Landskron umwanderte und bei
Wolschwiller wohl an der dem Heiligen
Nepomuk geweihten Waldkapelle
weiterzog, ohne Mariastein eines Wortes zu
würdigen.3" Der Reiseschriftsteller Rodolphe

Hentzy hingegen wunderte sich 1795
über die rauchgeschwärzten Marienstatuen

im Kloster Einsiedeln und in der
Gnadenkapelle zu Mariastein: «Celle-ci
est totalement noircie par la vapeur des

lampes et des cierges, qui brûlent nuit
et jour ,..»37 Der aus Witterswil im
Leimental stammende Schriftsteller Johann

Gyr (Pseudonym Franz von Sonnenfeld,
1821-1888) schildert in der Erzählung
«Florians Wallfahrt» den «Nahverkehr»
des Gnadenorts: Zwischen Allschwil und
Neuwiller begegneten Florian schon am
frühen Morgen wallfahrende Scharen aus
allen Teilen des Sundgaus, die den Rosenkranz

betend die Heiligkreuz-Kapelle in
Flagenthal-le-Bas erreichten, wo einige
«Schweinstreiber aus Knöringen» zu
ihnen stiessen. Von Folgensbourg herunter

zogen Wallfahrer, die bereits das Grab der
Drei Heiligen Jungfrauen im Wentzwil-
ler Wald besucht hatten. Im Hagenthaler
Wald folgten ihnen Schmugglergestalten,
die von den Landsleuten «Blousenmän-
ner» oder «Contrebändler» genannt wurden.

Singend, betend und plaudernd zog

36 Hermine, S. 116f.; Stintzi, S. 75f.
37 Hentzy, S. 120f.

64



Pilgerwege nach Mariastein. (Gestaltung und Foto: Albert Spycher).

man zur Kapelle der Heiligen Walpurga
zu Heiligenbrunn. Zusammen mit jenen,
die von Oltingue und der St. Britzius-
Kapelle herkamen, wurde nun Leymen
erreicht, wo Durstige bereits im Gasthaus
eine Flasche «Roten» vom nahen Weinberg

bestellt hatten. Von hier aus ging
es, die Landskron links liegen lassend,
erst sachte und dann auf steinigem Pfad

zum Weiler «Tannwald». «Bettelvolk»,

so der Erzähler, «trieb hier ungestört sein
Wesen. Wallfahrer von Profession lockten

unter erheuchelten Versprechen einer
Fürbitte bei der gnadenreichen Mutter
Gottes der frommen Einfalt das Geld aus
der Tasche ,..»38 Eine Viertelstunde weiter
oben grüsste die St. Anna-Kapelle auf das

bunte Treiben herunter, und Mariastein

38 Sonnenfeld 1942, S. 34.

65



war jetzt in Sichtweite. Am Mariastein-
Wirtshause (heutiges Kurhaus «Kreuz»)
vorbei drängten sich die Wallfahrer durch
die Volksmenge in die bereits angefüllte
Kirche. Der gleiche Autor verarbeitete
seine Erinnerungen an das ihm von
Kindesbeinen an vertraute Mariastein im
Roman «Zwischen braunen und schwarzen
Kutten». Über ein feierliches Hochamt
schrieb er:

Die Blicke der Menge verfolgen die fromme

Handlung im Chor, vor dem Hochaltar; ihre Ohren

lauschen begierig den Tönen, die bald ernst,
bald heiter, bald lärmend, bald sanft, bald erbauend

kirchlich, bald sinnekitzelnd weltlich von
der Empore über sie hinwegströmen, den Gottesdienst

zu einem ästhetischen Genuss verklärend.

Hoffnung, Sehnsucht, Liebe, Trauer und Wehmut

werden wach in den Herzen der Hörer; es sind

nicht mehr rein religiöse, es sind rein menschliche

Gefühle, die sie beherrschen.3'

Seit 1847 konnten die Elsässer Pilger
mit der «Strassburger Eisenbahn» nach
Basel fahren und per Postkutsche durchs
Birsigtal nach Flüh am Fusse Mariasteins
Weiterreisen. Am 3. Oktober 1887 wurde

die Strecke Basel-Flüh der Birsig-
talbahn eingeweiht.4" Von dort aus führt
der «Steinrain» durch Wohnquartiere
steil ansteigend am Magdalenenbrunnen
vorbei zur Hochebene des Gnadenorts.
Nach Ansicht von Ernst Baumann konnten

die Pilger ursprünglich den Burgweg
zur Landskron benützen. Als sich 1648
die Mönche von Beinwil in Mariastein
niedergelassen hatten, machte sich der
Wunsch nach einer Talstrasse breit. Es
blieb aber bei einem direkten Pilgerweg,
um dessen Unterhalt sich das Kloster, die
Kommandanten der Burg Landskron, der
Landvogt zu Dorneck, die Solothurner

39 Sonnenfeld 2001, S. 56.
40 Sundgauer, S. 84.

Regierung sowie die Gemeinden Witters-
wil, Bättwil, Flüh und Hofstetten bis in
die Mitte des 19. Jahrhunderts stritten.41

Der Ausbau der Talstrasse brachte zu
Anfang des 20. Jahrhunderts den
motorisierten Strassenverkehr ins Land. Die
Compagnie de Transports Automobiles
Morschwiller-le-Bas veröffentlichte
einen eigenen Fahrplan aus dem Raum
Mulhouse nach Ferrette und Mariastein.
Ein Linienbus bediente drei- bis viermal
täglich die Strecke Mulhouse-Koetzin-
gen- Hclfrantzkirch-1 légenheim Leymen.
konkurrenziert von der bereits erwähnten

Firma Voyages par Autocar et Taxi
Joseph Schildy in Roppentzwiller. Heute
halten die eleganten Cars der Gesellschaft
Express Sundgauviennes aus Ballersdorf
neben den gelben schweizerischen Post-
Automobilen direkt auf dem Klosterplatz.
Wenn die Parkplätze am Ortsrand an
hohen Feiertagen mit Privatautos voll besetzt
sind, tragen jeweils mindestens ein Drittel
davon französische 68er-Kennzeichen.

Pater Leonhard Sexauer notierte die
Erinnerungen des 1911 geborenen Abbé
Jean Fuchs, des einstmaligen Pfarrers von
Raedersdorf und langjährigen Konzeleb-
ranten in Mariastein. Laut den Aufzeichnungen

lösten nach dem Ersten Weltkrieg
viele Elsässer ihr Versprechen ein, mit
einer Wallfahrt für die überstandenen
Schrecken zu danken. Abbé Fuchs war
bekannt, dass seine Landsleute zwischen
Mulhouse und Basel eher nach Einsiedeln
und Mariastein als zum Oelenberg, nach
Thierenbach oder zum Odilienberg
pilgerten. Als Seminarist hatte er der
Muttergottes gelobt, nach bestandener Matura
eine Wallfahrt nach Mariastein zu
unternehmen. So radelte Jean Fuchs am 8.
September 1928 nach Bartenheim, von wo er
zusammen mit einem Kameraden über

41 Baumann 1940, S.66f.; Haas, S. 73f.

66



Die Marcheurs de Levoncourl beim Aufbruch nach Mariastein. (Foto: Albert Spycher).

Blotzheim, Folgensbourg und Hagenthal
nach Leymen wanderte. Um vor der
Kommunion nüchtern zu bleiben, sprachen

die Burschen weder dem Proviant zu
noch kehrten sie im Restaurant «Bertélé»
ein. Noch stand der Anstieg zum
«Heulenhof» bevor. Dann aber war man nach
vierstündigem Marsch vor der Basilika in
Mariastein angelangt.42
Jene Fusswallfahrten erinnern an den

legendären Sundgauer Seelenhirten
Bernardin Juif (1751-1836), der noch im
hohen Alter von Oberlarg nach Mariastein

wanderte, um in der Gnadenkapelle
die Messe zu lesen.43 Schriftliche Quellen

beidseits des Blauenbergs berichten
vom seltsamen Pilgerbrauch, beim
Anstieg nach Mariastein Steine auf einen
I laufen zu werfen. Dies in der Hoffnung,
dass an dieser Stelle eine Kapelle errichtet

werde. Manche warfen auch Steine in
Bodenvertiefungen, um darin hausende
böse Geister in Schach zu halten. Andere
wieder trugen als Zeichen tätiger Reue
und Busse schmerzhafte Steinchen in den
Schuhen.44

42 Sexauer, S. 84.
43 Eschle, S. 138f.
44 Daucourt, S. 174; Moeschlin, S. 81.

Wallfahrer erzählen
Zu den getreuesten Fuss-Wallfahrern
gehörte die Pfarrei Winkel, die zwischen
1927 und 1975 regelmässige Pilgerfahrten

erst zu Fuss und später per Autocar
der Firma Schudy veranstaltete. Vom
30. auf den 31. Juli 1932 wurde sogar in
Mariastein übernachtet. Seit 1976 ziehen
die Leute aus Winkel individuelle
Mariasteinfahrten im Privatauto vor. Nach ihren
Erinnerungen befragt, erzählen ältere
Gewährspersonen vom geselligen Teil einer
Wallfahrtsreise. So freute sich Armand
Kiene als Begleiter der Patienten des
Sanatoriums Luppach nach Beichte, Messe
und Rosenkranz auf einen Kaffee oder ein
Bier im Restaurant «Post». Die Ehefrau
fügte lachend bei, dass sie als schüchternes

Mädchen ein billiges Wallfahrtsandenken

mit einer 1 OO-Francs-Note bezahlt
und von der Kioskfrau kein Retourgeld
erhalten hatte. Für Marie-Jeanne Schudy

war die Wallfahrt nach Mariastein als
Tochter eines Car-Unternehmers Routine.
Dass man nach dem Zweiten Weltkrieg
am Gnadenort wieder Schweizer Schokolade

essen konnte, war für sie das höchste

der Gefühle. Gewissermassen in den

Fussstapfen Bernardin Juifs bewegen sich
Männer und Frauen, die als «Marcheurs

67



de Levoncourt» am 2. Oktober 2010 zum
einundvierzigsten Mal den fünfstündigen

Weg über Winkel-Glaserberg-Col
du Neuneich-Kiffis-Burg und Metzerlen
nach Mariastein unter die Füsse nahmen
und nach der Messe mit Pfarrer Pierre
Thuet im Reisecar zum Repas in ihr

Refuge du Pèlerin zurückkehrten.

Im letzten Jahrzehnt schlössen sich mehrmals

die Pfarreien von Attenschwiller,
Folgensbourg, Michelbach und Ranspach
wie auch jene von Wentzwiller, Leymen,
Hagenthal, Liebenswiller und Neuwiller
zu gemeinsamen Pilgerfahrten zusammen,

wobei sich die Teilnehmenden in Mariastein

treffen und nach dem Gottesdienst
eine Gaststätte aufsuchen.45 Einige Pfarreien

organisieren über die
Gemeinschaftsunternehmungen hinaus auch eigenständige

Pilgerfahrten. So leitete Lehrer und
Gemeindeschreiber Hubert Hoff zwischen
1977 und 2001 zahlreiche Wallfahrten des

Cäcilienchors Neuwiller-Veranstaltungen,
die regelmässig in der Zeitung L'Alsace
kommentiert wurden, in den «Glocken von
Mariastein» aber nicht aufgeführt sind.

45 Moeschlin, S. 83, 114.

Pilgerherbergen

Badekuranstalten
Wer den Pilgerwegen nach Mariastein
folgt, bemerkt mehrere zu Füssen des
Gnadenorts liegende Lokalitäten, deren Namen
aufden einstmaligen Betrieb von Badekuranstalten

hinweisen: noch im lieblichen
Sundgauer Hügelland das «Bauernbad»
in Hagenthal-le-Haut und heutiges «Relais
des Bains»4", die zurzeit stillgelegten «Bains
Thermaux» in Neuwiller sowie die seit
alters her viel besuchte Kapelle von
Heiligenbrunn. Auf schweizerischem Gebiet
am Fuss des Blauenmassivs war das «Bad
Burg» noch Ende des 19. Jahrhunderts
für seine Heilbäder, Milch- und Molkenkuren

(petit-lait) bekannt.47 Der Verfasser
dieser Arbeit erinnert sich an Velotouren,
die er in den 1950er-Jahren von Basel aus
zusammen mit Quartierkameraden zum
Schwimmbad Fltih unternahm. Wie die
Darstellung auf dem Reichenstein'schen
Mirakelbild von 1543 zeigt, bestand in
Flüh damals schon eine Kuranstalt, das

«Bad Flüh» (siehe S. 53). Junker Hans

46 Oberlé/Sittler, S. 556.
47 Hentzy, 8. Brief, S. 110; Loetscher, S. 192.

Thüring Reich von Reichenstein schien
jedoch nach seinem Sturz aus felsigem
Gelände in der Mühle und nicht im Badhaus
verarztet worden zu sein, wo wenige Jahre

später der Markgraf Bernhard von Baden

zur Kur weilte. Im Jahr 1649 beschwerte
sich Generalvikar Thomas Henrici über die
lockeren Sitten im Bad Flüh, weshalb nicht
anzunehmen ist, dass sich dort fromme Pilger

mit einem Reinigungsbad auf die Wallfahrt

nach Mariastein vorbereit hatten.48

Rodolphe Hentzy bemerkte zu den Bädern
zu Anfang des 18. Jahrhunderts: «Les gens
de mauvaise humeur soutiennent qu'elles
ont une influence peu morale sur la vertu
des femmes ,..»49

Zur Eröffnung der Saison 1839 teilte Badwirt

Hofmann dem Publikum mit, «für
billige und prompte Bedienung,
Unterhaltung und Tanz» sei bestens gesorgt.5"
Regelmässig verkehrte eine «Bade-Dili-
gence» zwischen Basel und Flüh, von wo

48 Baumann 1980, S. 278.
49 Hentzy, 9. Brief, S. 124.
50 Wöchentliche Nachrichten aus dem Basler Be¬

richthaus Nr. 43 v. 29. 5. 1839.

68



Türschild der einstmaligen

Gaststube und
Bäckerei «Krone» vom Jahr
1770. Die Pilgerwecken
haben ihre Form seither
nur wenig verändert. (Re-
pro aus: Ernst Baumann:
Flüh - solothurnisches
Leimental, Breitenbach
1963).

aus Kutschenfahrten zur Burg Landskron
und nach Mariastein unternommen wurden.

Wie das Bad Burg warb auch das
unweit von Flüh gelegene «Bad Ettingen»
für Molkenkuren, wozu ein Bergbauer aus
Appenzell mit einer Ziegenherde engagiert

wurde.51 Zu guter Letzt erklärte der
«Schweizer Kur-Almanach» vom Jahr
1887 den Wallfahrtsort Mariastein selbst
zum Milch- und Molkenkurort.52

Restaurants
Jean George Borer aus Neuwiller, ancien
militaire au 3mc Régiment du Génie, ersuchte

mit Briefen vom 17. Juli 1859 und vom
26. August 1862 die Präfektur in Colmar, in
seinem Hause eine Gaststätte einzurichten.

51 Allgemeines Intelligenzblatt der Stadt Basel v.

3. 5. 1847.
52 Loetscher, S. 192.

Dies nicht zuletzt wegen der vielen
Mariastein-Pilger, «qui aimeraient se reffaîchir
ou passer la nuit pour se reposer». Die vom
Maire beglaubigten Briefe sind in Privatbesitz

und in denArchives départementales du
Haut-Rhin in Colmar nicht aktenkundig. Es
ist auch nicht bekannt, wann das «Le Clef
d'Or» genannte Gasthaus eröffnet wurde
und ob es bis zur Schliessung im Jahr 2007
speziell in Pilgerkreisen bekannt war.
Schon tief im 18. Jahrhundert mussten die
Wallfahrer in Leymen das Gewissen hin-
terffagen, ob sie in der «Couronne d'Or»
oder im «Ange» (Restaurant Bertélé)
einkehren oder die Gnadenstätte mit nüchternem

Magen erreichen wollten. Nach den
Chronisten bildeten um 1600 ein Badhaus,
das Tanzhaus sowie eine Wirtschaft - der
spätere «Rote Ochsen» - den Gebäudekomplex

des «Heilbad Flüh». Damals
existierte auch das Gasthaus «zur Krone», von

69



Louis Krön: Andenken-Kioske auf dem Klosterplatz vor dem Abbruch. Ölgemälde, 1973. (Bild: Daniel
Camenzind, Mariastein).

dem ein im Historischen Museum Basel
aufbewahrtes Türschild übrig geblieben ist.

1688 und 1695 treten die Wirtschaften
«zur Rose» und «zur Säge» ins Licht der
schriftlichen Überlieferung. Die mit Flühs
Lokalgeschichte vertrauten Autoren Ernst
Baumann und Emil Nussbaumer messen
dem «Ochsen» und der «Krone» die
Bedeutung einstmaliger Herbergen zu.53

In Mariastein bewirten neben dem «Kurhaus

Kreuz» als ältestem Gastbetrieb die
Restaurants «Post», «Lindenhof» und
«Jura» ein zahlreiches Publikum aus nah

53 Haffner, S. 397; Loertscher, S. 334f.; Baumann

1935, S. 7; Baumann 1980, S. 279; Nussbaumer,
S. 79f.

70

und fern. Der im 17. Jahrhundert unter der
Wallfahrtsbetreuung durch die Benediktiner

ständig anwachsende Zustrom der

Pilger machte es notwendig, Verpflegungsund

Unterkunftsmöglichkeiten anzubieten.

Das Kloster liess daher ein Wirtshaus
errichten, das 1654 in Betrieb genommen
und von Pächtern oder Angestellten
geführt wurde. Das einfachen Ansprüchen
genügende Pilger- und Wirtshaus «Kreuz»
gelangte 1874 bei der Aufhebung des Klosters

Mariastein in den Besitz des Staates
Solothurn und wurde 1935 nach verschiedenen

Besitzerwechseln von den Schwestern

des Heiligen Franciscus in Erlenbad
als «Kurhaus Kreuz» mit zeitgemässen
Erholungsangeboten übernommen.54

54 Schenker 1991, S. 197f.



Modelzange zum
Ausdrücken von «Benedik-
tusbrötlein» im Kloster
Mariastein. (Foto: Albert
Spycher).

Wie Norbert Alban Liiber aus den Mariasteiner

Dienstenrödeln ermittelte, wohnten
im 18. Jahrhundert Näherinnen, Wäscherinnen

und andere weibliche Angestellte
ausserhalb der Klostermauern im nahe

gelegenen «Weiberhaus».55 Dieses wurde bei
der Aufhebung des Klosters im Jahr 1874

an Private versteigert und erscheint in einem
Reiseführer von 1887 als «grosses Wallfahrer

Gasthaus», in der Ausgabe 1890 jenes
Büchleins als «Post», das heutige «Hotel-
Restaurant Post» der Wirtsfamilie Riss.56

Das an der Strasse nach Metzerlen
liegende, 1890 als Wohnhaus mit Gaststu-

55 Lüber, S. 155, 279.
56 Basler Gastwirte 1887, S. 44; 1890, S. 58.

be erbaute «Neuhüsli» wurde später zur
«Kafifeewirtschaft Kamber» und schliesslich

zum «Lindenhof» umbenannt. Noch
zu Anfang des 20. Jahrhunderts konnten
Pilgergruppen in der angebauten Scheune

übernachten. Wie die «Post», wurde
auch das seit 1899 bestehende «Jura»
ursprünglich zur Beherbergung grösserer
Pilgergruppen konzipiert. Jura-Wirt Ca-
menzind teilt die Erfahrung in den andern
Betrieben, dass sich die Gästestruktur in
den letzten Jahrzehnten in die Richtung
des Individual- und Wandertourismus
gewandelt hat. War es vor Jahren die
Abwertung des französischen Francs, ist es
heute der schwache Euro, der manchem
Elsässer das Einkehren erschwert.

Souvenirs, Souvenirs...

Devotionalienhandel
Wie in andern Wallfahrtsorten, blüht
auch in Mariastein seit alters her der
Handel mit Devotionalien - Wallfahrtsandenken

aller Art. Bei der Versteigerung

des Klosterguts im Jahr 1874

gehörte ein Kramladen, der von den

Mönchen im Bereich der Kirchenpforte
geführt wurde, zum Inventar. Im

Jahr darauf unterband die Solothurner
Regierung diese Einnahmequelle.57
Damals wurden aber schon in Flüh unten

57 Schenker 1998, S. 138f.

71



Grösse aus Mariastein:
Die Karte der «Kaffeehalle

Kamber» gelangte
1908 via Ottmarsheim
nach England und wurde

1998 an einer Börse
in Altkirch erworben.
(Privatbesitz/Foto: Albert
Spycker).

Andenken verkauft. «Jedes zweite oder
dritte Haus», so schrieb Johannes Gihr,
«war ein Wirtshaus oder Kramladen.
Dazwischen hatten mehrere Bäcker ihre
gelben Wecken in den Schaufenstern
ausgestellt. In den Kramläden bildeten
Paternoster, Heiligenbilder und Gebetsbücher

die Haupthandelsartikel.»5S Mit
der Restaurierung des 1971 rechtlich
wiederhergestellten Klosters mussten
die abbruchreifen Kioske wie auch die
1910 erbaute Bäckerei der Familie
Kronenberg einem dem Kloster unterstellten
modernen Verkaufsladen (Pilgerlaube)
weichen.59

58 Sonnenfeld, S. 71 f.
59 Hofmeier, S. 264f.

Wallfahrtsandenken
P. Odilo Ringholz veröffentlichte 1919
eine Arbeit über Einsiedler Wallfahrtsandenken

aus Wachs, Glas, gebrannten
Erden, Edel- und andern Metallen, die im
Kloster selbst oder in der Devotionalienindustrie

hergestellt wurden."" Aus Mariastein

ist nur ein Objekt bekannt geworden,
das noch bis ins 20. Jahrhundert im Kloster

hergestellt wurde. Es ist das Benedik-
tusbrötlein aus einem mit Weihwasser,
Weihrauch, Osterkerzenwachs,
Aschermittwochsasche und andern gesegneten
Ingredienzen angereicherten Roggenteig.
Man schnitt aus etwa 30 Millimeter
dicken Teigstangen Scheibchen und tränkte
sie in geweihtem Öl. Die so vorbereiteten

60 Ringholz 1919, S. I76f.

Grufs aus Mariaste i n

72



Wallfahrtsmedaillen - früher auch
«Pfennige» und «Pilgerzeichen»
genannt, 19. und 20. Jh.. (Privatbesitz/Foto:

Albert Spycher).

Teigstücke wurden nun in einer Modelzange

mit dem Benediktuskreuz auf der
Vorder- und dem Benediktussegen auf der
Rückseite ausgedrückt. Nicht gebacken,
sondern an der Luft getrocknet, gab man
diese Benediktusbrötlein zum Schutz vor
Unbilden aller Art ins Tierfutter.61

Der Verfasser dieses Artikels beschränkt
sich auf die Vorstellung einer Auswahl von
Andenken, die er bei Antiquitätenhändlern
und auf Sundgauer marchés aux puces
entdeckt hatte. Am Anfang ging die Jagd nach

lithographierten und in Goldprägedruck
hergestellten Ansichtskarten der Gnadenstätte.

Als Besonderheit für die vorliegende
Arbeit erwies sich jedoch eine schlichte

Reklame-Postkarte der «Kaffeewirtschaft

Kamber», des heutigen «Lindenhofs». Die
Karte wurde in Mariastein beschriftet, am
15. September 1908 in Ottmarsheim
gestempelt und in die englische Stadt Halifax

gesandt. Auf welchen Umwegen das

Exemplar an eine Briefmarkenbörse in
Altkirch gelangte, bleibt ein Geheimnis.

Mit der Zeit fanden sich auch hübsche
Rosenkränze, von älteren Personen «Nüster»

(nach dem lateinischen paternoster)
genannt. Zu den Betriebsgeheimnissen
früherer Glasperlenhersteller gehörte stets
die Nachahmung von Edelsteinvarietäten
wie Rubin, Granat, Amethyst und
Bergkristall. Gebetsschnüre von dieser Qualität

sind auf Flohmärkten selten geworden.
Der blutrot durchschimmernde «Nüster»"2

61 Henggeier, S. 154. 62 Martin/Lienhart Bd. 1, S. 791 f.



Kommunionszettel, An-
dachtsbildchen und
Rosenkranz aus Mariastein.
(Privatbesitz/Foto: Albert
Spycher).

aus Mariastein ist das Geschenk einer
Anbieterin im Sundgaudorf Fulleren. Diese
erfuhr erst vom Käufer, um was es sich
handelte, und wollte für so etwas «Heiliges»

partout kein Geld annehmen.
Seltenheitswert besitzen auch in Glas gefasste
Medaillons als Halsschmuck sowie ältere,
aus Messing und Silberlegierungen
bestehende Rosenkranzanhänger und sonstige
amulettartige Pilgerzeichen. Besonders
gesucht ist eine vom Bildhauer Franz
Petersen geschaffene Medaille, die 1935 in
Feinsilber und Alpaka geprägt wurde.
Vom Grossangebot an Andachtsbildchen
sei ein kleinformatiges Aquarell aus dem
18. Jahrhundert hervorgehoben. So auch
ein Kupferstich aus dem Ginck'schen
Mirakelbuch von 1751, der auch als
Pilgerandenken erschien und später auf Seide

gedruckt wurde. In der ersten Hälfte des
19. Jahrhunderts erscheinen zierliche

Stanzspitzenbildchen aus dem Einsiedler
Verlag Benziger, gefolgt von einer Flut
weniger anspruchsvoller Druckgrafik des
20. Jahrhunderts.

Auch die neueren Weihwassergefasse sind
mit den Wihwasserkessele63 unserer Ur-
grossmütter an fantasiereicher Gestaltung
nicht zu vergleichen. Nicht für jedermann
erschwinglich war der Wandschmuck in
Form eines unter Glas gerahmten, bemalten
und mit Kunstblumen umrankten Gipsfigür-
chens des Gnadenbilds mit der Schriftbanderole

«Da ich in Mariastein an Sie gedacht,
hab ich dies als Erinnerung gebracht». Zum
Aufstellen eigneten sich kleine, in Metall
oder Gips gegossene Statuetten - im Sund-

gauer Idiom «Statute» genannt. Das Bildnis
«Unserer Lieben Frau im Stein» zierte auch

63 Martin/Lienhart Bd. 2, S. 865.

74



Souvenirartikel an der Schwelle zum 20. Jh. (Privatbesitz/Foto: Albert Spycher).

Glasbriefbeschwerer wie auch die Deckel
verschiedenartiger Schmuckdosen.

Dass bei dieser Andenkensuche öfters
Devotionalien aus Thierenbach, Trois
Epis, Dusenbach, Öderen, Marienthal
und andern elsässischen Wallfahrtsorten

zum Vorschein kamen, sei am Rande
vermerkt. Die Häufigkeit an Motiven aus
Mariastein bestätigt aber die grosse
Bedeutung dieses Gnadenorts im Sundgau
bis in unsere Gegenwart.

Wallfahrtsgebäck
Während in Flüh unten schon im 19.
Jahrhundert Pilgei-wecken über die Ladentische

gingen, kam Mariastein erst 1936 zu
einem Bäckereibetrieb. Konditormeister
Jakob Kronenberg (1905-2002) erwarb
das neben der Klosterkirche gelegene
Postgebäude und etablierte sich darin als

Posthalter und Bäcker. 1940 begann er, mit
Mandel-Zucker-Masse gefüllte Lebkuchen
nach Ostschweizer Rezepten herzustellen

- den «Mariastein-Biber».''J Nach seinem
Rückzug aus dem Erwerbsleben im Jahr
1968 gelang es keinem Nachfolger,
Kronenbergs Rezept nachzubacken. Seit einigen

Jahren füllt das Lebkuchenspezialhaus
Bischofberger AG in Weissbad-Appenzell
diese Lücke. Der Pilgerwecken wird von
einem Bäckereibetrieb in der Region
hergestellt und nur noch einmal monatlich in
die Pilgerlaube geliefert. Erwähnenswert
ist schliesslich ein im Verlaufe dieser
Arbeit aufgetauchter neuerer Holzmodel
eines unbekannten Modelstechers zum
Ausdrücken von «Anis-Breedle».

64 Der in der Ostschweiz geläufigen Gebäckbe¬

zeichnung «Biber» liegt das lateinische pigmen-
tum (Gewürz) zugrunde; Spycher, S. 26.

75



Mariasteiner Anisbrot, 20. Jh, (Privatbesitz/Foto: Albert Spycher).

Literatur

Allemann 1992

Bacher

Basler Gastwirte

Baumann 1935

Baumann 1940

Baumann 1942A

Baumann 1942B

Baumann 1943

Baumann 1946

Baumann 1980

76

Suzanne Allemann: Miraculés de Mariastein - liste alphabéthique des noms, o.O.

1992.

Albin Bacher: Solothurn und die Grenzbesetzung 1914-1918, Derendingen
1935.

Führer durch Basel und Umgebung, Verein Basler Gastwirte, Basel 1887 und

1890.

Ernst Baumann: Geschichtliches über Flüh im Leimental, Laufen 1935.

Derselbe: Aus der Geschichte des Mariasteiner Wallfahrtsweges, in: «Dr Schwarz-

bueb» - Solothumer Jahr- und Heimatbuch 1940, S. 66-69.
Derselbe: Die Wallfahrt von Mariastein, in: Basler Jahrbuch 1942,
S. 110-139.
Derselbe: Wie ein Mirakelbuch entsteht, in: Für die Heimat - Jurablätter von der

Aare zum Rhein 4 (1942) S. 127-132.

Derselbe: Landskron und Mariastein, in: Für die Heimat - Jurablätter von der

Aare zum Rhein 5 (1943) S. 43f.
Derselbe: Die Votivtafeln von Mariastein, SA. aus Glocken von Mariastein, Laufen

1946.

Derselbe (posthum): Vom solothumischen Leimental, Basel 1980.



Beuchot Isidore Beuchot: Notre-Dame de la Pierre pendant la Révolution, Rixheim 1899.

Beerli P. Willibald Beerli: Mariastein - seine Geschichte, sein Heiligtum, seine Pilger,
seine Ablässe. 2. Aufl., Mariastein 1948.

Boell Adolf Boell: Kurze Geschichte des Klosters und der Wallfahrt Mariastein, Einsie¬

deln 1871.

Daucourt A. Daucourt: Traditions populaires jurassiennes, in: Schweizerisches Archiv für
Volkskunde 7 (1903) S. 169-187.

Dietler P. Anselm Dietler: Kurze Geschichte der Wallfahrt Mariastein, Solothurn 1845.

Französische Übersetzung hg. von Xavier Hornstein, unter dem Titel «Précis de

l'histoire de Notre-Dame de la Pierre, (Mariastein)», Porrentruy 1862.

Eder/Wunderlin Katharina Eder Matt, Dominik Wunderlin; geheilt! Votivgaben als Zeichen geis¬

tiger Genesung, in: Cyrill Häring (Hg.), Wohl & Sein. Basel 1996: S. 243-268
(Enthält viel zu Mariastein und zur Regio Basiliensis als Wallfahrtslandschaft).

Eschle P. Laurentius Eschle: Unsere Liebe Frau im Stein in Wort und Bild, Geschichte der

Wallfahrt und des Klosters Mariastein, Solothurn 1896.

Ginck 1693 Dominicus Ginck: Lapis probatus Mariae - Bewährter Eck- und Gnaden-Stein

MAR1AE Pruntrut 1693.

Ginck 1751 Dasselbe neu aufgelegt, Maria Stein 1751.

Glocken «Glocken von Mariastein», hg. von den Benediktinern von Mariastein, Jhg. 1

(1923) - Die Zählung fur «Mariastein» wird ab 2001 als parallele Zählung
weitergeführt.

Haas P. Hieronymus Haas: Wallfahrtsgeschichte von Mariastein, Mariastein 1973.

Haffner Franz Haffner: Der klein Solothurner allgemeine Schaw-Platz, Solothurn 1666.

Henggeier P. Rudolf Henggeier: Die St. Benediktusbrötchen von Mariastein, in: Glocken

von Mariastein 26 (1949) S. 154-157.

Hentzy Rodolphe Hentzy: Promenade pittoresque dans l'Évêché de Bale. T. 1,9. Brief, La

Haye 1808.

Hermine Baron de l'Hermine: Mémoires de deux voyages en Alsace 1674—76 et 1681,

Mulhouse 1886.

Kaniber Thomas Kamber: Heilungen im Wallfahrtsort Mariastein, Diss. Basel 1981.

Loertscher Gottlieb Loertscher: Die Kunstdenkmäler des Kantons Solothurn, Bd. 3, Basel 1983.

Loetscher Hans Loetscher: Die Kurorte, Bäder & Heilquellen der Schweiz, 7. Aufl., Zürich 1887.

Liiber Alban Norbert Lüben Das Kloster Beinwil-Mariastein von 1765-1815, in: Jahr¬

buch für Solothurnische Geschichte 70 (1997) S. 105-300.

Martin/Lienhart Ernst Martin, Hans Lienhart: Wörterbuch der elsässischen Mundarten, 2 Bde.,

Strassburg 1896.

Meier Fritz Meier: Basler Heimatgeschichte, 4. Aufl., Basel 1970.

Niederberger Abt Basilius Niederberger: Die Reichenstein'sche Kapelle in Mariastein, Maria¬

stein 1943.

Nussbaumer Emil Nussbaumer: Flüh - Solothumisches Leimental, Breitenbach 1963.

Oberlé/Sittler Raymond Oberlé, Lucien Sittler: Le Haut-Rhin, Dictionnaire des Communes, Bd.

2, Colmar 1981.

Oser Bruder Alois Oser: Protokoll der Gebetserhörungen von Mariastein aus den schrift¬

lichen Zeugnissen 1793-1917 (Klosterarchiv Mariastein).

Ringholz 1896 P. Odilo Ringholz: Wallfahrtsgeschichte Unserer Lieben Frau von Einsiedeln,

Freiburg i.Br. 1896.

77



Ringholz 1919 Derselbe: Die Einsiedler Wallfahrtsandenken einst und jetzt, in: Schweizerisches

Archiv für Volkskunde 22 (1919) S. 176-242.
Schenker 1988 P. Lukas Schenker: Mariasteiner «Pilgerliteratur», ein Überblick, in: (Glocken

von) Mariastein 34 (1988) S. 129-136.
Schenker 1991 Derselbe: Das Mariasteiner Pilgerwirtshaus «zum Kreuz», in: (Glocken von)

Mariastein 37 (1991, S. 197-199.
Schenker 1998 Derselbe: Exil und Rückkehr des Mariasteiner Konventes, 1874—1981, Maria¬

stein 1998.

Schwartz Franz Xaver Schwartz: Populäre Kirchengeschichte von Strassburg und Basel,
Rixheim 1878.

Sexauer P. Leonhard Sexauer: Der Wallfahrtsort meiner Kindheit und Jugend. Ein Elsäs-

ser (Abbé Jean Fuchs, Raedersdorf) erinnert sich, in: Glocken von Mariastein, 87

(2010), H. 3, S. 13-17.
Sonnenfeld Franz von Sonnenfeld (Pseudonym für Gihr, Johann): Volksgeschichten aus dem

Schwarzbuben-Land, Basel 1858.

Spamer Adolf Spamer: Das kleine Andachtsbild vom XIV bis zum XX. Jahrhundert,
München 1930.

Specklin Robert Specklin et al.: Leymen - Étude géographique, St. Louis 1959.

Spielmann Eduard Spielmann: «Sakramentstourismus» in die grenznahen Solothurner Pfar¬

reien während der Revolution 1792-1802, in: Annuaire de la Société d'histoire du

Sundgau 1993, S. 305-327.

Spycher Albert Spycher: Das Fest der Vierzehn Heiligen Nothelfer in Oberlarg, in: Annu¬

aire de la Société d'histoire du Sundgau 2010, S. 217-236.
Stintzi Paul Stintzi: Aus Wolschweilers Vergangenheit, in: Annuaire de la Société

d'histoire du Sundgau 1937, S. 64-87.
Stintzi/Wacker Paul Stintzi, Eugen Wacker: Der Sundgau - ein Führer durch Landschaft, Ge¬

schichte und Kunst, Colmar o.J.

Sundgauer Morand Sundgauer: Die Birsigtalbahn, in: Annuaire de la Société d'histoire du

Sundgau 1952, S. 83-85.
Véron-Réville Armand Antoine Véron-Réville: Histoire de la Révolution Française dans le

Département du Haut-Rhin 1789-1795. Neudruck der Erstausgabe von 1865,

Mulhouse 1989.

Walter Theobald Walter: Um ein geplantes Mirakelbuch von Mariastein, in: Elsassland -
Lothringische Heimat 7 (1927) H. 4, S. 119-123.

Wunderlin Dominik Wunderlin: Mittel zum Heil. Religiöse Segens- und Schutzzeichen in

der Sammlung Dr. Edmund Müller. Kostbarkeiten aus dem Dolderhaus in Bero-

münster, Heft. 7. Beromünster 2005.

Wurstisen Christian Wurstisen: Basler Chronik, gedruckt bei Sebastian Henricpetri, Basel

1580.

Zaessinger Auguste Zaessinger, Auguste: Prozessionen von Sundgaupfarreien, in: Annuaire
de la Société d'histoire du Sundgau 1980, S. 117-122.

1870-1871 Ohne Autorenangabe: Mariastein während der Grenzbesetzung 1870-1871, in:

«Mariastein» 1975 («Glocken von Mariastein») Fl. 6, S. 184—193.

78


	Sundgauer Wallfahrten nach Mariastein

