Zeitschrift: Baselbieter Heimatblatter
Herausgeber: Gesellschaft fur Regionale Kulturgeschichte Baselland

Band: 70 (2005)

Heft: 2

Artikel: Von der Migrantin zur Basler Bistumspatronin : die heilige Verena von
Zurzach : eine historische und theologische Annaherung

Autor: Bossart, Irina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-860423

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-860423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

[rina Bossart

Von der Migrantin zur Basler Bistumspatronin

Die heilige Verena von Zurzach. Eine historische und theologische

Anniherung'

Im Spatsommer 2003 sorgte die heilige
Verena, eine der frithesten «Kirchen-
frauen» der Schweiz, kurzzeitig fiir
Schlagzeilen: Anldsslich des Jubildums
«175 Jahre Bistum Basel» ernannte Bi-
schof Kurt Koch die Heilige zur dritten
Patronin des Bistums Basel.? Sie tritt da-
mit an die Seite — oder in die Mitte? — der
bisherigen Bistumsheiligen Urs und Vik-
tor. Das Jubiliumsmotto «beWEGt»
passt tiberraschend gut zum Leben dieser
heiligen Frau. Nach der Uberlieferung
wanderte sie vor rund 1700 Jahren als
«Peregrinay, als fremde Ausldnderin, aus
dem oberdgyptischen Theben via Italien
in das Gebiet der heutigen Schweiz ein,
wo sie bis zu ihrem Tod blieb. Thre Vita
(Lebensbeschreibung) mit dem Bericht
tber ihre Reiseroute zeugt von einem
Glaubensweg, der geradezu apostoli-
schen Charakter besitzt. Bei Verena las-

sen sich dusserer und innerer Weg mit
dem Begriff der «Pilgerreise» («peregri-
natio») zusammenfassen. In der Einlei-
tung ihrer Vita werden die Leser und Le-
serinnen aufgefordert, dem Weg der
Heiligen nachzufolgen.’ Die vorliegende
Anndherung hat deshalb eine dreifache
Perspektive®: Zum einen begibt sie sich
auf die Spurensuche der historischen Per-
son, soweit sie tiberhaupt greifbar ist;
zweitens fragt sie nach Kultorten und -

formen und zwar aus frommigkeitsge-

schichtlichem Interesse; drittens werden
Facetten der theologischen Figur themati-
siert, die in der Vita exemplarisch zum
Ausdruck kommen. Wo es sich ergibt,
werden punktuell Beziige zur Nordwest-
schweiz hergestellt.

(]

Der Text ist die {iberarbeitete Fassung eines Referates, das die Autorin am 26. Nov. 2003 auf Einladung
der Gesellschaft fir Regionale Kulturgeschichte Baselland unter dem Titel «Von der Migrantin zur
Bistumspatronin. Die heilige Verena von Zurzach in Bild, Geschichte und Frommigkeit» gehalten hat. In-
zwischen ist eine umfangreiche Publikation zur «Geschichte des Fleckens Zurzach» erschienen, die sich
in einzelnen Kapiteln mit der heiligen Verena befasst und die neusten Forschungsergebnisse wiedergibt.
Vgl. Albert und Hans Rudolf Sennhauser und Alfred Hidber, Geschichte des Fleckens Zurzach, Zurzach
2004. Im Folgenden zitiert als Zurzach, 2004. — Fiir wertvolle Hinweise und hilfreiche Unterstiitzungen
danke ich Marina Coray, Rudolf Brindle sowie Walter Bossart.

Vgl. etwa die Neue Luzerner Zeitung Nr. 198 vom 29. Aug. 2003, S. 13.

Im lateinischen Wortlaut: «iter eorum sequendo». Vgl. Adolf Reinle, Die heilige Verena von Zurzach. Le-
gende, Kult, Denkmaler, Basel 1948, S. 26. Im Folgenden zitiert als Reinle, Verena.

Angesichts des Uberlieferungsreichtums konnen die Ausfithrungen im Rahmen dieses AufSatzes nur
skizzenhaft sein.

41



@ Enchenberg (Lothringen)

Walddorf @

Haigerloch @

@® Dautmergen

@ Strassberg
Rottweil @ @ Deilingen

@ Nordstetten

@ Engelswies i
i
@ Hochstetten @® Rohrdorf
Hifingen
Mahlispiiren i.T.
Roggen-

Volkertshausen Salem beuren

-, Wiechs a.R.
Radolfzell ®pndelshofen
Schaffhausen L] @ Wallhausen

R ~-Reichenau ® Petershausen

> % dhnlﬁgeh ® @

ZURZACH @Rheinau ‘Ermatingen Konstanz

Koblenz SR Muhlheim @ ® Langrickenbach

Basel g7 Kiingnau 4. Frauenfeld-Oberkirch @ otroberg

L aR Ellikon @ Werthbihl

St.Blasien g
Géchlinden gy

Brugg @ Matzingen
Konigslelden% .B"de" Gachnang ® wi

! Lutzel , Fislistach. Fahr
e ® Aarau.ISIS & s Magdenau @
Lampenberg Mellingen P 2Uich |, Gonten
ster )

Bremgarten :
. 2 Stallikon Grliningen
Attiswil Gontenschwil @ Boswil Manne-
® < Hausen dorf. Rapperswil Neu St.Johann
@Brittnau Kappelgf® * stifa—® @ @Eschenbach Nesslau
Solothurn @ & Gundiswil @, Frauemal. aar - Pfaffikon @ Atendorf
@® St.Urban Berom(inster @  @Baldegg @7 .' . Gor] e
Sibbcan Hochdorf @ ug @® @ Galgenen Alt St.Johann
ubing X Buonas Wollerau Weesen
Buttisholz g Aettenschwil Risch <@ Ober- ~ Niederurnen @@
( ] ® ageri @ Einsiedeln .
Neuenkireh . ®Buchrain .Stemepbevg @ Nafels

i Steinen
Luzern @® Weggis' @ Schwyz und Ibach

Gersau. .Ingenbohl

@ Emmetten
Sarnen @ @ Flielen
@ Fliieli  Seedorf @

®
Engelberg

Andermatt @

St.Ulrichen @

0 50 I £ 100km

@ Heiligkreuztal
Blochingen @ @ Hundersingen

@ Kehlen

Mariastein Herznach @ _/..WE“'"QE" @ Rickenbach @ st.Gallen
(]

@Ems

A

®
Michelfeld

@ Fischen

. Mastair

[ J
Bamberg burg

A [ 14

Regens-

Freising @»

Sulzbach' @ »
Wien' @»

St.Verena @»
am Ritten

Verena® als Patronin

Die inhaltliche Bestimmung und die Be-

deutung eines Patronates (lat. Schutzherr-

schaft) wurzeln in altrémischen Rechts-

vorstellungen.® Das «Patrociniumy» war

die Schutzpflicht, die ein Patron seinen

Klienten (lat. Horige) schuldete. Es

konnte aber auch die Verteidigung vor

Gericht durch einen Anwalt («patronus»)

bezeichnen.” In frihchristlicher Zeit

tibertrug die Kirche diesen Patronatsbe-

griff auf ihre Mértyrer und Mértyrinnen

respektive auf deren Grabeskirchen.® Mit

der Zeit kam die Funktion der Schutz-

pflicht gegentiber den Gléubigen und der

Anwaltschaft vor Gott auch anderen Hei-

ligen zu.” An Orte, wo kein Heiligengrab

vorhanden war, wurden Reliquien iiber-

tragen (Translation).'” Heute konnen Pa-

trozinien Auskunft geben tber die Aus-

strahlung eines Heiligenkultes. Verena-

Kirchen und Verena-Reliquien finden

; : sich vorwiegend auf dem Gebiet des mit-
Die Verbreitung des Ve- . . " "

rena-Patroziniums  und  telalterlichen Bistums Konstanz."" Der &l-

von  Verena-Reliquien.  teste bekannte schriftliche Beleg eines

Grau gerastert: Bistum  Verena-Patroziniums ist die Schenkungs-

:(zoe'}zfﬁfn ““vgfl‘ttif‘g;eri urkunde eines Adalharts vom 31. Okto-

£ ber 843. Darin sind Besitziibertragungen

Hidber, Biiro Sennhauser. . 1 : ;
Mit frdl. Genehmigung.) an die Kirche St. Verena im heutigen

Herkunft und Bedeutung des Namens «Verena» sind nicht geklirt. Zu den
verschiedenen Hypothesen und Erkldrungsversuchen vgl. Reinle, Verena,
S. 148-150.

©  Angenendt, Arnold, Heilige und Reliquien. Die Geschichte ihres Kultes vom
frithen Christentum bis zur Gegenwart, 2. {iberarb. Aufl., Miinchen 1997,
S. 190. Im Folgenden zitiert als Angenendt.

Josef Imbach, Der Heiligen Schein. Heiligenverehrung zwischen Frommigkeit
und Folklore, Wiirzburg 1999, S. 60.

8 Ebd., S. 60f.
? Ebd., S. 62..
19 Angenendt, S. 204.

"' Reinle, Adolf, Formen und Ausstrahlung des Verenakultes im Mittelalter, in:
Geschichte des Fleckens Zurzach, hg. von Albert und Hans Rudolf Sennhauser
und Alfred Hidber, Zurzach 2004, S. 143-164, hier S. 146f. Im Folgenden
zitiert als Reinle, Formen.

43



Strassberg  (Hohenzollern)  verbrieft.
Auch ausserhalb des Konstanzer Bistums
bestehen einzelne Verena-Patrozinien.
Als Beispiele seien Lampenberg und
Grossbasel erwihnt. In Lampenberg gab
es bis zur Reformation eine St. Verena-
Kapelle'? und in Grossbasel trug ein Altar
in der Frowlerkapelle’® des Miinsters
ihren Namen. Verena war aber auch in
Kleinbasel, das frither dem Bistum Kon-
stanz zugehorte,' priasent, namlich als
Copatronin der einstmals an der Stidseite
des Chors der Klosterkirche Klingental
angebauten Grabkapelle St. Katharina
und St. Verena.!® Die Heilige fungiert(e)
auch als Namenspatronin, als Beschiitze-
rin von Korporationen und Berufsgrup-
pen oder als Hauspatronin. Die erste
nachweisbare Tragerin des Namens Ver-
ena — nebst der Heiligen selbst — ist die
Tochter des Minnesdngers und Ritters
Walter von Klingen (gest. 1286) und der
Sophia von Froburg.'® Walter von Klin-

359. Im Folgenden zitiert als Striibin.
¥ Reinle, Verena, S. 92.

gen war Gonner und Namensgeber des
Frauenklosters Klingental.'” Die nichste
Tragerin des Namens Verena ist im
Kleinbasel zu lokalisieren: Es handelt
sich um eine Nonne des Basler St. Klara-
Klosters, ndmlich Verena Schaler.!® Seit
dem 14. Jahrhundert begann sich der
Name Verena rasch auszubreiten.!” Bis
heute gilt Verena (begriindet durch die
Legende) als Patronin der Pfarrhaushilte-
rinnen.?’ Ob das die bischofliche Motiva-
tion zur Ernennung der heiligen Verena
zur Copatronin gewesen ist, um gewisser-
massen diesen stillen Dienerinnen des
Herrn bzw. Pfarrherrn ein Krinzchen zu
winden?*! Verena lieh ihren Namen auch
wohltétigen Einrichtungen, so zum Bei-
spiel dem Verenahof, einem Kindertages-
heim an der Leimenstrasse in Basel.”?
Und bis heute heisst im reformiert ge-
priagten Baselbiet der erste Sonntag im
September «Vreenesunndig».?’

2 Striibin, Eduard, Jahresbrauch im Zeitenlauf. Kulturbilder aus der Landschaft Basel, [Liestal] 1991, S.

Vgl. Dorothea Schwinn und Bernhard Jaggi, Das Kloster Klingental in Basel, 3. vollst. {iberarb. Aufl.,

Bern 1990, S. 4. Im Folgenden zitiert als Schwinn und Jaggi.

S. 14,
16 Reinle, Verena, S. 94f,
Schwinn und Jaggi, S. 3.

Reinle, Formen, S. 151f. — Die Seitenkapelle wurde im Jahr 1840 abgebrochen. Vgl. Schwinn und Jaggi,

'8 Reinle, Formen, S. 152, Ihr Name ist im Jahr 1288 bezeugt.

Reinle, Formen, S. 152. — So verzeichnet etwa Brigitte Degler Spengler flir das 14. Jahrhundert fiinf Be-
ginen mit Namen Verena/Vrena/Verene. Vgl. Dies., Die Beginen in Basel, Sonderdruck aus Bd. 69 und
70 der Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde 1969/70, Basel 1970, S. 43,58, 63f., 153f.,
156, 158. - Der Name Verena blieb auch in den nachmaligen protestantischen Gebieten sehr beliebt, was
sich etwa im alten Berner Guggisberger Lied («und ds Vreneli ab em Guggisbérg») widerspiegelt.

Vgl. beispielsweise die Homepage der Osterreichischen Arbeitsgemeinschaft der diozesanen Berufsge-
meinschaften der Pfarrhaushilterinnen: http:/www.bg-phh.org/oeag/verena.htm.

Vielleicht liess sich der Bischof aber auch von seiner eigenen Residenzstadt Solothurn inspirieren. Ver-
ena ist nimlich eine Ortsheilige von Solothurn und sie steht prominent - neben anderen Schweizer Glau-
benszeugen und einer Glaubenszeugin (Regula) - auf der Balustrade der St. Ursen-Kathedrale.

Der Verenahof wurde 1933 als Haus fiir ledige Miitter gegriindet. Erst kiirzlich hat er eine Sanierung und
Vergrosserung erfahren. Vgl. BaZ Nr. 273, 22./23. November 2003.

Striibin, S. 359.



Die Vitenfassungen

Die édlteste iiberlieferte Fassung der Ve-
rena-Vita reicht ins neunte Jahrhundert
zuriick, geschrieben im Inselkloster Rei-
chenau.”® In der heutigen Forschung gilt
Abt Hatto III. (888-913) als Verfasser,
wobei er sich wohl auf éltere — miindli-
che? — Uberlieferungen stiitzen konnte.?®
Als primidre Adressatin der Schrift wird
Kaiserin Richardis (gest. 896) vermu-
tet.”® Sie war Besitzerin «des Kldster-
chens»?” Zurzach; ihr gehorten iibrigens
auch das Frauenkloster Siackingen und
das Kloster Fraumiinster in Ziirich.?® Ne-
ben dieser frithen Vitenfassung (Vita
prior) existiert eine zweite — nachmals
populdr gewordene — Fassung (Vita po-
sterior). Sie gliedert die Vita prior voll-
stdndig ein,?” erweitert sie und schmiickt

sie aus. Die Vita posterior ist wohl ca. 100
Jahre jlinger und stammt moglicherweise
aus der Feder eines Zurzacher Klerikers.*
Wihrend die Vita prior lediglich mit dem
knappen Hinweis, dass Verena in Zurzach
gestorben sei, nachdem sie zuvor gerade
noch in Solothurn gewirkt hatte, den Le-
benslauf abschliesst, *' berichtet die Vita
posterior ausfiihrlich tiber den Aufenthalt
der Heiligen in Koblenz und Zurzach. Die
Vita prior charakterisiert Verena als Gott-
sucherin, Heilerin, Exorzistin und als
geistliche Mutter. Demgegeniiber tritt in
der Vita posterior ihre karitative Tétig-
keit, das heisst die Armen- und Kranken-
pflege, starker in den Vordergrund. Auch
ihr Dasein als Inklusin ist ein Element der
Vita posterior.

Inhaltlicher Abriss des Lebenswegs anhand der Viten**

Verena kam in der zweiten Hilfte des 3.
Jahrhunderts zur Welt und entstammte ei-

#  Reinle, Verena, S. 20-22.

ner angesehenen, dem Christentum zuge-
wandten Familie aus Theben® in

29

30

31

33

25 Maurer, Helmut, Zurzach und die Landschaft am Hochrhein vom 9. bis zum 13. Jahrhundert, in: Zurzach,

2004, S. 121-140, hier S. 128. Im Folgenden zitiert als Maurer. Vgl. auch Vita prior sanctae Verenae - Die
dltere Lebensbeschreibung der heiligen Verena, ediert von Adolf Reinle, {ibersetzt und eingeleitet von
Silvia Letsch-Brunner und Hans-Dietrich Altendorf, in: Zurzach 2004, S. 581-584, hier S. 581, Anm. 2.
Im Folgenden zitiert als Letsch-Brunner und Altendorf.

Reinle, Verena, S. 21 und Maurer, S. 128.
Zur Art der Gemeinschaft vgl. Maurer S. 123-126.

Maurer, S. 126f. sowie Reinle, Verena, S. 14. — Richardis hatte sich, nachdem ihre Ehe mit Kaiser Karl
I1I. annulliert worden war, als Laienibtissin in das von ihr gegriindete und auf ihrem Eigengut errichte-
ten Kloster Andlau im Elsass zurtickgezogen. Maurer, S. 127f. Zu Richardis’ Schicksal vgl. Reinle, Ver-
ena, S. 14 und 21.

Allerdings ohne die Widmung, die die Vita prior einrahmt.

Reinle, Verena, S. 22f, — Die Basler Universititsbibliothek besitzt eine Sammelhandschrift, in der die Vita
posterior enthalten ist. Sie wurde im Jahr 1476 in Zurzach geschrieben und gilt als einzige Verena-Vita
aus Zurzach, die sich erhalten hat.

Jeder Hinweis auf einen Ortswechsel fehlt.

Als Textgrundlage dienen die Vita prior und die Vita posterior, abgedruckt in lateinischer und deutscher
Fassung in: Reinle, Verena S. 26-47.

Das antike Theben ist das heutige Luxor.

45



Oberigypten. Beachtenswert ist, dass
sich zu dieser Zeit in Agypten das
Monchtum auszubreiten begann. Junge
koptische Christen und Christinnen zo-
gen sich in die Wiiste* zuriick, um ein ra-
dikal auf die Christusnachfolge ausge-
richtetes Leben zu fiihren. Es war eine
Art Gegenbewegung zu der sich heraus-
bildenden Volkskirche, die sich mit der
bestehenden Welt arrangierte und sich

34

Einsiedelei St. Verena, Solothurn. Postkarte, ungebraucht. Ca. 1920 (Slg. Museum der Kulturen Basel).

zunehmend hierarchisch organisierte.*
Verena wollte nach Italien. Deshalb
schloss sie sich einem rémischen Trup-
penverband mit Gruppen christlicher Sol-
daten an. Einer von ihnen namens Viktor
soll ihr Geliebter gewesen sein.*
Wihrend die Truppe tiber die Alpen wei-
terzog, blieb Verena, zuriickgehalten von
einem heiligen Mann, in Mailand, wo sie
fiir sich mit aller Liebe das Martyrium?®’

Zur Bedeutung der Wiiste vgl. Die Benediktusregel lateinisch/deutsch, hg. im Auftrag der Salzburger

Abtekonferenz, Beuron 1992, S. 11-13. Im Folgenden zitiert als Benediktusregel.

35

tingen 1992, S, 92f,

36

Moeller, Bernd, Geschichte des Christentums in Grundziigen, 5. verbesserte und erweiterte Aufl., Got-

Wortlich heisst es: «... Viktor, der mit ihr in einzigartiger Weise verbunden war». Reinle, Verena, S. 27.

Das Wort «verbunden» (iunctus) kann auch «sich in Liebe verbinden» oder «sich ehelich verbinden» be-
deuten. Die Liebe zu Viktor schliesst das Ideal der Jungfriulichkeit nicht aus: «Entweder denkt sich der
Autor das Verhiltnis des Paares als sogenannte <keusche Ehe> [...] oder er stellt sich vor, Verena habe erst
nach dem Mirtyrertod des Geliebten die Geliibde abgelegt.» Reinle, Verena, S. 36.

37

46

Zur Bedeutung des Martyriums als «Zeugnis der Lebensgabe» im Sinne einer «Hochstform der Christus-
nachfolge» vgl. Angenendt, S. 35-38, bes. S. 35f.



begehrte,’® aber auch Stitten der Mirty-
rer und Kerker der Heiligen aufsuchte.
Als sie horte, ein Teil ihrer ehemaligen
Weggetdhrten und auch Viktor, ihr Ge-
liebter, seien auf Geheiss des Kaisers Ma-
ximian wegen ihres Glaubens bei Agau-
num, dem heutigen St. Maurice, ermordet
worden, machte sie sich auf, selbst an den
Ort des Martyriums zu gehen, um sich
des Gehorten zu vergewissern. Verena
blieb nur kurze Zeit im Wallis. Sie wan-
derte weiter nach Norden und verbarg
sich in einer engen Hohle, in der heute
nach ihr benannten Verenaschlucht in der
Nahe von Solothurn. Hier lebte sie bei ei-
nem Heiligen als Einsiedlerin, fastete, be-
tete, durchwachte die Néchte und fertige
Handarbeiten an, die ihr eine éltere Frau
gegen bescheidene Lebensmittel ein-
tauschte. Daneben beschiftigte sie sich
mit den Psalmen und las immer wieder in
Cyprians®® Buch iiber das Verhalten der
Jungfrauen.” Immer hédufiger erhielt die
fremde Klausnerin Besuch von Men-
schen, die bei ihr Rat und Hilfe suchten.
Verena soll mehrere Menschen kraft ih-
res Gebetes und durch Bertihrungen ge-
heilt haben. Aufgrund ihrer Worte und

38

Taten, oft gedeutet als Wunderzeichen,
bekehrten sich viele Leute zum Christen-
tum. Inzwischen hatten sich der heilig-
méssigen Verena einige Jungfrauen an-
geschlossen, die ihr frommes Leben
teilten. Einem heidnischen rémischen
Herrscher und Tyrannen passte ihr Le-
bensstil nicht. Er liess Verena ins Ge-
fangnis werfen.*! In einer nachtlichen Vi-
sion erschien ihr der heilige Mauritius,
Anfiihrer der thebdischen Legion, zusam-
men mit seinen Gefdhrten. Er trostete und
bestirkte Verena. In derselben Nacht
wurde der Tyrann von einem heftigen
Fieber befallen. Dem Tode nahe, liess er
die Dienerin Gottes zu sich rufen. Sie
heilte ihn; daraufhin liess er sie frei. Als
einmal eine Hungersnot ausbrach, rief
Verena Gottes Giite an; kaum hatte sie ihr
Gebet beendet, entdeckten die Frauen
vierzig Sicke Mehl vor der Pforte ihres
Klosters.*> Sie lobten Gott und sittigten
sich. Da immer mehr Menschen ihre Ein-
siedelei aufsuchten, zog es Verena fort;
sie wanderte der Aare entlang bis nach
Koblenz, dem Zusammenfluss mit dem
Rhein. Dort vertrieb sie mit Gottes Hilfe
Schlangen und heilte viele Kranke. Von

39

40

41

42

Reinle, Verena, S. 27. — Im lateinischen Wortlaut: «si possibile sibi esset martyrii gloriam toto amore con-
cupiscens». - Movens ist die starke Liebe zu Christus. « Amor» ist «eine leidenschaftliche Liebe, die aus
der Kraft des Begehrens gespeist wird.» Anselm Griin, Benedikt von Nursia, Freiburg i.Br. 2002, S. 75.
Im Folgenden zitiert als Griin, Benedikt. Vgl. auch Benediktusregel, S. 39.

Cyprian war Bischof in Karthago (im heutigen Tunesien) und starb im Jahr 258 als Mirtyrer. Mehrere
seiner Schriften widmen sich Grundfragen der kirchlichen Institution. Vgl. Wolf-Dieter Hauschild, Lehr-
buch der Kirchen- und Dogmengeschichte, Bd. 1: Alte Kirche und Mittelalter, 2. Aufl., Giitersloh 2000,
S. 90f. Im Folgenden zitiert als Hauschild.

Die Schrift tiber die Haltung/Kleidung/Lebensweise der Jungfrauen, die Cyprian zugeschrieben wird,
stand in der Reichenauer Klosterbibliothek. Zum Werk «De habitu virginum» vgl. Lexikon fiir Theolo-
gie und Kirche, Bd.2, 1994, Art. Cyprian, Sp. 1364—1366. Der Verfasser der Vita Verenae konnte also
darauf zuriickgreifen. In der Vita prior werden einige Sitze daraus zitiert (zum Teil in leichter Abéinde-
rung). Vgl. Reinle, Verena, S. 37 und Letsch-Brunner und Altendorf, S. 583, Anm. 10. - Jungfrauen, «vir-
gines Christi», bildeten seit dem 3. Jahrhundert einen besonderen Stand. Sie konnten in der Gemeinde
bestimmte Aufgaben iibernehmen. Dadurch erfuhr die religiose Position der Frauen eine Aufwertung und
es erdffnete ihnen neue Handlungsspielrdume. Vgl. Hauschild, S. 92.

Die Bedringnis einer Jungfrau Gottes durch einen heidnischen Mann ist ein hiufiges Motiv in Viten von
weiblichen Heiligen. Es unterstreicht die Standhaftigkeit der christlichen Jungfrau.

Im lateinischen Wortlaut: «ad hostium cellulae ipsarum». Das mittellat. «hostium» ist abgeleitet von
«ostiumy» zu «Kloster» vgl. auch Anm. 2/5.

47



da gelangte sie nach Zurzach, wo sie im
Haus eines Priesters Aufhahme fand. Er
gewdhrte ihr freie Hand iiber alle Giiter,
die er besass. Auch hier diente Verena
Gott und den Menschen. Téglich betete
sie, besuchte die Aussitzigen ausserhalb
des Ortes sowie andere Arme und
Kranke, wusch ihre Kopfe, pflegte ihre
Korper, trostete und verkostigte sie. Nach
einiger Zeit wiinschte Verena, als Inklu-
sin ihr Leben zu beschliessen. Sie bat den
Priester, ihr eine Zelle errichten zu las-

sen, wo sie sich einschliessen konnte. Bis
zu ithrem Tod — er wird tblicherweise in
die Mitte des 4. Jahrhunderts datiert* —
lebte sie stindig in der Gegenwart Gottes.
In der Nacht vor ithrem Sterben wurde
Verena eine weitere Vision zuteil: Maria,
die Jungfrau und Gottesmutter, kam zu-
sammen mit heiligen Jungfrauen in Ve-
renas Zelle und forderte sie auf, ihr in den
Himmel zu folgen.** Nach Verenas Tod
fullte sich die Zelle mit herrlichem Wohl-
geruch.

Verena, eine urspriinglich eigenstindige Figur

Eine erste Schwierigkeit, von den Erzéhl-
fassungen auf den Lebensgang der «his-
torischen» Verena zu schliessen, besteht
in der grossen — nachrichtenlosen — Zeit-
spanne zwischen ihrem Wirken und der
dltesten erhaltenen Niederschrift ihrer
Vita.*® Es gibt keine schriftlichen Zeug-
nisse, die élter sind als die Vita prior und
das Berichtete verifizieren konnten. Lei-
der hilft da auch die Thebéder-Legende
nicht weiter, mit deren Protagonisten Ver-
ena gemiss ihrer Vita in Verbindung
steht.*® Der historische Kern der Thebder-
Uberlieferung, obwohl diese wesentlich

alter ist als die Verena-Erzdhlung, ldsst
sich bis heute nicht prizise fassen.*’ Eine
auf das 5. Jahrhundert zuriickgehenden
«Passio Acaunensium martyrumy (Mar-
tyrerbericht), verfasst von Bischof Eu-
cherius von Lyon (gest. um 454), berich-
tet liber das Schicksal der Thebéischen
Legion. Darin heisst es, dass ums Jahr
300 in der dgyptischen Thebais eine Le-
gion ausgehoben worden und der Name
ihres Anfiihrers Mauritius gewesen sei.
Im heutigen St. Maurice (Agaunum) habe
die Legion der kaiserliche Befehl er-
reicht, an der Christenverfolgung teilzu-

# Vegl. Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. 12, 1997, Sp. 1241.

44

Verenas Anrede an Maria («Womit habe ich es verdient, dass du, Mutter meines Herrn und Gottes, dich

wiirdigst, zu mir zu kommen [...]?», Reinle, S. 30) entspricht der Anrede Elisabeths an Maria bei Lk 1,

43,

45

Die schriftlichen Zeugnisse (Martyrologien, Kalendarien, das Mirakelbuch von Zurzach) setzen nicht vor

dem 9. Jahrhundert ein. Reinle, Verena, S. 11 und S. 48.

4 Zu den Thebdern vgl. Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. 11, 1996, Sp. 784-791.

47

48

Reinle, Verena, S. 32. — Vgl. auch das Ergebnispapier des internationalen Kolloquiums zum Thema
«Mauritius und die Thebiische Legion», das vom 17.-20. September 2003 in Fribourg, St. Maurice und
Martigny stattgefunden hatte, abrufbar unter www.unifr.ch/patr/maurice/indexd.htm. Auf Seite 1 des Be-
richts wird lapidar festgehalten: «Bisher hatte man sich immer wieder in den Streit iiber die Frage ver-
bissen, ob der von Eucherius von Lyon gegen Mitte des 5. Jahrhunderts in kunstvoller Form festgehal-
tene Bericht <historische Fakten> enthalte. Gefragt wurde: «Stimmt es, was hier von den Ereignissen
wihrend der letzten grossen Christenverfolgung erzihlt wird?» Seit langem wissen wir, dass die Antwort
auf eine so gestellte Frage mein> lautet.» Vielmehr sei beispielsweise nach der historischen, theologi-
schen oder politischen Funktion, aber auch nach Auswirkungen auf Brauchtum und Religiositit zu fra-
gen.



i ot

nehmen.” Dem hitten sich die christli-
chen Soldaten unter den Legiondren wi-
dersetzt. Daraufhin seien sie mitsamt
threm Anfiihrer hingerichtet worden. Hi-
storisch nachweisen lédsst sich lediglich,
dass der erste bekannte Bischof Theo-
dorus* von Octodurum (= Martigny) zu
Ehren einer Mirtyrergruppe in Agaunum
eine Kapelle errichten liess.” Eine wei-
tere Schwierigkeit besteht darin, dass es
im Umfeld der Thebiderlegende zwei
Minner namens Viktor gibt: Derjenige,
der in Agaunum das Martyrium erlitt, war
ein ortsansdssiger Mann,”' der Legionir

48

" Er ist fur das Jahr 381 bezeugt.
30 Reinle, Verena, S. 32.

Ansicht von Solothurn. (Photo: D. Wunderlin, 2003).

hingegen konnte zusammen mit seinem
Gefahrten Urs fliehen. Beide erlitten spé-
ter in Solothurn den Mirtyrertod.”> Auf-
fillig ist, dass sich die Verena-Legende,
die Thebéer-Legende und die Urs-und-
Viktor-Legende gegenseitig ignorieren,
obwohl alle zur selben Zeit und teilweise
am selben Ort spielen. «Dass Verena aus-
gerechnet nach Solothurn weiter[zog],
spriche fiir eine Verbindung mit den dor-
tigen Legiondren. Aber davon sagt der
Autor nichts.»>? Es ist von der These aus-
zugehen, dass Verena urspriinglich eine
eigenstindige Figur war und erst

Eine andere Version besagt, sie hitten sich geweigert, romischen Gottern zu opfern.

31 Stiickelberg, Die Schweizerischen Heiligen des Mittelalters, Ziirich 1903, S. 135.

> Bei Eucherius heisst es, die «Famay berichte, in Solothurn seien die Thebider Urs und Viktor ebenfalls

um des Glaubens willen gestorben. Vgl. Reinle, Verena, S. 33. — Eine Passio SS. Ursi et Victoris ist aus
dem 9. Jahrhundert tiberliefert. Ebd., S. 35. Reinle vermutet den Entstehungsort der Passio in Genf, wo-
hin die Gebeine des hl. Viktor zwischen 473 und 500 tiberfiihrt worden waren.

3 Reinle, Verena, S. 34f.

49



nachtraglich mit den Thebédern verkniipft
wurde. Darin manifestiert sich das
Bemiihen, die eigene lokale Heilige mit
bertihmteren Heiligen in Verbindung zu
bringen und sie damit gewissermassen in
glanzvollerem Licht erscheinen zu las-
sen.”

Aufgrund der Verena-Viten ldsst sich
nicht verifizieren, ob Verena tatsichlich

Kult-ur-ort

Wo schriftliche Quellen fehlen oder zu
bestimmten Sachverhalten schweigen,
konnen zuweilen andere Sachquellen
weiterhelfen. Die heutige Forschung
nimmt aufgrund archidologischer Boden-
funde an, dass am Anfang der Verena-
«Geschichte» ein Grab war, seil es das
Grab der Heiligen oder eines, das im Ver-
laufe der Zeit mit ihr in Verbindung ge-
bracht wurde. Es hat sich gezeigt, dass
die heutige Verena-Kirche von Zurzach,
in deren Krypta sich das Grab befindet,
auf einem romischen Griberfeld steht.
Vermutlich hatte man iiber einem be-

54

je gelebt hat. Allerdings soll nicht uner-
wihnt bleiben, dass es durchaus moglich
gewesen wire, dass eine oberdgyptische
Frau im 4. Jahrhundert in die hiesige Ge-
gend gekommen war. Auch im Hinblick
auf das Itinerar, das heisst auf die Reise-
route von Verena, gibt es keine histori-
schen Unvertraglichkeiten. Es werden
Orte und Verkehrswege genannt, die in
romischer Zeit bestanden haben.>*

stimmten Grab eine Gedéchtniskirche er-
richtet. Die Verena-Kirche, obwohl mehr-
mals erweitert und umgebaut, ldsst sich
denn auch bis ins 5. Jahrhundert nachwei-
sen.”® Trotz des Ursprungs als «Grabes-
kirche» gibt es in Bezug auf das Grab
selbst keine ungebrochene Tradition. Be-
dingt durch einen gross angelegten Er-
weiterungsbau der Kirche im 11. Jahr-
hundert ~wurde das  Heiligengrab
verlegt.’” Der nichste schwerwiegende
Eingriff erfolgte dann wihrend der refor-
matorischen Auseinandersetzungen. Bil-
derstiirmer hatten das Grab in der Gruft

Reinle, Verena, S. 33 und 36. Vergleichbares ldsst sich etwa auch bei der Legende von Ursula und den

11°000 Jungfrauen beobachten. So wurden Chrischona und die drei Eichseler Jungfrauen Kunigundis,
Mechtildis und Wibrandis mit den 11’000 Jungfrauen in Verbindung gebracht. Ebd., S. 33.

5 Reinle, Verena, S. 32.

% Sennhauser, Hans Rudolf, St. Verena und das Zurzacher Miinster, Zurzach 1982, [S. 5 und 8]. Im Folgen-

57

50

den zitiert als Sennhauser, St. Verena. — Auch auf dem «Kirchlibuck», dem Areal des alten Kastells Te-
nedo, konnte eine frithe Kirche nachgewiesen werden. Dazu gehdrten — wie in Kaiseraugst — ein Bapti-
sterium und ein paar Nebenrdumen. Ebd., [S. 3f.]. — Zu den Anfingen der Verenakirche auf einem
romischen Bestattungsfeld vgl. auch: Hans Rudolf Sennhauser, Zurzach im Frithmittelalter, in: Zurzach
2004, S. 113-120, hier S. 118f. Im Folgenden zitiert als Sennhauser, Zurzach. — Aufgrund des heutigen
Wissensstandes ldsst sich nicht sagen, seit wann in Zurzach Christen und Christinnen ansdssig waren.
Auch andernorts in der Schweiz finden sich vor dem 4. Jahrhundert keine christlichen Zeugnisse. Das
ldsst sich damit erkldren, dass das Christentum bis zum Toleranzedikt von Mailand im Jahr 313 Ge-
heimcharakter hatte. Christen und Christinnen gab es jedoch mdglicherweise schon im dritten, vielleicht
sogar schon zweiten Jahrhundert. Sie versammelten sich bis zur Anerkennung ihrer Religion in Privat-
hiusern.

Sennhauser, St. Verena, [S. 7].



gedftnet und sowohl den Inhalt als auch
die Grabstitte teilweise zerstort.® Der
Chorherr Heinrich Heyl (gest. 1642)
schrieb zu diesem Ereignis, es sei «leider
nit ohne sonderes Bedauren zu melden,
dass die, welche bei ohngefdhr 1100 Jah-
ren sicher vor allerhand Feinden verbli-
ben, anjetzo als bey so gestalteten Sachen
in diser Glaubenzertrennung nit hat ver-
maogen, vor disen abtriinnigen und teuftli-
schen Calvinisten unversehrt zu verblei-
ben».”” Was in der Folgezeit mit der
Grabstitte geschah, ist nicht bekannt. Die
heutige Grabplatte triagt die Jahreszahl
1613; vermutlich ist es auch das Datum
der Neugestaltung des Grabes. Ob dabei
die vormalige Grabplatte als Vorlage ge-
dient hat, kann nur vermutet werden. Man
weiss einzig, dass Ahnlichkeiten beste-
hen zwischen dem Relief auf der Verena-
Grabplatte und einzelnen erhaltenen
Frauen-Grabreliefs aus gallo-rémischer
Zeit.** Damit liessen sich auch die Attri-
bute der Heiligen, also Krug und Kamm,
erkldren, fiir die sich in der Vita keine An-
haltspunkte finden.®' Es wire also mog-
lich, dass es in Zurzach ein bestimmtes
Frauengrab aus gallo-romischer Zeit ge-
geben hatte, das — stets in Ehren gehalten
— das Andenken an eine heiligmissige
Frau wach hielt. Ob es sich um die
Agypterin Verena oder um eine lokale

Gallo-rémische Grabplatte aus Altorf, Unter-Elsass.
Zeichnung nach Emile Espérandieu. (Aus A.
Reinle, Die heilige Verena von Zurzach, Basel 1984,
S. 109)

% Heinrich Kiissenberg’s Chronik der Reformation in der Grafschaft Baden, im Klettgau und auf dem

Schwarzwalde. durch Johann Huber, in: Archiv fiir die Schweizerische Reformations-Geschichte Bd. 3,
Solothurn 1876, S. 411474, hier S. 436.

Zitiert nach Reinle, Verena, S. 105.
Vegl. Reinle, Verena, S. 108-110 sowie auch Sennhauser, Zurzach, S. 119.

Reinle, Verena, S. 108. Die Attribute Kamm und Wasserkrug liessen sich auch von den karitativen Dien-
sten der Heiligen herleiten. - Fiir den Krug gibt es einen weiteren Beleg. Das Zurzacher Mirakelbuch aus

51

59

60



Grabplatte des Verena-
Sarkophags in der
Krypta der Stiftskirche
Zurzach. (Repro: aus
A. Reinle, Tf. 22)



Person handelte, muss offen bleiben. Tat-
sache ist, dass sich rund um die Gruft ein

Fruchtbarkeits- und Liebespatronat

Auskunft tiber die Wallfahrt zum Verena-
Grab gibt das Mirakelbuch von Zurzach,
das um das Jahr 1000 entstanden ist. Das
Buch verzeichnet die auf Verenas Fiir-
bitte hin gewihrten wunderbaren Gebets-
erhorungen. Zugleich zeugt es von der
Art der vorgebrachten Anliegen, von Sta-
tus und Herkunft der Pilger und Pilgerin-
nen, was wiederum etwas aussagt liber
das Einzugsgebiet des Wallfahrtsortes.*
Auftillig ist, dass sich verhdltnisméissig
viele Wunder auf die Erfiillung ecines
Kinderwunsches beziehen. So wallfahr-
tete beispielsweise auch das alemanni-
sche Herzogspaar Reginlinde und Her-
mann [. zum Grab der heiligen Verena,
um einen Sohn zu erbitten. Sie iibernach-
teten daselbst.” Es war tibrigens durch-
aus tiblich, am Wallfahrtsort in der Kir-
che zu iibernachten. «Im Schlaf erhofft[e]
man Eingebungen von Gott zu erhalten
oder aber auch an der Heilkraft des [der]
Heiligen teilzuhaben».®® Reginlinde hatte
denn auch eine néchtliche Vision, worin
sie die Empfangnis erkannte.®” Als sie es
threm Gatten erzdhlte, wusste dieser be-

Kult-ur-ort entwickelte und Menschen
von nah und fern ihr Grab aufsuchten.®’

reits, dass sie eine Tochter zeugten, was
dann spéter die Geburt bestitigte.®

Meistens lassen sich die «Zustindigkei-
ten» und Patronate der Heiligen aus ihren
Viten und Legenden ableiten, nicht so bei
Verena. Im vorliegenden Fall hilft jedoch
ein zweiter Blick auf den Kult-ur-ort, auf
das Grab, weiter. In Zurzach gab es seit
jeher einen Wallfahrtsbrunnen, woraus
das Verena-Wasser geschopft wurde. Bei
Grabungen im Jahr 1945 konnte im nord-
lichen Seitenschiff der Krypta, also in un-
mittelbarer Ndhe zum Heiligengrab, ein
alter Sodbrunnen — der urspriingliche
Wallfahrtsbrunnen — freigelegt werden.
Er ist ins 10. Jahrhundert zu datieren,
hatte aber vermutlich einen dlteren Brun-
nen ersetzt.” Aufschlussreich ist der
Brunnen-Befund insofern, als er mit dem
traditionellen Liebes- und Fruchtbar-
keitspatronat der heiligen Verena korre-
spondiert respektive dieses zu erkldren
hilft.” In diesem Zusammenhang rechnet
Adolf Reinle mit der Moglichkeit, dass
der Verena-Brunnen urspriinglich ein

dem frithen 11. Jahrhundert berichtet tiber die Auffindung des Kriigleins der Heiligen. Im Zusammen-
hang mit dem Fund ereignete sich offenbar eine wunderbare Heilung, so dass es nahe lag, das Kriiglein
als dasjenige von Verena zu identifizieren. Reinle, Verena, S. 191.

2 Vgl. Sennhauser, Zurzach, S. 119.

03 Zum Grab als heiligem Ort/Kultort vgl. Angenendt, S. 125-128.

o Reinle, Formen, S. 144f.

65

Miracula sanctae Verenae — Das Buch der Wunder der heiligen Verena, ediert und iibersetzt von Adolf

Reinle, in: Zurzach 2004, S. 589598, hier S. 591. Im Folgenden zitiert als Miracula.
% Griin, Anselm, Auf dem Weg, Miinsterschwarzach 1983, S. 37. Im Folgenden zitiert als Griin, Weg.

67

Miracula, S. 591. Der lat. Text lautet: «[...] venerunt adorare sanctam virginem Verenam, et in ipso loco

pernoctaverunt. Praedicta autem matrona vidit per somnium quasi descendere in sinum suum, et in eo la-
titantem, narravitque viro suo. Ipse autem sciebat, quia vir sapiens erat, quod filiam procrearent.»

% Ebd.

Reinle, Verena, S. 118 und 160f. — Reinle vermutet, dass der Wallfahrtsbrunnen in der Zeit nach der Re-

formation ins nordliche Seitenschiff des Langhauses verlegt wurde. Ebd., S. 161.

70

Vom Liebespatronat Verenas zeugt der noch in die Anfiange des 20. Jahrhunderts fortbestehende Brauch,

53



Das Verena-Bad in Baden AG. Nach einer Zeichnung von Ludwig Vogel im Musée Suisse Ziirich. (Repro aus
A. Reinle, Tf. 26)

keltisches Heiligtum war, das spiter
«verchristlichty wurde.”" Auch andern-
orts steht die Verena-Verehrung im Zu-
sammenhang mit Wasserquellen,” aller-
dings wohl nach dem Zurzacher Vorbild
geformt. Zunichst ist Baden (Aargau) an-
zuftihren. Der dlteste schriftliche Beleg
liefert der Kanonikus Henricus Gundel-
finger im Jahr 1489: Bei der Verena-

Quelle in Baden handle es sich um ein
Loch in einem runden Stein, in das un-
fruchtbare Frauen ihre Flsse streckten.”
Die gleiche Quelle speiste auch das Ar-
menbad von Baden. In der Mitte des
Wasserbeckens befand sich eine Statue
der heiligen Verena. 1840 wurde das of-
fene Verena-Bad geschlossen und flinf
Jahre spiter abgebrochen.™ Anlass dafiir

Jungfern- oder Brautkrinze, sogenannte «Schappeln», auf das Heiligengrab zu vergaben — als Dank fiir
den gefundenen Ehemann. Umgekehrt wurden dann die Votiv-Schappeln beim Gebet von solchen Frauen
auf den Kopf gelegt, die einen Mann bekommen wollten. Reinle, Verena, S. 119f. — Verena gilt daneben
auch als Patronin der Miiller (— Mehlwunder), der Armen und Notleidenden (— Armen- und Kranken-
pflege), sowie der Fischer und Schiffer. Letztere leiten sich aus entsprechenden Episoden der Vita poste-
rior (— Ringwunder) respektive einer Legende (— Fahrt auf einem Miihlstein die Aare hinab) ab.

71

Reinle, Verena, S. 147. - Auf eine Géttin der Fruchtbarkeit deutet — nach Reinle —auch das Festdatum der

Heiligen hin. Am 1. September war Erntedank und der Termin steht am Wechsel zweier Jahreszeiten.

Ebd., S. 150.

Reinle dazu: «Es gab wohl eine einzige urspriingliche Verena-Quelle, und das war jene von Zurzach. Sie

diirfte Baden und den iibrigen Verena-Gewiissern als Vorbild gedient haben». Reinle, Verena, S. 147.

73 Reinle, Verena, S. 123.
54

™ Reinle, Verena, S. 123-125.



diirften hygienische und sittliche Argu-
mente gewesen sein. Auch in der Einsie-
delei St.  Verena bei Solothurn
wandten/wenden sich kinderlose und le-
dige Frauen an Verena.” Beim nordlichen
Treppenaufgang der St. Verena-Ka-
pelle befindet sich ein handgrosses Loch
im Felsen, in welches die Bittenden «mit
glaubigem Sinn» thre Hand hineinhalten
konnen.”® Verena habe sich an dieser
Stelle in Ertrinkungsgefahr festgeklam-
mert, als sie der Bach aufgrund eines
Hochwassers wegzureissen drohte. Es
wiren noch weitere Beispiele zu nennen,
die eine Verbindung der Heiligen mit
Wasserquellen und Brunnen sichtbar ma-
chen.”” Es sei an dieser Stelle nur noch
auf das «Verena-Wasser» in Oltingen
hingewiesen. Es entsprang gegeniiber der
alten Badquelle.” In der ortlichen Pfarr-
kirche erinnert ein spitgotisches Fresko
(15.Jh.) an der Westwand des Schiffs an
die heilige Verena.”

Die heilige Verena auf der Westwand des Kirchen-
schiffs, St. Nikolaus, Oltingen. Fresko, spiites
15. Jh. (Photo: D. Wunderlin, 2005)

> Dasselbe wird auch iiber die Einsiedelei «Tschiitschi» ob Rickenbach SZ berichtet: «[...] kinderlose

76

77
78

79

Frauen wurden zum Beten ins Tschiitschi geschickt.» Tages-Anzeiger, Montag, 2. Dez. 2002. Vor der
Neuweihe der Tschiitschi-Kapelle auf die Namen der Vierzehn Nothelfer (1672) waren der Abt Agidius
und Verena Hauptpatrone. Sie blieben bis heute Copatrone des Hochaltars. Vgl. Tschiitschi. Die
700jdhrige Geschichte der letzten Einsiedelei im Kanton Schwyz, Schwyzer Hefte 42, 1987, S. 24.
Feser, Paul L., Flihrer durch die Einsiedelei St. Verena und die Kirche zu Kreuzen bei Solothurn, Solo-
thurn, 2. erweiterte Ausgabe 2000, S. 4. — Die Kapelle der heiligen Verena am Ausgang der gleichnami-
gen Schlucht wird im 15. Jahrhundert erstmals erwihnt, war aber sicher élter. Ebd., S. 10. Ins Jahr 1442
fillt die friiheste Notiz iiber die Prisenz eines Waldbruders. Der Solothurner Rat hatte dem «Bruoder ze
sant Frenen» einen neuen Rock gestiftet. Ebd., S. 6.

Vgl. Reinle, Verena, S. 128.

Fisi, Johann Conrad, Genaue und vollstindige Staats- und Erdbeschreibung der ganzen Helvetischen
Eidgenolfischaft, derselben gemeinen Herrschaften und zugewandten Orte, I1. Bd., Ziirich 1766, S. 491.

Heyer, Hans-Rudolf et al., Kirche Oltingen BL, Bern 1985, S. 7f.
53



Sprachbilder altkirchlicher Hagiographie — Verena als theologische Figur

Wihrend sich die Volksfrommigkeit
Verena auf ihre eigene Weise angeeignet
hatte, ist die Vita der Heiligen weitge-
hend «verstummt». Sie vermag «aufge-
klartey, in kritischem Denken geschulte
Leser und Leserinnen kaum mehr anzu-
sprechen. Der Quellenwert wird, was die
Geschichtlichkeit des Erzdhlten betrifft,
angezweifelt. Neuere Forschungsansitze
betonen jedoch, dass Heiligenviten nicht
als historisch verbiirgte Biographien im
modernen Sinn zu lesen sind, sondern
dass es eine andere Lesart braucht, um
den Texten gerecht zu werden.* Die Vita
ist ein eigenes literarisches Genre, das in
der Mitte des 3. Jahrhunderts aufkam, um
christliche Werte und Lebensmuster zu
vermitteln. Dariiber hinaus diente sie
dem Gotteslob. Das Leben der heiligen
Person wird nicht um ihrer selbst willen
erzahlt, sondern um darin Gottes Wirken
aufleuchten zu lassen. Das Leben einer
«Frau Gottes» oder eines «Mannes
Gottes» hat exemplarischen Charakter.

80

Es soll im Licht der Bibel gelesen oder
gehort werden, ja es ist iberhaupt nur vor
dem Hintergrund der Heiligen Schrift zu
verstehen.®! Die Heiligenviten sind eine
Art narrative Bibelexegese.*” Es geht um
die Veranschaulichung zentraler Aspekte
des Evangeliums.® Fiir Gregor den Gros-
sen, Verfasser der Benedikts-Vita, «ldsst
sich die Bibel am besten <biographisch»
d.h. lebensgeschichtlich auslegen.»** Die
Heiligenerziahlungen enthalten viele Pa-
rallelen zum Leben Jesu oder anderen be-
deutsamen Figuren aus der Bibel; ent-
sprechende Motive sind das Unterwegs-
Sein, der Riickzug in die Einsamkeit, die
Anfechtung durch bése Michte, Heilun-
gen, der Dienst an Benachteiligten, Wun-
derzeichen, das Sammeln von Anhinge-
rinnen und Gleichgesinnten, das Gebet,
Fasten und Visionen.® Umgekehrt be-
trachtet zeigen die Viten «die Schrift-
gemdssheit eines Lebens» sowie «das
Handeln aus dem Glauben».* Im Mittel-
punkt steht das «exemplum»*’, das ethi-

Vgl. Gregor der Grosse, Der hl. Benedikt. Buch II der Dialoge lateinisch/deutsch, hg. im Auftrag der

Salzburger Abtekonferenz, St. Ottilien 1995, S. 14. Im Folgenden zitiert als Gregor.

8 Gregor, S. 34f,

83

84
85
86

87

56

Wenn Mauritius Verena wihrend der néchtlichen Erscheinung tristet, «damit sie [...] nicht den Pfad der
Wabhrheit verlasse» (vgl. Reinle, Verena, S. 29), erinnert das beispielsweise an Psalm 26,3 wo es heisst:
«Denn deine Gnade war mir vor Augen, und in deiner Wahrheit wandelte ich» und an 2 Sam 22,3 1: «Gott
— sein Weg ist vollkommen; des Herrn Wort ist lauter, aber auch an Joh 14, 6: «Ich bin der Weg und die
Wabhrheit und das Lebeny.

Die Taten der Heiligen veranschaulichen das Wort. Die Adressatin der Verena-Vita wird aufgefordert, die
Taten der Heiligen [«factis sanctorum»] mit dem Auge des Herzens zu betrachten. Reinle, Verena, S. 26.
— Das Herz ist in der Heiligen Schrift «das Gegeniiber zu Gott und seinem Wort.» Benediktusregel, S. 32.

Gregor, S. 34.
Ebd., S. 35.
Ebd.

Ebd., S. 34. — Gregor schrieb: «Deren Lebenswandel [gemeint sind die Mdnchsviter, Anm. IB] 6ffnet uns
die Augen dafiir, was das Evangelium auf den Buchseiten der Testamente sagen will.» Benediktusregel,
S. 18. Aus solcher Erkenntnis entwickelte sich «eine reiche schriftliche Monchsiiberlieferung, die in kur-
zen Sentenzen oder in Lebensberichten (Viten) von Frauen und Minnern das monastische Ideal entfaltet
und programmatisch die Frage beantwortet, wie der Mdnch leben soll. Der Einfluss dieser Monchsge-
schichten kann kaum iiberschitzt werden.» Ebd.



sche Beispiel.® Denn Ziel ist, die Leserin
und den Leser zur Nachahmung zu er-
muntern. In der Vita prior von Verena
heisst es entsprechend: «Nichts ndmlich
niitzt es, ein Tugendleben zu lesen, wenn
wir uns nicht bemitihen, ein Tugendleben
zu fuhren. Zu diesem Zweck aber pflege
die fromme Seele das Gedéchtnis an die
Heiligen, damit sie durch deren Beispiele
[«exemplis eorum»] glithender werdex».*

Die Vita prior erinnert in vielen Punkten
an die Vita Benedicti und an dessen
Mbonchsregel.” Das erstaunt kaum, war
doch Hatto, der vermutete Verfasser, Abt
eines  Benediktinerklosters.  Zudem
konnte es sein, dass sich in der Verena-
Vita jene Tendenz ankiindigte, die im 11.
Jahrhundert breitenwirksam wurde, ndim-
lich die Wiederbelebung des Einsiedler-
tums als «Verschirfung des benediktini-
schen Ideals».”” So gab es etwa in
Stiditalien mit dem in einer Hohle leben-
den Eremiten Nilus (um 950-1000) einen
Vorldaufer dieses Aufbruchs. Als Vorbil-
der wirkten erneut — wie bei Benedikt —
die Wistenmonche der alten Kirche.”
Diese Einsiedler «schlossen sich keines-
wegs gegeniiber dem Volk ab, sondern

% Vgl. Angenendt, S. 147.

89

standen — anders als die Kldster — in un-
mittelbarem Kontakt zu dessen Bedurf-
nissen.»”?

Im Folgenden sollen einige Strukturele-
mente und Motive der Verena-Vita ange-
fiihrt und erldutert werden. An entspre-
chender Stelle erfolgen Querverweise zur
Vita und Regel des heiligen Benedikt.

Das Motiv des Weges und der Sehnsucht

Ein markantes Motiv, ja eigentlich das
Strukturelement der Verena-Legende ist
das Unterwegs-Sein.”* Verena wird als
Wandererin, als Migrantin vorgestellt, als
Pilgerin auch. Das lange Gehen vermag
einen Menschen vollstindig zu verwan-
deln.” Es bedeutet eine Entwicklung auf
dem geistlichen Weg, ein inneres Wach-
sen und Weiterkommen. Dabei schwingt
die Vorstellung mit, dass das Leben
selbst eine Reise, eine Pilgerfahrt ist. In
der Antike und 1im frithen Mittelalter gab
es nebst den Monchen?, die vor Ort leb-
ten («stabilitas loci»), auch solche, die
stindig umherwanderten. Thr Selbstver-
stindnis war das des Pilgers («peregri-

90

93

94

95

96

Reinle, Verena, S. 26. — Vgl. auch den Schluss der Vita, wo die Adressatin nochmals entsprechend er-
mahnt wird: «Bedenke ihr Leben nicht nur in den Worten, sondern in den Taten wachsam, damit du so
lebst. Du wirst sie dann als deine Fiirbitterin haben, wenn du ihren Fussspuren folgst, sie immer als Nach-
ahmenswerte vor Augen hast». Letsch-Brunner und Altendorf, S. 584. — Betreffs des geforderten Zusam-
mengehens von Lesen/Horen und Tun vgl. etwa Mt 7, 24.

Beziiglich der Vita sind es beispielsweise der Hohlenaufenthalt, das Wegmotiv und das Mehlwunder; be-
ziiglich der Regel die Disziplin, die Psalmenlektiire, das Gebet, die Arbeit, die Demut, die Anrede als
«mater» resp. «pater».

Hauschild, S. 315.

Ebd. - Ein Reprisentant der Bewegung war der Eremit Romuald (um 1000-1070) im nérdlichen Mittel-
italien. Er griindete unter anderem die Eremitenkolonie Camaldoli bei Arezzo in Umbrien.

Ebd.
Zum Wegmotiv in der Benediktsvita vgl. Gregor, S. 45f.

«Wandern» und «Wandlung» héngen sprachlich zusammen. Die Wort-Wurzel ist «wenden». Wandern
bedeutet, wiederholt sich wenden. Damit ldsst sich ein zentraler theologischer Begriff assoziieren: die
Umkehr/Conversio. Griin, Weg, S. 27f.

Wo im Folgenden von Monchen die Rede ist, sind Nonnen mitgemeint. Ich behalte die ménnliche Form
bei, weil die entsprechenden Quellen hauptsichlich mit Blick auf Ménche verfasst worden sind. Es gab

57



nus»), des Fremdseins in dieser Welt.”
Die Monche orientierten sich dabei an
biblischen Vorbildern, vor allem an Abra-
ham, aber auch an Jesus aus Nazareth.”
Abraham und Sarah folgten Gottes Ruf,
sie brachen auf und zogen aus Heimat
und Vaterhaus aus (1 Mose 12,1). Da-
durch setzten sie «sich der Fremde — und
das bedeutet immer auch dem anderen —
aus.»”’

Der Auszug aus der Heimat war auch Be-
dingung fir die Christusnachfolge. Im
Matthdus-Evangelium steht: «Wenn du
vollkommen sein willst, so geh hin, ver-
kaufe deine Habe und gib den Erlds den
Armen! Und du wirst einen Schatz im
Himmel haben. Und komm, folge mir
nach.» (19, 21). Ein paar Verse weiter
heisst es: «Und jeder, der Hauser oder
Brider oder Schwestern oder Vater oder
Mutter oder Kinder oder Acker um mei-
nes Namens willen verlassen hat, wird
hundertfach empfangen und ewiges Le-
ben haben.» (19, 29). Im Monchtum wur-

den diese Schriftworte Programm.'* Als
unmittelbares Leitbild wirkte Jesus
selbst, denn auch er war ja ein Umherzie-
hender.'”! Der Glaube erhalt dadurch —
aus Dbiblischer Perspektive — einen
Wegcharakter.'™ Er bedeutet nicht pri-
maér ein «Fiir-wahr-Halten», sondern vor
dem Angesicht Gottes rechtschaffen zu
leben und auf seinem Weg zu bleiben.'®

Die Peregrinatio hat im Mdnchtum ein
viergliedriges Bedeutungsspektrum: der
Auszug, das Unterwegssein, das Leben in
der Fremde und das Wandern auf ein ver-
heissenes Ziel hin. Es ist ein Weg der
Gottsuche, des Riickzugs aus der
menschlichen Gemeinschaft, der asketi-
schen Entdusserung. Zugleich ist es ein
Weg nach innen. Im Schweigen wird die
Peregrinatio zum  geistig-geistlichen
Ideal.'™ Ziel ist die innere Freiheit und
ein Leben in der Gegenwart Gottes. So
bleibt Verena auch am Schluss, als Re-
klusin,'™ eine Peregrina. Die Antriebs-
kraft, die alles Bemihen trigt, ist die

97

98
99

100

101

102

103

104

105

58

von Anfang an auch Frauengemeinschaften und Einsiedlerinnen. Leider haben sie weit weniger Zeug-
nisse hinterlassen (oder sie wurden nicht tradiert) als die Ménner. In Bezug auf die Wiistenmiitter vgl.
Meterikon, Die Weisheit der Wiistenmiitter, hg. und {ibersetzt von Martirij Bagin und Andreas-Abraham
Thiermeyer, Augsburg 2004.

In bibeltheologischer Sicht ist das Fremdsein ein Resultat der Vertreibung aus dem Paradies; dadurch ge-
rieten die Menschen in die Gottfremde. Durch das Kommen Jesu wurden die Glaubigen wiederum zu
Gottes Hausgenossen. Vgl. Eph 2,19: «So seid ihr nun nicht mehr Fremde und Nichtbiirger, sondern [...]
Gottes Hausgenossen.» Vgl. Griin, Weg, S. 13 und 15f. — Das Wort Pilger, ahd. Piligrim, wurde aus vlat.-
kirchenlat. Pelegrinus entlehnt: Fremder, Wanderer, Pilger. Klass.-Lat. Peregrinus: fremd, ausldndisch,
Fremder.

Vel. Griin, Weg, S. 16 und Gregor, S. 45.
Solle, Dorothee, Mystik des Todes, Stuttgart 2003, S. 43.
Hinzu kamen Jesu Worte der Selbstverleugnung und der Kreuzesnachfolge (Mt 16, 24, Mk 8, 34, Lk 9,

23). Vgl. aber auch Mt 4, 18-22. Vgl. Arnold Angenendt, Monachoi Peregrini. Studien zu Pirmin und den
monastischen Vorstellungen des frithen Mittelalters, Miinchen 1972, S. 129-144.

Vgl. Lk 13,33. Mt 4, 23 fasst das Auftreten Jesu wie folgt zusammen. «Und er zog in ganz Galilda um-
her, lehrte in ihren Synagogen und predigte das Evangelium des Reiches und heilte jede Krankheit und
jedes Gebrechen unter dem Volk.»

Vegl. Griin, Weg, S. 9.

Vel. 1 Mose 17, 1, wo Gott zu Abraham [hier noch Abram] spricht: «Geh deinen Weg/wandle vor mir,
und sei rechtschaffen.» Vgl. auch 2 Sam 22,22,

Benediktusregel, S. 34 und Griin, Weg, S. 20.

Auf dem Gebiet der heutigen Schweiz lassen sich fiir das 9. und vor allem fiir das 10. Jh. viele Reklu-
sInnen nachweisen. Reinle, Verena, S. 47. und auch S. 101f.



Die Verena-Schlucht
bei Solothurn. (Photo:
D. Wunderlin, 2003)

starke Sehnsucht nach Gott.'" Wahrend
dieses Motiv in der Verena-Vita erst am
Schluss auftaucht, steht es in der Bene-
dikts-Vita am Anfang.'"’

Héhlen- und Visions-Motiv

Im Gegensatz zum Unterwegssein, zur
Bewegung, symbolisiert der Aufenthalt in
einer Hohle das Bleiben («stabilitas») an
einem begrenzten Ort. Vorausgegangen
ist eine Trennung von der bisherigen Le-
benswelt, ein Verlassen des Vertrauten
und Gewohnten. Das Hohlen-Dasein be-
deutet Reflexion, Besinnung, Bei-sich-
Sein und sich im engen Lebensraum der
eigenen Begrenztheit bewusst werden.
Der Riickzug in eine Hohle signalisiert
auch eine Krisenzeit, die nach Neuorien-

196 Vel. Gregor, S. 52.

107

tierung verlangt. Eine Hohle, die sich im
Innern der Erde befindet, ist ein Sinnbild
archaischer Krifte, dimonischer Michte
und unberechenbarer Triebe. Sie ist ein
Ort der Priifung und Versuchung. Die
Hohlen-Existenz ist geprigt durch die
Spannung von schiitzendem Raum und
dem Ausgesetzt- und Ausgeliefert-Sein
an bedrohliche Michte.'”™ Die innere
Sammlung («habitare secum»), fiir die
die Hohle symbolhaft steht, ist — nach
dem Auszug aus der Welt — die erste
Etappe auf dem geistlichen Weg. Zu-
gleich ist sie «eine erste Stufe mystischer
Erfahrung».'” Die hebriische Bibel er-
zahlt vom Propheten Elija, der nach 40
Tagen Wiistenaufenthalt zum Horeb, dem
Berg Gottes, wanderte, dort in einer
Hohle iibernachtete und eine Gotteser-

Benedikt wollte Gott allein gefallen: «soli Deo placere desiderans», Gregor, S. 102. Um dieser (Gottes-

) Sehnsucht willen findet die Abkehr, der Auszug aus der Welt statt. — In der Verena-Vita heisst es, als sie
die Gottesmutter in ihrer Zelle aufsucht: «Verena devotissima toto desiderio obviam ire, ac simul inter

ipsas manere pracoptans». Reinle, Verena, S. 30.

18 Gregor, S. 53-55.
199 Gregor, S. 54.

59



fahrung machte (1 Kén 19, 9).'"" Die in-
nere Einkehr in der Gegenwart Gottes
und die damit verbundene menschliche
Reifung ist zugleich Bedingung, um spi-
ter «gegen aussen» heilsam und tiberzeu-
gend zu wirken.

Verena hatte sich nach dem Verlust ihres
Geliebten und nach langem Unterwegs-
sein in «eine ganz enge Hohle» zuriickge-
zogen, wo sie — wie in der Thebais die
Wiistenviter und Wiistenmiitter — aske-
tisch und in stindigem Gebet lebte.'"
Bald wurde sie von bediirftigen oder Rat
suchenden Menschen aufgesucht, die sie
heilte oder unterrichtete.''> In der Vita po-
sterior wiederholt sich dieser Riickzug
am Lebensende, als sie sich in eine Zelle
einschliessen liess und fortan in stindi-
gem Gebet lebte.'"® Damit entsprach sie
in radikaler Weise dem altchristlichen
Ideal des Betens ohne Unterlass (1 Thess

5,17). Das Bild fiihrt gleichzeitig Ideal
und Ziel monchischen Lebens vor Au-
gen, ndmlich bestindig «in der Gegen-
wart Gottes zu leben».'"* Der «Dienst vor
Gott» verlangt die «Prisenz des ganzen
Menschen».'"® Verena hatte dieses Ziel
am Lebensende erreicht. Sie lebte in stin-
diger Gottverbundenheit.!'® So hatte Ve-
rena nicht zuféllig beim Sterben eine Vi-
sion. Visionen am Lebensende stehen fur
die Vollendung der Kontemplation, der
geistlichen Betrachtung durch vollkom-
mene Versenkung in Gott und fiir «die
Vorwegnahme des Lebens in Gott».!'”
Bestitigt wird diese Vollendung gewis-
sermassen durch den Wohlgeruch, der
Verenas Zelle nach ihrem Tod aus-
filllte.'"™ «Der Wohlgeruch ist heilig,
nicht irdisch, vielmehr Anzeichen des Pa-
radieses. Weil aber die Heiligen im Him-
mel sind, verbreiten sie Wohlgeruch auf
Erden.»'"

Motiv des Dienstes, der barmherzigen Werke, der Niichstenliebe und des Gebets

Verena wird als «Dienerin Gottes» («an-
cilla Dei»; «famula Dei»)'?" vorgestellt.

110

Sie tat an den Gefangenen einen «from-
men Dienst» (officium pietatis»)'?!, be-

113

14

116

117

118

119

120

60

Ein weiteres Beispiel ist 2 Mose 33, 22. Auch der Prophet Mohammed empfing seine erste Offenbarung
in einer Hohle am Berg Hira ausserhalb von Mekka.

Reinle, Verena, S. 27 («in quadam specu artissima [...] reclusit»). Auch Benedikt hielt sich nach seiner
Weltflucht eine Zeitlang in einer engen Hohle auf. Gregor, S. 106: «in arctissimo specu se tradidit».

> Verena konnte, nachdem sie eine reife Person geworden war, als «geistliche Mutter» wirken, andere

Jungfrauen unterrichten und sie seelsorgerlich begleiten.
Reinle, Verena, S. 42f. «Dum autem inclusa esset virgo Dei [!] Verena, coepit orare Dominum [...].»
Benediktusregel, S. 41.

> Ebd.

Reinle, Verena, S. 30: «se Deo semper coniugens». — Zum Gebetsschema (lectio-meditatio-oratio) der
Kirchenviiter und der Ménchstradition, vgl. Benediktusregel, S. 42.

Vgl. Gregor, S. 59-62, bes. 62.

Auch die Zelle des heiligen Meinrad fiillt sich nach dessen Tod mit wunderbarem Wohlgeruch. Vgl.
Sankt Meinrad. Zum elften Zentenarium seines Todes 861-1961, hg. von den Benediktinern des Klosters
Maria Einsiedeln, Einsiedeln et al. 1961, S. 39.

Angenendt, S. 122. — Gemiiss dem Autor der Verena-Vita offenbaren auch die Wunder, die am Grab der
Heiligen geschehen, dass diese in der Anschauung Gottes («in conspectu Dei») lebt. Reinle, Verena, S.
30.

Reinle, Verena, S. 28 und 29. — Auch Monche verstehen sich als «Diener Gottes». Holzherr, Georg, Die
Benediktsregel. Eine Anleitung zu christlichem Leben, Einsiedeln 1980, S. 211. Im Folgenden zitiert als



suchte sie und solidarisierte sich mit ih-
nen; sie sorgte sich um Kranke und Rand-
stindige. Bei Verena tritt die Leibsorge
neben die Seelsorge. Die heilige Frau
setzte das Wort, das sie der Heiligen
Schrift entnahm, in die Tat um und er-
fiilllte damit den Willen Gottes.'** Gottes-
dienst und Dienst am Menschen sind die
beiden Seiten einer Medaille. Mit ihren
«barmherzigen Werken», in der prakti-
zierten Nichstenliebe, diente sie Chri-
stus.'” Im Neuen Testament ist «dienen»
(griech. diakonein, davon leitet sich das
Wort «Diakonie» ab) der zentrale Begriff
fir die Nachfolge Jesu'** und eine neue
alternative Kategorie gemeinschaftlichen
Zusammenlebens.'*  Verenas Engage-
ment wurde getragen durch ihr intensives

Gebetsleben. So iberrascht es nicht,
wenn das Gebet!'?°, sei es das Psalmenbe-
ten'?’, das Flehgebet'”® oder der Lob-
preis'®, neben dem Weg-Motiv das do-
minante Strukturelement der Verena-
Vita darstellt.

Das Heilungsmotiv

In der Verena-Vita heisst es: «Der Herr
tat auch viele [Wunder-]Zeichen
[«signa»]'® durch seine Dienerin Ve-
rena, indem Besessene, welche zu der
Hohle kamen, in der die Dienerin Gottes
weilte, durch die Gebete von der Nach-
stellung des Ddmons geheilt wurden.
Blinde wurden durch ihre Berlihrung
[«tactu»] sehend.»'3! Die Motive des

124

131

Holzherr. — Zum Begriff «famula Dei» vgl. Angenendt, Heilige, S. 71f. Der Autor schreibt zur Bedeu-
tung von Gottesmdnnern und Gottesfrauen: «Fir Mann wie Frau erbringen Gebet und Askese in gleicher
Weise Gottesmacht. [...] Wenn Peter Brown das Emporkommen des heiligen Mannes in der Spatantike
als ein «Sieg von Minnern iiber Frauen» bezeichnet, so ist das angesichts der Gottesfrau zu korrigieren;
moglicherweise ist diese eine christliche Sondererscheinung.» Ebd.

Ebd., S. 28.

Die Bibel fordert immer wieder das Zusammengehen von héren und tun. Vgl. etwa 2 Mose 18, 20 oder
Mt 7, 24.

Vel. Mt 25, 35-40. — Vgl. dazu Irina Bossart, Elisabeth von Thiiringen. Das Evangelium ist konkret, in:
still & stark. Die heiligen Frauen von Mariastein. Eine etwas andere Wallfahrt zu Maria in der Felsen-
grotte, hg. vom Verein Frauenstadtrundgang Basel, Ziirich 2003, S. 132-137, hier S. 136f.

Vgl. Mk 10, 43-45. Ubrigens wird die Praxis des Dienens im Markusevangelium nur von den Frauen be-
richtet. Das Dienen kontrastiert mit dem Verhalten der Jiinger, die um die Rangfolge streiten. Vgl. Mk 9,
34f.

Strahm, Doris, Salome. Eine Jlingerin Jesu, in: Bildschon & Geistreich. Biblische Frauengestalten im
Spiegelbild der Stadt. Sechs theologische Rundgénge durch Basel, hg. vom Verein Frauenstadtrundgang
Basel, Bern 1999, S. 74-78, hier S. 75.

Vel. Benediktusregel, S. 4042,

Vgl. Reinle, Verena, S. 27 und 29. — Zur Bedeutung und Art des Psalmenbetens im Monchtum vgl. An-
genendt, Heilige, S. 43f. Vgl. auch Holzherr, 137-139 sowie Anselm Griin, Der Anspruch des Schwei-
gens, Miinsterschwarzach, 9. Aufl. 2000, S. 47f. — Kassian (gest. 430) schreibt: «Wir finden alle Stim-
mungen in den Psalmen. Wie in einem blanken Spiegel durchschauen wir sehr klar, was uns selber
widerfihrt und gelangen so zu einer in der Tiefe wirksamen Einsicht.» Holzherr, S. 137.

Vgl. Reinle, Verena, S. 28f.
Vgl. Reinle, Verena, S. 30.
Ein paar Sitze weiter unten heisst es: «Durch die zunehmenden Wunder [miraculis] begann sich die
Menge der Alamannen [sic!] zum Glauben an Jesus Christus zu bekehren.» Reinle, Verena, S. 28. Man

beachte den in der Ubersetzung kaum mehr sichtbaren unterschiedlichen Wortgebrauch von «signum»
und «miraculis». Letzteres ist die Perspektive der Wahrnehmung. — Vgl. dazu etwa Apg 2, 22,

Reinle, Verena, S. 27f. — Im Text steht, die Blinden («caeci») seien durch Verenas Berlihrung («tactu»)
erleuchtet («illuminarentur») worden. Die Stelle ldsst sich auch im tibertragenen Sinn interpretieren, dass
nidmlich Verena den «Lichtlosen» — Depressiven? — «Licht» brachte.

61



Exorzismus und der Heilung durch
Bertihrung sind auch Teil der Benedikts-
Vita.!*? Verenas «heilige» Kraft dusserte
sich sowohl in heilsamen Handlungen als
auch in der Bannung von tddlichen und
furchterregenden  Michten.'’*  Verena
steht auch hier in der Nachfolge Jesu: Er
heilte Besessene und Blinde durch Worte
und Beriihrungen und beauftragte auch
andere damit."** Bei der Aussendung der
Apostel (Mk 6,7) gab Jesus ithnen Voll-
macht tiber die unreinen Geister.'** Nach-
her wird von den Aposteln berichtet:
«[...] und sie trieben viele Dimonen aus
und salbten viele Schwache mit Ol und
heilten sie.» (Mk 6,13)"¢ Vor diesem
Hintergrund wird Verena als Apostelin
ausgewiesen.'?” Sie gewinnt ihre Heil-
kraft aus der Gottverbundenheit. In der
altkirchlichen Modnchsliteratur erscheint
die trostende und helfende Zuwendung
als «Kriterium der Heiligkeit».'*®

Besondere Beachtung verdient der
Aspekt der Berithrung, der angesichts der
heutigen kirchlichen Verkiindigungspra-
xis stark in den Hintergrund getreten ist.
Zwar vermogen auch Worte zu beriihren
und das Herz zu bewegen,"*? doch hat die
leibhafte Berlihrung eine eigene Mich-

132 Vgl. Gregor, S. 177 und 181.

tigkeit und Wirkung. Bertihrung eroffnet
andere Moglichkeiten der «Wahr»-neh-
mung. Der «philosophische Seelsorger»
Wilhelm Schmid schreibt dazu: «Mit
dem ausgestreckten Finger beriihrt Gott
den ersten Menschen, ADAM, und er-
weckt ihn mit seiner Bertihrung zum Le-
ben. Es ist eine Erfahrung, die tief in der
Existenz jedes einzelnen Menschen ver-
ankert ist: Wenn ich beriihrt werde, lebe
ich, und ich spiire, dass ich lebe. Diejeni-
gen, die das Leben nicht spiiren, sind die-
jenigen, die von nichts und niemandem
mehr beriihrt werden. Berlihrung ist Auf-
merksamkeit, die nur um den Preis ent-
behrt werden kann, psychisch und
schliesslich auch physisch auszudérren
und zu verwelken.»'*’ Die Beriihrung bie-
tet aber — neben dem Denken — eine ei-
gene Weise des «Erkennens»: «Im Unter-
schied zum Cogito, bei dem vom Selbst,
das denkt, allein die Rede ist, kommt
beim Beriihrtwerden von vornherein der
Andere, der fiir die Existenz des Selbst
entscheidend ist, ins Spiel.»'*! Verena ist
eher einer Theologie der Beriihrung ver-
pflichtet als einer Worttheologie, wie-
wohl sie letztere auch pflegt. Bei der hei-
lenden Zuwendung geht es um eine
«Konkretion des Heils im Alltag».'** Das

133 Vel. Angenendt, S. 198f. Zum Kampf mit Teufel und Ddmonen vgl. ebd., S. 85-88.

134 Vel. etwa MK 1, 25 oder Mk 8, 22-26.

In Mt 10,1 heisst es: «Und als er seine zwdlf Jiinger herangerufen hatte, gab er ihnen Vollmacht {iber un-

reine Geister, sie auszutreiben, und jede Krankheit und jedes Gebrechen zu heilen.»

136

137

138

139
140

141

62

Vgl. auch Mk 16, 17: «Diese Zeichen aber werden denen folgen, die glauben: In meinem Namen werden
sie Ddmonen austreiben [...], werden Schlangen aufheben, [...] Schwachen werden sie die Hiande aufle-
gem» sowie Mk 16, 20: «Jene aber zogen aus und predigten iiberall, wihrend der Herr mitwirkte, und das
Wort durch die darauf folgenden Zeichen bestitigte.»

Vel. Apg 2, 43.

Gregor, S. 83. — Gregor definiert Heiligkeit nicht tiber Wunder, sondern er sieht sie in der «Tugend der
Taten». Angenendt, S. 79.

Das Vertrauen auf die Wirkméchtigkeit des Wortes ist gut protestantische Tradition!

Schmid, Wilhelm, Hunger nach Beriihrung, Basler Magazin Nr. 31, 2. Aug. 2003.

Ebd.

> Gregor, S. 40.



apostolische Leben Verenas, das in ihrer
Vita vorgeflihrt wird, bedeutet nicht, (ag-
gressiv) missionarisch zu wirken, son-
dern «die urkirchliche Zeit wieder [zu]
verlebendigeny.'*?

Das Motiv des Bosen

In allen Heiligenerzdhlungen tritt in ir-
gendeiner Weise das Bose in Erschei-
nung. Es stellt sich dem Guten entgegen
und versucht es zu untergraben. Die Aus-
einandersetzung mit dem Bdsen, ob als
ausserer Angriff, innere Anfechtung oder
bei Ddmonenaustreibungen, ist ein Stan-
dardmotiv der Vitenliteratur. Das Bose
wird «personifiziert oder materialisiert»
ins Szene gesetzt und zwar reprasentiert
durch Menschen, Tiere, Gotterbilder, Un-
geheuer oder andere Gestalten.'* In der
Verena-Legende tritt das/der Bose unter
anderem in Gestalt des romischen Tyran-
nen und im Schlangenmotiv auf.'* Im
Fall des Tyrannen wird der Zusammen-
hang verbalisiert, wenn es heisst: «Weil
aber jeder Erfolg in den Tugenden dem
Teufel widerwirtig ist, entbrannte ein
ruchloser Tyrann im Zorn gegen Got-
tes Jungfrau.»'® Verena besteht den

4 Ebd. — Vgl. auch Angenendt, S. 38-40.
" Gregor, S. 81.

145

146

«Kampf» durch Gebete, wodurch sie sich
ganz Gott anvertraut. Bemerkenswert ist,
dass die Heilige den ihr feindlich gesinn-
ten Mann von seinem Fieber befreite und
so «Feindesliebe» praktizierte.'*” Es
klingt jedoch auch die Forderung aus Eph
6, 1012 an: «Werdet stark im Herrn und
in der Macht seiner Stirke! Zieht die
Waffenriistung Gottes an, damit ihr gegen
die Listen des Teufels bestehen konnt.
Denn unser Kampf'ist nicht gegen Fleisch
und Blut, sondern gegen die Gewalten,
gegen die Michte, gegen die Weltbeherr-
scher dieser Finsternis, gegen die geisti-
gen Michte der Bosheit in der Himmels-
welt.» Solches  Auftreten  trigt
prophetische Ziige.'*

Im Vergleich zum Tyrannen lésst sich die
Schlangen-Vertreibung nicht so einfach
deuten. Zwar gilt in der frithen Monchsli-
teratur «die Schlange eindeutig als Sym-
bol des Bosen».'* Und auch in der Bibel
reprasentieren Schlangen, von ein paar
wenigen Textstellen abgesehen, das
Bose."”” Im Kontext der Vita posterior
konnte also die Vertreibung der Schlan-
gen bedeuten, dass das Bose durch die
Prisenz der heiligméssigen Frau macht-
los wurde.

Das Schlangenmotiv ldsst sich auch als Symbol fiir den Unglauben interpretieren.
Reinle, Verena, S. 29. — Noch etwas anderes ist im Zusammenhang mit der Tyrannen-Episode zu beach-

ten, dass ndmlich Verena im Gefingnis «himmlischen» Besuch erhielt. Vgl. dazu Apg 5, 19 und 12, 7,
wo die Apostel Paulus und Petrus im Gefingnis von einem Engel besucht und befreit werden.

7 Vel. Lk 6, 27-28, aber auch 1 Sam 24, 18 und 2 Sam 19,7. — Zur Feindesliebe in der Benediktsvita vgl.

Gregor, S. 84f.

148

gegeniiber.» Hier zitiert nach Angenendt, S. 61.

Vgl. Max Weber: «Aus der weltabgewandten Klosterzelle heraus tritt [...] der Asket als Prophet der Welt

149" Forstner, Dorothea und Becker, Renate, Neues Lexikon christlicher Symbole, Innsbruck 1991, S. 251f.
Vegl. auch Gregor, S. 18, wo in der Episode «Der gestohlene Wein» das Bose in der Gestalt einer Schlange

erscheint.

139" Forstner, Dorothea, Die Welt der christlichen Symbole, 5. Aufl., Innsbruck 1986, S. 317.

63



Das Tier-Motiv

Das Schlangen-Motiv ldsst sich aber
noch anders interpretieren. Viele Heilige
hatten/haben ein besonderes Verhiltnis
zu Tieren. Nun weist das nicht unbedingt
auf eine besondere Tierliebe der Heiligen

Verena pflegt Kranke,
Blinde und Lahme und
vertreibt ~ Schlangen.
Wandbild aus dem Zy-
klus im Verena-Miin-
ster Zurzach, geschaf-
fen 1610 von Caspar
Letter, Zug, unter Mit-
wirkung von Melchior
Waldkirch, Zurzach.

hin,"”" obwohl sie sicherlich gegeben
war.'”> In der Vitenliteratur soll der Ge-
horsam der Tiere gegeniiber den Heiligen
ihre Vollmacht kraft ihrer Verbundenheit
mit Gott aufweisen.'*® Erhellend wirkt
hier ein Vergleich mit der Legende von

151 Blanke, Fritz, Columban und Gallus. Urgeschichte des schweizerischen Christentums, Ziirich 1940, S.

190. Im Folgenden zitiert als Blanke.
132 Das zeigen heute etwa noch indische Heilige.
153 Blanke, S. 180.

64



Gallus (gest. 640). Die Vita Galli des
Monchs Wetti entstand um 960 ebenfalls
auf der Reichenau — also nur wenige
Jahre nach der Verena-Vita. An einer
Stelle sagt Gallus zum Biren (wie Verena
in vergleichbarer Weise zu den Schlan-
gen): «Im Namen meines Herrn Jesu
Christi weiche aus diesem Tale, die
Berge und Hiigel mogen dir freistehen,
aber hier verletze weder Mensch noch
Vieh.»'™* In der Vita posterior, welche
die Schlangenepisode enthilt, bittet Ve-
rena: «Befiehl diesen Schlangen, dass sie
auf dieser Insel [Koblenz] niemandem,
weder Mensch noch Vieh, schaden.»!?
Der Begleiter von Gallus, Hilitbod, sagt
zu 1thm: «Jetzt weiss ich, dass der Herr
mit dir ist, denn die Tiere der Wildnis ge-
horchen dir.»'*® Verena bekennt nach der
gelungen Vertreibung: «Nun weiss ich,
dass du die nicht verlasst, welche dich
bitten.»'*7 Verena zitiert hier Psalm 9,
11b. Die Parallelen zur Galluslegende
sind aber noch enger. Am Ort, wo Gallus
spiter seine Monchsklause errichtete,
trifft er mit Hilitbod auf Schlangen. «Dort
begab sich ein neues Wunder: denn
wihrend es hier voll Schlangen war, zeig-
ten sie sich von jenem Tage an nicht
mehr.»'*® Nun hat dieses Motiv'* seiner-
seits eine Vorlage, und zwar im Pseudo-
Matthius-Evangelium. Im 18. Kapitel
wird berichtet, dass wihrend einer Rast

134 Zitiert nach Blanke, S. 179.

155 Reinle, Verena, S. 38.

15 Zitiert nach Blanke, S. 179 und 180.
157 Reinle, Verena, S. 39.

158 Zitiert nach Blanke, S. 186.

139 Vgl. auch Reinle, Verena, S. 44.

160
Schindler, Ziirich 1988, S. 465471, hier, S. 465.
161 Ebd., S. 466.

162

der heiligen Familie auf der Flucht nach
Agypten aus einer Hohle viele Drachen
kamen. Wihrend sich die Familie fiirch-
tete, stieg der kleine Jesus vom Schoss
seiner Mutter herab und stellte sich vor
die Drachen. Da beteten sie Jesus an und
wichen dann zuriick. «Da erfiillte sich,
was durch den Propheten David verkiin-
det ist, als er sagt: Lobet den Herrn, ihr
Drachen von der Erde, Drachen und alle
Abgriinde! (Ps 148,7)»'% Jesus gebot den
Drachen, «sie sollten keinem Menschen
Schaden zufligen» und zu seiner Familie
sagte er: «Habt keine Angst und achtet
nicht darauf, dass ich ein Kind bin; denn
ich bin immer vollkommen gewesen und
bin es auch jetzt; alle wilden Tiere miis-
sen vor mir zahm werden.»'®! Gottver-
trauen nimmt die Angst vor wilden Tie-
ren, so lasst sich etwa auch aus Daniel 6,
23-24 folgern.'®? Das furcht- und gefahr-
lose Verhiltnis der Heiligen zu (wilden)
Tieren unterstreicht die Heiligkeit ihrer
Person. Nicht zuletzt offenbart sich da-
durch auch eine punktuelle Vorweg-
nahme des zukiinftigen Friedensreiches,
wie es in Jes 11, 6-9 und Jes 65, 25 ent-
worfen wird. Dass ndmlich die wilden
Tiere friedlich neben den Haustieren la-
gern werden und der Sdugling unbekiim-
mert am Loch der Viper spielen wird.
Nichts Boses und nichts Schlechtes wird
mehr geschehen.

Das Pseudo-Matthius-Evangelium, in: Apokryphen zum Alten und Neuen Testament, hg. von Alfred

Dasselbe Gottvertrauen liess Verena auch nicht verzagen, als sie vom Tyrannen ins Gefangnis geworfen

wurde. Vgl. Reinle, Verena, S. 29: «Ubi psalmis et orationibus se totam Deo commendans».

65



Bemerkenswert scheint mir noch die Tat-
sache, dass die Tiere nicht getttet, son-
dern in gewisser Weise kultiviert werden.
Unter solchem Gesichtspunkt béte sich
auch eine tiefenpsychologische Lesart an.
Die wilden Tiere reprasentierten dann die
animalisch-triebhafte Seite von Men-
schen.'s

Das Wundermotiv

Wunder sind ein konstitutiver Bestandteil
von Legenden. Sie sind Zeugnis und Be-
weis eines trefflichen Lebens, das Aner-
kennung bei Gott gefunden hat.'* In der
Not des Brotmangels hatte sich Verena
freimiitig'® an Gott gewandt und ihn ge-
beten, Abhilfe zu schaffen. Ihr Flehgebet
lehnt sich stark an das Psalmwort Ps 145,
15 an, wo es heisst: «Aller Augen warten
auf dich, und du gibst ithnen ihre Speise
zu seiner Zeit»'® Die Episode vom
Mehlwunder findet sich in verwandter
Form auch in der Benedikts-Vita.'"” Das
Motiv allerdings ist der Elija-Geschichte
entnommen, wo Elijja von Gott die Zu-
sage erhilt: «Das Mehl im Topf soll nicht
ausgehen und das Ol im Krug nicht ab-
nehmen bis auf den Tag, an dem der Herr

Regen geben wird auf den Erdboden.» (1
Kon 17, 14) Aber auch das Wort Jesu
klingt an, ndmlich sich liber den morgi-
gen Tag keine Sorgen zu machen (Mt 6,
25. 34). Intention ist, das Vertrauen in die
Fiirsorge Gottes zu stiarken und gleichzei-
tig anzumahnen, ob der Sorge um das tig-
liche Brot das geistliche Leben nicht zu
vernachldssigen.'®®

Das Motiv des méinnlichen Gegeniibers
und der Jungfriulichkeit

Verena hatte einen Geliebten, namlich
«den ihr auf einzigartige Weise verbunde-
nen» Viktor.'”” In Mailand blieb sie einige
Jahre, weil sie von einem heiligen Mann
(Maximus) zuriickgehalten worden war
(«sancto viro Maximo retenta»); auch
spater, bei Solothurn, wohnte sie bei ei-
nem Heiligen;'”” und in Zurzach lebte
Verena zunéchst im Haus eines Priesters.
Die Beziehung zu Viktor, obwohl nicht
niher ausgefiihrt, erinnert an andere hei-
lige Paare aus der christlichen Tradition,
die einander in tiefer Freundschaft ver-
bunden waren. Freundschaft war, wie die
heiligen Freundespaare zeigen, auch
moglich zwischen ehelosen Frauen und

193 Vgl. Drewermann, Eugen, MK 1, 12-13: In der Wiiste und in Gottes Nihe oder: Vereint mit Tieren und

164

165

166

167
168
169

170

66

mit Engeln, in: Das Markus-Evangelium. Erster Teil. Bilder von Erlésung, 8. Aufl., Solothurn und Diis-
seldorf 1993, S, 142-161. - Mk 1,12-13: «Und sogleich treibt ihn der Geist in die Wiiste hinaus. Und er
war vierzig Tage in der Wiiste und wurde von dem Satan versucht; und er war unter den wilden Tieren,
und die Engel dienten ihm.»

Vgl. Gregor, S. 72f.

Es zeigt sich hier die furchtlose Liebe, die Parrhesia, «wie sie die Alte Kirche in besonderer Weise den
Mirtyrern zuspricht.» Gregor, S. 71. — «Die Kraft zu einem freimiitig-vertrauensvollen Sprechen (parr-
hesia) ist eine Gnadengabe des Geistes.» Holzherr, S. 113.

Verena betet: «Herr, der du Speise gibst deiner Schopfung zur rechten Zeit» («Domine, qui das escam
creaturae tuae tempore opportuno»). Reinle, Verena, S. 30. — Der lateinische Text des Psalms lautet (in
der Vulgata entspricht er Ps 146,15): «Oculi eorum in te sperant et tu das eis escam suam in tempore suo.»
Gregor, S. 75f. sowie S. 161f.

Vgl. auch 5 Mose 8, 3 und Mt 4.,4.

Reinle, Verena, S. 27. Der lateinische Text lautet: «... sanctum Victorem, sibi unice iunctum, ...».
Reinle, Verena, S. 27.



Minnern'”" und sie genoss in der christli-
chen Tradition einen hohen Stellenwert.
Augustinus schrieb: «Ohne einen Freund
kommt nichts in der Welt uns freundlich
vor.» Und: «In seinem Antlitz leuchtet
tatsdchlich Gottes Antlitz auf. Gottes un-
sichtbare Liebe bekommt ein menschli-
ches Gesicht, seine unaussprechliche
Zartlichkeit wird im menschlichen Aus-
druck greifbar.»'”> Die Erfahrung zirtli-
cher Zuneigung Offnet ein Fenster zum
Himmel. Sie macht das Herz weich und
hat die Kraft, einen Menschen zu sensibi-
lisieren, auch fiir Gott. Vermutlich spielt
hier auch die Vorstellung von der gegen-
seitigen Ergidnzung'” hinein sowie das
Zusammenfinden und die Vereinigung
von «animus und anima»'”. Die heiligen
Minner und der Priester sind wohl auch
als Seelsorger und geistliche Begleiter zu
verstehen.

Das Ideal der Jungfriaulichkeit'” muss
vor dem Hintergrund des «monchischen»
Lebens als «ancilla Dei» respektive als
«famula Dei» gesehen werden.'” Die
jungfriuliche Lebensform als «Dienerin

Gottes» erdffnete Frauen einen Weg zur
Emanzipation aus den gesellschaftlichen
Strukturen, die sie benachteiligten. Sie
gewannen dadurch eine Alternative zur
Familie und damit ein Stiick Wahlfreiheit
und Unabhingigkeit.'”” Viele nutzten
diesen Weg, selbst unter Todesdrohun-
gen.'”™ Die frithchristliche Position ge-
genliber Frauen war ambivalent. Einer-
seits galten sie als schwach und geringer
als der Mann, andererseits konnten sie
sich auf Paulus berufen, der erklirte, Gott
habe «das Schwache der Welt auser-
wihlt, damit er das Starke zuschanden
mache.» (1 Kor 1, 27)' Im Streben nach
Heiligkeit, nach einem vollkommenen,
evangeliumsgemaissen Leben,'® hatten
Frauen seit Anbeginn dieselben Chancen
wie Minner und nicht selten iibertrafen
sie ihre minnlichen Kollegen an
Gnade."™! Das Ideal der Jungfriulichkeit
stand in der alten Kirche in hohem Anse-
hen. Das illustriert das — auch propagan-
distische — Cyprian-Zitat in der Verena-
Vita, das die Heilige ihren Schiile-
rinnen'® weitergab: «Denn die Jungfriu-
lichkeit ist ja die Bliite am Spross der Kir-

"' Klara und Franziskus, Teresa von Avila und Gracian, in gewisser Weise auch Benedikt und Scholastika.
Zu Letzteren vgl. Mauritius Wilde, Der spirituelle Weg, Miinsterschwarzach 2001, S. 76-79.

172 Zitiert nach Cornelius Maas, Affektivitit und Zolibat, St. Augustin 1979, S. 199,

'3 Vgl. 1 Mose 1,27 und 2, 18.
' Vgl. Griin, Benedikt S. 31f,

175

176

177

178

179

180

181

182

Zur Entwicklung des Jungfriulichkeitsideals, zu den entsprechenden biblischen Argumenten und zum
antiken Kontext vgl. Angenendt, S. 89-99. - «Fiir die Verbreitung des Ideals der Jungfraulichkeit kommt
Cyprian von Karthago (gest. 258) besondere Bedeutung zu. Er begriindet es theologisch und ist damit ein
wichtiger Vermittler dieses frithchristlichen Ideals.» Benediktusregel, S. 12. Zum Ideal der Jungfriulich-
keit im monastischen Kontext vgl. Ebd., S. 11f.

Die Ausdriicke «Knecht/Diener Gottes» oder «Magd Gottesy sind biblisch geprigt. Vgl. etwa 4 Mose 12,
7:Ps 18, 1; Lk 1, 38; Apg 16, 17.

Ebd.
Angenendt, S. 96.
Ebd., S. 94.

Vel. 1 Thess 4, 3-7; 1 Petr 1, 16f.; Mt 5, 48. Heiligkeit ist wesentlich eine ethische Kategorie: Es geht
darum, ein in jeder Hinsicht rechtschaffenes Leben zu fithren und zwar aus Gottesliebe. Vgl. Benedik-
tusregel, S. 115.

Ebd. — Vgl. dazu das Cyprian-Zitat in der Verena-Vita!
In der Vita werden sie auch als «virgines» oder «ancillae» bezeichnet. Vgl. Reinle, Verena, S. 28 und 30.

67



che, Zierde und Schmuck, der geistlichen
Gnade begliickende Anlage, reines und
unverdorbenes Werk des Lobes und der
Ehre, Ebenbild Gottes, das durch Heilig-
keit [d.h. gottgefilligen Lebenswandel]
dem Herrn entspricht, der strahlendere
Teil der Herde Christi.»'*

Thre «Virtus», die Gotteskraft, befdhigte
heilige Frauen auch zu Handlungen wie
dem Exorzismus, «die ansonsten ménnli-
chen Amtstragern oblagen».'* Die Viten
liber heilige Frauen, wiewohl meistens
von minnlichen Autoren geschrieben,
zeugen kaum «von theologisch begriinde-
tem Antifeminismus», an dem es in ande-
ren Texten christlicher Provenienz in der
Regel nicht mangelt.'®

Die Motive von Disziplin und Askese,
des Fastens, der Arbeit,
des Wachens und der Cyprian-Lektiire

Wie die Jungfriulichkeit oder das stin-
dige Gebet gehoren auch die Motive der
Askese, der Disziplin, des Fastens, der
Handarbeit, der Wachsamkeit und der
Viter-Lektiire in den Kontext des frithen
Monchtums respektive der Wiistenviter

183

und Wiistenmiitter, auf deren Tradition
das Monchtum griindet.'®® Das mdnchi-
sche Leben ist ein Weg der Askese und
Disziplin. Dabei ist Askese von ihrem ur-
spriinglichen Wortsinn her zu verstehen;
Askese (= Ubung) ist die Einiibung einer
bestimmten Lebensweise, hier die Nach-
folge Christi unter Fiithrung des Evangeli-
ums.'®” Um das Ideal eines Lebens in
standiger Gottesgegenwart zu erreichen,
braucht es bestimmte Methoden und eine
disziplinierte Haltung.'®® Die Funktion
und Bedeutung der Disziplin veranschau-
licht wiederum ein Cyprian-Zitat aus der
Verena-Vita: «[DJie Disziplin ist die
Wiichterin der Hoffnung, die Bewahrerin
des Glaubens, die Fiihrerin auf dem Weg
des Heils, die Hege und Pflege'®® einer
guten Anlage.»'® Das Motiv der Cy-
prian-Lektilire seinerseits stellt Verena in
die altkirchliche Tradition.!"

Als Ubungsformen galten nebst dem Ge-
bet vor allem das Fasten und die Nacht-
wache.'” Die Monche betrachteten das
nichtliche Wachen als Ubung, um «ihre
innere Wachheit Gott gegeniiber durch-
zuhalten.»'” Sie geschieht aus der sehn-

184

185

186
187
188
189

190

68

Der lateinische Text lautet: «Quippe cum flos sit virginitas ecclesiastici germinis, decus atque ornamen-
tum, gratiae spiritualis laeta indoles, laudis et honoris opus integrum atque incorruptum, Dei imago re-
spondens per sanctimoniam Domino, illustrior portio gregis Christi.» Reinle, S. 29. Das Cyprian-Zitat
der Verena-Vita weist im Vergleich zum Originaltext leichte Abweichungen auf: «[...] flos est ille eccle-
siastici germinis, decus adque ornamentum gratiae spiritalis, laeta indoles, laudis et honoris opus inte-
grum adque incorruptum, Die imago respondens ad sanctimoniam Domini, inlustrior portio gregis Chri-
sti.» Tascius Caecilius Cyprianus, De Habitu Virginum, in: Ders., Opera omnia, in: Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorum Latinorum, Vol. III, Pars 1, Vindobonae 1868, S. 187-205, hier S. 189.

Angenendt, S. 95.

Ebd., S. 94. Die Information stammt allerdings aus: Friedrich Prinz, Der Heilige und seine Lebenswelt.
Uberlegungen zum Gesellschafts- und Kulturgeschichtlichen Aussagewert von Viten und Wundererzih-
lungen, in: Santi e demoni nell’alto medioevo occidentale (SSAM 36 1), Spoleto 1989, S. 285-311, hier
S. 302.

Vgl. Benediktusregel, S. 11-19, besonders S. 18.
Benediktusregel, S. 36.

Benediktusregel, S. 31 und Griind, Benedikt, S. 45.
Oder auch: Néhrerin und Pflegerin.

Der lateinische Text lautet: «beatissimus martyr [gemeint ist Cyprian, Anm. IB] docet esse disciplinam
custodem spei, retinaculum fidei, ducem itineris salutaris, fomentum ac nutrimentum bonae indolis.»



suchtsvollen Erwartung der Wiederkunft
Christi (vgl. Mt 24, 42; Mk 13, 33; Lk 12,
35).1% Wie die Wiiste (oder die Hohle) ist
auch die Nacht ein bevorzugter Ort der
Gotteserfahrung (vgl. 1 Mose 28, 12 oder
2 Sam 7, 4). Das fastende Beten kann
auch eine Bussiibung oder eine Form des
Bittgebetes darstellen.'” Vor allem das
Fasten diente liberdies dem Kampf gegen
die Leidenschaften, Begierden und La-
ster.'” In der Verena-Vita erhalten der
Kampf gegen die «Begierde des Flei-
sches» («carnali concupiscentia»)'” und
die Zdhmung des Korpers durch ein wei-
teres Cyprian-Zitat zusitzliches Ge-
wicht."”®  Ankniipfungspunkte fiir den
Kampf gegen den Leib finden sich wie-
derum im Neuen Testament,'” wiewohl
dartiiber nachzudenken wire, wie dieser
Kampf im Kontext des Neuen Testa-
ments zu verstehen ist.*** Zu berticksich-
tigen ist auch, dass das frithe Christentum
mit der hellenistischen Welt in
Bertihrung kam. Den Philosophenschu-

len etwa waren «die Leidenschaften, vor
allem die Begierden und Angste, die
Hauptursache fiir Leid, Ausschweifung
und Unbewusstheit».?°! Deshalb strebten
sie mittels eines asketischen Lebensstils
eine «Umwandlung der Denk- und Seins-
weise» an.””® Eine christlich ausgerich-
tete Umwandlung der Existenz prakti-
zierten in radikaler Weise die Wiis-
tenviater und -miitter. Durch deren
«Apophthegmata» (Ausspriiche, Senten-
zen) und Viten fanden ihre Ideale Nach-
ahmung und Verbreitung.”” Die «asketi-
sche Abtétung» bot gleichzeitig die
Moglichkeit, «ein Mértyrer dem Willen
nach» zu werden.?** Sulpicius Severus
bezeichnete das Leben von Martin von
Tours®™ als «unblutiges Martyriumy»:
«Denn welche Bitterkeit menschlicher
Schmerzen hat er nicht in der Hoffnung
auf das ewige Leben ertragen, Hunger,
Nachtwachen, Blosse, Fasten, neidisches
Ubelwollen,  boswillige  Verfolgung,
Pflege von Kranken, bange Sorge um Ge-

Reinle, Verena, S. 27. — Im Vergleich dazu der Originaltext: «Disciplina custos spei, retinaculum fidei,
dux itineris salutaris, fomes ac nutrimentum bonae indolis, magistra virtutis [...].» De Habitu Virginum,
S. 187. Hierbei handelt es sich um den ersten Satz der Abhandlung! «Disciplina» ist also das erste Wort

und erhilt dadurch programmatischen Charakter.

191 Zur Lektiire der Kirchenviiter vgl. Benediktusregel, S. 43. — Zur Tradition und deren Weitergabe vgl. ebd.,

S. 18-21.

liis et orationibus».

2 Vgl. Verena-Vita, Reinle, Verena, S. 27: «ieiuniis et orationibus pene noctes diesque» und S. 30: «vigi-

193 Griin, Anselm, Fasten, 12. iiberarb. und erweit. Aufl., Miinsterschwarzach 2001, S. 51. Im Folgenden zi-

tiert als Griin, Fasten.
1% Ebd., S. 52.

195 Vgl. 1 Sam 7, 6; 2 Sam 12, 16, Esra 8, 21-23; Ps 35, 13; Dan 9, 3.
1% Griin, Fasten, S. 27-41. — Vgl. auch die Perikope von der Versuchung Jesu in der Wiiste Mt 4, 1-11.

197 Reinle, Verena, S. 28f.

% Ebd.

199 Rom 8, 13 oder 1 Kor 9, 27.
%% Vel. Angenendt, S. 56f.

21 Angenendt, S. 57.

202 Ebd

23 Ebd., S. 58.

204 Ebd., S. 55.

205

Martin von Tours (gest. 397) ist die grosse «Leitgestalt» fiir das westliche Monchtum. Sulpicius Severus,

ein junger romischer Schriftsteller, verfasste seine Vita um 400. Benediktusregel, S. 19.

69



fahrdete?»*" Der Aspekt des unblutigen
Martyriums kommt in der Verena-Vita in
doppelter Weise zum Ausdruck: zum ei-
nen durch den Willen zum Martyrium,
das sie in Mailand «mit ganzer Liebe be-
gehrte» (toto amore concupiscens»)®”’
und das sie offenbar nicht gescheut hitte.
Zum andern ist es ihr kompromissloses
Leben in der Nachfolge Christi. Verena
war laut dem Autor hochst bedacht auf
die Belohnung der sehr keuschen Tugend
(«remuneratione castissimae virtutisy)
und auf «die Palme einer unvergleichli-
chen Belohnung» («palma incomparabi-
lis remunerationis»)*®, wobei die Sie-
gespalme der Martyrer und Mértyrinnen
gemeint ist. Am Lebensende ist Verenas
«Integritidt»*” der Grund fir ihre Auf-
nahme in den Himmel.?'"

In den Kontext der Askese gehort auch

das Motiv der (Hand-) Arbeit.?'' Arbeit
wehrt dem Miissiggang, ist ein Gegen-

206 Zitiert nach Angenendt, S. 55.

mittel gegen die «Acedia», den geistli-
chen Uberdruss,?'2 und sie wirkt als Aus-
gleich zum Gebet, wiewohl die Mdnche
auch wiahrend der Arbeit Psalmen rezi-
tierten.”'* Ziel war, sich von der eigenen
Hinde Arbeit zu ernidhren und dadurch
einem apostolischen Ideal zu entspre-
chen.”'

Motiv der «Mater», der Gemeinschaft,
der Demut, der Lebensregel
und der «Discretion

Aufgrund ihres guten Rufes wurde Ver-
ena den Jungfrauen, die sich bei ihr ange-
siedelt hatten,’’> als «Mater» vorange-
stellt.?!® Als eine Art «Prima inter pares»
und lebendiges Vorbild lehrte sie vor al-
lem Demut («humilitas»)?'’. Demut ist
die addquate Haltung in der Christus-
nachfolge, weil sie die Haltung Christi
selber war. Verena sah in der Demut das
Idealbild der Frommigkeit («formam

Reinle, Verena, S. 27. Man beachte den Ausdruck «concupiscens», der in diesem Kontext — im Gegen-

satz zur fleischlichen Begierde — positiv gewertet ist.

2% Reinle, Verena, S. 27.

210 Reinle, Verena, S. 30.

Lat.: Unversehrtheit, Keuschheit, Redlichkeit, Uneigenniitzigkeit.

Vel. Verena-Vita, S. 27: «Quicquid operari manibus sacra virgo poterat, ipsa anus praedicta vendens, suf-
ficientem victum ei ministrabat.» - Vgl. auch Benediktusregel, S. 43..

Vel. Holzherr, S. 208f. «Sinnvolle Arbeit ist fiir Kassian ein Gegenmittel gegen die (Acedia>: <Aus ihren
konkreten Erfahrungen heraus verbieten die Viter in Agypten den Ménchen und vor allem den Jiingern,
untiitig zu sein. Sie messen den Eifer des Herzens und den Fortschritt in standhafter Geduld und in der
Demut am Arbeitsfleiss.»» (S. 208) Evagrius Ponticus, ein Wiistenvater (gest. 399), schreibt {iber die Ace-
dia: «Die Acedia flosst ihm (dem Monch) eine Abneigung gegen den Ort ein, wo er weilt, auch gegen
seine Lebensweise und gegen die Handarbeit.» Deshalb gelte es, die Acedia zu bekdmpfen; nach deren
Uberwindung stelle «sich in der Seele ein friedvoller Zustand und eine unsagbare Freude einy. (S. 209).

Benediktusregel, S. 43f. — Vgl. auch Angenendt, S. 43f.

Vgl. Ps 128, 2; 1 Thess 4, 11-12; 2 Thess 3, 7-12. Vgl. auch Benediktusregel, S. 185: «Sie sind dann
wirklich Monche, wenn sie wie unsere Viter und die Apostel von ihrer Hinde Arbeit leben.» Vgl. dazu
auch Holzherr, S. 208f.

Im Zusammenhang mit dem Mehlwunder spricht die Vita prior von einer «cellula». Das Wort kann mlat.
flir «kleines Kloster» stehen. Die Diminutivform ist ein Zeichen der Bescheidenheit. In der Benedikts-
vita steht das Wort «cella» fiir Kloster. Vgl. Gregor, S. 162.

Reinle, Verena, S. 28: «ut mater virginum praeposita».
Reinle, Verena, S. 28. — Vgl Eph 4, 2; 1 Petr 5, 5. — Verena sieht die Demut auch als Korrektiv zur Grosse



pietatis»)?'®. Die Zusammenfassung ihrer
Lehre oder eher Lebensregel lautet: «Sie
[die Jungfrauen] sollten nun dem Lamm
[= Christus] nachfolgen, wohin es auch
gehe, nicht nur in der Unversehrtheit der
Jungfriulichkeit, sondern auch in der
Gnade der aufrichtigsten Demut.»*"”
Wihrend Fasten und Wachen eher dus-
sere Mittel der Disziplin sind, entspricht
die Demut einer inneren Haltung, unter-
stiitzt durch die Ubung des Schwei-
gens.” Der/Die Demiitige hat ein offe-
nes — ein horendes*' — Herz und richtet
sich ganz nach Gottes Wort,”** das ein
Leben voll Freude verheisst.”” Die De-
mut — lat. «humilitas», abgeleitet von
«humus» = Erde — konfrontiert den Men-
schen mit seiner von Gott geschaffenen
und als sehr gut befundenen Wirklichkeit
(vgl. 1 Mose 1, 31). Gott formte den
Menschen aus Erde und beseelte thn mit
Lebensatem. Demut bedeutet demnach
im biblischen Kontext, Mensch zu sein
aus Gottes Wort respektive zu leben in
Gott.?>* Wo immer Menschen in Uberein-

stimmung leben mit sich selbst und dem
Willen/Wort Gottes, da ereignet sich
Gottesgegenwart, da wandeln sie gleich-
sam im Paradies, wo Mensch und Gott
noch vereint und «im Einklang» waren.

Bleibt noch das Motiv der «Discretio».*
In der Vita heisst es, dass Verena sich mit
ihrer weisen Frommigkeit («sub discre-
tione pietatis»)*® {iberall unter dem
ganzen Volk als ehrwiirdig auszeichnete.
«Discretio» meint Weisheit, Scharfsinn,
Klugheit, Augenmass, Um- und Weit-
sicht, Missigung und Bescheidenheit.
Benedikt bezeichnet sie als «Mutter aller
Tugenden»;**” in seiner Regel erscheint
sie vor allem in Verbindung mit dem
Dienst des Abtes und meint «die Fihig-
keit zur Unterscheidung und zur massvol-
len Entscheidung». Sie «ist eine Haltung
der inneren Aufmerksamkeit, ist Horen
und Schauen auf die Situation, die Orts-
und Zeitumstinde», auf die einzelnen
Menschen.”” Sie soll aber auch das klo-
sterliche Alltagsleben prigen.?* Vor die-

(«magnitudo») ihres hervorragenden und géttlichen Dienstes/Amtes («munus»), denn daraus erwachse

leicht der Stolz. Reinle, Verena, S. 28.

218 Mittellat. kann «forma» auch Lebensregel und Norm bedeuten.

Der lateinische Text lautet: «Sequerentur ergo agnum quocumgue iret, non solum integritate virginitatis,

sed etiam gratia sincerissimae humilitatis.» Reinle, Verena, S. 28.

220 Benediktusregel, S. 34.
21 Vgl. 1 Kon 3,9.
22 Benediktusregel, S. 35f.

23 Vel. Ps 16, 11 und Ps 34, 12.13. Zur Freude vgl. auch Benediktusregel, S. 38f., hier S. 38: «Freude ist
die biblische Grundhaltung: sie ist starker Glaube, lebendige Hoffnung, Staunen iiber die Grosstaten

Gottes. Sie ist Dankbarkeit.»
2 Vgl Apg 17, 28.
“* Vgl. dazu Benediktusregel, S. 37.

0 Wortlich: Weisheit der Frommigkeit. Das Wort «pietas», allgemein mit Frommigkeit {ibersetzt, hat einen

breiten Wortsinn. Es kann auch Liebe, Milde, Gnade und Giite, aber auch Treue und Gerechtigkeit be-
deuten. In der Verena-Vita wird es im Kontext des Mehlwunders auch von Gott ausgesagt: «Domini
pietatem». Hier ist Gottes Giite und Gnade gemeint.

Benedikt orientiert sich am Wiistenvater Antonius. Dieser hilt die Discretio fiir eine Geistesgabe und be-
zeichnet sie als «Mutter, Beschiitzerin und [den] Massstab aller Tugenden». Holzherr, S. 262.

Benediktusregel, S. 37. — Vgl. 1 Kg 3, 9: Der Kénig Salomo erbittet von Gott ein «hdrendes Herz», um
unterscheiden zu kénnen zwischen Gut und Bose. Gott verleiht ihm daraufhin ein «weises und verstin-
diges Herz» (1 Kg 3, 12).

Vgl. Benediktusregel, S. 37f.
71



sem Hintergrund erscheint Verena wie
eine Abtissin, als weise Mutter — analog
dem «Abbas», dem Vater. Sie wird jedoch
nicht als Oberin oder Stellvertreterin von
Christus dargestellt, sondern, wie er-
wihnt, eher als «prima inter pares» sowie
als Lehrerin und lebendiges Beispiel.?*°

Verena — eine katholisch-evangeli-
sche?! Heilige!

Der Basler Bischof ernannte im Jahre
2003 die heilige Verena zur Copatronin
des Bistums Basel, um «einem heute be-
sonders wichtig gewordenen Zeichen der
Zeit, namlich der Wahrnehmung der glei-
chen Wiirde von Mann und Frau, zu ent-
sprechen».?? Ernennungen von Copatro-
ninnen und Copatronen kamen in der
Kirchengeschichte immer wieder vor. So
stellte man einem «Kirchen-Patron einen
der Zeitmode mehr entsprechenden oder
aus anderen Griinden beliebteren Compa-
fron oder patronus secundarius an die
Seite.»”*? Die «Migrantin» Verena ent-
spricht vielleicht eher unserer Zeit als die
tatséchlich etwas ausser Mode gekomme-
nen «Legiondre» Urs und Viktor. In sei-
ner kurzen Wiirdigung der Heiligen sagte
der Bischof, die Glaubenszeugin Verena
«habe sich durch Frommigkeit und Cari-
tas ausgezeichnet».” Beide Tugenden,
vor allem die titige Nachstenliebe, wur-

230

Das Zurzacher Verena-Stift im Abendlicht. (Photo:
D. Wunderlin, 2001)

Demgegeniiber gilt der Abt in der Benediktsregel als Vorsteher und Stellvertreter Christi. Aber auch er

ist «Vater», Lehrer (mit Worten) und Beispiel. Vgl. Benediktusregel, S. 74-77.

231

«Katholisch» im Sinne von «allgemein»; «evangelisch» heisst der Schrift entsprechend.

22 Lebendige Reben am Weinstock, Botschaft von Bischof Kurt Koch zum 175-Jahr-Jubildum der Neuer-
richtung des Bistums Basel. 31. August 2003, Solothurn 2003, S. 9. Im Folgenden zitiert als Lebendige

Reben.

233 Lexikon fuir Theologie und Kirche, Bd. 7, 1998, Art. Patron, Patronin, Sp. 1480.

Lebendige, Reben, S. 9. — Verenas Heiligkeit ist denn auch — zumindest laut der Vita — weniger durch die

Wunder gekennzeichnet, als durch «die Tugend der Taten». In diesem Sinn verstand auch Gregor der
Grosse Heiligkeit («in virtute operum, non in ostensione signorum») Vgl. Angenendt, S. 79.

[y



den im Verlauf der Kirchengeschichte
vornehmlich den Frauen iiber- und aufge-
tragen. Vor dem Hintergrund ihrer Vita
lasst sich freimiitig sagen: Verena war
eine «evangelische» Apostelin und eine
sympathische dazu. Anders als beispiels-

weise der iroschottische Missionars-
monch Kolumban der Jiingere (gest.
615), der durchaus mal einen heidnischen
Priester erschlagen konnte, um die Macht
seines Gottes zu demonstrieren,**

St.  Ursen-Kathedrale.
Hauptfassade.

kommt bei Verena Gewalttitigkeit nicht
vor. Gemdss der Vita wirkte die Heilige in
ihrer Umgebung heilsam und deshalb of-
fenbar fiir viele Menschen glaubwiirdig.
Verena war weltzugewandt und blieb den-
noch bei sich selbst, im Vertrauen auf ei-
nen absoluten Hintergrund ihrer Exi-
stenz. lhre Vita veranschaulicht, dass
christlicher Glaube weniger eine Dogma-
tik als vielmehr ein Weg und eine Lebens-
praxis ist.

2% Liasser, Othmar, Auf den Spuren Columbans, in: reformierte presse Nr. 39, 26. Sept. 2003, S. 8f. — Zu den
nicht gerade zimperlichen Missionsmethoden von Kolumban und Gallus vgl. auch Blanke, S. 55 und 85.

73



	Von der Migrantin zur Basler Bistumspatronin : die heilige Verena von Zurzach : eine historische und theologische Annäherung

