
Zeitschrift: Baselbieter Heimatblätter

Herausgeber: Gesellschaft für Regionale Kulturgeschichte Baselland

Band: 70 (2005)

Heft: 2

Artikel: Von der Migrantin zur Basler Bistumspatronin : die heilige Verena von
Zurzach : eine historische und theologische Annäherung

Autor: Bossart, Irina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-860423

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-860423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Irina Bossart

Von der Migrantin zur Basler Bistumspatronin

Die heilige Verena von Zurzach. Eine historische und theologische
Annäherung1

Im Spätsommer 2003 sorgte die heilige
Verena, eine der frühesten «Kirchenfrauen»

der Schweiz, kurzzeitig für
Schlagzeilen: Anlässlich des Jubiläums
«175 Jahre Bistum Basel» ernannte
Bischof Kurt Koch die Heilige zur dritten
Patronin des Bistums Basel.2 Sie tritt
damit an die Seite - oder in die Mitte? - der
bisherigen Bistumsheiligen Urs und Viktor.

Das Jubiläumsmotto «beWEGt»
passt überraschend gut zum Leben dieser
heiligen Frau. Nach der Überlieferung
wanderte sie vor rund 1700 Jahren als

«Peregrina», als fremde Ausländerin, aus
dem oberägyptischen Theben via Italien
in das Gebiet der heutigen Schweiz ein,
wo sie bis zu ihrem Tod blieb. Ihre Vita
(Lebensbeschreibung) mit dem Bericht
über ihre Reiseroute zeugt von einem
Glaubensweg, der geradezu apostolischen

Charakter besitzt. Bei Verena las¬

sen sich äusserer und innerer Weg mit
dem Begriff der «Pilgerreise» («peregri-
natio») zusammenfassen. In der Einleitung

ihrer Vita werden die Leser und
Leserinnen aufgefordert, dem Weg der
Heiligen nachzufolgen.3 Die vorliegende
Annäherung hat deshalb eine dreifache
Perspektive4: Zum einen begibt sie sich
auf die Spurensuche der historischen Person,

soweit sie überhaupt greifbar ist;
zweitens fragt sie nach Kultorten und -

formen und zwar aus frömmigkeitsgeschichtlichem

Interesse; drittens werden
Facetten der theologischen Figur thematisiert,

die in der Vita exemplarisch zum
Ausdruck kommen. Wo es sich ergibt,
werden punktuell Bezüge zur Nordwestschweiz

hergestellt.

1 Der Text ist die überarbeitete Fassung eines Referates, das die Autorin am 26. Nov. 2003 auf Einladung
der Gesellschaft für Regionale Kulturgeschichte Baselland unter dem Titel «Von der Migrantin zur
Bistumspatronin. Die heilige Verena von Zurzach in Bild, Geschichte und Frömmigkeit» gehalten hat.
Inzwischen ist eine umfangreiche Publikation zur «Geschichte des Fleckens Zurzach» erschienen, die sich
in einzelnen Kapiteln mit der heiligen Verena befasst und die neusten Forschungsergebnisse wiedergibt.
Vgl. Albert und Plans Rudolf Sennhauser und Alfred Hidber, Geschichte des Fleckens Zurzach, Zurzach
2004. Im Folgenden zitiert als Zurzach, 2004. - Für wertvolle Hinweise und hilfreiche Unterstützungen
danke ich Marina Coray, Rudolf Brandie sowie Walter Bossart.

2 Vgl. etwa die Neue Luzerner Zeitung Nr. 198 vom 29. Aug. 2003, S. 13.
3 Im lateinischen Wortlaut: «iter eorum sequendo». Vgl. Adolf Reinle, Die heilige Verena von Zurzach. Le¬

gende, Kult, Denkmäler, Basel 1948, S. 26. Im Folgenden zitiert als Reinle, Verena.
4 Angesichts des Überlieferungsreichtums können die Ausführungen im Rahmen dieses Aufsatzes nur

skizzenhaft sein.

41



0 Enchenberg (Lothringen)

Haigerloch i

I Hochstetten

Rottweil #

Hüfingen

0 Dautmergen

# Strassberg

# Oellingen
# Heiligkreuztal

Blochingen # $$ Hundersingen

# Engelswies

# Rohrdorf | Haid

# Ummendorf:
Rot an der Rot #

Voikertshausen

St. Blasien f
Koblenz ^

Kl ingna u I

Gächlicicjen

Mahlspüren i.T. # Berg

0 Roggen-
Salem beuten # Weissenau

• # • # Mariatal
Andelshofen

#Wallhausen
Petershausen

Wurzach # 0
Maria Steinbach

I Mariastein

Lampenberg ®

Brugg :

KönigsfeldenÄ
Herznach 0 Sq

Fislisbach-^j^ ^Fahr
Aarau0' Mellingen

Wiechs a.R.

Radolfzell

Schaphausen #
• ' -Reichenau«

' öhnirigeft^i M.•
ZURZAGH"#RheinaU trmatingen 9 Konstanz

\J Mühlheim# • Langrickenbach
-Frauenfeld-Oberkirch •Ottoberg

Eilikon # • •werthbühl

Baden Gachnang Matzingen

# Wi'

# Rickenbach

Magdenau •

Kehlen

• Buchhorn

# Lindau-Reutin

^Wettingen • St. Gallen

- Zürich

^>r—1

— Uster
Bremgarten ## # Stallikon Grüningen

Gontenschwil • Boswil Manne- #À Hausen dorfa Rapperswil
»Bnttnau » KappeÜ» stä(a*» »«Eschenbach

Gundlswil» touenoK» «Baar Pfäffikon^Altendorf
Beromunster • »Baldegg »Zug »W® »Galgenen

Gonten

— w -»ciicicy y i

Hochdorf# #Buonas Wollerau h^ÄWeesen

Neu St. Johann
Nesslau• •AltSt-Joharin

5.-aü äWeesen
Niederurnen

/
ButtisholzÄAettenschwi|J •msch" *Pbef-• ä A

mscn a9en # Einsiedeln
w Buchrain —Steinenberg #Nafels• .•#Steinen

Luzern #Weggis # Schwyz und Ibach

Neuenkirch

• •IngenbohlGersau

# Emmetten
Samen »T »Flüelen# Flüeli Seedorf#

Engelberg
" # Ems

St. Ulrichen IP

50 100 km

Lj^ i i~" l

•••.

\
y

Verena5 als Patronin

Die Verbreitung des Ve-
rena-Patroziniums und

von Verena-Reliquien.
Grau gerastert: Bistum
Konstanz im Mittelalter
(Zeichnung von Albert
Hidber, Büro Sennhauser.
Mit frdl. Genehmigung.)

Die inhaltliche Bestimmung und die
Bedeutung eines Patronates (lat. Schutzherrschaft)

wurzeln in altrömischen
Rechtsvorstellungen.6 Das «Patrocinium» war
die Schutzpflicht, die ein Patron seinen
Klienten (lat. Hörige) schuldete. Es
konnte aber auch die Verteidigung vor
Gericht durch einen Anwalt («patronus»)
bezeichnen.7 In frühchristlicher Zeit
übertrug die Kirche diesen Patronatsbe-

griff auf ihre Märtyrer und Märtyrinnen
respektive auf deren Grabeskirchen.8 Mit
der Zeit kam die Funktion der Schutzpflicht

gegenüber den Gläubigen und der
Anwaltschaft vor Gott auch anderen
Heiligen zu.9 An Orte, wo kein Heiligengrab
vorhanden war, wurden Reliquien
übertragen (Translation).10 Heute können Pa-
trozinien Auskunft geben über die
Ausstrahlung eines Heiligenkultes. Verena-
Kirchen und Verena-Reliquien finden
sich vorwiegend auf dem Gebiet des
mittelalterlichen Bistums Konstanz." Der
älteste bekannte schriftliche Beleg eines
Verena-Patroziniums ist die Schenkungsurkunde

eines Adalharts vom 31. Oktober

843. Darin sind Besitzübertragungen
an die Kirche St. Verena im heutigen

5 Herkunft und Bedeutung des Namens «Verena» sind nicht geklärt. Zu den
verschiedenen Hypothesen und Erklärungsversuchen vgl. Reinle, Verena,
S. 148-150.

" Angenendt, Arnold. Heilige und Reliquien. Die Geschichte ihres Kultes vom
frühen Christentum bis zur Gegenwart, 2. Überarb. Aufl., München 1997,
S. 190. Im Folgenden zitiert als Angenendt.

7 Josef Imbach, Der Heiligen Schein. Heiligenverehrung zwischen Frömmigkeit
und Folklore, Würzburg 1999, S. 60.

8 Ebd., S. 60f.
9 Ebd., S. 62..
10 Angenendt, S. 204.
11 Reinle, Adolf, Formen und Ausstrahlung des Verenakultes im Mittelalter, in:

Geschichte des Fleckens Zurzach, hg. von Albert und Hans Rudolf Sennhauser
und Alfred Hidber, Zurzach 2004, S. 143-164, hier S. 146f. Im Folgenden
zitiert als Reinle, Formen.

43



Strassberg (Hohenzollern) verbrieft.
Auch ausserhalb des Konstanzer Bistums
bestehen einzelne Verena-Patrozinien.
Als Beispiele seien Lampenberg und
Grossbasel erwähnt. In Lampenberg gab
es bis zur Reformation eine St. Verena-
Kapelle12 und in Grossbasel trug ein Altar
in der Fröwlerkapelle13 des Münsters
ihren Namen. Verena war aber auch in
Kleinbasel, das früher dem Bistum
Konstanz zugehörte,14 präsent, nämlich als
Copatronin der einstmals an der Südseite
des Chors der Klosterkirche Klingental
angebauten Grabkapelle St. Katharina
und St. Verena.15 Die Heilige fungiert(e)
auch als Namenspatronin, als Beschützerin

von Korporationen und Berufsgruppen
oder als Hauspatronin. Die erste

nachweisbare Trägerin des Namens Verena

- nebst der Heiligen selbst - ist die
Tochter des Minnesängers und Ritters
Walter von Klingen (gest. 1286) und der
Sophia von Froburg.16 Walter von Klin¬

gen war Gönner und Namensgeber des

Frauenklosters Klingental.17 Die nächste
Trägerin des Namens Verena ist im
Kleinbasel zu lokalisieren: Es handelt
sich um eine Nonne des Basler St. Klara-
Klosters, nämlich Verena Schaler.18 Seit
dem 14. Jahrhundert begann sich der
Name Verena rasch auszubreiten.19 Bis
heute gilt Verena (begründet durch die
Legende) als Patronin der Pfarrhaushälterinnen.20

Ob das die bischöfliche Motivation

zur Ernennung der heiligen Verena
zur Copatronin gewesen ist, um gewisser-
massen diesen stillen Dienerinnen des

Herrn bzw. Pfarrherrn ein Kränzchen zu
winden?21 Verena lieh ihren Namen auch
wohltätigen Einrichtungen, so zum
Beispiel dem Verenahof, einem Kindertagesheim

an der Leimenstrasse in Basel.22

Und bis heute heisst im reformiert
geprägten Baselbiet der erste Sonntag im
September «Vreenesunndig».25

12 Strübin, Eduard, Jahresbrauch im Zeitenlauf. Kulturbilder aus der Landschaft Basel, [Liestal] 1991, S.

359. Im Folgenden zitiert als Strübin.
13 Reinle, Verena, S. 92.
14 Vgl. Dorothea Schwinn und Bernhard Jaggi, Das Kloster Klingental in Basel, 3. vollst. Überarb. Aufl.,

Bern 1990, S. 4. Im Folgenden zitiert als Schwinn und Jaggi.
15 Reinle, Formen, S. 15If. - Die Seitenkapelle wurde im Jahr 1840 abgebrochen. Vgl. Schwinn und Jaggi,

S. 14.

16 Reinle. Verena, S. 94f.
17 Schwinn und Jaggi, S. 3.
15 Reinle, Formen, S. 152. Ihr Name ist im Jahr 1288 bezeugt.
" Reinle, Formen, S. 152. - So verzeichnet etwa Brigitte Degler Spengler für das 14. Jahrhundert fünf Be-

ginen mit Namen Verena/Vrena/Verene. Vgl. Dies., Die Beginen in Basel, Sonderdruck aus Bd. 69 und
70 der Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 1969/70. Basel 1970, S. 43,58, 63f., 153f.,
156, 158. - Der Name Verena blieb auch in den nachmaligen protestantischen Gebieten sehr beliebt, was
sich etwa im alten Berner Guggisberger Lied («und ds Vreneli ab em Guggisbärg») widerspiegelt.

20 Vgl. beispielsweise die Homepage der Österreichischen Arbeitsgemeinschaft der diözesanen Berufsge¬
meinschaften der Pfarrhaushälterinnen: http://www.bg-phh.org/oeag/verena.htm.

21 Vielleicht liess sich der Bischof aber auch von seiner eigenen Residenzstadt Solothurn inspirieren. Ver¬

ena ist nämlich eine Ortsheilige von Solothurn und sie steht prominent - neben anderen Schweizer
Glaubenszeugen und einer Glaubenszeugin (Regula) - auf der Balustrade der St. Ursen-Kathedrale.

22 Der Verenahof wurde 1933 als Haus für ledige Mütter gegründet. Erst kürzlich hat er eine Sanierung und
Vergrösserung erfahren. Vgl. BaZ Nr. 273, 22.123. November 2003.

23 Strübin, S. 359.

44



Die Vitenfassungen

Die älteste überlieferte Fassung der
Verena-Vita reicht ins neunte Jahrhundert
zurück, geschrieben im Inselkloster
Reichenau.24 In der heutigen Forschung gilt
Abt Hatto III. (888-913) als Verfasser,
wobei er sich wohl auf ältere - mündliche?

- Überlieferungen stützen konnte.25
Als primäre Adressatin der Schrift wird
Kaiserin Richardis (gest. 896) vermutet.26

Sie war Besitzerin «des
Klösterchens»27 Zurzach; ihr gehörten übrigens
auch das Frauenkloster Säckingen und
das Kloster Fraumünster in Zürich.28 Neben

dieser frühen Vitenfassung (Vita
prior) existiert eine zweite - nachmals
populär gewordene - Fassung (Vita
posterior). Sie gliedert die Vita prior
vollständig ein,29 erweitert sie und schmückt

sie aus. Die Vita posterior ist wohl ca. 100
Jahre jünger und stammt möglicherweise
aus der Feder eines Zurzacher Klerikers.30
Während die Vita prior lediglich mit dem
knappen Hinweis, dass Verena in Zurzach
gestorben sei, nachdem sie zuvor gerade
noch in Solothurn gewirkt hatte, den
Lebenslauf abschliesst, 31 berichtet die Vita
posterior ausführlich über den Aufenthalt
der Heiligen in Koblenz und Zurzach. Die
Vita prior charakterisiert Verena als
Gottsucherin, Heilerin, Exorzistin und als

geistliche Mutter. Demgegenüber tritt in
der Vita posterior ihre karitative Tätigkeit,

das heisst die Armen- und Krankenpflege,

stärker in den Vordergrund. Auch
ihr Dasein als Inklusin ist ein Element der
Vita posterior.

Inhaltlicher Abriss des Lebenswegs anhand der Viten32

Verena kam in der zweiten Hälfte des 3. ner angesehenen, dem Christentum zuge-
Jahrhunderts zur Welt und entstammte ei- wandten Familie aus Theben33 in

24 Reinle, Verena, S. 20-22.
25 Maurer, Helmut, Zurzach und die Landschaft am Hochrhein vom 9. bis zum 13. Jahrhundert, in: Zurzach,

2004, S. 121-140, hier S. 128. Im Folgenden zitiert als Maurer. Vgl. auch Vita prior sanctae Verenae - Die
ältere Lebensbeschreibung der heiligen Verena, ediert von Adolf Reinle, übersetzt und eingeleitet von
Silvia Letsch-Brunner und Hans-Dietrich Altendorf, in: Zurzach 2004, S. 581-584, hier S. 581, Anm. 2.

Im Folgenden zitiert als Letsch-Brunner und Altendorf.
2" Reinle, Verena, S. 21 und Maurer, S. 128.
27 Zur Art der Gemeinschaft vgl. Maurer S. 123-126.
28 Maurer, S. 126f. sowie Reinle, Verena, S. 14. — Richardis hatte sich, nachdem ihre Ehe mit Kaiser Karl

III. annulliert worden war, als Laienäbtissin in das von ihr gegründete und auf ihrem Eigengut errichteten

Kloster Andlau im Elsass zurückgezogen. Maurer, S. 127f. Zu Richardis' Schicksal vgl. Reinle, Verena,

S. 14 und 21.
29 Allerdings ohne die Widmung, die die Vita prior einrahmt.
30 Reinle, Verena, S. 22f. - Die Basler Universitätsbibliothek besitzt eine Sammelhandschrift, in der die Vita

posterior enthalten ist. Sie wurde im Jahr 1476 in Zurzach geschrieben und gilt als einzige Verena-Vita
aus Zurzach, die sich erhalten hat.

31 Jeder Hinweis auf einen Ortswechsel fehlt.
32 Als Textgrundlage dienen die Vita prior und die Vita posterior, abgedruckt in lateinischer und deutscher

Fassung in: Reinle, Verena S. 26M7.
33 Das antike Theben ist das heutige Luxor.

45



Einsiedelei St. Verena, Solothurn. Postkarte, ungebraucht. Ca. 1920 (Slg. Museum der Kulturen Basel).

Oberägypten. Beachtenswert ist, dass
sich zu dieser Zeit in Ägypten das
Mönchtum auszubreiten begann. Junge
koptische Christen und Christinnen
zogen sich in die Wüste34 zurück, um ein
radikal auf die Christusnachfolge
ausgerichtetes Leben zu führen. Es war eine
Art Gegenbewegung zu der sich
herausbildenden Volkskirche, die sich mit der
bestehenden Welt arrangierte und sich

zunehmend hierarchisch organisierte.35
Verena wollte nach Italien. Deshalb
schloss sie sich einem römischen
Truppenverband mit Gruppen christlicher
Soldaten an. Einer von ihnen namens Viktor
soll ihr Geliebter gewesen sein.36

Während die Truppe über die Alpen
weiterzog, blieb Verena, zurückgehalten von
einem heiligen Mann, in Mailand, wo sie
für sich mit aller Liebe das Martyrium37

34 Zur Bedeutung der Wüste vgl. Die Benediktusregel lateinisch/deutsch, hg. im Auftrag der Salzburger
Äbtekonferenz, Beuron 1992, S. 11-13. Im Folgenden zitiert als Benediktusregel.

35 Moeller, Bernd, Geschichte des Christentums in Grundzügen, 5. verbesserte und erweiterte Aufl., Göt¬

tingen 1992, S. 92f.
36 Wörtlich heisst es: «... Viktor, der mit ihr in einzigartiger Weise verbunden war». Reinle, Verena, S. 27.

Das Wort «verbunden» (iunctus) kann auch «sich in Liebe verbinden» oder «sich ehelich verbinden»
bedeuten. Die Liebe zu Viktor schliesst das Ideal der Jungfräulichkeit nicht aus: «Entweder denkt sich der
Autor das Verhältnis des Paares als sogenannte <keusche Ehe) [...] oder er stellt sich vor, Verena habe erst
nach dem Märtyrertod des Geliebten die Gelübde abgelegt.» Reinle, Verena, S. 36.

37 Zur Bedeutung des Martyriums als «Zeugnis der Lebensgabe» im Sinne einer «Höchstform der Christus¬
nachfolge» vgl. Angenendt, S. 35-38, bes. S. 35f.

46



begehrte,38 aber auch Stätten der Märtyrer
und Kerker der Heiligen aufsuchte.

Als sie hörte, ein Teil ihrer ehemaligen
Weggefahrten und auch Viktor, ihr
Geliebter, seien auf Geheiss des Kaisers
Maximian wegen ihres Glaubens bei Agau-
num, dem heutigen St. Maurice, ermordet
worden, machte sie sich auf, selbst an den
Ort des Martyriums zu gehen, um sich
des Gehörten zu vergewissern. Verena
blieb nur kurze Zeit im Wallis. Sie
wanderte weiter nach Norden und verbarg
sich in einer engen Höhle, in der heute
nach ihr benannten Verenaschlucht in der
Nähe von Solothurn. Hier lebte sie bei
einem Heiligen als Einsiedlerin, fastete,
betete, durchwachte die Nächte und fertige
Handarbeiten an, die ihr eine ältere Frau

gegen bescheidene Lebensmittel
eintauschte. Daneben beschäftigte sie sich
mit den Psalmen und las immer wieder in
Cyprians39 Buch über das Verhalten der
Jungfrauen.40 Immer häufiger erhielt die
fremde Klausnerin Besuch von
Menschen, die bei ihr Rat und Hilfe suchten.
Verena soll mehrere Menschen kraft
ihres Gebetes und durch Berührungen
geheilt haben. Aufgrund ihrer Worte und

Taten, oft gedeutet als Wunderzeichen,
bekehrten sich viele Leute zum Christentum.

Inzwischen hatten sich der heilig-
mässigen Verena einige Jungfrauen
angeschlossen, die ihr frommes Leben
teilten. Einem heidnischen römischen
Herrscher und Tyrannen passte ihr
Lebensstil nicht. Er Hess Verena ins
Gefängnis werfen.4' In einer nächtlichen
Vision erschien ihr der heilige Mauritius,
Anführer der thebäischen Legion, zusammen

mit seinen Gefährten. Er tröstete und
bestärkte Verena. In derselben Nacht
wurde der Tyrann von einem heftigen
Fieber befallen. Dem Tode nahe, Hess er
die Dienerin Gottes zu sich rufen. Sie
heilte ihn; daraufhin Hess er sie frei. Als
einmal eine Hungersnot ausbrach, rief
Verena Gottes Güte an; kaum hatte sie ihr
Gebet beendet, entdeckten die Frauen
vierzig Säcke Mehl vor der Pforte ihres
Klosters.42 Sie lobten Gott und sättigten
sich. Da immer mehr Menschen ihre
Einsiedelei aufsuchten, zog es Verena fort;
sie wanderte der Aare entlang bis nach
Koblenz, dem Zusammenfluss mit dem
Rhein. Dort vertrieb sie mit Gottes Hilfe
Schlangen und heilte viele Kranke. Von

38 Reinle, Verena, S. 27. - Im lateinischen Wortlaut: «si possibile sibi esset martyrii gloriam toto amore con-
cupiscens». - Movens ist die starke Liebe zu Christus. «Amor» ist «eine leidenschaftliche Liebe, die aus
der Kraft des Begehrens gespeist wird.» Anselm Grün, Benedikt von Nursia, Freiburg i.Br. 2002, S. 75.
Im Folgenden zitiert als Grün, Benedikt. Vgl. auch Benediktusregel, S. 39.

39 Cyprian war Bischof in Karthago (im heutigen Tunesien) und starb im Jahr 258 als Märtyrer. Mehrere
seiner Schriften widmen sich Grundfragen der kirchlichen Institution. Vgl. Wolf-Dieter Hauschild, Lehrbuch

der Kirchen- und Dogmengeschichte, Bd. 1 : Alte Kirche und Mittelalter, 2. Aufl., Gütersloh 2000,
S. 90f. Im Folgenden zitiert als Hauschild.

411 Die Schrift über die Haltung/Kleidung/Lebensweise der Jungfrauen, die Cyprian zugeschrieben wird,
stand in der Reichenauer Klosterbibliothek. Zum Werk «De habitu virginum» vgl. Lexikon für Theologie

und Kirche, Bd.2, 1994, Art. Cyprian, Sp. 1364-1366. Der Verfasser der Vita Verenae konnte also
darauf zurückgreifen. In der Vita prior werden einige Sätze daraus zitiert (zum Teil in leichter Abänderung).

Vgl. Reinle, Verena, S. 37 und Letsch-Brunner und Altendorf, S. 583, Anm. 10. - Jungfrauen, «vir-
gines Christi», bildeten seit dem 3. Jahrhundert einen besonderen Stand. Sie konnten in der Gemeinde
bestimmte Aufgaben übernehmen. Dadurch erfuhr die religiöse Position der Frauen eine Aufwertung und
es eröffnete ihnen neue Handlungsspielräume. Vgl. Hauschild, S. 92.

41 Die Bedrängnis einer Jungfrau Gottes durch einen heidnischen Mann ist ein häufiges Motiv in Viten von
weiblichen Heiligen. Es unterstreicht die Standhaftigkeit der christlichen Jungfrau.

42 Im lateinischen Wortlaut: «ad hostium cellulae ipsarum». Das mittellat. «hostium» ist abgeleitet von
«ostium» zu «Kloster» vgl. auch Anm. 2/5.

47



da gelangte sie nach Zurzach, wo sie im
Haus eines Priesters Aufnahme fand. Er
gewährte ihr freie Hand über alle Güter,
die er besass. Auch hier diente Verena
Gott und den Menschen. Täglich betete
sie, besuchte die Aussätzigen ausserhalb
des Ortes sowie andere Arme und
Kranke, wusch ihre Köpfe, pflegte ihre
Körper, tröstete und verköstigte sie. Nach
einiger Zeit wünschte Verena, als Inklu-
sin ihr Leben zu beschliessen. Sie bat den
Priester, ihr eine Zelle errichten zu las¬

sen, wo sie sich einschliessen konnte. Bis
zu ihrem Tod - er wird üblicherweise in
die Mitte des 4. Jahrhunderts datiert43 -
lebte sie ständig in der Gegenwart Gottes.
In der Nacht vor ihrem Sterben wurde
Verena eine weitere Vision zuteil: Maria,
die Jungfrau und Gottesmutter, kam
zusammen mit heiligen Jungfrauen in
Verenas Zelle und forderte sie auf, ihr in den
Himmel zu folgen.44 Nach Verenas Tod
füllte sich die Zelle mit herrlichem
Wohlgeruch.

Verena, eine ursprünglich eigenständige Figur

Eine erste Schwierigkeit, von den
Erzählfassungen auf den Lebensgang der
«historischen» Verena zu schliessen, besteht
in der grossen - nachrichtenlosen -
Zeitspanne zwischen ihrem Wirken und der
ältesten erhaltenen Niederschrift ihrer
Vita.45 Es gibt keine schriftlichen Zeugnisse,

die älter sind als die Vita prior und
das Berichtete verifizieren könnten. Leider

hilft da auch die Thebäer-Legende
nicht weiter, mit deren Protagonisten Verena

gemäss ihrer Vita in Verbindung
steht.46 Der historische Kern derThebäer-
Überlieferung, obwohl diese wesentlich

älter ist als die Verena-Erzählung, lässt
sich bis heute nicht präzise fassen.47 Eine
auf das 5. Jahrhundert zurückgehenden
«Passio Acaunensium martyrum»
(Märtyrerbericht), verfasst von Bischof
Eucherius von Lyon (gest. um 454), berichtet

über das Schicksal der Thebäischen
Legion. Darin heisst es, dass ums Jahr
300 in der ägyptischen Thebais eine
Legion ausgehoben worden und der Name
ihres Anführers Mauritius gewesen sei.
Im heutigen St. Maurice (Agaunum) habe
die Legion der kaiserliche Befehl
erreicht, an der Christenverfolgung teilzu-

43 Vgl. Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. 12, 1997, Sp. 1241.
44 Verenas Anrede an Maria («Womit habe ich es verdient, dass du, Mutter meines Herrn und Gottes, dich

würdigst, zu mir zu kommen [...]?», Reinle, S. 30) entspricht der Anrede Elisabeths an Maria bei Lk 1,

43.
45 Die schriftlichen Zeugnisse (Martyrologien, Kalendarien, das Mirakelbuch von Zurzach) setzen nicht vor

dem 9. Jahrhundert ein. Reinle, Verena, S. 11 und S. 48.
46 Zu den Thebäern vgl. Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. 11,1996, Sp. 784-791.
41 Reinle, Verena, S. 32. - Vgl. auch das Ergebnispapier des internationalen Kolloquiums zum Thema

«Mauritius und die Thebäische Legion», das vom 17.-20. September 2003 in Fribourg, St.Maurice und
Martigny stattgefunden hatte, abrufbar unter www.unifr.ch/patr/maurice/indexd.htm. Auf Seite 1 des
Berichts wird lapidar festgehalten: «Bisher hatte man sich immer wieder in den Streit über die Frage
verbissen, ob der von Eucherius von Lyon gegen Mitte des 5. Jahrhunderts in kunstvoller Form festgehaltene

Bericht historische Fakten) enthalte. Gefragt wurde: <Stimmt es, was hier von den Ereignissen
während der letzten grossen Christenverfolgung erzählt wird?) Seit langem wissen wir, dass die Antwort
auf eine so gestellte Frage <nein> lautet.» Vielmehr sei beispielsweise nach der historischen, theologischen

oder politischen Funktion, aber auch nach Auswirkungen auf Brauchtum und Religiosität zu
fragen.

48



Ansicht von Solothurn. (Photo: D. Wunderlin, 2003).

nehmen.48 Dem hätten sich die christlichen

Soldaten unter den Legionären
widersetzt. Daraufhin seien sie mitsamt
ihrem Anführer hingerichtet worden.
Historisch nachweisen lässt sich lediglich,
dass der erste bekannte Bischof Theo-
dorus49 von Octodurum Martigny) zu
Ehren einer Märtyrergruppe in Agaunum
eine Kapelle errichten liess.50 Eine weitere

Schwierigkeit besteht darin, dass es
im Umfeld der Thebäerlegende zwei
Männer namens Viktor gibt: Derjenige,
der in Agaunum das Martyrium erlitt, war
ein ortsansässiger Mann,51 der Legionär

hingegen konnte zusammen mit seinem
Gefährten Urs fliehen. Beide erlitten später

in Solothurn den Märtyrertod.52
Auffällig ist, dass sich die Verena-Legende,
die Thebäer-Legende und die Urs-und-
Viktor-Legende gegenseitig ignorieren,
obwohl alle zur selben Zeit und teilweise
am selben Ort spielen. «Dass Verena
ausgerechnet nach Solothurn weiter[zog],
spräche für eine Verbindung mit den
dortigen Legionären. Aber davon sagt der
Autor nichts.»53 Es ist von der These
auszugehen, dass Verena ursprünglich eine
eigenständige Figur war und erst

48 Eine andere Version besagt, sie hätten sich geweigert, römischen Göttern zu opfern.
49 Er ist für das Jahr 381 bezeugt.
50 Reinle, Verena, S. 32.
51 Stückelberg, Die Schweizerischen Heiligen des Mittelalters, Zürich 1903, S. 135.
-2 Bei Eucherius heisst es, die «Fama» berichte, in Solothurn seien die Thebäer Urs und Viktor ebenfalls

um des Glaubens willen gestorben. Vgl. Reinle, Verena, S. 33. - Eine Passio SS. Ursi et Victoris ist aus
dem 9. Jahrhundert überliefert. Ebd., S. 35. Reinle vermutet den Entstehungsort der Passio in Genf, wohin

die Gebeine des hl. Viktor zwischen 473 und 500 überführt worden waren.
53 Reinle, Verena, S. 34f.

49



nachträglich mit den Thebäern verknüpft
wurde. Darin manifestiert sich das

Bemühen, die eigene lokale Heilige mit
berühmteren Heiligen in Verbindung zu
bringen und sie damit gewissermassen in
glanzvollerem Licht erscheinen zu
lassen.54

Aufgrund der Verena-Viten lässt sich
nicht verifizieren, ob Verena tatsächlich

je gelebt hat. Allerdings soll nicht
unerwähnt bleiben, dass es durchaus möglich
gewesen wäre, dass eine oberägyptische
Frau im 4. Jahrhundert in die hiesige
Gegend gekommen war. Auch im Hinblick
auf das Itinerar, das heisst auf die Reiseroute

von Verena, gibt es keine historischen

Unverträglichkeiten. Es werden
Orte und Verkehrswege genannt, die in
römischer Zeit bestanden haben.55

Kult-ur-ort

Wo schriftliche Quellen fehlen oder zu
bestimmten Sachverhalten schweigen,
können zuweilen andere Sachquellen
weiterhelfen. Die heutige Forschung
nimmt aufgrund archäologischer Bodenfunde

an, dass am Anfang der Verena-
«Geschichte» ein Grab war, sei es das

Grab der Heiligen oder eines, das im
Verlaufe der Zeit mit ihr in Verbindung
gebracht wurde. Es hat sich gezeigt, dass
die heutige Verena-Kirche von Zurzach,
in deren Krypta sich das Grab befindet,
auf einem römischen Gräberfeld steht.
Vermutlich hatte man über einem be¬

stimmten Grab eine Gedächtniskirche
errichtet. Die Verena-Kirche, obwohl mehrmals

erweitert und umgebaut, lässt sich
denn auch bis ins 5. Jahrhundert nachweisen.56

Trotz des Ursprungs als «Grabeskirche»

gibt es in Bezug auf das Grab
selbst keine ungebrochene Tradition.
Bedingt durch einen gross angelegten
Erweiterungsbau der Kirche im 11.
Jahrhundert wurde das Heiligengrab
verlegt.57 Der nächste schwerwiegende
Eingriff erfolgte dann während der
reformatorischen Auseinandersetzungen.
Bilderstürmer hatten das Grab in der Gruft

54 Reinle, Verena, S. 33 und 36. Vergleichbares lässt sich etwa auch bei der Legende von Ursula und den
11 '000 Jungfrauen beobachten. So wurden Chrischona und die drei Eichseier Jungfrauen Kunigundis,
Mechtildis und Wibrandis mit den 11 '000 Jungfrauen in Verbindung gebracht. Ebd., S. 33.

55 Reinle, Verena, S. 32.
56 Sennhauser, Hans Rudolf, St. Verena und das Zurzacher Münster, Zurzach 1982, [S. 5 und 8], Im Folgen¬

den zitiert als Sennhauser, St. Verena. — Auch auf dem «Kirchlibuck», dem Areal des alten Kastells Te-
nedo, konnte eine frühe Kirche nachgewiesen werden. Dazu gehörten - wie in Kaiseraugst - ein Bapti-
sterium und ein paar Nebenräumen. Ebd., [S. 3f.]. - Zu den Anfängen der Verenakirche auf einem
römischen Bestattungsfeld vgl. auch: Hans Rudolf Sennhauser, Zurzach im Frühmittelalter, in: Zurzach
2004, S. 113-120, hier S. 118f. Im Folgenden zitiert als Sennhauser, Zurzach. - Aufgrund des heutigen
Wissensstandes lässt sich nicht sagen, seit wann in Zurzach Christen und Christinnen ansässig waren.
Auch andernorts in der Schweiz finden sich vor dem 4. Jahrhundert keine christlichen Zeugnisse. Das
lässt sich damit erklären, dass das Christentum bis zum Toleranzedikt von Mailand im Jahr 313
Geheimcharakter hatte. Christen und Christinnen gab es jedoch möglicherweise schon im dritten, vielleicht
sogar schon zweiten Jahrhundert. Sie versammelten sich bis zur Anerkennung ihrer Religion in
Privathäusern.

57 Sennhauser, St. Verena, [S. 7],

50



geöffnet und sowohl den Inhalt als auch
die Grabstätte teilweise zerstört.51* Der
Chorherr Heinrich Heyl (gest. 1642)
schrieb zu diesem Ereignis, es sei «leider
nit ohne sonderes Bedauren zu melden,
dass die, welche bei ohngefahr 1100 Jahren

sicher vor allerhand Feinden verbli-
ben, anjetzo als bey so gestalteten Sachen
in diser Glaubenzertrennung nit hat
vermögen, vor disen abtrünnigen und teuffli-
schen Calvinisten unversehrt zu verbleiben».59

Was in der Folgezeit mit der
Grabstätte geschah, ist nicht bekannt. Die
heutige Grabplatte trägt die Jahreszahl
1613; vermutlich ist es auch das Datum
der Neugestaltung des Grabes. Ob dabei
die vormalige Grabplatte als Vorlage
gedient hat, kann nur vermutet werden. Man
weiss einzig, dass Ähnlichkeiten bestehen

zwischen dem Relief auf der Verena-
Grabplatte und einzelnen erhaltenen
Frauen-Grabreliefs aus gallo-römischer
Zeit.60 Damit Hessen sich auch die Attribute

der Heiligen, also Krug und Kamm,
erklären, für die sich in der Vita keine
Anhaltspunkte finden.61 Es wäre also möglich,

dass es in Zurzach ein bestimmtes
Frauengrab aus gallo-römischer Zeit
gegeben hatte, das - stets in Ehren gehalten

- das Andenken an eine heiligmässige
Frau wach hielt.62 Ob es sich um die
Ägypterin Verena oder um eine lokale

Gallo-römische Grabplatte aus Altorf, Unter-Elsass.
Zeichnung nach Emile Espérandieu. (Aus A.
Reinle, Die heilige Verena von Zurzach, Basel 1984,
S. 109)

58 Heinrich Küssenberg's Chronik der Reformation in der Grafschaft Baden, im Klettgau und auf dem
Schwarzwalde, durch Johann Huber, in: Archiv für die Schweizerische Reformations-Geschichte Bd. 3,
Solothurn 1876, S. 411-474, hier S. 436.

59 Zitiert nach Reinle, Verena, S. 105.
60 Vgl. Reinle, Verena, S. 108-110 sowie auch Sennhauser, Zurzach, S. 119.
61 Reinle, Verena, S. 108. Die Attribute Kamm und Wasserkrug liessen sich auch von den karitativen Dien¬

sten der Heiligen herleiten. - Für den Krug gibt es einen weiteren Beleg. Das Zurzacher Mirakelbuch aus

51



Grabplatte des Verena-
Sarkophags in der
Krypta der Stiftskirche
Zurzach. (Repro: aus
A. Reinle,Tf. 22)

52



Person handelte, muss offen bleiben.
Tatsache ist, dass sich rund um die Gruft ein

Fruchtbarkeits- und Liebespatronat

Auskunft über die Wallfahrt zum Verena-
Grab gibt das Mirakelbuch von Zurzach,
das um das Jahr 1000 entstanden ist. Das
Buch verzeichnet die auf Verenas
Fürbitte hin gewährten wunderbaren Gebets-
erhörungen. Zugleich zeugt es von der
Art der vorgebrachten Anliegen, von Status

und Herkunft der Pilger und Pilgerinnen,

was wiederum etwas aussagt über
das Einzugsgebiet des Wallfahrtsortes.64
Auffällig ist, dass sich verhältnismässig
viele Wunder auf die Erfüllung eines
Kinderwunsches beziehen. So wallfahr-
tete beispielsweise auch das alemannische

Herzogspaar Reginlinde und
Hermann I. zum Grab der heiligen Verena,
um einen Sohn zu erbitten. Sie übernachteten

daselbst.65 Es war übrigens durchaus

üblich, am Wallfahrtsort in der Kirche

zu übernachten. «Im Schlaferhofft[e]
man Eingebungen von Gott zu erhalten
oder aber auch an der Heilkraft des [der]
Heiligen teilzuhaben».66 Reginlinde hatte
denn auch eine nächtliche Vision, worin
sie die Empfängnis erkannte.67 Als sie es
ihrem Gatten erzählte, wusste dieser be-

Kult-ur-ort entwickelte und Menschen
von nah und fern ihr Grab aufsuchten.63

reits, dass sie eine Tochter zeugten, was
dann später die Geburt bestätigte.68

Meistens lassen sich die «Zuständigkeiten»
und Patronate der Heiligen aus ihren

Viten und Legenden ableiten, nicht so bei
Verena. Im vorliegenden Fall hilft jedoch
ein zweiter Blick auf den Kult-ur-ort, auf
das Grab, weiter. In Zurzach gab es seit
jeher einen Wallfahrtsbrunnen, woraus
das Verena-Wasser geschöpft wurde. Bei
Grabungen im Jahr 1945 konnte im
nördlichen Seitenschiff der Krypta, also in
unmittelbarer Nähe zum Heiligengrab, ein
alter Sodbrunnen - der ursprüngliche
Wallfahrtsbrunnen - freigelegt werden.
Er ist ins 10. Jahrhundert zu datieren,
hatte aber vermutlich einen älteren Brunnen

ersetzt.69 Aufschlussreich ist der
Brunnen-Befund insofern, als er mit dem
traditionellen Liebes- und Fruchtbar-
keitspatronat der heiligen Verena
korrespondiert respektive dieses zu erklären
hilft.70 In diesem Zusammenhang rechnet
Adolf Reinle mit der Möglichkeit, dass
der Verena-Brunnen ursprünglich ein

dem frühen I 1. Jahrhundert berichtet über die Auffindung des Krügleins der Heiligen. Im Zusammenhang

mit dem Fund ereignete sich offenbar eine wunderbare Heilung, so dass es nahe lag. das Krüglein
als dasjenige von Verena zu identifizieren. Reinle, Verena, S. 191.

62 Vgl. Sennhauser, Zurzach, S. 119.
63 Zum Grab als heiligem Ort/Kultort vgl. Angenendt, S. 125-128.
1,4 Reinle, Formen, S. 144f.
65 Miracula sanctae Verenae - Das Buch der Wunder der heiligen Verena, ediert und übersetzt von Adolf

Reinle, in: Zurzach 2004, S. 589-598, hier S. 591. Im Folgenden zitiert als Miracula.
66 Grün, Anselm, Auf dem Weg, Münsterschwarzach 1983, S. 37. Im Folgenden zitiert als Grün, Weg.
"7 Miracula, S. 591. Der lat. Text lautet: «[...] venerunt adorare sanctam virginem Verenam, et in ipso loco

pernoctaverunt. Praedicta autem matrona vidit per somnium quasi descendere in sinum suum, et in eo la-
titantem, narravitque viro suo. Ipse autem sciebat, quia vir sapiens erat, quod filiam procrearent.»

68 Ebd.
69 Reinle, Verena, S. 118 und 160f. - Reinle vermutet, dass der Wallfahrtsbrunnen in der Zeit nach der Re¬

formation ins nördliche Seitenschiff des Langhauses verlegt wurde. Ebd., S. 161.
711 Vom Liebespatronat Verenas zeugt der noch in die Anfänge des 20. Jahrhunderts fortbestehende Brauch,

53



Das Verena-Bad in Baden AG. Nach einer Zeichnung von Ludwig Vogel im Musée Suisse Zürich. (Repro aus
A. Reinle, Tf. 26)

keltisches Heiligtum war, das später
«verchristlicht» wurde.71 Auch andernorts

steht die Verena-Verehrung im
Zusammenhang mit Wasserquellen,72
allerdings wohl nach dem Zurzacher Vorbild
geformt. Zunächst ist Baden (Aargau)
anzuführen. Der älteste schriftliche Beleg
liefert der Kanonikus Henricus Gundel-
finger im Jahr 1489: Bei der Verena-

Quelle in Baden handle es sich um ein
Loch in einem runden Stein, in das
unfruchtbare Frauen ihre Füsse streckten.73
Die gleiche Quelle speiste auch das
Armenbad von Baden. In der Mitte des
Wasserbeckens befand sich eine Statue
der heiligen Verena. 1840 wurde das
offene Verena-Bad geschlossen und fünf
Jahre später abgebrochen.74 Anlass dafür

Jungfern- oder Brautkränze, sogenannte «Schappeln», auf das Heiligengrab zu vergaben - als Dank für
den gefundenen Ehemann. Umgekehrt wurden dann die Votiv-Schappeln beim Gebet von solchen Frauen
auf den Kopf gelegt, die einen Mann bekommen wollten. Reinle, Verena, S. 119f. - Verena gilt daneben
auch als Patronin der Müller (—* Mehlwunder), der Armen und Notleidenden (—> Armen- und Krankenpflege),

sowie der Fischerund Schiffer. Letztere leiten sich aus entsprechenden Episoden der Vita posterior

(—> Ringwunder) respektive einer Legende (—> Fahrt auf einem Mühlstein die Aare hinab) ab.
71 Reinle, Verena, S. 147. - Auf eine Göttin der Fruchtbarkeit deutet-nach Reinle-auch das Festdatum der

Heiligen hin. Am 1. September war Erntedank und der Termin steht am Wechsel zweier Jahreszeiten.
Ebd., S. 150.

72 Reinle dazu: «Es gab wohl eine einzige ursprüngliche Verena-Quelle, und das war jene von Zurzach. Sie
dürfte Baden und den übrigen Verena-Gewässern als Vorbild gedient haben». Reinle, Verena, S. 147.

73 Reinle, Verena, S. 123. 74 Reinle, Verena, S. 123-125.

54



dürften hygienische und sittliche
Argumente gewesen sein. Auch in der Einsiedelei

St. Verena bei Solothurn
wandten/wenden sich kinderlose und
ledige Frauen an Verena.75 Beim nördlichen
Treppenaufgang der St. Verena-Kapelle

befindet sich ein handgrosses Loch
im Felsen, in welches die Bittenden «mit
gläubigem Sinn» ihre Hand hineinhalten
können.76 Verena habe sich an dieser
Stelle in Ertrinkungsgefahr festgeklammert,

als sie der Bach aufgrund eines
Hochwassers wegzureissen drohte. Es
wären noch weitere Beispiele zu nennen,
die eine Verbindung der Heiligen mit
Wasserquellen und Brunnen sichtbar
machen.77 Es sei an dieser Stelle nur noch
auf das «Verena-Wasser» in Oltingen
hingewiesen. Es entsprang gegenüber der
alten Badquelle.78 In der örtlichen
Pfarrkirche erinnert ein spätgotisches Fresko
(15. Jh.) an der Westwand des Schiffs an
die heilige Verena.79

Die heilige Verena auf der Westwand des Kirchenschiffs,

St. Nikolaus, Oltingen. Fresko, spätes
15. Jh. (Photo: D. Wunderlin, 2005)

75 Dasselbe wird auch über die Einsiedelei «Tschütschi» ob Rickenbach SZ berichtet: «[...] kinderlose
Frauen wurden zum Beten ins Tschütschi geschickt.» Tages-Anzeiger, Montag, 2. Dez. 2002. Vor der
Neuweihe der Tschütschi-Kapelle auf die Namen der Vierzehn Nothelfer (1672) waren der Abt Ägidius
und Verena Hauptpatrone. Sie blieben bis heute Copatrone des Hochaltars. Vgl. Tschütschi. Die
700jährige Geschichte der letzten Einsiedelei im Kanton Schwyz, Schwyzer Hefte 42, 1987, S. 24.

7,1 Feser, Paul L., Führer durch die Einsiedelei St. Verena und die Kirche zu Kreuzen bei Solothurn, Solo¬
thurn, 2. erweiterte Ausgabe 2000, S. 4. - Die Kapelle der heiligen Verena am Ausgang der gleichnamigen

Schlucht wird im 15. Jahrhundert erstmals erwähnt, war aber sicher älter. Ebd., S. 10. Ins Jahr 1442
fällt die früheste Notiz über die Präsenz eines Waldbruders. Der Solothurner Rat hatte dem «Bruoder ze
sant Frenen» einen neuen Rock gestiftet. Ebd., S. 6.

77 Vgl. Reinle, Verena, S. 128.
78 Fäsi, Johann Conrad, Genaue und vollständige Staats- und Erdbeschreibung der ganzen Helvetischen

Eidgenoßschaft, derselben gemeinen Herrschaften und zugewandten Orte, II. Bd., Zürich 1766, S. 491.
79 Heyer, Hans-Rudolf et al., Kirche Oltingen BL, Bern 1985, S. 7f.

55



Sprachbilder altkirchlicher Hagiographie - Verena als theologische Figur

Während sich die Volksfrömmigkeit
Verena auf ihre eigene Weise angeeignet
hatte, ist die Vita der Heiligen weitgehend

«verstummt». Sie vermag «aufgeklärte»,

in kritischem Denken geschulte
Leser und Leserinnen kaum mehr
anzusprechen. Der Quellenwert wird, was die
Geschichtlichkeit des Erzählten betrifft,
angezweifelt. Neuere Forschungsansätze
betonen jedoch, dass Heiligenviten nicht
als historisch verbürgte Biographien im
modernen Sinn zu lesen sind, sondern
dass es eine andere Lesart braucht, um
den Texten gerecht zu werden.80 Die Vita
ist ein eigenes literarisches Genre, das in
der Mitte des 3. Jahrhunderts aufkam, um
christliche Werte und Lebensmuster zu
vermitteln. Darüber hinaus diente sie
dem Gotteslob. Das Leben der heiligen
Person wird nicht um ihrer selbst willen
erzählt, sondern um darin Gottes Wirken
aufleuchten zu lassen. Das Leben einer
«Frau Gottes» oder eines «Mannes
Gottes» hat exemplarischen Charakter.

Es soll im Licht der Bibel gelesen oder
gehört werden, ja es ist überhaupt nur vor
dem Hintergrund der Heiligen Schrift zu
verstehen.81 Die Heiligenviten sind eine
Art narrative Bibelexegese.82 Es geht um
die Veranschaulichung zentraler Aspekte
des Evangeliums.83 Für Gregor den Grossen,

Verfasser der Benedikts-Vita, «lässt
sich die Bibel am besten (biographisch)
d.h. lebensgeschichtlich auslegen.»84 Die
Heiligenerzählungen enthalten viele
Parallelen zum Leben Jesu oder anderen
bedeutsamen Figuren aus der Bibel;
entsprechende Motive sind das Unterwegs-
Sein, der Rückzug in die Einsamkeit, die
Anfechtung durch böse Mächte, Heilungen,

der Dienst an Benachteiligten,
Wunderzeichen, das Sammeln von Anhängerinnen

und Gleichgesinnten, das Gebet,
Fasten und Visionen.85 Umgekehrt
betrachtet zeigen die Viten «die Schrift-
gemässheit eines Lebens» sowie «das
Handeln aus dem Glauben».86 Im Mittelpunkt

steht das «exemplum»87, das ethi-

80 Vgl. Gregor der Grosse, Der hl. Benedikt. Buch II der Dialoge lateinisch/deutsch, hg. im Auftrag der
Salzburger Äbtekonferenz, St. Ottilien 1995, S. 14. Im Folgenden zitiert als Gregor.

81 Gregor, S. 34f.
82 Wenn Mauritius Verena während der nächtlichen Erscheinung tröstet, «damit sie [...] nicht den Pfad der

Wahrheit verlasse» (vgl. Reinle, Verena, S. 29), erinnert das beispielsweise an Psalm 26,3 wo es heisst:
«Denn deine Gnade war mir vor Augen, und in deiner Wahrheit wandelte ich» und an 2 Sam 22,31 : «Gott

- sein Weg ist vollkommen; des Herrn Wort ist lauter, aber auch an Joh 14, 6: «Ich bin der Weg und die
Wahrheit und das Leben».

83 Die Taten der Heiligen veranschaulichen das Wort. Die Adressatin der Verena-Vita wird aufgefordert, die
Taten der Heiligen [«factis sanctorum»] mit dem Auge des Herzens zu betrachten. Reinle, Verena, S. 26.

- Das Herz ist in der Heiligen Schrift «das Gegenüber zu Gott und seinem Wort.» Benediktusregel, S. 32.
84 Gregor, S. 34.
85 Ebd., S. 35.
8" Ebd.
87 Ebd., S. 34. - Gregor schrieb: «Deren Lebenswandel [gemeint sind die Mönchsväter, Anm. IB] öffnet uns

die Augen dafür, was das Evangelium auf den Buchseiten der Testamente sagen will.» Benediktusregel,
S. 18. Àus solcher Erkenntnis entwickelte sich «eine reiche schriftliche Mönchsüberlieferung, die in kurzen

Sentenzen oder in Lebensberichten (Viten) von Frauen und Männern das monastische Ideal entfaltet
und programmatisch die Frage beantwortet, wie der Mönch leben soll. Der Einfluss dieser Mönchsgeschichten

kann kaum überschätzt werden.» Ebd.

56



sehe Beispiel.ss Denn Ziel ist, die Leserin
und den Leser zur Nachahmung zu
ermuntern. In der Vita prior von Verena
heisst es entsprechend: «Nichts nämlich
nützt es, ein Tugendleben zu lesen, wenn
wir uns nicht bemühen, ein Tugendleben
zu führen. Zu diesem Zweck aber pflege
die fromme Seele das Gedächtnis an die
Heiligen, damit sie durch deren Beispiele
[«exemplis eorum»] glühender werde».1*9

Die Vita prior erinnert in vielen Punkten
an die Vita Benedicti und an dessen
Mönchsregel.90 Das erstaunt kaum, war
doch Hatto, der vermutete Verfasser, Abt
eines Benediktinerklosters. Zudem
könnte es sein, dass sich in der Verena-
Vita jene Tendenz ankündigte, die im 11.

Jahrhundert breitenwirksam wurde, nämlich

die Wiederbelebung des Einsiedler-
tums als «Verschärfung des benediktini-
schen Ideals».91 So gab es etwa in
Süditalien mit dem in einer Höhle lebenden

Eremiten Nilus (um 950-1000) einen
Vorläufer dieses Aufbruchs. Als Vorbilder

wirkten erneut - wie bei Benedikt -
die Wüstenmönche der alten Kirche.92
Diese Einsiedler «schlössen sich keineswegs

gegenüber dem Volk ab, sondern

standen - anders als die Klöster - in
unmittelbarem Kontakt zu dessen
Bedürfnissen.»93

Im Folgenden sollen einige Strukturelemente

und Motive der Verena-Vita angeführt

und erläutert werden. An
entsprechender Stelle erfolgen Querverweise zur
Vita und Regel des heiligen Benedikt.

Das Motiv des Weges und der Sehnsucht

Ein markantes Motiv, ja eigentlich das
Strukturelement der Verena-Legende ist
das Unterwegs-Sein.94 Verena wird als
Wandererin, als Migrantin vorgestellt, als

Pilgerin auch. Das lange Gehen vermag
einen Menschen vollständig zu verwandeln.95

Es bedeutet eine Entwicklung auf
dem geistlichen Weg, ein inneres Wachsen

und Weiterkommen. Dabei schwingt
die Vorstellung mit, dass das Leben
selbst eine Reise, eine Pilgerfahrt ist. In
der Antike und im frühen Mittelalter gab
es nebst den Mönchen96, die vor Ort lebten

(«stabilitas loci»), auch solche, die
ständig umherwanderten. Ihr Selbstverständnis

war das des Pilgers («peregri-

88 Vgl. Angenendt, S. 147.
89 Reinle, Verena, S. 26. - Vgl. auch den Schluss der Vita, wo die Adressatin nochmals entsprechend er¬

mahnt wird: «Bedenke ihr Leben nicht nur in den Worten, sondern in den Taten wachsam, damit du so
lebst. Du wirst sie dann als deine Fürbitterin haben, wenn du ihren Fussspuren folgst, sie immer als
Nachahmenswerte vor Augen hast». Letsch-Brunner und Altendorf, S. 584. - Betreffs des geforderten
Zusammengehens von Lesen/Hören und Tun vgl. etwa Mt 7, 24.

90 Bezüglich der Vita sind es beispielsweise der Höhlenaufenthalt, das Wegmotiv und das Mehlwunder; be¬

züglich der Regel die Disziplin, die Psalmenlektüre, das Gebet, die Arbeit, die Demut, die Anrede als
«mater» resp. «pater».

91 Hauschild, S. 315.
92 Ebd. - Ein Repräsentant der Bewegung war der Eremit Romuald (um 1000-1070) im nördlichen Mittel¬

italien. Er gründete unter anderem die Eremitenkolonie Camaldoli bei Arezzo in Umbrien.
93 Ebd.
94 Zum Wegmotiv in der Benediktsvita vgl. Gregor, S. 45f.
95 «Wandern» und «Wandlung» hängen sprachlich zusammen. Die Wort-Wurzel ist «wenden». Wandern

bedeutet, wiederholt sich wenden. Damit lässt sich ein zentraler theologischer Begriff assoziieren: die
Umkehr/Conversio. Grün, Weg, S. 27f.

96 Wo im Folgenden von Mönchen die Rede ist, sind Nonnen mitgemeint. Ich behalte die männliche Form
bei, weil die entsprechenden Quellen hauptsächlich mit Blick auf Mönche verfasst worden sind. Es gab

57



nus»), des Fremdseins in dieser Weit.1"
Die Mönche orientierten sich dabei an
biblischen Vorbildern, vor allem an Abraham,

aber auch an Jesus aus Nazareth.98
Abraham und Sarah folgten Gottes Ruf,
sie brachen auf und zogen aus Heimat
und Vaterhaus aus (1 Mose 12,1).
Dadurch setzten sie «sich der Fremde - und
das bedeutet immer auch dem anderen -
aus.»99

Der Auszug aus der Heimat war auch
Bedingung für die Christusnachfolge. Im
Matthäus-Evangelium steht: «Wenn du
vollkommen sein willst, so geh hin,
verkaufe deine Habe und gib den Erlös den
Armen! Und du wirst einen Schatz im
Himmel haben. Und komm, folge mir
nach.» (19, 21). Ein paar Verse weiter
heisst es: «Und jeder, der Häuser oder
Brüder oder Schwestern oder Vater oder
Mutter oder Kinder oder Äcker um meines

Namens willen verlassen hat, wird
hundertfach empfangen und ewiges
Leben haben.» 19, 29). Im Mönchtum wur¬

den diese Schriftworte Programm.100 Als
unmittelbares Leitbild wirkte Jesus

selbst, denn auch er war ja ein Umherziehender.'01

Der Glaube erhält dadurch -
aus biblischer Perspektive - einen
Wegcharakter.102 Er bedeutet nicht
primär ein «Für-wahr-Halten», sondern vor
dem Angesicht Gottes rechtschaffen zu
leben und auf seinem Weg zu bleiben.103

Die Peregrinatio hat im Mönchtum ein
viergliedriges Bedeutungsspektrum: der
Auszug, das Unterwegssein, das Leben in
der Fremde und das Wandern auf ein ver-
heissenes Ziel hin. Es ist ein Weg der
Gottsuche, des Rückzugs aus der
menschlichen Gemeinschaft, der asketischen

Entäusserung. Zugleich ist es ein
Weg nach innen. Im Schweigen wird die
Peregrinatio zum geistig-geistlichen
Ideal.104 Ziel ist die innere Freiheit und
ein Leben in der Gegenwart Gottes. So
bleibt Verena auch am Schluss, als Re-
lclusin,105 eine Peregrina. Die Antriebskraft,

die alles Bemühen trägt, ist die

von Anfang an auch Frauengemeinschaften und Einsiedlerinnen. Leider haben sie weit weniger Zeugnisse

hinterlassen (oder sie wurden nicht tradiert) als die Männer. In Bezug auf die Wüstenmütter vgl.
Meterikon, Die Weisheit der Wüstenmütter, hg. und übersetzt von Martirij Bagin und Andreas-Abraham
Thiermeyer, Augsburg 2004.

97 In bibeltheologischer Sicht ist das Fremdsein ein Resultat der Vertreibung aus dem Paradies; dadurch ge¬
rieten die Menschen in die Gottfremde. Durch das Kommen Jesu wurden die Gläubigen wiederum zu
Gottes Hausgenossen. Vgl. Eph 2,19: «So seid ihr nun nicht mehr Fremde und Nichtbürger, sondern [...]
Gottes Hausgenossen.» Vgl. Grün, Weg, S. 13 und 15f. — Das Wort Pilger, ahd. Piligrim, wurde aus vlat.-
kirchenlat. Pelegrinus entlehnt: Fremder. Wanderer, Pilger. Klass.-Lat. Peregrinus: fremd, ausländisch,
Fremder.

98 Vgl. Grün. Weg, S. 16 und Gregor, S. 45.
99 Solle, Dorothee, Mystik des Todes, Stuttgart 2003, S. 43.
1110 Hinzu kamen Jesu Worte der Selbstverleugnung und der Kreuzesnachfolge (Mt 16, 24, Mk 8, 34, Lk 9,

23). Vgl. aber auch Mt4, 18-22. Vgl. Arnold Angenendt, Monachoi Peregrini. Studien zu Pirmin und den
monastischen Vorstellungen des frühen Mittelalters, München 1972, S. 129-144.

101 Vgl. Lk 13,33. Mt 4. 23 fasst das Auftreten Jesu wie folgt zusammen. «Und er zog in ganz Galiläa umher,

lehrte in ihren Synagogen und predigte das Evangelium des Reiches und heilte jede Krankheit und
jedes Gebrechen unter dem Volk.»

11,2 Vgl. Grün, Weg, S. 9.
103 Vgl. 1 Mose 17, 1, wo Gott zu Abraham [hier noch Abram] spricht: «Geh deinen Weg/wandle vor mir,

und sei rechtschaffen.» Vgl. auch 2 Sani 22,22.
104 Benediktusregel, S. 34 und Grün, Weg, S. 20.
105 Auf dem Gebiet der heutigen Schweiz lassen sich für das 9. und vor allem für das 10. Jh. viele Reklu-

slnnen nachweisen. Reinle, Verena, S. 47. und auch S. 10lf.

58



Die Verena-Schlucht
bei Solothurn. (Photo:
D. Wunderlin, 2003)

starke Sehnsucht nach Gott."16 Während
dieses Motiv in der Verena-Vita erst am
Schluss auftaucht, steht es in der
Benedikts-Vita am Anfang.1"7

Höhlen- und Visions-Motiv
Im Gegensatz zum Unterwegssein, zur
Bewegung, symbolisiert der Aufenthalt in
einer Höhle das Bleiben («stabilitas») an
einem begrenzten Ort. Vorausgegangen
ist eine Trennung von der bisherigen
Lebenswelt, ein Verlassen des Vertrauten
und Gewohnten. Das Höhlen-Dasein
bedeutet Reflexion, Besinnung, Bei-sich-
Sein und sich im engen Lebensraum der
eigenen Begrenztheit bewusst werden.
Der Rückzug in eine Höhle signalisiert
auch eine Krisenzeit, die nach Neuorien¬

tierung verlangt. Eine Höhle, die sich im
Innern der Erde befindet, ist ein Sinnbild
archaischer Kräfte, dämonischer Mächte
und unberechenbarer Triebe. Sie ist ein
Ort der Prüfung und Versuchung. Die
Höhlen-Existenz ist geprägt durch die
Spannung von schützendem Raum und
dem Ausgesetzt- und Ausgeliefert-Sein
an bedrohliche Mächte.10K Die innere
Sammlung («habitare secum»), für die
die Höhle symbolhaft steht, ist - nach
dem Auszug aus der Welt - die erste
Etappe auf dem geistlichen Weg.
Zugleich ist sie «eine erste Stufe mystischer
Erfahrung».109 Die hebräische Bibel
erzählt vom Propheten Elija, der nach 40
Tagen Wüstenaufenthalt zum Horeb, dem
Berg Gottes, wanderte, dort in einer
Höhle übernachtete und eine Gotteser-

106 Vgl. Gregor, S. 52.
107 Benedikt wollte Gott allein gefallen: «soli Deo placere desiderans», Gregor, S. 102. Um dieser (Gottes-

Sehnsucht willen findet die Abkehr, der Auszug aus der Welt statt. - In der Verena-Vita heisst es, als sie
die Gottesmutter in ihrer Zelle aufsucht: «Verena devotissima toto desiderio obviam ire, ac simul inter
ipsas manere praeoptans». Reinle, Verena, S. 30.

108 Gregor, S. 53-55.
109 Gregor, S. 54.

59



fahrung machte (1 Kön 19, 9)."" Die
innere Einkehr in der Gegenwart Gottes
und die damit verbundene menschliche
Reifung ist zugleich Bedingung, um später

«gegen aussen» heilsam und überzeugend

zu wirken.

Verena hatte sich nach dem Verlust ihres
Geliebten und nach langem Unterwegssein

in «eine ganz enge Höhle» zurückgezogen,

wo sie - wie in der Thebais die
Wüstenväter und Wüstenmütter - asketisch

und in ständigem Gebet lebte.1"
Bald wurde sie von bedürftigen oder Rat
suchenden Menschen aufgesucht, die sie
heilte oder unterrichtete."2 In der Vita
posterior wiederholt sich dieser Rückzug
am Lebensende, als sie sich in eine Zelle
einschliessen liess und fortan in ständigem

Gebet lebte.1" Damit entsprach sie
in radikaler Weise dem altchristlichen
Ideal des Betens ohne Unterlass (1 Thess

5,17). Das Bild führt gleichzeitig Ideal
und Ziel mönchischen Lebens vor
Augen, nämlich beständig «in der Gegenwart

Gottes zu leben».114 Der «Dienst vor
Gott» verlangt die «Präsenz des ganzen
Menschen».115 Verena hatte dieses Ziel
am Lebensende erreicht. Sie lebte in
ständiger Gottverbundenheit.116 So hatte
Verena nicht zufällig beim Sterben eine
Vision. Visionen am Lebensende stehen für
die Vollendung der Kontemplation, der
geistlichen Betrachtung durch vollkommene

Versenkung in Gott und für «die
Vorwegnahme des Lebens in Gott».117

Bestätigt wird diese Vollendung gewis-
sermassen durch den Wohlgeruch, der
Verenas Zelle nach ihrem Tod
ausfüllte."8 «Der Wohlgeruch ist heilig,
nicht irdisch, vielmehr Anzeichen des
Paradieses. Weil aber die Heiligen im Himmel

sind, verbreiten sie Wohlgeruch auf
Erden.»116

Motiv des Dienstes, der barmherzigen Werke, der Nächstenliebe und des Gebets

Verena wird als «Dienerin Gottes» («an- Sie tat an den Gefangenen einen «from-
cilla Dei»; «famula Dei»)120 vorgestellt. men Dienst» (officium pietatis»)121, be-

110 Ein weiteres Beispiel ist 2 Mose 33, 22. Auch der Prophet Mohammed empfing seine erste Offenbarung
in einer Höhle am Berg Hira ausserhalb von Mekka.

111 Reinle, Verena, S. 27 («in quadam specu artissima [...] reclusit»). Auch Benedikt hielt sich nach seiner
Weltflucht eine Zeitlang in einer engen Höhle auf. Gregor, S. 106: «in arctissimo specu se tradidit».

112 Verena konnte, nachdem sie eine reife Person geworden war, als «geistliche Mutter» wirken, andere
Jungfrauen unterrichten und sie seelsorgerlich begleiten.

113 Reinle, Verena, S. 42f. «Dum autem inclusa esset virgo Dei [!] Verena, coepit orare Dominum [...].»
1,4 Benediktusregel, S. 41.
115 Ebd.
116 Reinle, Verena, S. 30: «se Deo semper coniugens». - Zum Gebetsschema (lectio-meditatio-oratio) der

Kirchenväter und der Mönchstradition, vgl. Benediktusregel, S. 42.
117 Vgl. Gregor, S. 59-62, bes. 62.
118 Auch die Zelle des heiligen Meinrad füllt sich nach dessen Tod mit wunderbarem Wohlgeruch. Vgl.

Sankt Meinrad. Zum elften Zentenarium seines Todes 861-1961, hg. von den Benediktinern des Klosters
Maria Einsiedeln, Einsiedeln et al. 1961, S. 39.

119 Angenendt, S. 122. - Gemäss dem Autor der Verena-Vita offenbaren auch die Wunder, die am Grab der
Heiligen geschehen, dass diese in der Anschauung Gottes («in conspectu Dei») lebt. Reinle, Verena, S.

30.
120 Reinle, Verena, S. 28 und 29. - Auch Mönche verstehen sich als «Diener Gottes». Holzherr, Georg, Die

Benediktsregel. Eine Anleitung zu christlichem Leben, Einsiedeln 1980, S. 211. Im Folgenden zitiert als

60



suchte sie und solidarisierte sich mit
ihnen; sie sorgte sich um Kranke und
Randständige. Bei Verena tritt die Leibsorge
neben die Seelsorge. Die heilige Frau
setzte das Wort, das sie der Heiligen
Schrift entnahm, in die Tat um und
erfüllte damit den Willen Gottes.122 Gottesdienst

und Dienst am Menschen sind die
beiden Seiten einer Medaille. Mit ihren
«barmherzigen Werken», in der
praktizierten Nächstenliebe, diente sie
Christus.123 Im Neuen Testament ist «dienen»
(griech. diakonein, davon leitet sich das

Wort «Diakonie» ab) der zentrale Begriff
für die Nachfolge Jesu124 und eine neue
alternative Kategorie gemeinschaftlichen
Zusammenlebens.125 Verenas Engagement

wurde getragen durch ihr intensives

Gebetsleben. So überrascht es nicht,
wenn das Gebet126, sei es das Psalmenbeten127,

das Flehgebet128 oder der
Lobpreis129, neben dem Weg-Motiv das
dominante Strukturelement der Verena-
Vita darstellt.

Das Heilungsmotiv
In der Verena-Vita heisst es; «Der Herr
tat auch viele [Wunder-JZeichen
[«signa»]130 durch seine Dienerin
Verena, indem Besessene, welche zu der
Höhle kamen, in der die Dienerin Gottes
weilte, durch die Gebete von der
Nachstellung des Dämons geheilt wurden.
Blinde wurden durch ihre Berührung
[«tactu»] sehend.»131 Die Motive des

Holzherr. - Zum Begriff «famula Dei» vgl. Angenendt, Heilige, S. 71 f. Der Autor schreibt zur Bedeutung

von Gottesmännern und Gottesfrauen: «Für Mann wie Frau erbringen Gebet und Askese in gleicher
Weise Gottesmacht. [...] Wenn Peter Brown das Emporkommen des heiligen Mannes in der Spätantike
als ein <Sieg von Männern über Frauen> bezeichnet, so ist das angesichts der Gottesfrau zu korrigieren;
möglicherweise ist diese eine christliche Sondererscheinung.» Ebd.

121 Ebd., S. 28.
122 Die Bibel fordert immer wieder das Zusammengehen von hören und tun. Vgl. etwa 2 Mose 18, 20 oder

Mt 7, 24.
123 Vgl. Mt 25, 35—40. - Vgl. dazu Irina Bossart, Elisabeth von Thüringen. Das Evangelium ist konkret, in:

still & stark. Die heiligen Frauen von Mariastein. Eine etwas andere Wallfahrt zu Maria in der Felsengrotte,

hg. vom Verein Frauenstadtrundgang Basel, Zürich 2003, S. 132-137, hier S. 136f.
124 Vgl. Mk 10,43-45. Übrigens wird die Praxis des Dienens im Markusevangelium nur von den Frauen be¬

richtet. Das Dienen kontrastiert mit dem Verhalten der Jünger, die um die Rangfolge streiten. Vgl. Mk 9,
34f.

125 Strahm, Doris, Salome. Eine Jüngerin Jesu, in; Bildschön & Geistreich. Biblische Frauengestalten im
Spiegelbild der Stadt. Sechs theologische Rundgänge durch Basel, hg. vom Verein Frauenstadtrundgang
Basel, Bern 1999, S. 74-78, hier S. 75.

126 Vgl. Benediktusregel, S. 40^12.
127 Vgl. Reinle, Verena, S. 27 und 29. - Zur Bedeutung und Art des Psalmenbetens im Mönchtum vgl. An¬

genendt, Heilige, S. 43f. Vgl. auch Holzherr, 137-139 sowie Anselm Grün, Der Anspruch des Schweigens,

Münsterschwarzach, 9. Aufl. 2000, S. 47f. - Kassian (gest. 430) schreibt: «Wir finden alle
Stimmungen in den Psalmen. Wie in einem blanken Spiegel durchschauen wir sehr klar, was uns selber
widerfährt und gelangen so zu einer in der Tiefe wirksamen Einsicht.» Holzherr, S. 137.

I2S Vgl. Reinle, Verena, S. 28f.
I2'' Vgl. Reinle, Verena, S. 30.
130 Ein paar Sätze weiter unten heisst es: «Durch die zunehmenden Wunder [miraculis] begann sich die

Menge der Alamannen [sie!] zum Glauben an Jesus Christus zu bekehren.» Reinle, Verena, S. 28. Man
beachte den in der Übersetzung kaum mehr sichtbaren unterschiedlichen Wortgebrauch von «Signum»
und «miraculis». Letzteres ist die Perspektive der Wahrnehmung. - Vgl. dazu etwa Apg 2, 22.

131 Reinle, Verena, S. 27f. - Im Text steht, die Blinden («caeci») seien durch Verenas Berührung («tactu»)
erleuchtet («illuminarentur») worden. Die Stelle lässt sich auch im übertragenen Sinn interpretieren, dass
nämlich Verena den «Lichtlosen» - Depressiven? - «Licht» brachte.

61



Exorzismus und der Heilung durch
Berührung sind auch Teil der Benedikts-
Vita.132 Verenas «heilige» Kraft äusserte
sich sowohl in heilsamen Handlungen als
auch in der Bannung von tödlichen und
furchterregenden Mächten.133 Verena
steht auch hier in der Nachfolge Jesu: Er
heilte Besessene und Blinde durch Worte
und Berührungen und beauftragte auch
andere damit.134 Bei der Aussendung der
Apostel (Mk 6,7) gab Jesus ihnen
Vollmacht über die unreinen Geister.135 Nachher

wird von den Aposteln berichtet:
«[...] und sie trieben viele Dämonen aus
und salbten viele Schwache mit Öl und
heilten sie.» (Mk 6,13)136 Vor diesem
Hintergrund wird Verena als Apostelin
ausgewiesen.137 Sie gewinnt ihre Heilkraft

aus der Gottverbundenheit. In der
altkirchlichen Mönchsliteratur erscheint
die tröstende und helfende Zuwendung
als «Kriterium der Heiligkeit».138

Besondere Beachtung verdient der
Aspekt der Berührung, der angesichts der
heutigen kirchlichen Verkündigungspraxis

stark in den Hintergrund getreten ist.
Zwar vermögen auch Worte zu berühren
und das Herz zu bewegen,139 doch hat die
leibhafte Berührung eine eigene Mäch¬

tigkeit und Wirkung. Berührung eröffnet
andere Möglichkeiten der «Wahr»-neh-
mung. Der «philosophische Seelsorger»
Wilhelm Schmid schreibt dazu: «Mit
dem ausgestreckten Finger berührt Gott
den ersten Menschen, ADAM, und
erweckt ihn mit seiner Berührung zum
Leben. Es ist eine Erfahrung, die tief in der
Existenz jedes einzelnen Menschen
verankert ist: Wenn ich berührt werde, lebe
ich, und ich spüre, dass ich lebe. Diejenigen,

die das Leben nicht spüren, sind
diejenigen, die von nichts und niemandem
mehr berührt werden. Berührung ist
Aufmerksamkeit, die nur um den Preis
entbehrt werden kann, psychisch und
schliesslich auch physisch auszudörren
und zu verwelken.»140 Die Berührung bietet

aber - neben dem Denken - eine
eigene Weise des «Erkennens»: «Im Unterschied

zum Cogito, bei dem vom Selbst,
das denkt, allein die Rede ist, kommt
beim Berührtwerden von vornherein der
Andere, der für die Existenz des Selbst
entscheidend ist, ins Spiel.»141 Verena ist
eher einer Theologie der Berührung
verpflichtet als einer Worttheologie,
wiewohl sie letztere auch pflegt. Bei der
heilenden Zuwendung geht es um eine
«Konkretion des Heils im Alltag».142 Das

132 Vgl. Gregor, S. 177 und 181.
133 Vgl. Angenendt, S. 198f. Zum Kampf mit Teufel und Dämonen vgl. ebd., S. 85-88.
134 Vgl. etwa Mk 1, 25 oder Mk 8, 22-26.
135 In Mt 10,1 heisst es: «Und als er seine zwölf Jünger herangerufen hatte, gab er ihnen Vollmacht über un¬

reine Geister, sie auszutreiben, und jede Krankheit und jedes Gebrechen zu heilen.»
136 Vgl. auch Mk 16, 17: «Diese Zeichen aber werden denen folgen, die glauben: In meinem Namen werden

sie Dämonen austreiben [...], werden Schlangen aufheben, [...] Schwachen werden sie die Hände auflegen»

sowie Mk 16, 20: «Jene aber zogen aus und predigten überall, während der Herr mitwirkte, und das
Wort durch die darauf folgenden Zeichen bestätigte.»

137 Vgl. Apg 2, 43.
138 Gregor, S. 83. - Gregor definiert Heiligkeit nicht über Wunder, sondern er sieht sie in der «Tugend der

Taten». Angenendt, S. 79.
1331 Das Vertrauen auf die Wirkmächtigkeit des Wortes ist gut protestantische Tradition!
140 Schmid, Wilhelm, Hunger nach Berührung, Basler Magazin Nr. 31, 2. Aug. 2003.
141 Ebd.
142 Gregor, S. 40.

62



apostolische Leben Verenas, das in ihrer
Vita vorgeführt wird, bedeutet nicht,
(aggressiv) missionarisch zu wirken,
sondern «die urkirchliche Zeit wieder [zu]
verlebendigen».143

Das Motiv des Bösen

In allen Heiligenerzählungen tritt in
irgendeiner Weise das Böse in Erscheinung.

Es stellt sich dem Guten entgegen
und versucht es zu untergraben. Die
Auseinandersetzung mit dem Bösen, ob als
äusserer Angriff, innere Anfechtung oder
bei Dämonenaustreibungen, ist ein
Standardmotiv der Vitenliteratur. Das Böse
wird «personifiziert oder materialisiert»
ins Szene gesetzt und zwar repräsentiert
durch Menschen, Tiere, Götterbilder,
Ungeheuer oder andere Gestalten.144 In der
Verena-Legende tritt das/der Böse unter
anderem in Gestalt des römischen Tyrannen

und im Schlangenmotiv auf.145 Im
Fall des Tyrannen wird der Zusammenhang

verbalisiert, wenn es heisst: «Weil
aber jeder Erfolg in den Tugenden dem
Teufel widerwärtig ist, entbrannte ein
ruchloser Tyrann im Zorn gegen Gottes

Jungfrau.»146 Verena besteht den

«Kampf» durch Gebete, wodurch sie sich

ganz Gott anvertraut. Bemerkenswert ist,
dass die Heilige den ihr feindlich gesinnten

Mann von seinem Fieber befreite und
so «Feindesliebe» praktizierte.147 Es

klingt jedoch auch die Forderung aus Eph
6, 10-12 an: «Werdet stark im Herrn und
in der Macht seiner Stärke! Zieht die
Waffenrüstung Gottes an, damit ihr gegen
die Listen des Teufels bestehen könnt.
Denn unser Kampf ist nicht gegen Fleisch
und Blut, sondern gegen die Gewalten,
gegen die Mächte, gegen die Weltbeherrscher

dieser Finsternis, gegen die geistigen

Mächte der Bosheit in der Himmelswelt.»

Solches Auftreten trägt
prophetische Züge.148

Im Vergleich zum Tyrannen lässt sich die
Schlangen-Vertreibung nicht so einfach
deuten. Zwar gilt in der frühen Mönchsliteratur

«die Schlange eindeutig als Symbol

des Bösen».149 Und auch in der Bibel
repräsentieren Schlangen, von ein paar
wenigen Textstellen abgesehen, das
Böse.150 Im Kontext der Vita posterior
könnte also die Vertreibung der Schlangen

bedeuten, dass das Böse durch die
Präsenz der heiligmässigen Frau machtlos

wurde.

143 Ebd. - Vgl. auch Angenendt, S. 38-40.
144 Gregor, S. 81.
145 Das Schlangenmotiv lässt sich auch als Symbol für den Unglauben interpretieren.
146 Reinle, Verena, S. 29. - Noch etwas anderes ist im Zusammenhang mit der Tyrannen-Episode zu beach¬

ten, dass nämlich Verena im Gefängnis «himmlischen» Besuch erhielt. Vgl. dazu Apg 5, 19 und 12, 7,

wo die Apostel Paulus und Petrus im Gefängnis von einem Engel besucht und befreit werden.
147 Vgl. Lk 6, 27-28, aber auch 1 Sam 24, 18 und 2 Sam 19,7. - Zur Feindesliebe in der Benediktsvita vgl.

Gregor, S. 84f.
I4S Vgl. Max Weber: «Aus der weitabgewandten Klosterzelle heraus tritt [... ] der Asket als Prophet der Welt

gegenüber.» Hier zitiert nach Angenendt, S. 61.
149 Forstner, Dorothea und Becker, Renate, Neues Lexikon christlicher Symbole, Innsbruck 1991, S. 251 f.

Vgl. auch Gregor, S. 18, wo in der Episode «Der gestohlene Wein» das Böse in der Gestalt einer Schlange
erscheint.

1511 Forstner, Dorothea, Die Welt der christlichen Symbole, 5. Aufl., Innsbruck 1986, S. 317.

63



Verena pflegt Kranke,
Blinde und Lahme und
vertreibt Schlangen.
Wandbild aus dem
Zyklus im Verena-Münster

Zurzach, geschaffen

1610 von Caspar
Letter, Zug, unter
Mitwirkung von Melchior
Waldkirch, Zurzach.

Das Tier-Motiv
Das Schlangen-Motiv lässt sich aber
noch anders interpretieren. Viele Heilige
hatten/haben ein besonderes Verhältnis
zu Tieren. Nun weist das nicht unbedingt
auf eine besondere Tierliebe der Heiligen

hin,151 obwohl sie sicherlich gegeben
war.152 In der Vitenliteratur soll der
Gehorsam der Tiere gegenüber den Heiligen
ihre Vollmacht kraft ihrer Verbundenheit
mit Gott aufweisen.153 Erhellend wirkt
hier ein Vergleich mit der Legende von

151 Blanke, Fritz, Columban und Gallus. Urgeschichte des schweizerischen Christentums, Zürich 1940, S.

190. Im Folgenden zitiert als Blanke.
152 Das zeigen heute etwa noch indische Heilige.
153 Blanke, S. 180.

64



Gallus (gest. 640). Die Vita Galli des
Mönchs Wetti entstand um 960 ebenfalls
auf der Reichenau - also nur wenige
Jahre nach der Verena-Vita. An einer
Stelle sagt Gallus zum Bären (wie Verena
in vergleichbarer Weise zu den Schlangen):

«Im Namen meines Herrn Jesu
Christi weiche aus diesem Tale, die
Berge und Hügel mögen dir freistehen,
aber hier verletze weder Mensch noch
Vieh.»154 In der Vita posterior, welche
die Schlangenepisode enthält, bittet
Verena: «Befiehl diesen Schlangen, dass sie
auf dieser Insel [Koblenz] niemandem,
weder Mensch noch Vieh, schaden.»155

Der Begleiter von Gallus, Hilitbod, sagt
zu ihm: «Jetzt weiss ich, dass der Herr
mit dir ist, denn die Tiere der Wildnis
gehorchen dir.»156 Verena bekennt nach der
gelungen Vertreibung: «Nun weiss ich,
dass du die nicht verlässt, welche dich
bitten.»157 Verena zitiert hier Psalm 9,
IIb. Die Parallelen zur Galluslegende
sind aber noch enger. Am Ort, wo Gallus
später seine Mönchsklause errichtete,
trifft er mit Hilitbod auf Schlangen. «Dort
begab sich ein neues Wunder: denn
während es hier voll Schlangen war, zeigten

sie sich von jenem Tage an nicht
mehr.»156 Nun hat dieses Motiv159 seinerseits

eine Vorlage, und zwar im
PseudoMatthäus-Evangelium. Im 18. Kapitel
wird berichtet, dass während einer Rast

der heiligen Familie auf der Flucht nach
Ägypten aus einer Höhle viele Drachen
kamen. Während sich die Familie fürchtete,

stieg der kleine Jesus vom Schoss
seiner Mutter herab und stellte sich vor
die Drachen. Da beteten sie Jesus an und
wichen dann zurück. «Da erfüllte sich,
was durch den Propheten David verkündet

ist, als er sagt: Lobet den Herrn, ihr
Drachen von der Erde, Drachen und alle
Abgründe! (Ps 148,7)»160 Jesus gebot den
Drachen, «sie sollten keinem Menschen
Schaden zufügen» und zu seiner Familie
sagte er: «Habt keine Angst und achtet
nicht darauf, dass ich ein Kind bin; denn
ich bin immer vollkommen gewesen und
bin es auch jetzt; alle wilden Tiere müssen

vor mir zahm werden.»161 Gottvertrauen

nimmt die Angst vor wilden Tieren,

so lässt sich etwa auch aus Daniel 6,
23-24 folgern.162 Das furcht- und gefahrlose

Verhältnis der Heiligen zu (wilden)
Tieren unterstreicht die Heiligkeit ihrer
Person. Nicht zuletzt offenbart sich
dadurch auch eine punktuelle Vorwegnahme

des zukünftigen Friedensreiches,
wie es in Jes 11, 6-9 und Jes 65, 25
entworfen wird. Dass nämlich die wilden
Tiere friedlich neben den Haustieren
lagern werden und der Säugling unbekümmert

am Loch der Viper spielen wird.
Nichts Böses und nichts Schlechtes wird
mehr geschehen.

154 Zitiert nach Blanke, S. 179.
155 Reinle, Verena, S. 38.
156 Zitiert nach Blanke, S. 179 und 180.
157 Reinle, Verena, S. 39.
158 Zitiert nach Blanke, S. 186.
159 Vgl. auch Reinle, Verena, S. 44.

Das Pseudo-Matthäus-Evangelium, in: Apokryphen zum Alten und Neuen Testament, hg. von Alfred
Schindler, Zürich 1988, S. 465-471, hier, S. 465.

161 Ebd., S. 466.
162 Dasselbe Gottvertrauen liess Verena auch nicht verzagen, als sie vom Tyrannen ins Gefängnis geworfen

wurde. Vgl. Reinle, Verena, S. 29: «Ubi psalmis et orationibus se totam Deo commendans».

65



Bemerkenswert scheint mir noch die
Tatsache, dass die Tiere nicht getötet,
sondern in gewisser Weise kultiviert werden.
Unter solchem Gesichtspunkt böte sich
auch eine tiefenpsychologische Lesart an.
Die wilden Tiere repräsentierten dann die
animalisch-triebhafte Seite von
Menschen.163

Das Wundermotiv

Wunder sind ein konstitutiver Bestandteil
von Legenden. Sie sind Zeugnis und
Beweis eines trefflichen Lebens, das
Anerkennung bei Gott gefunden hat.164 In der
Not des Brotmangels hatte sich Verena
freimütig165 an Gott gewandt und ihn
gebeten, Abhilfe zu schaffen. Ihr Flehgebet
lehnt sich stark an das Psalmwort Ps 145,
15 an, wo es heisst: «Aller Augen warten
auf dich, und du gibst ihnen ihre Speise
zu seiner Zeit.»166 Die Episode vom
Mehlwunder findet sich in verwandter
Form auch in der Benedikts-Vita.167 Das
Motiv allerdings ist der Elija-Geschichte
entnommen, wo Elija von Gott die
Zusage erhält: «Das Mehl im Topf soll nicht
ausgehen und das Öl im Krug nicht
abnehmen bis auf den Tag, an dem der Herr

Regen geben wird auf den Erdboden.» (1

Kön 17, 14) Aber auch das Wort Jesu

klingt an, nämlich sich über den morgigen

Tag keine Sorgen zu machen (Mt 6,
25. 34). Intention ist, das Vertrauen in die
Fürsorge Gottes zu stärken und gleichzeitig

anzumahnen, ob der Sorge um das
tägliche Brot das geistliche Leben nicht zu
vernachlässigen.168

Das Motiv des männlichen Gegenübers
lind der Jungfräulichkeit

Verena hatte einen Geliebten, nämlich
«den ihr auf einzigartige Weise verbundenen»

Viktor.169 In Mailand blieb sie einige
Jahre, weil sie von einem heiligen Mann
(Maximus) zurückgehalten worden war
(«sancto viro Maximo retenta»); auch
später, bei Solothurn, wohnte sie bei
einem Heiligen;170 und in Zurzach lebte
Verena zunächst im Haus eines Priesters.
Die Beziehung zu Viktor, obwohl nicht
näher ausgeführt, erinnert an andere heilige

Paare aus der christlichen Tradition,
die einander in tiefer Freundschaft
verbunden waren. Freundschaft war, wie die
heiligen Freundespaare zeigen, auch
möglich zwischen ehelosen Frauen und

163 Vgl. Drewermann, Eugen, MK 1, 12-13: In der Wüste und in Gottes Nähe oder: Vereint mit Tieren und
mit Engeln, in: Das Markus-Evangelium. Erster Teil. Bilder von Erlösung, 8. Aufl., Solothurn und
Düsseldorf 1993, S. 142-161. - Mk 1,12-13: «Und sogleich treibt ihn der Geist in die Wüste hinaus. Und er
war vierzig Tage in der Wüste und wurde von dem Satan versucht; und er war unter den wilden Tieren,
und die Engel dienten ihm.»

164 Vgl. Gregor, S. 72f.
165 Es zeigt sich hier die furchtlose Liebe, die Parrhesia, «wie sie die Alte Kirche in besonderer Weise den

Märtyrern zuspricht.» Gregor, S. 71. - «Die Kraft zu einem freimütig-vertrauensvollen Sprechen
(parrhesia) ist eine Gnadengabe des Geistes.» Holzherr, S. 113.

166 Verena betet: «Herr, der du Speise gibst deiner Schöpfung zur rechten Zeit» («Domine, qui das escam
creaturae tuae tempore opportuno»). Reinle, Verena, S. 30. - Der lateinische Text des Psalms lautet (in
der Vulgata entspricht er Ps 146,15): «Oculi eorum in te sperant et tu das eis escam suam in tempore suo.»

167 Gregor, S. 75f. sowie S. 161 f.
168 Vgl. auch 5 Mose 8, 3 und Mt 4,4.

Reinle, Verena, S. 27. Der lateinische Text lautet: «... sanctum Victorem, sibi unice iunctum, ...».
170 Reinle, Verena, S. 27.

66



Männern171 und sie genoss in der christlichen

Tradition einen hohen Stellenwert.
Augustinus schrieb: «Ohne einen Freund
kommt nichts in der Welt uns freundlich
vor.» Und: «In seinem Antlitz leuchtet
tatsächlich Gottes Antlitz auf. Gottes
unsichtbare Liebe bekommt ein menschliches

Gesicht, seine unaussprechliche
Zärtlichkeit wird im menschlichen
Ausdruck greifbar.»172 Die Erfahrung zärtlicher

Zuneigung öffnet ein Fenster zum
Flimmel. Sie macht das Herz weich und
hat die Kraft, einen Menschen zu
sensibilisieren, auch für Gott. Vermutlich spielt
hier auch die Vorstellung von der
gegenseitigen Ergänzung173 hinein sowie das

Zusammenfinden und die Vereinigung
von «animus und anima»174. Die heiligen
Männer und der Priester sind wohl auch
als Seelsorger und geistliche Begleiter zu
verstehen.

Das Ideal der Jungfräulichkeit175 muss
vor dem Hintergrund des «mönchischen»
Lebens als «ancilla Dei» respektive als
«famula Dei» gesehen werden.176 Die
jungfräuliche Lebensform als «Dienerin

Gottes» eröffnete Frauen einen Weg zur
Emanzipation aus den gesellschaftlichen
Strukturen, die sie benachteiligten. Sie

gewannen dadurch eine Alternative zur
Familie und damit ein Stück Wahlfreiheit
und Unabhängigkeit.177 Viele nutzten
diesen Weg, selbst unter Todesdrohungen.178

Die frühchristliche Position
gegenüber Frauen war ambivalent. Einerseits

galten sie als schwach und geringer
als der Mann, andererseits konnten sie
sich auf Paulus berufen, der erklärte, Gott
habe «das Schwache der Welt
auserwählt, damit er das Starke zuschanden
mache.» (1 Kor 1, 27)179 Im Streben nach
Heiligkeit, nach einem vollkommenen,
evangeliumsgemässen Leben,180 hatten
Frauen seit Anbeginn dieselben Chancen
wie Männer und nicht selten übertrafen
sie ihre männlichen Kollegen an
Gnade.181 Das Ideal der Jungfräulichkeit
stand in der alten Kirche in hohem Ansehen.

Das illustriert das - auch propagandistische

- Cyprian-Zitat in der Verena-
Vita, das die Heilige ihren
Schülerinnen182 weitergab: «Denn die Jungfräulichkeit

ist ja die Blüte am Spross der Kir-

171 Klara und Franziskus, Teresa von Avila und Gracian, in gewisser Weise auch Benedikt und Scholastika.
Zu Letzteren vgl. Mauritius Wilde, Der spirituelle Weg, Münsterschwarzach 2001, S. 76-79.

172 Zitiert nach Cornelius Maas, Affektivität und Zölibat, St. Augustin 1979, S. 199.
173 Vgl. 1 Mose 1, 27 und 2, 18.
174 Vgl. Grün, Benedikt S. 31 f.
175 Zur Entwicklung des Jungfräulichkeitsideals, zu den entsprechenden biblischen Argumenten und zum

antiken Kontext vgl. Angenendt, S. 89-99. - «Für die Verbreitung des Ideals der Jungfräulichkeit kommt
Cyprian von Karthago (gest. 258) besondere Bedeutung zu. Er begründet es theologisch und ist damit ein
wichtiger Vermittler dieses frühchristlichen Ideals.» Benediktusregel, S. 12. Zum Ideal der Jungfräulichkeit

im monastischen Kontext vgl. Ebd., S. 1 lf.
176 Die Ausdrücke «Knecht/Diener Gottes» oder «Magd Gottes» sind biblisch geprägt. Vgl. etwa 4 Mose 12,

7; Ps 18, 1; Lk l,38;Apg 16, 17.
177 Ebd.
178 Angenendt, S. 96.
I7" Ebd., S. 94.
180 Vgl. 1 Thess 4, 3-7; 1 Petr 1, 16f.; Mt 5, 48. Heiligkeit ist wesentlich eine ethische Kategorie: Es geht

darum, ein in jeder Hinsicht rechtschaffenes Leben zu führen und zwar aus Gottesliebe. Vgl. Benediktusregel,

S. 115.
181 Ebd. - Vgl. dazu das Cyprian-Zitat in der Verena-Vita!
182 In der Vita werden sie auch als «virgines» oder «ancillae» bezeichnet. Vgl. Reinle, Verena, S. 28 und 30.

67



che, Zierde und Schmuck, der geistlichen
Gnade beglückende Anlage, reines und
unverdorbenes Werk des Lobes und der
Ehre, Ebenbild Gottes, das durch Heiligkeit

[d.h. gottgefälligen Lebenswandel]
dem Herrn entspricht, der strahlendere
Teil der Herde Christi.»183
Ihre «Virtus», die Gotteskraft, befähigte
heilige Frauen auch zu Handlungen wie
dem Exorzismus, «die ansonsten männlichen

Amtsträgern oblagen».184 Die Viten
über heilige Frauen, wiewohl meistens
von männlichen Autoren geschrieben,
zeugen kaum «von theologisch begründetem

Antifeminismus», an dem es in anderen

Texten christlicher Provenienz in der
Regel nicht mangelt.185

Die Motive von Disziplin undAskese,
des Fastens, der Arbeit,
des Wachens und der Cyprian-Lektiire

Wie die Jungfräulichkeit oder das ständige

Gebet gehören auch die Motive der
Askese, der Disziplin, des Fastens, der
Handarbeit, der Wachsamkeit und der
Väter-Lektüre in den Kontext des frühen
Mönchtums respektive der Wüstenväter

und Wüstenmütter, auf deren Tradition
das Mönchtum gründet.186 Das mönchische

Leben ist ein Weg der Askese und
Disziplin. Dabei ist Askese von ihrem
ursprünglichen Wortsinn her zu verstehen;
Askese Übung) ist die Einübung einer
bestimmten Lebensweise, hier die Nachfolge

Christi unter Führung des Evangeliums.187

Um das Ideal eines Lebens in
ständiger Gottesgegenwart zu erreichen,
braucht es bestimmte Methoden und eine
disziplinierte Haltung.188 Die Funktion
und Bedeutung der Disziplin veranschaulicht

wiederum ein Cyprian-Zitat aus der
Verena-Vita: «[D]ie Disziplin ist die
Wächterin der Hoffnung, die Bewahrerin
des Glaubens, die Führerin auf dem Weg
des Heils, die Hege und Pflege189 einer
guten Anlage.»190 Das Motiv der
Cyprian-Lektüre seinerseits stellt Verena in
die altkirchliche Tradition.191

Als Übungsformen galten nebst dem Gebet

vor allem das Fasten und die
Nachtwache.192 Die Mönche betrachteten das
nächtliche Wachen als Übung, um «ihre
innere Wachheit Gott gegenüber
durchzuhalten.»193 Sie geschieht aus der sehn-

183 Der lateinische Text lautet: «Quippe cum flos sit virginitas ecclesiastici germinis, decus atque ornamen-
tum, gratiae spiritualis laeta indoles, laudis et honoris opus integrum atque incorruptum, Dei imago re-
spondens per sanctimoniam Domino, illustrior portio gregis Christi.» Reinle, S. 29. Das Cyprian-Zitat
der Verena-Vita weist im Vergleich zum Originaltext leichte Abweichungen auf: «[...] flos est ille
ecclesiastici germinis, decus adque ornamentum gratiae spiritalis, laeta indoles, laudis et honoris opus
integrum adque incorruptum. Die imago respondens ad sanctimoniam Domini, inlustrior portio gregis Christi.»

Tascius Caecilius Cyprianus, De Habitu Virginum, in: Ders., Opera omnia, in: Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorum Latinorum, Vol. III, Pars l,Vindobonae 1868, S. 187-205, hier S. 189.

184 Angenendt, S. 95.
185 Ebd., S. 94. Die Information stammt allerdings aus: Friedrich Prinz, Der Heilige und seine Lebenswelt.

Überlegungen zum Geseilschafts- und Kulturgeschichtlichen Aussagewert von Viten und Wundererzählungen,

in: Santi e demoni nell'alto medioevo occidentale (SSAM 36 I), Spoleto 1989, S. 285-311, hier
S. 302.

186 Vgl. Benediktusregel, S. 11-19, besonders S. 18.
187 Benediktusregel, S. 36.
188 Benediktusregel, S. 31 und Gründ, Benedikt, S. 45.
189 Oder auch: Nährerin und Pflegerin.
190 Der lateinische Text lautet: «beatissimus martyr [gemeint ist Cyprian, Anm. IB] docet esse disciplinam

custodem spei, retinaculum fidei, ducem itineris salutaris, fomentum ac nutrimentum bonae indolis.»

68



suchtsvollen Erwartung der Wiederkunft
Christi (vgl. Mt 24, 42; Mk 13,33; Lk 12,
35).194 Wie die Wüste (oder die Höhle) ist
auch die Nacht ein bevorzugter Ort der
Gotteserfahrung (vgl. 1 Mose 28, 12 oder
2 Sam 7, 4). Das fastende Beten kann
auch eine Bussübung oder eine Form des

Bittgebetes darstellen.195 Vor allem das
Fasten diente überdies dem Kampf gegen
die Leidenschaften, Begierden und
Laster.196 In der Verena-Vita erhalten der
Kampf gegen die «Begierde des
Fleisches» («carnali concupiscentia»)197 und
die Zähmung des Körpers durch ein
weiteres Cyprian-Zitat zusätzliches
Gewicht.198 Anknüpfungspunkte für den

Kampf gegen den Leib finden sich
wiederum im Neuen Testament,199 wiewohl
darüber nachzudenken wäre, wie dieser
Kampf im Kontext des Neuen
Testaments zu verstehen ist.200 Zu berücksichtigen

ist auch, dass das frühe Christentum
mit der hellenistischen Welt in
Berührung kam. Den Philosophenschu¬

len etwa waren «die Leidenschaften, vor
allem die Begierden und Ängste, die
Hauptursache für Leid, Ausschweifung
und Unbewusstheit».201 Deshalb strebten
sie mittels eines asketischen Lebensstils
eine «Umwandlung der Denk- und
Seinsweise» an.202 Eine christlich ausgerichtete

Umwandlung der Existenz
praktizierten in radikaler Weise die
Wüstenväter und -mütter. Durch deren
«Apophthegmata» (Aussprüche, Sentenzen)

und Viten fanden ihre Ideale
Nachahmung und Verbreitung.203 Die «asketische

Abtötung» bot gleichzeitig die
Möglichkeit, «ein Märtyrer dem Willen
nach» zu werden.204 Sulpicius Severus
bezeichnete das Leben von Martin von
Tours205 als «unblutiges Martyrium»:
«Denn welche Bitterkeit menschlicher
Schmerzen hat er nicht in der Hoffnung
auf das ewige Leben ertragen, Hunger,
Nachtwachen, Blosse, Fasten, neidisches
Übelwollen, böswillige Verfolgung,
Pflege von Kranken, bange Sorge um Ge-

Reinle, Verena, S. 27. - Im Vergleich dazu der Originaltext: «Disciplina custos spei, retinaculum fidei,
dux itineris salutaris, fomes ac nutrimentum bonae indolis, magistra virtutis [...].» De Habitu Virginum,
S. 187. Hierbei handelt es sich um den ersten Satz der Abhandlung! «Disciplina» ist also das erste Wort
und erhält dadurch programmatischen Charakter.

1,1 Zur Lektüre der Kirchenväter vgl. Benediktusregel, S. 43.-Zur Tradition und deren Weitergabe vgl. ebd..
S. 18-21.

192 Vgl. Verena-Vita, Reinle, Verena, S. 27: «ieiuniis et orationibus pene noctes diesque» und S. 30: «vigi-
liis et orationibus».

193 Grün, Anselm, Fasten, 12. Überarb. und erweit. Aufl., Münsterschwarzach 2001, S. 51. Im Folgenden zi¬

tiert als Grün, Fasten.
194 Ebd.. S. 52.
195 Vgl. 1 Sam 7, 6; 2 Sam 12, 16; Esra 8, 21-23; Ps 35, 13; Dan 9, 3.
196 Grün, Fasten, S. 27-41. - Vgl. auch die Perikope von der Versuchung Jesu in der Wüste Mt 4, 1-11.
197 Reinle, Verena, S. 28f.
198 Ebd.
199 Rom 8, 13 oder 1 Kor 9, 27.
200 Vgl. Angenendt, S. 56f.
201 Angenendt, S. 57.
2112 Ebd.
2113 Ebd., S. 58.
204 Ebd., S. 55.
205 Martin von Tours (gest. 397) ist die grosse «Leitgestalt» für das westliche Mönchtum. Sulpicius Severus,

ein junger römischer Schriftsteller, verfasste seine Vita um 400. Benediktusregel, S. 19.

69



fahrdete?»206 Der Aspekt des unblutigen
Martyriums kommt in der Verena-Vita in
doppelter Weise zum Ausdruck: zum
einen durch den Willen zum Martyrium,
das sie in Mailand «mit ganzer Liebe
begehrte» (toto amore concupiscens»)207
und das sie offenbar nicht gescheut hätte.
Zum andern ist es ihr kompromissloses
Leben in der Nachfolge Christi. Verena
war laut dem Autor höchst bedacht auf
die Belohnung der sehr keuschen Tugend
(«remuneratione castissimae virtutis»)
und auf «die Palme einer unvergleichlichen

Belohnung» («palma incomparabi-
lis remunerationis»)208, wobei die
Siegespalme der Märtyrer und Märtyrinnen
gemeint ist. Am Lebensende ist Verenas
«Integrität»209 der Grund für ihre
Aufnahme in den Himmel.210

In den Kontext der Askese gehört auch
das Motiv der (Hand-) Arbeit.211 Arbeit
wehrt dem Müssiggang, ist ein Gegen¬

mittel gegen die «Acedia», den geistlichen

Überdruss,212 und sie wirkt als
Ausgleich zum Gebet, wiewohl die Mönche
auch während der Arbeit Psalmen
rezitierten.213 Ziel war, sich von der eigenen
Hände Arbeit zu ernähren und dadurch
einem apostolischen Ideal zu entsprechen.214

Motiv der «Mater», der Gemeinschaft,
der Demut, der Lebensregel
und der «Discretion

Aufgrund ihres guten Rufes wurde Verena

den Jungfrauen, die sich bei ihr
angesiedelt hatten,215 als «Mater» vorangestellt.216

Als eine Art «Prima inter pares»
und lebendiges Vorbild lehrte sie vor
allem Demut («humilitas»)217. Demut ist
die adäquate Haltung in der
Christusnachfolge, weil sie die Haltung Christi
selber war. Verena sah in der Demut das
Idealbild der Frömmigkeit («formam

206 Zitiert nach Angenendt, S. 55.
207 Reinle, Verena, S. 27. Man beachte den Ausdruck «concupiscens», der in diesem Kontext - im Gegen¬

satz zur fleischlichen Begierde - positiv gewertet ist.
208 Reinle, Verena, S. 27.
209 Lat.: Unversehrtheit, Keuschheit, Redlichkeit, Uneigennützigkeit.
210 Reinle, Verena, S. 30.
211 Vgl. Verena-Vita, S. 27: «Quicquid operari manibus sacra virgo poterat, ipsa anus praedicta vendens, suf-

ficientem victum ei ministrabat.» - Vgl. auch Benediktusregel, S. 43..
212 Vgl. Holzherr, S. 208f. «Sinnvolle Arbeit ist für Kassian ein Gegenmittel gegen die <Acedia>: <Aus ihren

konkreten Erfahrungen heraus verbieten die Väter in Ägypten den Mönchen und vor allem den Jüngern,
untätig zu sein. Sie messen den Eifer des Herzens und den Fortschritt in standhafter Geduld und in der
Demut am Arbeitsfleiss.>» (S. 208) Evagrius Ponticus, ein Wüstenvater (gest. 399), schreibt über die Acedia:

«Die Acedia flösst ihm (dem Mönch) eine Abneigung gegen den Ort ein, wo er weilt, auch gegen
seine Lebensweise und gegen die Handarbeit.» Deshalb gelte es, die Acedia zu bekämpfen; nach deren
Überwindung stelle «sich in der Seele ein friedvoller Zustand und eine unsagbare Freude ein». (S. 209).

213 Benediktusregel, S. 43f. - Vgl. auch Angenendt, S. 43f.
2M Vgl. Ps 128, 2; 1 Thess 4, 11-12; 2 Thess 3, 7-12. Vgl. auch Benediktusregel, S. 185: «Sie sind dann

wirklich Mönche, wenn sie wie unsere Väter und die Apostel von ihrer Hände Arbeit leben.» Vgl. dazu
auch Holzherr, S. 208f.

2,5 Im Zusammenhang mit dem Mehlwunder spricht die Vita prior von einer «cellula». Das Wort kann mlat.
für «kleines Kloster» stehen. Die Diminutivform ist ein Zeichen der Bescheidenheit. In der Benediktsvita

steht das Wort «cella» für Kloster. Vgl. Gregor, S. 162.
216 Reinle, Verena, S. 28: «ut mater virginum praeposita».
217 Reinle, Verena, S. 28. -Vgl Eph 4,2; 1 Petr 5, 5. - Verena sieht die Demut auch als Korrektiv zur Grösse

70



pietatis»)218. Die Zusammenfassung ihrer
Lehre oder eher Lebensregel lautet: «Sie
[die Jungfrauen] sollten nun dem Lamm
[= Christus] nachfolgen, wohin es auch
gehe, nicht nur in der Unversehrtheit der
Jungfräulichkeit, sondern auch in der
Gnade der aufrichtigsten Demut.»219

Während Fasten und Wachen eher äussere

Mittel der Disziplin sind, entspricht
die Demut einer inneren Haltung, unterstützt

durch die Übung des Schweigens.22"

Der/Die Demütige hat ein offenes

- ein hörendes221 - Herz und richtet
sich ganz nach Gottes Wort,222 das ein
Leben voll Freude verheisst.223 Die
Demut - lat. «humilitas», abgeleitet von
«humus» Erde - konfrontiert den
Menschen mit seiner von Gott geschaffenen
und als sehr gut befundenen Wirklichkeit
(vgl. 1 Mose 1, 31). Gott formte den
Menschen aus Erde und beseelte ihn mit
Lebensatem. Demut bedeutet demnach
im biblischen Kontext, Mensch zu sein
aus Gottes Wort respektive zu leben in
Gott.224 Wo immer Menschen in Überein¬

stimmung leben mit sich selbst und dem
Willen/Wort Gottes, da ereignet sich
Gottesgegenwart, da wandeln sie gleichsam

im Paradies, wo Mensch und Gott
noch vereint und «im Einklang» waren.

Bleibt noch das Motiv der «Discretio».225
In der Vita heisst es, dass Verena sich mit
ihrer weisen Frömmigkeit («sub discre-
tione pietatis»)226 überall unter dem

ganzen Volk als ehrwürdig auszeichnete.
«Discretio» meint Weisheit, Scharfsinn,
Klugheit, Augenmass, Um- und Weitsicht,

Mässigung und Bescheidenheit.
Benedikt bezeichnet sie als «Mutter aller
Tugenden»;227 in seiner Regel erscheint
sie vor allem in Verbindung mit dem
Dienst des Abtes und meint «die Fähigkeit

zur Unterscheidung und zur massvollen

Entscheidung». Sie «ist eine Haltung
der inneren Aufmerksamkeit, ist Hören
und Schauen auf die Situation, die Ortsund

Zeitumstände», auf die einzelnen
Menschen.228 Sie soll aber auch das
klösterliche Alltagsleben prägen.229 Vor die-

(«magnitudo») ihres hervorragenden und göttlichen Dienstes/Amtes («munus»), denn daraus erwachse
leicht der Stolz. Reinle, Verena, S. 28.

218 Mittellat. kann «forma» auch Lebensregel und Norm bedeuten.
219 Der lateinische Text lautet: «Sequerentur ergo agnum quocumque iret, non solum integritate virginitatis,

sed etiam gratia sincerissimae humilitatis.» Reinle, Verena, S. 28.
220 Benediktusregel, S. 34.
221 Vgl. 1 Kon 3,9.
222 Benediktusregel. S. 35f.
222 Vgl. Ps 16, 11 und Ps 34, 12.13. Zur Freude vgl. auch Benediktusregel, S. 38f., hier S. 38: «Freude ist

die biblische Grundhaltung: sie ist starker Glaube, lebendige Hoffnung, Staunen über die Grosstaten
Gottes. Sie ist Dankbarkeit.»

224 Vgl.Apg 17,28.
225 Vgl. dazu Benediktusregel, S. 37.
226 Wörtlich: Weisheit der Frömmigkeit. Das Wort «pietas», allgemein mit Frömmigkeit übersetzt, hat einen

breiten Wortsinn. Es kann auch Liebe, Milde, Gnade und Güte, aber auch Treue und Gerechtigkeit
bedeuten. In der Verena-Vita wird es im Kontext des Mehlwunders auch von Gott ausgesagt: «Domini
pietatem». Hier ist Gottes Güte und Gnade gemeint.

227 Benedikt orientiert sich am Wüstenvater Antonius. Dieser hält die Discretio für eine Geistesgabe und be¬

zeichnet sie als «Mutter, Beschützerin und [den] Massstab aller Tugenden». Holzherr, S. 262.
228 Benediktusregel. S. 37. - Vgl. 1 Kg 3, 9: Der König Salomo erbittet von Gott ein «hörendes Herz», um

unterscheiden zu können zwischen Gut und Böse. Gott verleiht ihm daraufhin ein «weises und verständiges

Herz» (1 Kg 3, 12).
229 Vgl. Benediktusregel, S. 37f.

71



sem Hintergrund erscheint Verena wie
eine Äbtissin, als weise Mutter - analog
dem «Abbas», dem Vater. Sie wird jedoch
nicht als Oberin oder Stellvertreterin von
Christus dargestellt, sondern, wie
erwähnt, eher als «prima inter pares» sowie
als Lehrerin und lebendiges Beispiel.230

Verena - eine katholisch-evangelische231

Heilige!

Der Basler Bischof ernannte im Jahre
2003 die heilige Verena zur Copatronin
des Bistums Basel, um «einem heute
besonders wichtig gewordenen Zeichen der
Zeit, nämlich der Wahrnehmung der
gleichen Würde von Mann und Frau, zu
entsprechen».232 Ernennungen von Copatro-
ninnen und Copatronen kamen in der
Kirchengeschichte immer wieder vor. So
stellte man einem «Kirchen-Patron einen
der Zeitmode mehr entsprechenden oder
aus anderen Gründen beliebteren Compa-
tron oder patronus secundarins an die
Seite.»233 Die «Migrantin» Verena
entspricht vielleicht eher unserer Zeit als die
tatsächlich etwas ausser Mode gekommenen

«Legionäre» Urs und Viktor. In seiner

kurzen Würdigung der Heiligen sagte
der Bischof, die Glaubenszeugin Verena
«habe sich durch Frömmigkeit und Caritas

ausgezeichnet».234 Beide Tugenden,
vor allem die tätige Nächstenliebe, wur-

Das Zurzacher Verena-Stift im Abendlicht. (Photo:
D. Wunderlin, 2001)

230 Demgegenüber gilt der Abt in der Benediktsregel als Vorsteher und Stellvertreter Christi. Aber auch er
ist «Vater», Lehrer (mit Worten) und Beispiel. Vgl. Benediktusregel, S. 74—77.

231 «Katholisch» im Sinne von «allgemein»; «evangelisch» heisst der Schrift entsprechend.
232 Lebendige Reben am Weinstock, Botschaft von Bischof Kurt Koch zum 175-Jahr-Jubiläum der Neuer¬

richtung des Bistums Basel. 31. August 2003, Solothurn 2003, S. 9. Im Folgenden zitiert als Lebendige
Reben.

233 Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 7, 1998, Art. Patron, Patronin, Sp. 1480.
:3J Lebendige, Reben, S. 9. - Verenas Heiligkeit ist denn auch - zumindest laut der Vita - weniger durch die

Wunder gekennzeichnet, als durch «die Tugend der Taten». In diesem Sinn verstand auch Gregor der
Grosse Heiligkeit («in virtute operum, non in ostensione signorum») Vgl. Angenendt, S. 79.

72



den im Verlauf der Kirchengeschichte
vornehmlich den Frauen über- und
aufgetragen. Vor dem Hintergrund ihrer Vita
lässt sich freimütig sagen: Verena war
eine «evangelische» Apostelin und eine
sympathische dazu. Anders als beispielsweise

der iroschottische Missionarsmönch

Kolumban der Jüngere (gest.
615), der durchaus mal einen heidnischen
Priester erschlagen konnte, um die Macht
seines Gottes zu demonstrieren,235

St. Ursen-Kathedrale.
Hauptfassade.

kommt bei Verena Gewalttätigkeit nicht
vor. Gemäss der Vita wirkte die Heilige in
ihrer Umgebung heilsam und deshalb
offenbar für viele Menschen glaubwürdig.
Verena war weltzugewandt und blieb
dennoch bei sich selbst, im Vertrauen auf
einen absoluten Hintergrund ihrer
Existenz. Ihre Vita veranschaulicht, dass
christlicher Glaube weniger eine Dogma-
tik als vielmehr ein Weg und eine Lebenspraxis

ist.

315 Lässcr, Othmar, Auf den Spuren Columbans, in: reformierte presse Nr. 39, 26. Sept. 2003, S. 8f. - Zu den
nicht gerade zimperlichen Missionsmethoden von Kolumban und Gallus vgl. auch Blanke, S. 55 und 85.

73


	Von der Migrantin zur Basler Bistumspatronin : die heilige Verena von Zurzach : eine historische und theologische Annäherung

