
Zeitschrift: Baselbieter Heimatblätter

Herausgeber: Gesellschaft für Regionale Kulturgeschichte Baselland

Band: 68 (2003)

Heft: 4

Artikel: Swiss African Chief : auf den Spuren transkultureller Identitäten

Autor: Fierz, Gaby

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-859324

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-859324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Prongué, Bernard (Hg.): L'écartèlement. Espace jurassien et identité plurielle,
St-Imier 1991.

Abbildungsnachweis

Die Fotografien wurden freundlicherweise von den folgenden Fotografen zur Verfügung

gestellt:

Hannes-Dirk Flury, Basel: S. 129

Patrik Hänggi, Laufen: S. 127

Claude Giger, Basel: S. 126
Felix Gysin, Mikrofilmstelle Baselland: S. 131

Gaby Fierz

Swiss African Chief
Auf den Spuren transkultureller Identitäten *

Die Geschichte: Hans Buser bekommt den Titel Nana Kwaku Toku II.

Hans Buser erzählt: «Im Jahre 2000
gelangte eine Oberschwester des Berner
Inselspitals, die wie ich ebenfalls durch
langjährige Beziehungen mit Agogo
verbunden war, mit der Bitte an mich, ihr
beim Suchen eines Autoklaven, Sterilisie-
rungsapparats für Operationsgeräte, für
das Spital in Agogo behilflich zu sein. Ich
habe ihr den Rat gegeben, direkt Bundesrat

Adolf Ogi anzuschreiben, da ich
davon ausging, dass es beim Militär
bestimmt Autoklaven gebe, die nicht
mehr gebraucht würden. Nur wenige
Tage später habe ich aus dem Büro Ogi
einen Telefonanruferhalten und mir wurden

Autoklaven in Amsteg angeboten.
Nach etlichem Hin und Her, da edle
Autoklaven, die mir angeboten wurden, ent¬

weder zu gross waren und zuviel Energie

brauchten, erhielt ich schliesslich
vom Leiter des Zivilschutzes der
Gemeinde Herrliberg das Angebot eines
kompletten Spitals mit zwei Operationsräumen.

In Freiwilligenarbeit demontierten

wir das zwei Stockwerke unter dem
Schulhaus liegende Spital, verpackten es
in zwei Containern und schickten es nach
Agogo.

Als wir dann im März 2001 anlässlich des
70-Jahr-Jubiläums des Spitals und der
Schwesternschule nach Agogo kamen,
wurde ich vom Omanhene von Agogo,
Nana Akuoko Sarpong, zum Chief und
meine Ehefrau Maja zur Queenmother
ernannt.

* Vortrag gehalten an der Conference «Imperial Culture in Countries without Coloniers: Africa and
Switzerland». Universität Basel, 23. bis 25. Oktober 2003.

133



Sie verliehen mir den Titel Nana Kwaku
Toku II. Nana heisst Chief. Kwaku heisst
<der am Mittwoch geborene> und Toku I,
war derjenige der das Wasser nach
Agogo brachte, ich bin nun Toku II. Den
Titel Papayehene erhielt ich erst später,
bei einem weiteren Besuch, da sich Nana
Akuoko Sarpong zuerst mit seinem
Ältestenrat beraten musste. Papayehene heisst
sinngemäss <der Wohltätige}.1

Die festliche Verleihung der Ehrentitel
war in Ghana ein Medienereignis. Das
Fernsehen brachte die Zeremonie abends
in den Nachrichten.»

Das Interesse meiner Untersuchung gilt
der Frage nach der kulturellen Bedeutung
der Nomination eines ehemaligen Ghana-
Schweizers zum Chief und seiner Frau
zur Queenmother. Welche Voraussetzungen

brachten sie für diese Ernennung mit
und mit welchen Privilegien, Pflichten
und Aufgaben ist dieses Amt verbunden?
Wie ist ein ehemaliger Ghana-Schweizer
in das traditionelle Chieftaincy-System in
der Ashanti-Region integriert? Inwiefern
haben sich durch diese und andere
vergleichbare Nominationen die Position,
Bedeutung und Zuschreibungen von Ämtern

innerhalb des Chieftaincy-Systems
in der Ashanti-Aera transformiert?
Inwiefern ist die Ernennung von Chiefs, die
nicht aus der königlichen Lineage stammen,

heute Usus?

Der zentrale Fokus meiner Fragestellung
gilt der Konstituierung kultureller
Identitäten. Zum einen unternehme ich den
Versuch, entlang der biographischen Sta¬

tionen des Chiefs Hans Buser die Frage
zu beantworten, wo und wie sich
Elemente der ghanaischen Kultur tatsächlich
in die Identität meines Hauptinformanten
gewissermassen integriert haben; zum
anderen aber betrachte ich die Ernennung
eines ehemaligen Ghana-Schweizers, der
heute wieder in seinem Heimatland lebt,
zum Chief, als ein Hinweis darauf, dass
das ursprünglich primär lokal ausgerichtete

Beziehungsgeflecht von Verpflichtungen

und Abhängigkeiten in einer
ghanaischen Chieftaincy erweitert und
internationalisiert wird. d.h. es stellt sich
die Frage, inwiefern durch diesen Prozess
der Internationalisierung neue transkulturelle

Identitäten entstehen. Nämlich zum
einen in der Chieftaincy in Ghana, die
sich durch die Aufnahme neuer «fremder»

Mitglieder auch eine neue Identität
geben muss. Zum anderen stellt sich aber
auch die Frage, ob die Nomination zum
Chief für den ehemaligen Ghana-Schweizer

ebenfalls identitätsstiftende Momente
sind.

Biographische Erfahrung und Identität

Bei meiner zeitlich und umfangmässig
begrenzten, aber doch aussagekräftigen
Untersuchung gehe ich von der unmittelbar

einleuchtenden These aus, dass die
biographische Erfahrung eines Individuums

eine wesentliche Rolle spielt bei der
Herausbildung des eigenen Selbstverständnisses.

Bei der individuellen Biographie,
die bei meiner Studie im Zentrum steht,
habe ich die unterschiedlichen Erfahrungen,

die mit und in verschiedenen kultu-

1

Gleichzeitig mit ihm erhielt Maja ebenfalls eine Ehrung als Queenmother und der in Ghana lebende
Schweizer und Präsident der Ernst Peyer Stiftung Hans Rudolf Roth wurde ebenfalls geehrt. Im Gegensatz
zu Hans Buser erhielt er jedoch keinen Titel, da Roth bereits in Kitase, dem Dorf seiner Frau, Chief
geworden ist. Der Vollständigkeit halber muss erwähnt werden, dass bereits 4 Jahre früher, 1997 die ehemalige

Leiterin der Schwesternschule von Agogo, Schwester Verena Fiechter, für ihre Verdienste in der
Ausbildung des Pflegepersonals zur Queenmother ernannt wurde und geehrt wurde.

134



rellen Kontexten, zum einen in Ghana
und zum anderen in der Schweiz gemacht
wurden und werden, besonders beachtet;
dabei gehe ich davon aus, dass die
Herausbildung von individuellen wie auch
kollektiven Identitäten als Prozess zu
begreifen sind und sich, wenn auch bedingt
im Laufe des Lebens verändern können.

Seit geraumer Zeit beherrsche die
Debatte über Probleme und Konzeptionen
von Identitäten die kultur- und
sozialwissenschaftlichen Debatten, doch so neu
diese auch scheinen mögen, so dürfe
nicht ausser Acht gelassen werden, dass
bereits bei Klassikern der Sozialwissenschaften

vergleichbares diskutiert worden

sei, schreibt die Ethnologin Caroline
S. Hornstein (2003:268). Sie verweist
auf Georg Simmel, der das Problem der
Fremdheit wie das der Verankerungsmöglichkeit

des Subjekts in den
auseinanderstrebenden Bewegungen der
modernen Kultur in vielfältigen Analysen
diskutiert hat (Hornstein 2003:268).
Betrachten wir die sozialanthropologische
Literatur der letzten 200 Jahre unter dem
Aspekt der Frage, wie sich Identität
konstituiert, so stellt sich heraus, dass das

Wechselspiel von gesellschaftlicher
Prägung und individueller Erfahrung stets

als die grosse Frage im Raum stand.

Lange Zeit war dieses Problem zumindest

latent von den Marx'schen Thesen
zur dialektischen Beziehung zwischen
Individuum und Gesellschaft geprägt, ein
Ansatz, der auch bei Emile Durkheim's
These durchscheint, dass nicht die
Gesellschaft das Produkt von Individuen,
sondern dass das Individuum ein Produkt
der Gesellschaft sei.

Ich überspringe hier auch die Debatten,
die von den Strukturalisten und den Post-
strukturalisten geführt wurden, begnüge
mich an dieser Stelle mit einem Hinweis
auf die diskursanalytischen Arbeiten von
Michel Foucault, der mit seinen Arbeiten
zur «Gouvernementalité» die spezifischen

gesellschaftlichen Machtverhältnisse

untersucht hat, die auf ein Individuum

einwirken, und verweise direkt auf
die anglo-amerikanische Multikulturalismus-Debatte,

die Identität nicht mehr
primär als ein Produkt der jeweiligen
kulturellen Herkunft begreift, sondern als
ein Produkt biographischer Erfahrungen
(Angela McRobbie 1995:112); Bronfen
1997): Die individuelle Biographie,
verstanden als Kreuzungsprodukt individueller

Erfahrung und gesellschaftlicher
Machtverhältnisse.

Das System der Chieftaincy im heutigen Ghana

Doch betrachten wir zunächst die Institution

der Chieftaincy im heutigen Ghana.
Denn nur vor der Folie der Veränderung
der Institution lässt sich verstehen, wie
mein Protagonist, der Schweizer Hans
Buser, überhaupt ins System der Chieftaincy

integriert werden konnte, genauer:
wie im Verlauf seiner Biographie die
Übernahme von Verantwortung im Rahmen

dieses traditionellen System als eine
individuelle Option möglich wurde.

Ghana ist eine Republik mit einem vom
Volk gewählten Präsidenten und einem
nationalen Parlament mit 200 Mitgliedern,

das wie der Präsident alle vier Jahre
neu gewählt wird. Die Chieftaincy hat
eine wechselvolle Geschichte. In
vorkolonialer Zeit waren es unabhängige
rivalisierende Königreiche, die sich,
insbesondere die Ashanti-Föderation in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhundert, lange
erfolgreich gegen die britische Kolonisie-

135



rung wehrten, bis die Engländer dann
1900 den Asantehene gefangengenommen

und aufdie Seychellen deportiert
haben.

Während der Kolonialzeit waren sie zwar
ihrer Unabhängigkeit beraubt, genossen
aber unter der britischen Kolonialregierung

grosse Autonomie in ihren Gebieten.

Mit der Unabhängigkeit 1957 unter
Kwame Nkrumah wurden jedoch ihre
ökonomischen Privilegien, nämlich das

Recht, Steuern zu erheben, sowie die
politische Autonomie stark beschnitten.
Richard Rathbone, Professor für moderne
Geschichte Afrikas an der Universität
London, schildert und analysiert in seiner
Publikation «Nkrumah and the Chiefs.
The Politics of Chieftaincy in Ghana
1951-60» die Politik Nkrumahs und
kommt zum Schluss, dass trotz vehementer

Angriffe die Institution der Chieftaincy

überlebt hat und weiterhin eine
zentrale Rolle spielt im gesellschaftlichen

Leben Ghanas. Nach dem Sturz von
Nkrumah wurden einige Gesetze, welche
die Rechte der Chiefs beschnitten hatten,
wieder rückgängig gemacht, insbesondere

bezüglich der Landfrage.

Seit 1969 liegt das Verfügungsrecht über
das Land wieder bei den einzelnen
Chiefs. Sie allein veipachten gegen ein
Entgeld das sogenannte Stool-Land. Der
Staat als solcher kann nicht über das Land
verfügen, muss also beispielsweise beim
Bau einer Strasse, die Nutzungsrechte für
das Land den zuständigen Chiefs abkaufen

(Kwame Boafo-Arthur, West Africa
Review 2001). In der 1992 in einer
Volksabstimmung angenommenen neuen
Verfassung erhalten die Chiefs ihr
Selbstbestimmungsrecht zurück und die Regierung

gibt ihr Recht, nominierte Chiefs zu
bestätigen oder Chiefs abzusetzen, ab.

Gleichzeitig wird festgehalten, dass sich

Chiefs politisch nicht aktiv betätigen,
keine Parteipolitik betreiben und nicht
Mitglieder des Parlaments sein dürfen. Es
existiert hingegen ein elaboriertes System

von Houses of Chiefs, die den jeweiligen

staatlichen Verwaltungseinheiten
entsprechen. Es gibt das National House
of Chiefs, die zehn Regional Houses of
Chiefs und die Traditional Councils. Die
zentrale Rolle der Chiefs in der
gegenwärtigen ghanaischen Gesellschaft liegt,
so vermutet Rathbone, in ihrer Verkörperung

ghanaischer Identität. Die Chiefs
repräsentieren, so schreibt er, einen
geographischen, sozialen und einen spirituellen

Ort, der auch für Weggezogene eine
Art Heimat bedeute. Möglicherweise sei
dies und die offizielle Anerkennung der
Institution durch die Verfassung von
1992 mit ein Grund, dass das Amt des
Chiefs heute vermehrt auch von gut
ausgebildeten Männern und reichen
Geschäftsherren angestrebt werde. Sie, die
noch vor einiger Zeit, alles daran gesetzt
hätten, dem Amt zu entkommen, um ihre
Karriere nicht opfern zu müssen, fährt
Rathbone fort. (Rathbone 2000:167)

Diese veränderte Rolle der Chiefs verkörpert

auch Nana Akuoko Sarpong. Er sieht
seine Aufgabe als Omanhene von Agogo,
Ashanti-Gebiet, insbesondere darin, die
Entwicklung seiner Region voranzutreiben.

Es brauche heute Chiefs mit einer
guten Ausbildung, (educated people),
welche die Bevölkerung in eine Zukunft
führen können. «Früher haben wir Kriege
gegen benachbarte Königreiche geführt,
heute führen wir einen Krieg gegen die
Armut, die Unwissenheit und die
Rückständigkeit», sagt er im Gespräch. Die
Rolle der Chieftaincy habe sich verändert,

in Zeiten der Modernisierung und
der Globalisierung könne man nicht mehr
nur in der Tradition verhaftet bleiben,
sondern müsse im Hinblick auf eine

136



Zukunft für die nächsten Generationen,
Veränderungen zum Wohle der Gemeinschaft

aktiv fordern, ohne seine
Geschichte und kulturelle Identität zu
verlieren.

Die angesprochenen Veränderungen lassen

sich auch an der Architektur des
Palastes von Nana Akuoko Sarpong ablesen.

Wie ich anlässlich unseres Empfangs im
Palast in Agogo selber sehen konnte und
wie er mir im Interview schilderte, konzipierte

er den Palast bewusst «transkulturell».

Im ersten Stock habe er einen
europäischen, mit Stilmöbeln und
Kronleuchtern eingerichteten Salon als
Empfangsraum bauen lassen. Hier könnten in

ungezwungener Atmosphäre und ohne
Protokoll Gespräche mit Gästen stattfinden.

Im hinteren Teil des Gebäudes
befinde sich der traditionelle Hof für die
Besuche und Rituale, die gemäss unseren
überlieferten Traditionen stattfinden. Der
Palast sei insofern eine Verbindung
zwischen Moderne und Tradition.2

Honorary Stools und Black Stools

Der seit gut zwanzig Jahren amtierende
Nana Akuoko Sarpong ist von Beruf
Anwalt und war unter Präsident Jerry
Rawlings bis 2001 Kulturminister. Heute
führt er neben seinen Verpflichtungen
als Omanhene von Agogo ein Anwaltsbüro

und arbeitet als Consultant für rechtliche

und kulturelle Angelegenheiten in
Accra.

Entwicklung und Fortschritt will Nana
Akuoko Sarpong für seine Region und

entsprechend wählt er auch seine
sogenannten Divisional Chiefs, seinen
Hofstaat, aus. In seiner Chieftaincy sind es

dreissig, einer von ihnen ist Hans Buser.
Unter den dreissig sind Vertreter der
königlichen Familie, der Lineages, die
traditionellerweise in der lokalen Führungsschicht

vertreten sein müssen, aber auch
Vertreter neugegründeter Lineages, Inhaber

sogenannter Ehrenstühle. Sie erhalten,

sagt Nana Akuoko Sarpong, diesen
Ehrentitel, da sie sich besonders für
Agogo eingesetzt haben. Ehrenstühle,
sogenannte Honorary Stools, sind eben
keine Black Stools. Denn Black Stools
sind diejenigen, die im Stuhlhaus aufbewahrt

werden, die jährlich mit einem
Tieropfer gereinigt und über Generationen

hinweg vererbt werden. Die Black
Stools gehören einer Lineage. Will man
aber eine Person für ihre Verdienste, die
sie für die Gemeinde erbracht hat, ehren,
und sie auch ermuntern, weiterhin Gutes
zu tun für die Gemeinschaft, dann gibt es
in den Chieftaincies die Möglichkeit
einen neuen Stuhl, das heisst eine neue
Lineage zu kreieren. Diese stirbt mit der
Person, der Stuhl ist also nicht vererbbar,
ganz im Gegensatz zu den Black Stools,
die weiterleben.

Seit wann es diese Tradition der
Honorary Stools gibt, ist ungeklärt. Der
Ethnologe Joe Nkrumah vermutet aufgrund
von eigenen Recherchen, dass die
sogenannten Honorary Stools heute bereits
auf eine fast hundertjährige Tradition
zurückgreifen können. Ohne jedoch die

genaue Datierung zu wissen, führt er als

mögliches Beispiel die ökonomisch gut
situierten Händler aus dem Norden an.
Meistens waren es Haussa, die sich in den

: Der Ururgrossvater von Nana Akuoko Sarpong spielte während der Eroberungskriege der Briten im 19. Jh.
eine wichtige Rolle. Agogo liegt an der Grenze zum Kwahu-Gebiet und war ein wichtiger Verteidigungsposten

der Ashanti.

137



Städten des Südens niederliessen. Ihre
Führer seien vielfach in das System der
Chieftaincy integriert worden, indem für
sie neue Lineages, d.h. ein neuer Stuhl
geschaffen wurde. Soweit mir aufgrund
von Literaturrecherchen und Gesprächen
bekannt ist, haben weisse Europäer erst
seit der Unabhängigkeit Zugang zur
Chieftaincy. Einer der prominentesten weissen
Chiefs war der ehemalige britische
Kolonialbeamte und spätere Berater von
Kwame Nkrumah, Jimmy Moxton, der
sich stark für den Bau des Akosombo-
Staudammes einsetzte. Heute ist aber auch
eine Tendenz zu beobachten, dass diese
Ehrentitel an Europäer oder Schwarz-
Amerikaner regelrecht verkauft werden,
die Chieftaincy folklorisiert und von
gewissen Chiefs selber vermarktet wird.

So wie Männer für ihre besonderen
Verdienste mit der Verleihung des Titels
eines Chiefs geehrt werden, werden Frauen
zu Queenmothers gemacht. Gleich wie
die Ehren-Chiefs in keiner Weise den
Regeln und Pflichten eines Chiefs mit einem
Black Stool nachkommen müssen, so wenig

hat eine Ehren-Queenmother eine
ähnliche Funktion wie die Queenmother.
Denn traditionellerweise ist es die
Queenmother, die einen Chief einsetzen
oder absetzen kann.

Maja Buser erhielt diesen Titel, weil man
sie innerhalb der Chieftaincy von Agogo
mit ihrem Ehemann gleichstellen wollte,

sagt Nana Akuoko Sarpong. «In Europa
stellt man Ehrentafeln auf für Personen,
die besondere Leistungen erbrachten, wir
hingegen integrieren sie in unsere
Führungsschicht».

Er fährt fort: «Und wir hoffen selbstverständlich,

dass sie sich weiterhin für
unsere Region einsetzen werden, so zum
Beispiel auch Hans Buser mit seinen
ausserordentlich guten organisatorischen
Fähigkeiten. Ich erwarte, dass er mich in
sein soziales Beziehungsnetz einführt.
Ich habe mich beispielsweise sehr gefreut
über die Einladung zum jährlichen Treffen

der Afrika-Schweizer Ende Oktober
in der Schweiz. Nur kann ich leider nicht
kommen.»

Dafür kommt Nana Akuoko Sarpong der
Einladung zum Anlass nach, den der
Schweizer Botschafter in Ghana für die
Vertreter der privaten Schweizer
Hilfsorganisation Abokobi Society im <Schwy-
zerhüsli>, dem Schweizer Club, organisiert

hat. Das <Schwyzerhüsli> auf dem
Gelände der Schweizerschule in Accra ist
ein beliebter Treffpunkt der Schweizerinnen

und Schweizer, die in Ghana leben.
Hier gibt es eine Kegelbahn und zum
Essen Bratwurst, Rösti und Spätzli. Sein
kurzer effektvoller Auftritt, begleitet von
einem Fotografen, freut die anwesenden
Schweizerinnen und Schweizer, die sich

gerne mit einem «afrikanischen König»
fotografieren lassen.

Elemente transkultureller Identitäten: das Beispiel Hans Buser

Wenden wir uns nun der Biographie meines

Hauptinformanten zu.

Hans Buser kam 1956 als 22-jähriger
kaufmännischer Angestellter der Union
Trading Company Ltd., UTC, mit Sitz in

Basel, nach Ghana. Er unterschrieb einen
Vertrag, in welchem er sich für mindestens

vier Jahre Dienst in Ghana verpflichtete.

Die Firma bestimmte und kontrollierte

auch das Privatleben ihrer männlichen

Angestellten und verbot ihnen jegli-

138



chen Kontakt zu einheimischen Frauen.
Gingen die jungen Männer ein Verhältnis
mit einer Ghanaerin ein, und wurde dies
entdeckt und dem Vorgesetzten gemeldet,

lag es in dessen Ermessen, darüber
hinwegzusehen oder den jungen Mann
unverzüglich nach Hause, in die Schweiz,
zurück zu schicken. Hans Buser arbeitete
neun Jahre in Ghana.

Wie hat Hans Buser diese Zeit in Ghana
erfahren? Wie hat er gelebt, wofür hat er
sich interessiert? Wie hat ihn diese Zeit
geprägt?

Orte unterstützen wie Fotografien,
bestimmte Gerüche oder Töne die Fähigkeit
der Erinnerung. Auf der Reise anfangs
Oktober 2003 mit Hans Buser besuchen
wir Begoro, Abetifi, Agogo und Akro-
pong, alles Orte, die in Hans Buser
Erinnerungen an diese Zeit wach rufen. Durch
die lebhaften Erzählungen von früher
wird das Leben, das Hans Buser als junger

Mann im eben erst als erstes afrikanisches

Land unabhängig gewordenen
Ghana immer plastischer.

Es war die Zeit des Aufbruchs, des

«Wirtschaftswunders», des ungebrochenen

Glaubens an den technischen
Fortschritt. Er habe sich immer für viel
Verschiedenes interessiert, meint er, für die
Arbeit der Schweizer Missionarinnen
und Missionare, die er für ihr unglaubliches

Engagement bewunderte, für die
aktuellen politischen Ereignisse, die er im
Kreise des britischen Korrespondenten
der <Times> mitverfolgte und diskutierte,
aber auch die Diskussionen und Partys
mit engsten Vertrauten des Präsidenten
Kwame Nkrumah habe er in bester

Erinnerung.

Durch seine Arbeit bei der UTC, für die
er Autos, Opel und Chevrolet, verkaufte,

lernte er die neue Elite des Landes, aber
auch die wohlhabenden traditionellen
Chiefs kennen. Ihnen verkaufte er Autos,
von ihnen wurde er eingeladen. Sein
gesellschaftliches Leben spielte sich,
gemäss seinen Erzählungen zwischen
dem Polospiel mit Schweizern und
Engländern und Parties im engsten
Kreise von Präsident Kwame Nkrumah
ab, an denen er neben einem Kanadier oft
der einzige Weisse war.

Hans Buser baute in den neun Jahren, die
er in Ghana lebte, und auf seinen jährlichen

Reisen ein weit verzweigtes
Beziehungsnetz auf, das er pflegt und bei
jedem Besuch in Ghana wiederbelebt.

Das sind

1. die früheren und heutigen Mitarbeiter
und Mitarbeiterinnen der ehemaligen
Institutionen der Basler Mission, die seit
den 1920er Jahren von der Partner-Organisation,

der Presbyterianischen Kirche
geführt werden. Einige haben wir auf
unserer Reise besucht, zum Beispiel die
jetzige Leiterin der 1880 gegründeten
Mädchenfachschule in Begoro, die Hans
Buser seit Jahren kennt. Er erinnert sich:
Im alten Missionshaus von Begoro habe
er einmal übernachtet, sei nachts ins Dorf
hinabgestiegen und habe bis in die frühen
Morgenstunden getanzt.

Auch in Abetifi, wo die «Ramseyer Chapel»

und der Name der theologischen
Ausbildungsstätte <Ramseyer Training
Center>, an den Schweizer Missionar
Fritz Ramseyer erinnert, dem es Ende 19.
Jahrhundert gelang, die christliche
Missionstätigkeit bis ins Ashanti-Gebiet
voranzutreiben, treffen wir nicht nur in der
Küche auf zahlreiche Bekannte, auch der
neue Leiter des Zentrums kennt Hans Buser.

139



2. die Schweizerinnen und Schweizer, die
heute in Ghana leben und arbeiten.

3. Ghanaische Freunde und Freundinnen,
wie beispielsweise der erste Ananas-Exporteur

von Ghana, der Elans Buser am
Flughafen abholt.

4. Projektpartnerinnen und -partner, die
er in seiner früheren Funktion als
Vorstandsmitglied der Ernst Peyer-Stiftung
finanziell unterstützte, und

5. die Beziehung zu seinem Chief, dem
Nana Akuoko Sarpong in Agogo.

Das weitverzweigte und reiche
Beziehungsnetz ist unter anderem Ausdruck
eines Verortetseins von Hans Buser in
Ghana. Über die Beziehungen wird ein
ständiger Austausch von Informationen
und materiellen Gütern organisiert und
gewährleistet. Diese Beziehungen zu
Personen und Institutionen haben eine
langjährige Geschichte und sind damit auch
ein wesentlicher Bestandteil der sich im
Laufe des Lebens immer stärker
herausbildenden Aspekte transkultureller Identität;

die biographische Erfahrung hat im
Falle von Hans Buser zu einer partiellen
Identifikation mit Personen, Institutionen
und Landschaften eines zunächst fremden

Landes geführt, das in der ethnologischen

Literatur auch schon unter dem Titel

des «going native» abgehandelt
wurde.

Doch der Schritt von einer partiellen
Identifikation mit einer fremden Kultur
hin zur aktiven Übernahme von
Verantwortung im Rahmen einer traditionalen
Institution ist erklärungsbedürftig. Die
Übernahme eines Amtes bedeutet nämlich,

dass individuelle Ressourcen wie
Zeit, Geld und Beziehlingen nicht mehr
nur einfach als personale Angelegenhei¬

ten betrachtet werden - mit dem Antritt
eines Amtes, werden diese Ressourcen in
den Dienst einer Institution - in diesem
Fall: einer traditionalen ghanaischen
Chieftaincy - gestellt und insofern auf
Zeit gebunden.

Was also bedeutet es für Hans Buser, in
einer ghanaischen Chieftaincy Chief
geworden zu sein?

Seine erste Antwort ist banal. Er habe
sich sehr geehrt gefühlt, sagte mir Hans
Buser. Schon immer habe er sich für die
Chieftaincy in Ghana interessiert; als er
noch für die UTC Autos verkauft habe,
habe er auch traditionelle Chiefs als Kunden

gehabt. Da habe er nachgefragt, nach
den Bedeutungen der Regalien beispielsweise

und auch von Ritualen. Das habe
ihn immer interessiert.

Seine erste Präzisierung ist bezeichnend.
Hans Buser sagt, seine Ernennung zum
Chief sei ihm auch peinlich gewesen. In

gut schweizerischem Understatement
sagt er, es gebe andere Schweizer und
Schweizerinnen, die auch viel für das

Spital in Agogo getan hätten, nicht nur er.

Bei genauerem Nachfragen stellt sich
heraus: Hans Buser vermutet, dass die
Verleihung des Ehrentitels kein selbstloser

Akt des Nana Akuoko Sarpong war,
dass er, Hans Buser, eigentlich nur Mittel
zum Zweck war. Die Zeremonie der
Verleihung seines Titels sei eine willkommene

Gelegenheit gewesen, die
Aufmerksamkeit der nationalen Medien auf
Agogo, insbesondere auf das Spital von
Agogo zu lenken. Denn im Zuge der
Privatisierung und Liberalisierung sollen
vennehrt private Universitäten entstehen.
Die Presbyterian Church of Ghana
(Nachfolge-Kirche der Basler Mission)
hat sich zum Ziel gesetzt, eine eigene

140



Universität aufzubauen, und Nana Akuo-
ko Sarpong verfolgte das Ziel, das Spital
von Agogo zum Universitätsspital zu
machen. Daher kam ihm eine gewisse
Medienaufmerksamkeit äusserst gelegen.
Nach neuesten Informationen soll das

Projekt nächstes Jahr konkretisiert werden.

Haben wir es also mit einer klassischen
Patron-Beziehung zu tun, einer Art
Umkehrung der Machtverhältnisse zwischen
dem Kolonisator und den Kolonisierten,
wie sie Albert Memmi in einer, wie mir
scheint, bis heute gültigen Beschreibung
von Dependenz erörtert hat?

Betrachten wir das Verhalten von Hans
Buser in einer der Schlüsselszenen unserer

Reise:

Wir sind in Agogo, haben das Spital
besucht und werden im Palast erwartet.
Nana Akuoko Sarpong empfängt uns
zuerst im Salon europäischen Stils mit
Kronleuchtern. Die Unterhaltung dreht
sich um die neusten Entwicklungen seit
dem letzten Besuch von Hans Buser.
Dann wurden wir gebeten zu warten, bis
alle Vorbereitungen für den offiziellen
Empfang im traditionellen Hof getroffen
waren. Wir werden gerufen, grüssen alle
anwesenden Divisional Chiefs und setzen
uns auf die für uns vorgesehenen Plätze.
Die Knaben trommeln zur Begrüssung,
die Queenmother zieht mit ihrem Gefolge
ein, grüsst und setzt sich neben den Nana.
Wir erhalten ein Gastgeschenk in Form
von Getränken. Dann fragt der Nana nach
dem Grund unseres Kommens. Thomas
Mensah, der General Manager des
Spitals, fungiert als Linguist und übersetzt
die Frage an Hans Buser. Dieser
wiederum antwortet nicht direkt, sondern
dem ad hoc ernannten Sprecher, dass er
nicht nach Ghana kommen wollte, ohne
seinen Nana zu grüssen. Nana Akuokou

Sarpong hält eine Rede in englischer
Sprache und führt aus, wie wichtig und
gut die Beziehungen zwischen der
Schweiz und Ghana, insbesondere Agogo,

seien. Der Sprecher übersetzt in Twi.
Nun ist die Reihe an Nana Hans Buser
ebenfalls eine kurze Rede zu halten. Er
bedankt sich für den festlichen Empfang
und gibt seiner Freude Ausdruck, dass
das Projekt Universitätsspital konkretisiert

wird und gratuliert Nana Akuoko
Sarpong zu seinem Erfolg. Wir überreichen

die Gastgeschenke, zuerst dem
Sprecher, dann dem Nana direkt. Der
traditionelle Linguist, bringt die Libation,
das Trankopfer für die Ahnen dar. Nana
verabschiedet sich und kehrt mit seinem
Gefolge wieder in den Palast zurück. Die
Queenmother folgt.

Danach treffen wir uns wieder im
europäischen Salon zum eher unverbindlichen

Small Talk.

Schlussfolgerungen

Die geschilderte Szenerie zeigt, dass also
nicht nur die Identität des Schweizers
Hans Buser transkulturelle Aspekte
aufweist, sondern auch diejenige des Chiefs
in Ghana, des Nana Akuoko Sarpong.
Und es stellt sich heraus, dass dieser
Wandel der Institution an sich dafür
verantwortlich war, dass mein Protagonist,
Hans Buser, dieses Amt als traditioneller
Chief überhaupt annehmen konnte. Erst
die heutige, moderne Öffnung der Institution,

die im Schnittbereich von traditio-
nalem Ritual und moderner - fast möchte
ich sagen: globalisierter-Wirtschaftsbeziehungen

sich ansiedelt, hat der
institutionellen Einbindung und damit auch der
verbindlichen Identifikation meines
Protagonisten mit der fremden «Kultur» den

Weg geebnet.

141



Als Omanhene von Agogo mit einem
Hofstaat von dreissig Divisional Chiefs
und zahlreichen weiteren Village Chiefs
und anderen Sub-Chiefs steht Nana
Akuoko Sarpong einer traditionell wichtigen

Chieftaincy in Ghana vor. Er ist
nach allen Regeln der Ashanti-Tradition
initiiert und damit Hüter der Tradition.
Gleichzeitig ist er aber auch Anwalt und
führt in Accra eine Anwaltspraxis, das

heisst, er hat eine westlich-europäische
Erziehung und Ausbildung. Zudem war
er bis 2001 unter Präsident Jerry Raw-
lings Kulturminister und gewohnt, auf
internationalem Parkett aufzutreten. Er
kennt die kulturellen Traditionen des

Westens, was sich unter anderem im
Konzept seines Palastes zeigt, aber auch
in folgender Geschichte deutlich zum
Ausdruck kommt, die Hans Buser erzählt:

Nana Akouko Sarpong war vor einiger
Zeit in Basel und war, der Zufall wollte
es, am 1. November als Gast ins
Missionshaus geladen. Im Komiteezimmer
brachte er eine Libation, ein Trankopfer
für die Ahnen dar, und erklärte, dieses
Ritual sei vergleichbar mit unserem
Brauch an Allerheiligen, auf den Friedhof

zu gehen, die Gräber mit Blumen zu
schmücken und den Toten zu gedenken.

Hans Buser, für seinen Teil, in Sissach,
Baselland, auf einem Bauernhof aufge¬

wachsen kam als 22-jähriger junger Kaufmann

nach Ghana, wo er neun Jahre
arbeitete und lebte. Als Angestellter eines
der grössten westafrikanischen
Handelsunternehmen und als Weisser gehörte er
zur Oberschicht und war privilegiert; er
durchlief einen gesellschaftlichen
Aufstieg, den er in der Schweiz vermutlich so
nicht erreicht hätte. Sein gesellschaftliches

Leben beschränkte sich keineswegs
nur auf das Zusammensein mit seinen
Schweizer Arbeitskollegen, sondern seinen

vielseitigen Interessen entsprechend,
pflegte er intensive Beziehungen mit den
Missionarinnen und Missionaren und mit
der neuen einheimischen Elite. Dieser
gesellschaftliche Aufstieg in den «Kolonien»

war eine weitere, personale
Voraussetzung für die Übernahme des Amtes
und zwar in zweierlei Richtungen.

Zum einen wäre es undenkbar gewesen,
eine Person in dieses Amt zu ernennen,
die nicht mit den gesellschaftlichen
Gepflogenheiten sowohl auf der westlichen,
wie auch auf der traditionalen Seite
vertraut gewesen wäre, und zum anderen
war dieser gesellschaftliche Aufstieg in
der «Kolonie» die Voraussetzung dafür,
dass Hans Buser als Nana Kwaku Toku II
Papayehene sich in Ghana für Projekte
einsetzt, Finanzen und Know-how
organisiert und seine Beziehungen spielen
lässt.

Literatur

Birmingham, David: Kwame Nkrumah. the Faster of African Nationalism, Ohio
University Press 1998

Boafo-Arthur, Kwame: Chieftaincy and Politics in Ghana sinde 1982, West Africa
Review 2001

Breidenbach, Joana; Zukrigl, Ina: Tanz der Kulturen. Kulturelle Identität in einer
globalisierten Welt, Verlag Antje Kunstmann, München 1998

Bronfen, Elisabeth; Marius, Benjamin; Steffen, Therese (Hrsg.): Hybride Kulturen:
Beiträge zur anglo-amerikanischen Multikulturalismusdebatte, Tübingen 1997

142



Edgar, Andrew; Sedgwich, Peter (Hrsg.): Key Concepts in Cultural Theory, New York
1999

Haenger, Peter: Sklaverei und Sklavenemanzipation and der Goldküste, Helbling &
Lichtenhan, Frankfurt a. M./Basel 1997

Hornstein, Caroline S.: Grenzgänger. Probleme interkultureller Verständigung,
Stroemfeld Verlag/Nexus, Frankfurt a. M./Basel, 2003-10-23

Lenzin, René: Afrika bricht oder macht einen Mann. Soziales Verhalten und politische
Einschätzung einer Kolonialgesellschaft am Beispiel der Schweizer in Ghana, Basel,
Afrika Bibliographien

Memmi, Albert, Der Kolonisator und der Kolonisierte, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1980

Nugent, Paul: Big Men, Small Boys and Politics in Ghana. Power, Ideology and the
Burden ofHistoriy, 1982-1994, London/New York 1995

Rathbone, Richard: Nkrumah and the Chiefs. The Politics of Chieftaincy in Ghana
1951-1960, Western Africa Studies, Accra/Athens/Oxford 2000

Schweizer, Peter A.: Mission an der Goldküste. Geschichte und Fotografien der Basler

Mission aus dem kolonialen Ghana, Christoph Merian Verlag Basel, 2002

Vogelsanger, Cornelia Monica Renate: Pietismus und afrikanische Kultur an der
Goldküste. Die Einstellung der Basler Mission zur Haussklaverei. Zürich 1977

Alfred Oberer

Zum Tod von Bildhauer Fritz Bürgin

Zahlreiche Steinskulpturen, Bronzeplastiken, sowie Kupfer- und Betonreliefs
in der Region zeugen vom vielfältigen Schaffen des am 25. Oktober 2003
verstorbenen Baselbieter Bildhauers Fritz Bürgin. Anlässlich seines 85. Geburtstages

ist Martin Stohler in dieser Zeitschrift (Heft 3/2002) ausführlich auf sein
Werk eingegangen und hat eine grössere Anzahl seiner Arbeiten auch im Bild
vorgestellt.

Vor allem in der ersten Hälfte des

vergangenen 20. Jahrhunderts prägte Fritz
Bürgin, geboren am 16. August 1917, die
Kunstszene in unserem Kanton. Seine
künstlerischen Anfänge und Wurzeln
reichen eine Generation weiter zurück.
Vorbilder und zum Teil Lehrer waren bedeutende

Künstler wie Jakob Probst, Walter
Eglin, Eugen Häfelfinger (Tschems),
August Suter. Sein Weg zum Künstler

war jedoch nicht gradlinig. Dazu fehlten
damals die Mittel für einen Oberbaselbieter

Buben aus einfachen Verhältnissen.

Er verlor als kleiner Knabe seinen
Vater durch den Tod. Die Mutter führte
als Witwe mit fünf Kindern die Metzgerei

und die Wirtschaft zum Mond in
Bückten bis in die Krisenzeit der dreissi-
ger Jahre allein weiter. Eine schwere
Krankheit mit einem langen Kuraufent-

143


	Swiss African Chief : auf den Spuren transkultureller Identitäten

