
Zeitschrift: Baselbieter Heimatblätter

Herausgeber: Gesellschaft für Regionale Kulturgeschichte Baselland

Band: 63 (1998)

Heft: 1

Artikel: Der Landvogt im alten Basel : Amtsauffassung, Huldigungseid und
Amstantritt

Autor: Schnyder, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-859418

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-859418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Landvogt im alten Basel
Amtsauffassung, Huldigungseid und Amtsantritt

Von Albert Schnyder, Forschungsstelle Baselbieter Geschichte

Das Amt des Landvogts im alten Basel
Neben den Pfarrern waren die Landvögte
die ersten und beinahe einzigen Städter,
die Obrigkeit und Kirche in den
Untertanengebieten direkt vor Ort vertraten.1 Im
allgemeinen hatten die Landvögte auf
den Schlössern Wohnsitz zu nehmen, die
den Namen ihrer Beamtung trugen. Diese
mittelalterlichen Adelsburgen waren
meistens unbequeme, feuchte Gemäuer,
denen immer irgendwo der Einsturz
drohte. Ihr Unterhalt war ein Dauerthema
in der Korrespondenz zwischen
Landvögten und Rat, doch dieser zeigte sich in
der Regel knausrig bei der Behandlung
von Renovationsbegehren.

Als Vertreter des Rates hatten es die
Landvögte mit einem breiten Spektrum
von Aufgaben zu tun. Sie übten sowohl
administrative als auch richterliche
Funktionen aus, wobei letztere auf die
sogenannte niedere Gerichtsbarkeit
beschränkt waren. Darunter fielen
geringfügigere Übertretungen obrigkeitlicher

Verordnungen, kleinere Summen
strittigen Geldes, kleinere Diebstähle
sowie Fälle von Beleidigung oder körperlicher

Tätlichkeit. Bei Urteilen hatten sich
die Landvögte an die vom Rat erlassenen
Gesetze und Bussentaxen zu halten. Über
die Bussengelder, an denen sie beteiligt
waren, mussten die Landvögte der Obrigkeit

regelmässig Rechenschaft ablegen.

Als Verwaltungsbeamte vor Ort
beaufsichtigten die Landvögte das
Vererbungswesen (Teilungen und
Testamente), die Versteigerungen (Ganten)

und die Kaufverträge, sie stellten Urkunden

aller Art aus, ebenso hatten sie die
kommunalen Instanzen wie Gemeindevorsteher

und -gerichte zu überwachen.
Ihnen oblag die Sicherung der obrigkeitlichen

und der kirchlichen Einkünfte, vor
allem der Zehnten und der Bodenzinsen.
Insbesondere hatten sie sich um deren
Einzug zu kümmern, wofür sie sich auf
die Urbare und Bereine, die Vorläufer der
späteren Grundbücher, stützten. Des weitern

hatten die Landvögte, zusammen mit
den Pfarrern, die Verbreitung und
Einhaltung obrigkeitlicher Erlasse zu
gewährleisten sowie generell alle wichtigen
Informationen aus der Landschaft in die
Zentrale zu melden.

Die Landvögte waren letztlich nur
ausführende Beamte, die die «Befehle» des
Rates umzusetzen hatten. Die städtischen
Landvögte konnten zum Beispiel den
Landleuten nicht von sich aus
Holzschläge bewilligen, ebenso war es ihnen
nicht erlaubt, die Untertanen ohne weiteres

zu empfangen. Diese hatten zuerst
einen sogenannten Kanzleibefehl des Rates
zu erwirken. Damit wurde der Vogt
angewiesen, die Bittsteller anzuhören und
darüber an den Rat zu berichten. Die
Untertanen konnten sich im übrigen, falls
nötig, in Basel über den Landvogt
beschweren, was je nachdem administrative
Untersuchungen nach sich zog.

Die Landvogtstellen waren Familien aus
dem politisch-sozialen Establishment der
Stadt vorbehalten, der Amtsinhaber war

1



Mitglied des Grossen oder Kleinen Rates.

Die Besetzung dieser Stellen war
einer der Streitpunkte der städtischen
Revolution von 1691. Dabei wehrten sich
die vorwiegend zum Handwerk zählenden

einfachen Zunftmitglieder und der
Grosse Rat gegen die zunehmende
Monopolisierung des Regiments durch eine
kleine politisch-soziale Elite. Die aus den
reichen Kauf- und Handelsleuten
bestehenden Zunftvorstände und der Kleine
Rat mussten schliesslich auch in der
Frage der Landvogteien Zugeständnisse
machen: Die grossen Ämter Waldenburg
und Farnsburg wurden zwar weiterhin
von Kleinräten verwaltet, aber nicht

mehr zehn, sondern nur noch acht Jahre

lang. Die kleineren Ämter Homburg und
Münchenstein standen seit 1691 nur
noch Grossräten aus dem Handwerk zu,
und zwar ebenfalls für acht Jahre. Diese
Auseinandersetzungen verweisen auf die
wirtschaftlichen Hintergründe der
Ämterbesetzung. Im Bistum wie im Kanton
hatten die Landvögte nicht nur die
Obrigkeit mit all ihren Rechten und Pflichten

gegenüber den Untertanen zu vertreten,

sondern sie waren ebenso damit
beschäftigt, ihre eigenen Einnahmen zu
sichern und ihr Amt so einträglich wie
möglich zu gestalten.

Die Frau des Landvogts oder die Basler Variante des Ämterkaufs

Das Amt des Landvogts konnte ein
Schritt innerhalb einer politischen
Karriere sein, es erhöhte das soziale Renommee,

es vermittelte Macht über andere
Menschen und anderes mehr. Immer aber

war es eine Geldanlage, die als Investition

privater Mittel innerhalb der Amtszeit

amortisiert werden und eine
angemessene Rendite erzielen musste. Der
Landvogt versuchte also, aus den vielfältigen

Einnahmen einen positiven Saldo
zu seinen Gunsten zu erwirtschaften.
Kostspielig war im Stadtkanton zum
Beispiel der Umstand, dass die Amtsträger
ihr Ratsmandat aufzugeben hatten,
Handwerker konnten ihr Gewerbe nicht mehr
ausüben, und schliesslich war ein stan-
desgemässer Lebenswandel zu finanzieren.

Zudem verursachten die Beeinflussung

(sprich Bestechung) der Miträte vor
der Wahl und die Festlichkeiten anlässlich

des Amtsantritts beträchtliche
Kosten. In einem gewissen Sinn handelte es
sich bei der Landvogtstelle um ein
gekauftes, oder genauer, um ein verpach¬

tetes Amt, das dem Inhaber für eine
bestimmte Zeit zur Nutzniessung überlassen

wurde.

Sichtbar werden diese «privat-wirtschaftlichen»

Hintergründe eines
öffentlichpolitischen Amtes im Fall jener Basler
Landvögte, die während der Amtszeit
sterben.2 Die Witwen und ihre Kinder
bemühten sich in der Regel um eine
Verlängerung der Beamtung möglichst bis
zum vorgesehenen Ende. Dafür boten sie
meistens an, auf eigene Kosten einen
Verwalter oder Verweser zu beschäftigen,

oft den Schlossschreiber. Bisweilen
wurde sofort oder nach Ablauf einer
bestimmten Frist ein neuer Landvogt eingesetzt.

Dieser war zwar länger im Amt,
hatte jedoch die Witwe des Vorgängers
mit einer festgelegten Summe zu entschädigen.

Die vereinbarten Regelungen sollten

den Staat also nichts kosten. Staat und
Beamtung waren in dieser Hinsicht strikt
getrennt. Trotz mehrmaliger Diskussionen

im Rat wurden diese sogenannte

2



Gnadenzeit und das Verwesertum nie

ganz abgeschafft. Aus den entsprechenden

Abmachungen geht hervor, wieviel
eine Landvogtstelle wert war. 1740 wurden

sechs Jahre Landvogtei Waldenburg
oder Farnsburg auf 1800, vier Jahre auf
600 Pfund angeschlagen, dieselbe Zeit in
Münchenstein auf 400 und auf Homburg
auf 300 Pfund.3 Diese Zahlenreihe spiegelt

sozusagen, wie das Amt abzuschreiben

war. Ebenso wird deutlich, dass in
der Landvogtei meistens auch Kapital
steckte, das die Ehefrau eingebracht
hatte. Dieses konnte zum Beispiel im
Vorfeld der Wahl für die Finanzierung
von Geschenken an die Miträte eingesetzt

werden. Dafür war im übrigen oft
auch das Beziehungsnetz der Ehefrauen
von hoher Bedeutung. Auch die Gemahlinnen

der Landvögte hatten somit ein
ureigenes Interesse, auf ihrem Kapitalein¬

satz eine angemessene Rendite zu erzielen.

Ausserdem war das Amt des Landvogts

aus praktischen Gründen wenn
immer möglich mit Ehefrau zu fuhren.
Nicht zuletzt bei repräsentativen Anlässen,

bei der Führung des Schlosshaushalts

oder bei Abwesenheit des Landvogts

spielte die Ehefrau eine wichtige
Rolle. Das herausgehobene Beispiel des

Landvogthaushalts führt uns also das für
die Ober- und Mittelschichten typische
Ehepaar der frühen Neuzeit vor Augen:
Das von den Partnern eingebrachte Gut
und das gemeinsame Wirtschaften von
Ehemann und Ehefrau bildete die Grundlage

für den Erfolg des Haushalts, auch in
einem politischen Amt.4 Erst ein
geschlechtergeschichtlicher Ansatz hebt
diesen «Quellenschatz» und bringt damit
bisher übersehene Zusammenhänge an
den Tag.

Die Huldigung: Grundsätzliches und Forschungsstand

Mit der Huldigung der Untertanen und
dem Aufzug des neuen Landvogts wurden

die Herrschaftsbeziehungen
zwischen Obrigkeit und Untertanen im alten
Basel wie auch im Bistum und anderen
Kantonen mit Untertanengebieten
jeweils aufs Neue bekräftigt und symbolisch

zum Ausdruck gebracht. Über die
grundsätzlichen Aspekte und die
Entwicklung der Huldigung ist in jüngster
Zeit gerade von Schweizer Historikern
intensiv gearbeitet worden. André Holenstein

von Bern hat die Huldigung im
zeitlichen Längsschnitt von 800 bis 1800 im
Reich untersucht, Hans Berner befasste
sich mit der Huldigung an den Fürstbischof

während der frühen Neuzeit und
Nikiaus Landolt untersuchte den
Huldigungseid der Baselbieter Untertanen
während des Ancien Régime.5

Im Lauf der drei Jahrhunderte zwischen
Reformation und Helvetik veränderte
sich die Bedeutung der Huldigung. Im
16. Jahrhundert hatte sie noch stark den
Charakter eines Vertrags zwischen
Obrigkeit und Untertanen und bot diesen
jeweils eine Gelegenheit, über verschiedene,

mehr oder weniger strittige Punkte
mit der Obrigkeit zu verhandeln. Die
Ablegung des allgemeinen Huldigungseides
konnte damals noch von der Gewährung
obrigkeitlicher Zugeständnisse und von
der Anerkennung von Privilegien und
Freiräumen der Untertanen abhängig
gemacht werden.

Im 17. und 18. Jahrhundert dagegen hatten

sich die Machtverhältnisse soweit
stabilisiert, dass sich die Regierungs- und
Amtswechsel weitgehend reibungslos

3



vollzogen. Schon im Lauf des 17.
Jahrhunderts verlor die Huldigung daher
ihren früheren Vertragscharakter und
wurde immer mehr zu einem rein formalen,

jedoch nicht als überflüssig erachteten

Akt der Herrschaftsinszenierung.
Besonders gut lässt sich diese Entwicklung
für das Fürstbistum nachweisen. Der
Bedeutungsschwund der Huldigung vor
allem im Lauf des 18. Jahrhunderts zeigt
sich hier beispielsweise darin, dass bei
der Huldigung für Bischof Joseph
Wilhelm Rinck von Baldenstein in den
deutschen Ämtern 1756 nur noch ein
goldgerahmtes Porträt unter einem Baldachin
die Präsenz des Landesfürsten
versinnbildlichte. Der Huldigungsakt fand erst
zwölf Jahre nach dem Regierungsantritt
des Bischofs statt und erscheint nurmehr
als reine Formalität. Allerdings wurde in
der Folge nie auf die Huldigung verzichtet,

sie blieb - wie schwach auch immer -
eine äusseres Zeichen der feudalständischen

Herrschaftsbeziehungen.6

Gegenstand des Huldigungseides waren
wie gesagt die Beziehungen zwischen
den Untertanen und dem Herrschaftsträger,

das heisst der Obrigkeit, in Basel
dem Rat. Ihm schworen die erwachsenen
Männer Gehorsam. Der Rat versprach im
Gegenzug, die Leute zu «schützen und zu
schirmen und bei ihren Rechten zu erhalten».

Je länger je mehr etablierten sich
die Obrigkeiten im Laufe des Ancien Ré¬

gime als Landesherren und vereinigten
die im Mittelalter verstreuten
Herrschaftsrechte in ihren Händen (oder auch
in Institutionen, die von ihnen abhängig
waren). Die Obrigkeiten waren darum
auch je länger je mehr die Hauptempfan-
ger von Bodenzinsen und Zehnten sowie
anderen Feudalabgaben und Frondiensten.

Steuern und Regalien waren weitere
Einnahmequellen, für deren Speisung die
Untertanen herangezogen wurden.
Umgekehrt waren die Obrigkeiten verpflichtet,

Recht und Frieden zu erhalten und
gewisse minimale «staatlich-öffentliche
Dienstleistungen» zu gewährleisten,
nämlich die Äufrechterhaltung und
Garantie von Rechtssicherheit und Verwaltung,

ferner die Verteidigung gegen aussen,

drittens die Armenfürsorge (unter
starkem Einbezug der gemeindlichen
Selbstverwaltung), viertens die Aufsicht
in den Bereichen der Sitte, der Religion
und der Kirche, fünftens den Schutz der
städtischen Wirtschaft und die Versorgung

der städtischen Bevölkerung und
schliesslich auch die allgemeine
Krisenvorsorge und den Unterhalt der
Infrastruktur (unter Einbezug der Frondienste
der Untertanen).7 Direkten Ausdruck
fand dieses ungleiche «Tauschverhält-
nis» in den Huldigungseiden. Zunächst
gilt unser Interesse jedoch einem
Vorgang, der bisher nur wenig Aufmerksamkeit

gefunden hat, dem Huldigungsakt als
solchem.

Der Amtsantritt eines neuen Landvogts auf der alten Basler Landschaft

Nach Ablauf der Amtszeit oder nach
Ableben des Vorgängers wählte der Grosse
Rat einen neuen Landvogt, der - das war
der nächste Schritt - dem Rat den Amtseid

abzulegen hatte. Je nachdem, wie
rasch sich der Haushalt des neuen Amts¬

inhabers auf die neue Situation einstellte,
bezog der neue Landvogt unterschiedlich
schnell seinen Amtssitz auf dem Schloss.
Die offizielle Amtseinsetzung fand oft
erst später statt. Dieser sogenannte Aufzug

war traditionsgemäss mit der Huldi-

4



w

.Mlt'X;

•» * O, i .-

Lc-Cst UO-J i^>~"t.e.
' "\

I rS~-cL ii* ^

«
,u>. V

G. F. Meyer, Ansicht der Farnsburg von Osten, Skizze, 1680

gung verbunden. Was der neue Landvogt
dabei zu beachten hatte, hielt der
Farnsburger Schlossschreiber Niclaus Meyer
für den Nachfolger des im Amt verstorbenen

Landvogts Jacob Dietrich 1732 in
einem aufschlussreichen Protokoll fest:8

Zuerst solle sich der neue Landvogt
«informieren, welches Haupt
Bürgermeister oder Oberstzunftmeister;
A.S.) ihn im Amt vorstelle». Danach
habe er sich «unter der Hand zu erkundigen,

auf welchen Tag man solche
vornehmen werde», damit er genügend
Zeit für die Vorbereitung habe. Als
nächstes waren die Pfarrer des Amtes
durch «Circularschreiben» aufzufordern,

die Landleute in den Predigten
auf die Huldigung vorzubereiten. Nach
der offiziellen Festlegung des

Huldigungstages war der Pfarrer von Gelter-
kinden zu avisieren, er solle eine «diesem

solennellen Actu dienliche
Predigt» schreiben. Zugleich hatte der
Schlossschreiber den Unterbeamten

aller 28 «Dorffschaften befehlend
anzuzeigen, dass sie sich sambt deren

Amtspflegeren, Hardvögten,
Holzbannwarten, Dienstknechten, nebst all
übrigen Underthanen, so altershalber
zum Eydschwur gelassen werden
können9», auf das bestimmte Datum «in
Gelterkinden morgens früh um sechs

Uhr einfinden, der Anhörung Göttl.
Worts beywohnen undt nach vollend-
ter Predigt jede Beamtete, mit ihren
Undergebenen, so gleich dem
Schützenhaus [...] zu marchieren und allda
der Gemeinden in 28 Colonnen oder
trouppen ordenlich stellen, alsdann
examinieren, die abwesenden ordenlich
auffschreiben, dahero Reissbley und
Papeyr mitnehmen, folgends sich vor-
nen an die spitzen nebst übrigen under-
beamteten stellen, und allda in stiller
ehrbarkeit mit entblösstem Haubt die
Oration und nach diesem die Eydt fein
anhören und alsdann darüber schwören
sollen.»"1 Für die Vertreter der Obrigkeit

lief die Huldigung wie folgt ab:"

5



Abritt in Basel am Samstagnachmittag
mit 30 Pferden, auf denen alle
Landvögte, der Oberstzunftmeister, weitere
Basler Notabein und Offiziere sitzen.
Empfang in Liestal mit 48 Schüssen
und 2 Salven der Bürgerschaft,
Übernachtung daselbst im Schlüssel. Abritt
in Liestal am Sonntagmorgen, um
sechs Uhr, Ankunft in Gelterkinden
um neun Uhr, anschliessend Anhören
der Predigt. Nachher «aufs Schützenhaus

allwo einige Stunden auff die
Bawren gewartet, hernach auff die
Gallerey gestiegen, der Oberstzunftmeister

mit dem neuen Landvogt
rechts neben der Säule, der Ratsschreiber

links». Nach der Rede des
Oberstzunftmeisters folgte die Vorstellung
des neuen Landvogts, der allerdings
schon drei Jahre im Amt war. Darauf
las der Ratsschreiber die Eide des

Landvogts und der Untertanen vor,
«und sie sämptlich darüber schwören
lassen». Zum Schluss sprach der Landvogt

zu den Untertanen. Danach
Aufsitzen und Abritt in Richtung Schloss
Farnsburg.

Der (Farnsburger) Landvogt hatte auch
das Drum und Dran für die Durchreise
und den Aufenthalt der Herren aus Basel

zu organisieren. Dazu gehörte: Die
Einladung der Herren und anderer Gäste

zum Mittagessen auf dem Schloss.
Er hatte dafür zu sorgen, dass in allen
Gemeinden, in denen die Herren
durchritten, eine genügend grosse
Gruppe von Männern in Uniform Spalier

stand und das «Gewehr präsentierte»,

dass auf dem Weg vom
Huldigungsplatz auf das Schloss und zu den
einzelnen Trinksprüchen und Gängen
des Essens zur richtigen Zeit die richtige

Anzahl Salven aus Kanonen und
Gewehren «losgebrannt» wurde, dass
die besonderen Kleider der Herren und

des Landvogts (in den Stadtfarben12)
rechtzeitig in Gelterkinden waren, dass
niemand in den Wirtshäusern sass
während der Huldigung, dass für das
Essen auf dem Schloss genügend Hasen

und ein «Rehbockli» geschossen
sowie Fische gefangen wurden, dass

Vorspannpferde für die Kutschen in
Ormalingen bereitstanden, dass die
Strasse von Gelterkinden zum Schloss
und das Schloss selber von Steinen
und Unrat befreit waren, dass die
Rednertribüne beim Schützenhaus
«mit zwey gefärbten Tischtüchern und
keine weissen» geschmückt war, dass
die Geldgeschenke für die Unterbeamten,

die Dienstknechte, die Bedienung
im Schloss, aber auch für die Frau
Landvögtin und deren Kinder sowie
die Untervögte nicht vergessen wurden.

Im übrigen hatte er die Herren aus
Basel an der Grenze seines Amtes
abzuholen und nach dem Mittagessen
wiederum bis dorthin zu begleiten.

Die Huldigung war in Analogie zu
militärischen Veranstaltungen, zum
Beispiel anlässlich der Musterung oder dem
Beginn eines Aktivdienstes gestaltet:13
Erhöht, auf einem eigens errichteten
Gestell die Herren und ihr Vertreter, der
Landvogt, auf dem Feld davor, in Kolonnen,

die Untertanen, das heisst die
waffenfähigen Männer ab dem 16. Altersjahr.14

Frauen mussten, durften nicht
schwören, obwohl sie nicht grundsätzlich
vom Eidschwur ausgeschlossen waren,
wie sich etwa vor Gericht oder bei der
Befragung von Zeuginnen zeigte. Ob sie
als Zuschauerinnen dabei waren, wissen
wir nicht; es ist aber sehr wahrscheinlich,
denn der Huldigungstag, der, um keinen
Arbeitstag zu verlieren,15 oft auf einen
Sonntag gelegt wurde, war wohl wie die

Musterung, der Marktbesuch und Ähnliches

eine Gelegenheit zu Geselligkeit

6



und Kontakten über die Dorfgrenzen hinaus.

Im Vergleich mit anderen Gebieten
Europas waren die Huldigungen auf der
Basler Landschaft wie überhaupt in der
Eidgenossenschaft bescheidene
Veranstaltungen, die weitgehend formalen
Charakter hatten.16 Das zeigt sich nur
schon darin, dass Amtsantritt und Huldigung

oft nicht zusammenfielen und der
Untertaneneid später nachgeholt wurde,
wenn die Basler Herren ohnehin unterwegs

waren, etwa an eine Tagsatzung
oder in ein Badhaus.17

Immerhin wurde peinlich genau darauf

geachtet, dass alle eidfähigen männlichen
Untertanen den Schwur ablegten; wer die
Huldigung verpasst hatte, musste den Eid
am Sonntag danach schwören. Ausserdem

wurde dieser Eid den Untertanen im
Konfliktfall immer wieder in Erinnerung
gerufen, so wurden sie des Eidbruchs
beschuldigt, wenn sie sich während eines
laufenden Ehegerichtsverfahrens
unerlaubterweise ausser Landes begaben,
wenn sie bei einer Befragung durch
Unterbeamte über die Getreidevorräte
falsche Angaben machten oder 1653/54
im Zuge der Bestrafung der Untertanen
nach dem Bauernkrieg.18

Der Huldigungs- oder Untertaneneid

Im Lauf der Jahrhunderte veränderten
sich Inhalte und Form der Huldigungseide.

Zu Beginn der frühen Neuzeit
beschränkten sie sich darauf, die Untertanen

ganz allgemein zum Gehorsam
innerhalb der herkömmlichen Formen zu
verpflichten. Dazu gehörte zum Beispiel
die Entrichtung der Abgaben oder die
Teilnahme am Kriegsdienst. Weitere
Pflichten wurden oft nur unvollständig
und in allgemeiner Form festgehalten.19
In konkreten Konfliktfallen waren darum
die Vorstellungen der Untertanen ebenso

zu befragen wie jene der Herrschaft. Was
gelten sollte, musste in Verhandlungen
herausgefunden werden.

Seit dem späten 16. und dem 17.
Jahrhundert wurden die Eidesformeln
detaillierter. Gehorsam bedeutete: Den Geboten

und Verboten des Vogtes wie der
Unterbeamten zu gehorchen, Frevel
anzuzeigen, Übeltäter festzuhalten und
auszuliefern, sich von Zusammenrottungen
fernzuhalten und diese zu melden, keinen
anderen Glauben anzunehmen, das Salz

bei den obrigkeitlichen Salzkästen zu
kaufen etc. Der intensivierte Herrschaftsanspruch

der Obrigkeit äusserte sich in
einer genaueren Ausführung der
Eidesformeln.

Insgesamt lässt sich feststellen, dass die

Huldigungen die Entwicklung der
Herrschaftsauffassungen und -beziehungen
vom 16. zum 17. Jahrhundert und bis ins
18. Jahrhundert spiegeln: Musste noch
im 16. Jahrhundert die Herrschaftsordnung

immer wieder im Konsens
zwischen Untertanen und Obrigkeit bestärkt
werden, so gingen im 17. Jahrhundert
den Gemeinden die Möglichkeiten
weitgehend verloren, über den Akt der Huldigung

das Verhältnis zur Obrigkeit direkt
mitzugestalten. Politische Handlungsräume

der Gemeinden gingen in diesem
Feld im Lauf des 17. Jahrhunderts verloren.

Parallel dazu verstärkten sich die

obrigkeitlichen Bemühungen die Untertanen

auf vorgeschriebene Verhaltensweisen

festzulegen. Dieses Bestreben
gipfelte in der obrigkeitlichen Moralpoli-

7



tik des 18. Jahrhunderts. Sie zielte darauf
ab, nicht nur das materielle, sondern auch
das seelische und moralische «Glück»
der Untertanen mittels Erlassen, Mandaten

und Strafgeboten möglichst zu befördern.

Die Widerständigkeit der Landleute
gerade in diesem persönlichen Bereich
setzte einer Umsetzung dieser Politik
jedoch enge Grenzen.20

In einer Gesellschaft, in der das gesprochene

Wort eine hohe Bedeutung hatte,
in der Beleidigungen genauso verletzen
konnten wie Schläge, in der viele
Verkäufe nur mündlich bekräftigt wurden,
hatte das rituell untermauerte Versprechen

sowohl bei der Obrigkeit wie bei
den Untertanen einen hohen symbolischen

Stellenwert.21 Verstärkt wurde dies
beim Eid durch den Bezug auf Gott als
dem endgültigen Rächer von Unwahrheit.

Mit einem Eid setzte man also sein
Seelenheil aufs Spiel, der Eid war eine
bedingte Selbstverfluchung. Daher die
Predigt vor dem Eid: Der Pfarrer hatte
den Untertanen zum einen die Gottgegebenheit

der Obrigkeit und ihrer guten
Herrschaft und zum anderen die Bedeutung

des Eids einzuschärfen.22

Das Herrschaftsverhältnis zwischen
Obrigkeit und Untertanen beruhte im übrigen

auf einer besonderen persönlichen
Beziehung zwischen Landvogt und
Untertanen. Darum entliess der abtretende
Landvogt die Untertanen aus dem Eid,
den sie ihm geschworen hatten, worauf
sie der neue Amtsinhaber den Eid
wiederum schwören liess. Als Beispiel folgt
der Eid der Untertanen der Stadt im
Wortlaut:23

«Gemeiner Untertanen Eid in den Ämtern:

Ihr werdet schwören, unseren
Herren, dem Bürgermeister, dem
Oberstzunftmeister und dem Rat der

Stadt Basel, euren natürlichen Herren
und Oberen, auch an ihrer Statt und in
ihrem Namen eurem Obervogt hierzu-
gegen, und anderen Amtleuten, die
euch jeder Zeit von den Räten verordnet

werden, treu, hold und gewärtig zu
sein, ihre Christliche Reformation,
Mandate, samt allen anderen Ordnungen,

Satzungen, Gebote und Verbote
einzuhalten, die euch gegeben sind
oder in Zukunft gegeben werden, eure
Steuer, Umgelder und andere Abgaben
jederzeit ehrlich zu entrichten, wie sie
euch abgefordert werden, dazu euer
Salz, das ihr braucht, an keinen anderen

Orten und von niemand anderem
als von den von unseren Herren
verordneten Salzmeistem zu kaufen und
sonst kein anderes zu brauchen, mit
der Stadt Basel in den Krieg zu ziehen,
Liebe und Leid zu erdulden, Bündnis
und Vereinbarungen einzuhalten,
keine heimlichen Zusammenkünfte
mit niemandem zu halten, sondern
solche, wenn jemand davon hört, unseren
Herren oder eurem Obervogt sofort zu
melden. Und in allem Nutzen und Ehre
unserer Herren, der Räte, und der Stadt
Basel zu mehren, ihren Vorteil und
ihre Wohlfahrt zu fördern, und sie vor
Schaden zu warnen und zu bewahren,
nach euren besten Kräften wie das
frommen Untertanen wohl gebührt
und ansteht. Alles aufrecht, ehrbarlich
und ohne alle Gefährde.»

Dass der Untertaneneid tendenziell an

politischer Bedeutung verlor, lässt sich
daran erkennen, dass in der Landesordnung

von 1757 - dem «Grundgesetz» für
die Untertanen - im Gegensatz zu den

Landesordnungen von 1611 und 1654
davon nicht mehr die Rede ist. Im grossen
Ganzen wurde der Untertaneneid im
Laufe der drei Jahrhunderte zu einer
Formalität. Ausnahmen bestätigen die Regel:

8



Emanuel Büchel, Schloss Farnsburg von Süden. Zeichnung, um 1750

In Konfliktsituationen wie dem Rappen-
krieg (1591-94) und dem Bauernkrieg
von 1653 rückte der Eid wieder ins Zentrum

der obrigkeitlichen Aufmerksamkeit.

Die Huldigungen überlebten im übrigen
die Zeit der Revolution. Noch 1832 und
1833 hatten sämtliche Aktivbürger die
neuen Verfassungen zu beschwören; bis

1837 wurden nachträglich Schwörende

genau erfasst. Erst mit der Verfassung
von 1838 wurde dieses Ritual
abgeschafft. Das Volk gebe sich die Verfassung

in der Abstimmung ja selber, damit
könnten Vaterlandsliebe und Erfüllung
der Bürgelpflichten als gegeben betrachtet

werden, schrieb der Regierungsrat in
einer Begleitpublikation zur Abstimmung

von 1838.24

Anmerkungen
'

Vgl. zum folgenden Christian Simon:
Untertanenverhalten und obrigkeitliche Moralpolitik,
Basel 1981, 20Iff., und Hans Berner: Gemeinden

und Obrigkeit im ftirst-bischöflichen Birs-
eck. Herrschaftsverhältnisse zwischen Konflikt
und Konsens. Liestal 1994, 54ff. sowie auch Otto
Gass: Das Birseck vom. Dreissigjährigen Krieg
bis zum Übergang an Basel, in: Geschichte der
Basier Landschaft und des Kantons Basel-Landschaft,

Liestal 1932, Bd. 2,128.

2 Vgl. dazu StA BS Staatsarchiv Basel-Stadt),
Räte und Beamte K.12, 1732.

' StA BS, Protokolle Grosser Rat, Bd. 6, 9.6.1740,
S. 373ff. (allgemeine Regelung zur «Gnadenzeit»).

Vgl. ferner: UB HSS, H.IV.32, Christoph
Battier, Calendarium, S. 4461'. (Einkommen
Landvogtci 1735); StA BS, Räte und Beamte
K.l, 19.11.1754 und 18.2.1760 und Protokolle
Grosser Rat, Bd. 8, 15. Weinmonat 1753, S.

Illf.,1 8.2.1760, S. 412f. (Salome von Kirch,

9



Witwe des verstorbenen Landvogts Lang von
Farnsburg, und Anna Maria Beck, Witwe von
Abel Wettstein, Landvogt auf Farnsburg); StA
BS, Protokolle Grosser Rat, Bd. 6, 31.3.1735, S.

140f. (erfolglose Abschaffung der Verweser).
4 Heide Wunder: «Er ist die Sonn', sie ist der

Mond»; Frauen in der Frühen Neuzeit, München
1992.

5 André Holenstein; Die Huldigung der Untertanen.

Rechtskultur und Herrschaftsordnung (800-
1800), Stuttgart/New York, der unter anderem
mit Basel vergleichbares Material zum Kanton
Bern bearbeitet hat. Ferner: Berner 1994 (wie
Anm.l), 30-38; Nikiaus Landolt: Untertanenrevolten

und Widerstand auf der Basler Landschaft
im 16. und 17. Jahrhundert, Liestal 1996.

6 Vgl. Berner 1994 (wie Anm. 1), 31.
7 Hans Conrad Peycr: Verfassungsgeschichte der

alten Schweiz, Zürich 1984, S.107-133 und 145.
K StA BS, Räte und Beamte K..12. Der Ablauf war

in früheren Jahrhunderten sehr ähnlich; vgl. dazu
auch Daniel Bruckner: Versuch einer Beschreibung

historischer und natürlicher Merkwürdigkeiten

der Landschaft Basel, 1748-62, 122f„
1559, 2178, für das frühe 18. Jahrhundert und
Andreas Ryff: Der Rappenkrieg, Basel 1594, hg.

v. Friedrich Meyer in: BsZGA 66/1966, 102-109,
für das Jahr 1594: Die Waldenburger «Bauern»
wurden im Stadtgraben von Waldenburg aufgestellt,

die Abgesandten der Stadt standen auf der
Brücke über den Graben (a.a.O., 103), die Männer

des Amtes Homburg wurden beim Schützenhaus

von Blickten versammelt (a.a.O., 105).
'' Nach Bruckner: Merkwürdigkeiten (wie Anm. 8)

waren es «alle verheirateten und ledigen
Mannspersonen der ganzen Beamtung, welche 18 Jahre
und darüber alt seyn» 122f.). Nach StA BL, Altes

Archiv, Gemeine Ämter, Bd.l, Nr. 42 waren
es jene Männer (verheiratet, ledig und Knechte),
die das 16. Altersjahr zurückgelegt hatten.

Die Schützenhäuser waren im 17. und 18.
Jahrhundert nach Bruckner: Merkwürdigkeiten (wie
Anm. 8) in den oberen Ämtern die bevorzugten
Orte für Huldigungen. Im Waldenburger Amt
war es jenes beim Oberdörfer Bad (a.a.O., 1559),
im Farnsburger Amt jenes von Gelterkinden
(a.a.O., 2178). Bezüglich Homburg und Ramstein

schweigt Bruckner sich aus. Im Amt
Münchenstein fand die Huldigung «auf dem Platze,
unten an dem Schloss zu Münchenstein, vor der
obrigkeitlichen Weinpresse» statt.

" StA BS, Verfassung D.4, Blatt 15; es handelt sich

um die Huldigung vom 26. September 1652 in

Gelterkinden.
12

Vgl. Bruckner: Merkwürdigkeiten (wie Anm. 8),
1559.

12
Vgl. dazu zum Beispiel Andreas Ryff im
Rappenkrieg (wie Anm. 8).

14 Vgl. dazu Paul Roth: Die Organisation der Basler

Landvogteien im 18. Jahrhundert, Zürich
1922, 102f. Laut Bruckner: Merkwürdigkeiten
(wie Anm. 8) hielten die Untertanen den Degen
in der Hand (S. 1559), was Niclaus Meyer in
seinem Bericht nicht erwähnt. Beide jedoch weisen
auf das Gestell hin.

15 StA BS, Verfassung D.4, 24.4., 24.7.1775.

Vgl. dazu Flolenstein (wie Anm. 5), S. 482ff.
Während in den absolutistischen Fürstentümern
des Deutschen Reiches aus dem Untertaneneid
zunehmend eine barocke Feier der Herrschaft
gemacht wurde, blieben die Veranstaltungen in den
frühneuzeitlichen eidgenössischen Stadtkantonen

vergleichsweise bescheiden und nüchtern,
wiewohl auch hier Standesunterschiede sorgfältig

inszeniert wurden. So wurde zum Beispiel
1725 bestimmt, dass die Landvögte der oberen
Ämter maximal 150 Pfund an die Unkosten der
Huldigung erhalten (StA BS, Verfassung D.4,
1775 und StA BS, Protokolle Grosser Rat, Bd. 5.
5.3.1725, p. 1 lOr). Liestal und Münchenstein waren

dem Rat 100 Pfund wert.
17

Vgl. Niclaus Meyer in StA BS, Räte und Beamte,
K 12.

,s Während der krisenhaften 1690er Jahre drohten
mehrmals Getreideknappheit und Teuerung, so
dass sich die Obrigkeit veranlasst sah, die
Getreidevorräte zu eruieren. Zu diesem Zweck wurden

zum Beispiel 1698 die männlichen Untertanen

eines Amtes an einen zentralen Ort befohlen,
wo sie die Menge ihrer Vorräte «bey ihren Eydts-
pflichten getreulich anzugeben» hatten. Die Un-
terbeamten wurden «in geheim bei ihren Eyden
erinnert», genau darauf zu achten, ob die einzeln
befragten Untertanen plausible Angaben machten

(StA BS, Frucht und Brot, A.5,16.11.1698).
14 Bruckner verweist auf einen frühen, kurzen, relativ

allgemein gehaltenen Untertaneneid von 1461

(Merkwürdigkeiten, wie Anm. 8, 2136).
211

Vgl. Simon: Untertanenverhalten (wie Anm. 1

21 Der reiche Emmentaler Bauer Jost von Brechershäusern

geisselt in seiner Chronik den Eidbruch
als das schlimmste Vergehen der aufrührerischen
Bauern von 1653 (vgl. Danièle Tosato-Rigo und
Alain Dubois: Jost von Brechershäusern. Un paysan

bernois du XVlle siècle entre solidarité de
classe et solidarité confessionclle, in: Albert Tan-
ner/Annc-Lise Head-König (Hg.): Die Bauern in
der Geschichte der Schweiz, Zürich 1992
Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und

Sozialgeschichte, 10), 105-128, besonders 107.
22 Bei bestimmten Eiden in Gerichtsverrfahren

wurde jedes Mal ein Pfarrer beigezogen der dem

10



Schwörenden die religiöse Bedeutung des

Schwurs zu erklären hatte. Erst danach durften
sie etwa einen sog. Reinigungseid schwören.
Vgl. zum Beispiel Remigius Frey von Reigolds-
wil vor dem Ehegericht (StA BS, Gerichtsarchiv
NN2, Bd. 22, 25.8.1722). Seit 1745 hatten alle
Landleute, die ein «Eidgelübde» ablegen wollten,

in welcher Sache auch immer, einen «Schein
von einem Herrn Geistlichen über die erklärte
Wichtigkeit des Eyds vorzuweisen» (Johannes
Schnell, Hg.: Rechtsquellen von Basel Stadt und
Land, Basel-Biel 1859 und 1865, 2 Bd.e, besonders

Bd. 2, 266f.
23 Nach StA BS, Ratsbücher K..4, p. 179-181, ohne

Datum. (Anpassung von Sprache und Orthographie

durch A. S.) Schrift und Datierung anderer
Eide deuten auf das späte 16. Jahrhundert (nach
1560) hin. Für das 18. Jahrhundert: «Eid und
Schwörbüch-Iein zu Statt und Land» (StA BS,
Ratsbücher K.3a, S. 13Iff).

24 Vgl. StA BL, Verfassung C.l und A. 1 (ich danke
Mireille Othenin-Girard für den Hinweis auf die
Quelle).

«Über die Feiertage Bock-Bier»

Zur Tradition des Festbiers und zur Geschichte des Brauereiwesens im Baselbiet

Von Dominik Wunderlin

Wer in den Wochen zwischen Fasnacht
und Ostern eine Bierwirtschaft in Frankreich

oder in Süddeutschland - und
insbesondere in Bayern - aufsucht, kann
sich dort ein Märzenbier oder ein Bockbier

bestellen und geniessen. Wie gut ein
solches Bier ist, davon konnte sich am
letzten Februartag 1998 auch der französische

Staatspräsident Jacques Chirac
beim obligaten Rundgang durch die eben
eröffnete Pariser Landwirtschaftsmesse
überzeugen, als ihm am Stand der elsäs-
sischen Brauereien ein frisch gezapftes
«bière de mars» kredenzt wurde1. Bis vor
wenigen Jahren war es auch in unserer
Region noch ein schöner Brauch des

Brauereigewerbes, jeweils in den
Wochen vor Ostern und ebenso auf die
Weihnachtstage den Bierflaschen für
Normalbier ein festliches Gewand, eine
besonders gestaltete Etikette mit dem
Vermerk «Festbier» oder «Bockbier», zu
verleihen.

Die seit vielen Jahren einzige Brauerei
unseres Kantons, die Brauerei Ziegelhof
in Liestal, machte da keine Ausnahme.
Sie braute jeweils auf die Oster- und
Weihnachtsfesttage ein Festbier, das im
Gegensatz zum Lagerbier einen höheren
Stammwürzegehalt als das Lagerbier be-
sass und in der Stärke auf dem Niveau des

11


	Der Landvogt im alten Basel : Amtsauffassung, Huldigungseid und Amstantritt

