
Zeitschrift: Baselbieter Heimatblätter

Herausgeber: Gesellschaft für Regionale Kulturgeschichte Baselland

Band: 61 (1996)

Heft: 1

Artikel: Fremd sein?!

Autor: Schindhelm, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-860146

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-860146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fremd sein

Von Michael Schindhelm, neuer Direktor

Meine sehr verehrten Damen und
Herren,

«fremd», dieses Wort, dessen Semantik
wir so gut zu kennen meinen und das
mit den rapiden politischen und sozialen

Bewegungen unserer Welt - aber
auch mit den ganz intimen unseres
eigenen Lebens - so an Bedeutung
gewonnen hat, dieses Wort, das heute
abend nun auch im Mittelpunkt unserer

Begegnung und unseres Nachdenkens

stehen soll, hat einen sehr langen
und eigentlich geheimnisvollen Weg
der Verwandlung in unsere Sprache
hinein zurückgelegt. «Fremd», was uns
heute soviel bedeutet wie «von
auswärts stammend», «nicht heimisch»,
«nicht zugehörig», «unbekannt», leitet
sich ab vom althochdeutschen «fremi-
di», was wiederum auf das germanische

«fram» zurückgeht. Und nun die
wunderliche Feststellung: «fram» hiess
soviel wie «tapfer, tüchtig, vorzüglich»
und hat später neben «fremd» noch
einen anderen, heute allerdings aus der
Mode gekommenen Begriff geboren:
nämlich «fromm».

Am Beginn unserer Sprache also, ge-
wissermassen im tertiären Stadium
unserer Kultur, da ihre wichtigsten
Energievorräte entstanden, muss der Fremde,

der Auswärtige, der nicht-Heimische

zugleich die magische Wirkung -
wenn nicht sogar Anziehung - ausgeübt

haben, auch der Tapfere und Tüchtige

zu sein, eine Führer-, eine Identifi-

der Basler Theater

kationsfigur. So paradox das auf den
ersten Blick aussieht, begreifen wir
doch unwillkürlich, dass wir solche
Antinomien auch in anderen
Zusammenhängen wiederfinden. Das Wort
«heilig» etwa birgt in sich die Linie
unserer psychologischen Spaltung,
bedeutet es doch im Ursprung sowohl das
«Anbetungswürdige» wie auch das
«Verruchte».

Fremd, fram: tapfer und hervorragend.
So ganz wollen wir das nicht gleich
glauben. Aber schliesslich fiel diese

Wort-Entstehung in die Zeit der grossen

Wanderungen, der Kulturumzüge
und Gesellschafts-Translationen nach
dem Ende des Römischen Reiches.
Kein Wunder also, wenn das Fremde
dazumal anders wahrgenommen und
sogar aufgenommen wurde.
Das ist nicht unsere Erfahrung: Diese
vielmehr assoziiert mit dem Fremden
einen Zustand des Ausgeschlossen- und
Nichtzugehörigseins, des Gemiedenen,
der Einsamkeit, oft auch des Elends
und der Not. Die Hölle seien immer die
anderen, hiess es, wir könnten auch
sagen: die Fremden. Aber stimmt das
eigentlich so? Ist Fremdheit wirklich für
uns nur Attribut der Schattenseite,
Vorbote der sozialen Distanz, der blutrote

Rahmen und das Feindbild?
Gewiss ist das auch heute nicht immer so.
Die Helden unserer Tage, die Umjubel-

* Ansprache, gehaltenem 23. November 1995 an der Vernissage des Verlags des Kantons Basel-
Landschaft, wo u.a. üerlBaselbieter Heimatbuch 20 mit dem Schwerpunktthema «Fremd?!» vorgestellt

wurde. V_y

1



ten und Begehrten, sie sind es nur zu
oft auch deshalb, weil sie keine «von
uns» sind. Das «O. J. Simpson Triai»
über den Mohren, von dem wir nie
erfahren werden, ob es eine Variante auf
Othello gewesen ist, lässt uns erkennen,
wie nahe Vergötterung und Verurteilung

beieinander liegen. In Deutschland

(und sicher nicht nur dort) gibt
es dunkelhäutige Fussballstars, die in
der Arena den sportlichen Erfolg als
psychedelische Reizüberflutung erfahren

und zugleich Gefahr laufen, auf
der Strasse von gewaltbereiten Jugendlichen

zusammengeschlagen zu werden.

Wer sind da eigentlich die Fremden:
der siegende, blendende Afro-
Europäer des Showgeschäfts oder die
sozial verirrten oder an den Rand
gedrängten Jungs in Springerstiefeln? Die
Trennlinien verlaufen labyrinthisch,
der Drahtverhau ist unsichtbar. Zuweilen.

Aber er ist deshalb nicht minder
gefährlich.

Eines bleibt festzuhalten. Die Erfahrung

der Fremdheit wie der Vertrautheit

erleben wir auf zweierlei Weise. Sie
ist zum einen gesellschaftlich,
politisch, wenn wir als Deutsche, Schweizer,

Franzosen oder einfach Europäer
dem Fremden begegnen, zum anderen
hat sie eine zutiefst intime Quelle, und
mit ihr - vor ihr - ist jeder allein, jeder
nur noch sich selbst vertraut, nicht
einmal mehr sich selbst vertraut. - Das
bedarf der Erläuterung.

Wir sind am Ende eines Jahrhunderts,
in dem so vielen Menschen wie nie
zuvor unfreiwillig auf Wanderschaft, also
auf die Flucht gegangen sind. 60
Millionen allein in diesen Tagen, jeder
zweite Flüchtling - ein Kind. Wir bringen

also neue Vertreibung zur Welt. Es
ist eigentlich sicher, dass die grossen,
globalen Migrationen trotz allem noch
vor uns stehen. Das 21. Jahrhundert
könnte sehr wohl dasjenige eines
überrollten Europas sein, der permanenten
Flucht- und Suchbewegung, der ethnischen

Katalyse, eines Gesellschaftszustands

der Belagerung und der
Selbstverteidigung.

Die Geste der Selbstverteidigung übrigens

beherrscht schon heute die
sogenannte Erste Welt, vor allem, seitdem
die Zweite untergegangen ist. Das
Gegenüber ist neu definiert aus Sicht der
Industriestaaten, das Gegenüber ist
jetzt der asiatische, afrikanische,
lateinamerikanische, ja es ist der osteuropäische

Asylant. Dass die Wohlstandseuropäer

beispielsweise für den (so
verstandenden und seit einiger Zeit tiefer
empfundenen) Abwehrkampf gegen
diese moderne Form der Ahasverus-
Existenz schlecht präpariert sind, liegt
auf der Hand. Allein die Tatsache, dass
der Zusammenschluss Europas vor
allem unter den Auspizien des Ausschlusses

der Nicht-Europäer verstanden
wird, dass die Gesetze verschärft und
die Bollwerke höher geschichtet werden
müssen, während der Brand die
Flüchtenden immer näher und zahlreicher an
unsere Grenzen treibt, während die
Springflut von Gewalt und Elend aus
nah und fern ihrer Heimat entrissene
Menschen auf unsere Bahnhöfe und in
unsere vorsorglich ausserhalb der Städte

errichteten Heime spült, allein die
Tatsache, dass wir über die Abschiebe-

2



praxis mehr diskutieren als über die
Hilfspraxis, bezeichnet unser Trauma,
beschreibt, wie wir aufgeschreckt worden

sind aus den Seelenfriedenszeiten
des Kalten Krieges.

Das Pathos der Distanz gegenüber dem
Fremden ist auch unter den meisten
europäischen Völkern eine ausgemachte

und althergebrachte Sache. Das
Vaterland, die Scholle, Blut und Boden -
wir verstehen uns - das sind immer
zunächst Gefühle und Konstitutionen,
ehe daraus im leider nicht mehr einzelnen

Falle Perversionen werden. Wir
ehren die Heimat, die blaue Donau, den
blauen Rhein, den blauen Gardeoffizier,

Westerwald und Tiroler Hut, Heimat

ist überall, mit Heimat bist Du
stark. Und: in der Heimat, da ist Frieden,

da wirst Du immer glücklich sein.
Die Chimäre vom begrenzten Paradies,
von der Unantastbarkeit unserer
Eintracht mit der Welt, in der wir uns nach
der einheimischen Konjunktur strecken
und das fremde Leben draussen zunehmend

nur mehr als prästabiliertes
Medienprogramm begreifen, diese Chimäre

spukt bereits zwischen den beiden
Bürgern, denen Goethe im Faust zu
diesem markigen Gespräch verholfen
hat:

«Nichts bessers weiss ich mir an Sonn-
und Feiertagen
als ein Gespräch von Krieg und
Kriegsgeschrei,

wenn hinten, weit, in der Türkei, die
Völker aufeinanderschlagen.
Man steht am Fenster, trinkt sein
Gläschen aus
und sieht den Fluss hinab die bunten
Schiffe gleiten;
dann kehrt man abends froh nach
Haus
und segnet Fried' und Friedenszeiten.»

«Herr Nachbar, ja! So lass ich's auch
geschehn
sie mögen sich die Köpfe spalten,
mag alles durcheinandergehn;
doch nur zu Hause bleibt's beim
alten.»

«Dann kehrt man abends froh nach
Haus
und segnet Fried- und Friedenszeiten.»

Die Liturgie eines jeden Patrioten.
Damit keine Missverständnisse
aufkommen: ich halte Heimatgefühle
nicht für etwas grundsätzlich Verwerfliches.

Vielmehr nähre ich immer noch
den Glauben, dass ein natürlicher
Legitimismus, ein klares und stilsicheres
Bewusstsein für die eigene Herkunft
und die unpathetische Annäherung an
die Hefe der persönlichen Existenz, das
Land, die Leute, die Geschichte, die
eigentliche Vorbedingung für ein
vorurteilsloses Verhalten gegenüber den
Fremden sind. Gewiss, es hat eine kurze

Zeit der Blumen und der schwingenden

Hüften gegeben, eine Art Sündenfall

des Anti-Nationalismus, in der sich
eine junge Generation in Europa von
Vaterland, Heimat, Herkunft, Konvention,

am Ende auch von der sogenannten
Nation emanzipiert zu haben

glaubte. Swinging London, azurne
Strände und das runde Mobil aus
Wolfsburg: das war die Geburtsstunde
der breiten Multi-Kulti-Bewegung.
Freizügigkeit, in allerlei Hinsicht, auch
in nationaler, auf eine Elektrogitarre
gespannt. Zugegeben, diese Bewegung
blieb in den Metropolen stecken, wo
der Vaterlandsbegriff ohnehin zur
diffusen Grösse zerstäubt ist, zugegeben
auch, diese Bewegung scheiterte am
Ende an den Barrikaden des Kleinbürgertums

und am fortschreitenden
Pensionsanspruch ihrer Protagonisten. Zu-

3



gegeben auch, dass Europa und seine
Menschen heute vor einer einzigartigen
Zerreissprobe stehen. Das Zeitalter der
schier unbegrenzten Kommunikation
hat einerseits zu einer unglaublichen
Bewegungsmöglichkeit des Einzelnen
geführt, viele von uns sind eigentlich
nur noch unterwegs, auf den Bahntras-
sen, den Autobahnen und Fluglinien.
Andererseits hat dieses Zeitalter den
Einzelnen an einen Ort gefesselt, an
dem er es immer am schwersten gehabt
hat und wo er sich nur selten behaupten

konnte: an sich selbst. Das Zeitalter
der unbegrenzten Kommunikation ist
unumstritten auch das Zeitalter der
grossen Einsamkeit, der Massen-
Einsamkeit.
Neun Stunden sitzt ein US-Amerikaner
inzwischen täglich vor dem TV, bei
Kindern sind es noch etliche Stunden
mehr, hierzulande sind wir davon nicht
mehr allzuweit entfernt. On line,
Multimedia, die schönen neuen Datenautobahnen

werden das Ihrige dazu beitragen.

Das Ergebnis ist eine fortschreitende

Entfremdung auch unter den
sogenannten Ein-Heimischen. Längst
leben sie nicht mehr in einem Heim, sie
drohen sich auf ebenso unwillkürliche
wie freiwillige Weise aus den Augen zu
verlieren. Der Fremde, das ist schon
lange nicht mehr nur der Libanese oder
Kroate, es ist auch der Nachbar von
gegenüber und/oder nebenan. Und das

vor dem Hintergrund einer gigantischen

Werbeindustrie, die uns mit
betörender Bauchrednerrhetorik auf die
angeblichen alten Werte zurückbringen
will, die uns mit Reinheitsgeboten,
Natur- und Traditionsbewusstsein in
die Aufmarschgebiete des Massenkonsums

leitet. Das Wasser fürs Mineral
kommt aus dem Herzen der Natur,
Bohne und Traube werden mit der
Traditionserfahrung von Jahrhunderten

gebrannt, und das Fleisch ist nur gutes
Fleisch, wenn es von unseren Weiden
kommt. Das alles kann man nur
demjenigen glauben machen, der von Natur,

Tradtition, Heimat weitestgehend
abgeschnitten ist. Er läuft Gefahr,
selbst Gegenstand der Verpackungswirtschaft

zu werden.

Entfremdung in Europa (und freilich
nicht nur dort) nach innen und nach
aussen. Die rapide Verwandlung, ja
Zerstörung von Wirklichkeiten, durch
Massenarbeitslosigkeit,
Umweltverschmutzung, Wohnungsnot, Zersied-
lung, sie bedroht das europäische
Individuum mit neuer Stärke. Der Boden
unter uns wird knapp und feucht, die
Sicherheiten schwinden, die Drainage
versagt.

Sie werden vielleicht sagen, dass alles
sei Schwarzfärberei, und übrigens gäbe
es ja auch noch Unterschiede, zum
Beispiel zwischen Paris, Berlin und
Liestal. Und selbst, wenn Sie jetzt nicht so
gedacht haben sollten, Sie haben
natürlich recht! Natürlich gibt es
Menschen, die durch habituelle oder äussere

Umstände den fundamentalen
Versicherungen hartnäckiger und erfolgreicher

begegnen als andere. Zweifelsohne
gibt es Regionen, an denen der bittere
Kelch der allgemeinen Entfremdung
bisher vorübergegangen ist. Aber wir
werden nicht leugnen können, dass die,
die es (angeblich) besser haben, es vor
allem noch besser haben. Will sagen:
Der Vorteil von mehr Balance zwischen
fremd und vertraut (wenn das der
zutreffende Gegensatz überhaupt ist), die
humanitäre Rendite aus multikultureller

Nachbarschaft und kosmopolitischer

Erziehung - sie charakterisieren
die sinkenden Vorzüge eines Inseldaseins,

um das die Flut unerhörter na-

4



tionaler, ethnischer aber auch sozialer
Spannungen und Bedrohungen leckt.

Gestatten Sie, dass ich, der ich bislang
heute abend so selbstverständlich über
alle Fremdheit hinwegzureden versucht
habe, wo doch kein Zweifel darüber
bestehen kann, dass es auch zwischen
Ihnen und mir einen Aspekt des
Unvertrauten geben muss und Ihnen in meiner

Rede ein Akzent des Unzugehörigen,
vielleicht sogar des Ungehörigen

auffallen muss, dass ich also von einem
verbindenden, vertrauenden Wir zu
einem sich der Verletzung und der
Schutzlosigkeit aussetzenden Ich übergehe,

freilich, weil ich von der Hoffnung

angetrieben werde, es gäbe hier
zwischen uns bereits eine Vertrautheit,
die das zuliesse.

Ich bin, wie Sie wissen, kein Basler,
Zürcher oder Berner Bürger. Ich bin
vermutlich überhaupt keiner Stadt
Bürger. Die Orte, an denen ich gewesen
bin, sind inzwischen meist ehemalige
Orte, obwohl es sie freilich noch gibt.
Ich komme aus der ehemaligen DDR,
man sagt heute, manchmal beschämt:
die neuen Bundesländer. Jemand hat
gar den grotesken Begriff der «jungen»
Bundesländer geprägt, gottlob ohne
Folgen. In der Stadt Eisenach geboren,
aber nie gelebt, habe ich mit 15 das
Elternhaus verlassen, habe andernorts
auf einer Spezialschule mein Abitur
unter bereits studentischen Verhältnissen

gemacht (sofern es die damals und
dort überhaupt gab), mit 18 ging ich
für 5 Jahre in die ehemalige Sowjetunion,

alles andere als vorbereitet, mit
23 Jahren zurück in eine DDR, die ich
noch nicht kannte; vorbei mit den alten
Freundschaften, mit den alten
Geschichten, ich lebte im ehemaligen Ost-
Berlin - mit Balkonaussicht auf die

ehemalige Mauer, 5 Jahre später gingen

da Menschen hindurch, mit Tränen
in den Augen. Ich ging auch, in eine
neue, alte Welt. Hin und zurück. Nun
bereite ich mich und andere auf mein
Leben bei Ihnen vor, und ich mache,
wie jedes Mal, Entdeckungen.

Ich habe in den bisher drei Jahrzehnten
meines mehr oder weniger sich selbst
bewussten Lebens - Sie werden es
vielleicht nicht glauben - Fremdheit,
Fremdsein als ein entscheidendes
Stimulans meiner Wahrnehmung empfunden.

Mittendrin zu sein und doch nicht
dazu zu gehören, sich vor den offenen
Pranken einer widrigen Gesellschaft zu
verbergen, in Nachbarschaft zu leben
mit den Grenzposten, in der Witterung
ihrer Wachhunde, ein Christ zu sein
unter «sozialistischen» Kameraden:
das ist ein Stück meiner Kindheit, ohne
Trauer und ohne Wunsch nach
Tröstung. Ein Schauspieler, der mit mir
nächstens in Basel arbeiten wird und
damals die Schulbank drückte, lebte in
der Mausefalle, dem sogenannten
Grenzgebiet, wenige 100 Meter vor der
Demarkationslinie zu Westdeutschland.

Links war also das Jenseits des
Westens, rechts die Kontrollpatrouille
in die DDR. Besuchen konnte man ihn
nicht. Jeder hat also seine eigene Praxis
gefunden im Umgang mit Grenze und
Fremdsein. In Russland hatte ich
jeweils nur das Aufenthaltsvisum für
eine Stadt, in der ich dann auch nur
einige Bezirke offiziell betreten durfte.
Andererseits lebte ich dort mit Ausländern

aus 60 Ländern, auch aus dem
Westen, und am fernsten waren mir die
eigenen Landsleute, unter denen die
Lauscher, Spanner und Zinker umgingen,

und es gab ja so Vieles, das verboten

war.

5



Eine fremde Welt für Sie, keine Frage.
In Osteuropa, in Mitteleuropa,
geographische Nähe, politisch ein andere
Stern. Nicht ganz so fremd habe ich
den Westen erfahren, ich habe ihn in
den letzten sechs Jahren in grossen,
ausführlichen Zügen in mich
aufgenommen, ohne einem Rausch verfallen
zu sein. Zweifellos hat es in Ost- und
Westdeutschland in den zurückliegenden

Jahren viel Paroxysmus und
nachträgliche Katerstimmung gegeben. Man
ist sich fremder als je, weil man sich zu
schnell zu nahe gekommen ist. Dazu
kommen die Kommunikationsanomalien:

Schweigen ist Feigheit, also reden
wir. Über uns selbst, über die anderen.
Reden ist Existenzbeweis: ich rede, also
bin ich. Der Westen - jahrzehntelang
trainiert - macht's vor. Der Osten -
rhetorisch abgeschrieben - stottert
noch oder skandiert schon. Die
innerdeutsche Kommunikation - eine
Kaspar-Geschichte. Mit immer neuen
Variationen. Zuerst hat West über Ost
geredet: betroffen über die wahre
DDR. Dann hat West mit Ost geredet:
Du sollst sein wie ich. Bald hatte West
Ost über-redet. Da aber unerwartet:
Ost beginnt, über West zu reden: gross-
mäulige Schwätzer. Man wird sehen,
wie es weitergeht.
Fremdsein als Stimulans: ich halte es

für ein Glück, häufig und frühzeitig in
der Fremde und unter Fremden gewesen

zu sein. Meine polyglotten Freunde
aus Oman oder Mauritius haben mich
vor 15 Jahren in der Sowjetunion
gelehrt, was es heisst, sich in der Fremde
ein Eleim zu bauen. Natürlich bin ich
weder Russe noch Afrikaner geworden,
wahrscheinlich bin ich sogar Deutscher
geblieben. Aber die Wahrnehmungen
in dieser Welt und die Annäherungen
an andere gehen auf spezifische Weise
vor sich.

Ich ertappe mich häufiger dabei, wie
mir zum Beispiel ein bestimmtes «Ossi-
Tum» auf den Wecker fällt und ich
insbesondere angesichts des ostdeutschen
Sicherheitsphlegmatismus - einer
besonders enervierenden Form von
Vogel-Strauss-Habitus - in rhetorische
Haltungen verfalle, die nichts anderes
als Wessi-Chauvinismus repräsentieren.

Dabei habe ich unter den grossen
Brüdern aus dem Westen (die kann
man sich ja bekanntlich nicht aussuchen)

nicht gerade viele Freunde gefunden,

es gibt, kurzgesagt, in mir eine
endogene Spannung gegenüber diesem
Deutschland, die nur mit Fremdheit zu
tun haben kann.

So kam ich unter die Schweizer. Sie
werden mir verzeihen, wenn ich mich
über diese Begegnung noch bedeckt
halte. Eines allerdings sei nicht
unterschlagen. Die letzten 12 Monate mit
ihrem ständigen Pendeln zwischen Hier
und Dort haben mir die Sinne
geschärft dafür, dass Sie hier kein
teutonischer Appendix sind, ich habe (mit
grossem Vergnügen) entdeckt, dass sich
in den ersten Monaten die Menschen,
die Dinge, die Verhältnisse hier nach
einer ersten Irritation - ich möchte fast
sagen Halluzination - des Vertrautseins
von mir entfernten, mir fremder wurden,

während sie jetzt allmählich wieder

auf mich zukommen. Wie schön,
mittendrin zu sein, und doch auch wieder

mit dem bewussten Abstand. Ich
werde ja sehen, wo das hinführen wird.

6



Fremdheit als Lebensstimulans, als Re-
medium der Selbst-Behauptung, das ist
eine meiner (wenigen) festen Überzeugungen.

Auch wenn es paradox klingen
mag: Die Begegnung mit dem Anderen,

die Offenheit gegenüber dem
Disparaten, sie sind entscheidende Bedingung

für die Entstehung eines
Individuums. Nur, wer die Fremde kennt,
kann Fleimat erfahren. Nur in der
Interaktion mit dem Fremden ist
Vertrautheit, bewusste, gebändigte, reflektierte

Vertrautheit überhaupt möglich.

Woher aber die Sicherheit, die Fähigkeit

zu dieser Interaktion, woher der
Mut für die Öffnung nach innen und
aussen, der Mut zum Fremdsein? Ich
halte dies für eine zutiefst spirituelle
Angelegenheit. Hier gelten nicht die
Regeln der Ökonomie und auch nicht
des sozialen Anstands. Mut zur
Öffnung: Was das in der Wirtschaft heisst,
haben wir in den letzten Jahrzehnten
erlebt. Es hat gewiss wenig mit
kosmopolitisch-humanitären
Bemühungen zu tun, wenn ein Konzern Filialen

in der Dritten Welt gründet. Mut
zur Fremdheit, das ist - gerade im
Lichte der Anziehungs- und Abstos-
sungsgeschichte zwischen Erster und
Dritter Welt - vor allem eine spirituelle,
eine kulturelle Frage. Es ist eine prado-
xe, eine antinomische Frage. Sie zielt
auf das Pendel zwischen Heimat und
Fremde, zwischen Vergangenheit und
Heute, zwischen Herkunft und Noma-
dentum. Wieviel Kraft ziehe ich als
Individuum, als Unteilbares, aus dem
mich umgebenden Milieu? Definiere
ich meinen Weg als den Anderer, die
ihn vor mir gegangen sind?

Wer darauf Antworten weiss, für sich
selbst, dem kann es auch an Mut zur
Öffnung nicht fehlen. Ich plädiere des¬

halb für eine Überwindung des
antagonistischen Fremdseins durch die
Rückbesinnung auf den eigenen kulturellen
Zusammenhang. Aus einer souveränen
eigenen geographischen wie kulturellen
Ortsbestimmung die Freiheit zur
Annäherung an die fremde Existenz, an
fremdes Leben gewinnen. Die
Entdeckung machen, dass nicht nur die
anderen anders sind, sondern auch ich
anders bin.

Wir stehen in einer Zeit der Entscheidung,

ob wir die vor sich und vor uns
gehenden Bewegungen von Menschen,
von Völkern überstehen oder eben
nicht, ob wir die Verfallsentropie des

persönlichen Bewusstseins wieder
verkleinern oder aber die Herrschaft im
eigenen Hause verlieren. Wir haben
erkennen müssen, dass die Verbrüderung
der Menschheit im Zeichen weder der
Ökonomie noch der Ökologie Chancen
bekommen hat. Warum? Weil mit dem
Vorwand der Anpassung und Anglei-
chung, der Nivellierung und
Auslöschung der Unterschiede zwischen Ost
und West, Nord und Süd deren
unerbittliche Verschärfung betrieben wird.

Daher mein zuweilen hoffnungsloser,
aber doch unerbittlicher Glaube an die
Rolle, die die Kunst spielen kann, wenn
es darum geht, den Schlüssel zu neuen
Welten zu finden und die eine zu
bewahren. Die Kunst, das ist das Originäre,

nicht Reproduzierbare, also der
Unterschied, der Gegensatz, der Konflikt,
die Provokation zwischen Menschen,
zwischen Nationen, Gesellschaften; die
Kunst ist in jedem Falle die erste und
die letzte Edition, das Wertfreie, das

Unschätzbare, auch, nachdem der
Hammer zum dritten Male gefallen ist.
Sie ist der Widerspruch gegen die Zahlen

und Hochrechnungen, sie ist sogar

7



der Beweis gegen die Zahlen und
Hochrechnungen.

Wenn wir Kunst so begreifen, wenn wir
unsere Kultur nicht als ein nettes Spielzeug,

sondern als eine mögliche
Überlebensstrategie begreifen, dann könnten

wir auf das Kommende besser
vorbereitet sein. Wir müssen heute und bei
den Jungen anfangen, bevor die mächtigste

Maus der Welt aus der Massen-
eine Firmenkultur gezaubert hat, mit
Mickeys Nachrichten, Mickeys
Infotainment, Mickeys Erotikthriller und

Mickeys Gameshow. Nehmen wir den
Weg in die Fremde und zu den Fremden

durch die Schneise, die die Kunst in
unserer Success- und Medienwelt
offengehalten hat. Nicht an unseren
Gemeinsamkeiten, sondern an unseren
Unterschieden sollten wir uns erkennen
und anerkennen. Dann ist die Fremdheit

nicht mehr das Hormon des Hasses,

sondern eine vertrauensbildende

Basis, von der aus wir unsere
Welt und ihre Zukunft vielleicht doch
noch einmal neu deuten und entwerfen
können.

Armengenössige Menschen - Pioniere des Wohlfahrtsstaates?

Von Hans Utz

Margarethe Gabathuler
Die 35jährige Margarethe und der
27jährige Peter heirateten 1850. Sie war
das dritte Kind von neun, von denen
noch zwei weitere die Armenpflege
beschäftigten. Auch Peters Familie war
arm; aktenkundig ist die Unterstützung
seiner Mutter sowie zwei seiner drei
Geschwister - und das dritte starb
33jährig.
Zuerst kamen in rascher Folge drei Kinder

zur Welt; das letzte dann nach
einem fünfjährigen Zwischenraum und
nach Peters Tod. Wenn man die
eingetragenen Daten als zuverlässig ansehen
darf1, so fällt auf, dass die Pause im
gleichen Jahr beginnt, als Margarethe
die freie Mittelverwaltung beantragte.
Einer verheirateten Frau scheint dies
nur möglich gewesen zu sein, wenn der
Ehemann Konkurs erklären musste.2
Margarethe war eine der ersten Frauen
in Ettingen, die nach dem neuen Vor¬

Kurt Moser-Gähwiler
Ebenfalls in der ersten Sitzung der
Armenpflege vom 2. Dezember 1860
«macht» Kurt «der Commission durch
Gemeinde-Präsident Brodmann
Vormerkung, dass der Käufer seines bis
anhin bewohnten Logis am 15ten
December von demselben Besitz nehmen
werde und er daher gemäss allenthalben

gemachten erfolglosen
Nachforschungen um ein Anderes, bis dorthin
Obdachlos werde.»4 Die Armenpflege
hatte sich um ein neues Logis zu
kümmern, so verstand sie jedenfalls diese
Mitteilung. Nachdem sie eine Wohnung

hatte mieten können, vereinbarte
sie mit Kurt und seiner Frau die
Verpfändung seiner Holzgaben (das den
Bürgern zustehende Holz-Kontingent)
zur Sicherstellung der Mietzinszahlung.

Ist Kurt damit bereits armenge-
nössig? Im Dorf wusste man, dass die
Armenpflege für ihn bürgte; denn auch

8


	Fremd sein?!

