
Zeitschrift: Baselbieter Heimatblätter

Herausgeber: Gesellschaft für Regionale Kulturgeschichte Baselland

Band: 60 (1995)

Heft: 18: Geschichte 2001 : Mitteilungen der Forschungsstelle Baselbieter
Geschichte

Artikel: Das Selbstmörderbegräbnis : von der magischen Austreibung zur
Psychologie

Autor: Hunger, Bettina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-860215

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-860215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dezember 1995 Geschichte 2001

Nr. 18 Mitteilungen der Forschungsstelle Baselbieter Geschichte

Das Selbstmörderbegräbnis

Von der magischen Austreibung zur Psychologie

Bettina Hunger

Noch zu Beginn des 19.

Jahrhunderts wurden
Leichen von Selbstmördern mit

magischen Abwehrritualen
aus der Welt der Lebenden
entfernt. Hundert Jahre später

bestattete sie ein Pfarrer
im Rahmen des normalen
kirchlichen Rituals. An die
Stelle magischer Umgangsformen

waren psychologische

Deutungsmuster getreten.

In den letzten zweihundert
Jahren veränderte sich das
gesellschaftliche Verhältnis zum
Tod und den Toten sehr. Die

historische Literatur spricht
von einer weitgehenden Entri-

tualisierung des Todes: Wäh¬

rend in früheren Zeiten die Toten

mit Hilfe vieler Rituale vom
Diesseits ins Jenseits geleitet
wurden, fehlt heute im

Umgang mit dem Tod beinahe jede

rituelle Form.'1'Als

deutlichstes Zeichen dafür mag
gelten, dass im Laufe des 20.

Jahrhunderts in unseren
Breitengraden die Leichenzüge
fast vollständig aus dem Stras-

senbild verschwanden. Doch

die Entritualisierung des
Todes nahm bereits im 19.

Jahrhundert ihren Anfang. Lange
bevor das traditionelle Begräbnis

für ehrbare Tote verändert

wurde, hat man dasjenige für
Selbstmörder in Frage
gestellt. In dieser kulturellen Um-

deutung wurde vieles

vorweggenommen, was im 20.
Jahrhundert auch den Umgang mit

natürlich Verstorbenen prägen

sollte: Die Ersetzung des Rituals

durch die psychologisieren-
de Rede.

Austreibung

Noch zu Beginn des 19.

Jahrhunderts reagierten die
Menschen auf einen Selbstmord in

ihrer Umgebung mit
magischen Abwehrritualen: So

stand etwa 1809 für die Ein-

Inhalt

Das Selbstmörderbegräbnis

Zum Projekt

Impressum



Zum Projekt

bh. Der nebenstehende Artikel

ist aus einer umfangreicheren
Arbeit hervorgegangen, die im

Auftrag der "Forschungsstelle
Baselbieter Geschichte"
entstand und sich mit Religion
und Religiosität im Baselbiet
befasste. Da in neuerer Zeit

Religion nicht das Zentrum
des gesellschaftlichen Lebens

bildet, schien es mir günstig,
diese Fragestellung einzugrenzen

und den Umgang mit dem
Tod zu thematisieren - dem

Ereignis also, an dem jede auf

das Individuum bezogene Deutung

hinfällig wird, und das

deshalb in besonderem Masse

religiöse Erklärungsmuster
favorisiert. Ich folge den letzten

Stationen des Lebens.

Mich interessiert, wie diese

Stationen mit dem Wegfall des

religiösen Deutungsmonopols
ein Gegenstand der medizinischen

Sorge, eines egalitären
politischen Diskurses und der

individuellen Inszenierung werden.

Im religiösen Denken

korrespondiert die Endgültigkeit
des Todes der Zeitlosigkeit seiner

Deutung. Als Folgeproblem

der entstehenden Plurali-
tät und manifesten Wandelbarkeit

des Umgangs mit dem

Tod ergibt sich, dass für grössere

Gemeinschaften verbindliche

Deutungen nur auf sehr

vermindertem Anspruchsniveau

möglich sind. Ferner ver¬

ändern sich auch die religiösen

Vorstellungen selbst als

Folge der zunehmenden
konfessionellen Durchmischung
und Fraktionierung der
Bevölkerung, und unter dem

Anpassungsdruck, der von den anderen

gesellschaftlichen Systemen

ausgeht.

Die zu beschreibende Entwicklung

vollzieht sich relativ langsam,

weswegen ich den doch

langen Zeitraum von 200 Jahren

betrachte. Einen wichtigen
Teil der Arbeit bilden die

Analysen einzelner Episoden
und von Konflikten um die
Bestattungsfrage, in denen die

oben erwähnten Probleme

von den Akteuren selbst
thematisiert werden. Ferner stütze

ich mich auf im Baselbiet

verbreitete religiöse Schriften

und auf Leichenpredigten.
Statistisches Material gibt mir
einerseits Aufschluss über

Veränderungen in den Todesursachen,

Veränderungen in den

diesen Erhebungen zugrunde
liegenden medizinischen
Kategorien lassen aber auch
Rückschlüsse auf die Wahrnehmung

des Sterbens zu. Als

stumme Zeugnisse dienen mir

die Friedhöfe, weiche im

Beobachtungszeitraum vielfach von
den Kirchen getrennt und an

den Dorfrand verlegt werden.

wohner von Lausen fest, dass
der Schmied JakobS., der
sich wie vor ihm bereits sein

Vater selbst das Leben

genommen hatte, nicht wie andere

Tote auf dem Kirchhof
bestattet werden durfte. Man war
der Ansicht, "dass der Entleibte

von den Händen wegge-
than werden sollte, denen er
sich mit seiner Handlung
übergeben habe", der Teufel sollte
ihn holen.

Aber die Entfernung des Leichnams

musste dann doch auch

noch konkret organisiert werden.

Diese Aufgabe wollten

die Lausener zuerst dem

Wasenmeister, der auch die
Tierkadaver zu entsorgen hatte,

übertragen, doch dies wurde

von der Basler Obrigkeit als

"unschicklich" abgelehnt. Die

Basler Behörden befahlen

vielmehr, "den Körper des

unglücklichen S. in der Stille auf

dem Kirchhof beerdigen zu
lassen". Als aber dieser Befehl in

Lausen bekannt wurde, "habe

die Gemeinde... gar gewaltig

getobt". Weiber und Kinder

hätten geschrien, sie gingen
nicht mehr in die Kirche, wenn
dies geschehen müsse. Und

schliesslich bestimmte der

Lausener Gemeinderat drei

Männer, die den Toten im

"Kohlholz", einem entfernten

Wald, vergraben mussten,
und kommandierte weitere

zehn Männer ab, die den

gefährlichen Transport bewaffnet

mit "Ober- und Untergewehr"

2 Geschichte 2001 18/1995



begleiteten. So wurde der
Selbstmörder Jakob S. in der
Nacht vom 3. auf den 4. Juni

1809 im Kohlholz verscharrt,
dort wo man 37 Jahre zuvor
bereits seinen Vater vergraben

hatte. Doch "währenddem
sie den Körper in die Grube

gethan, seye dessen Geist

dem Jakob Sch. (einem der

Totengräber, bh.) erschienen",
dieser habe daraufhin sein
Gewehr "sogleich weggeworfen
u. sich unter die versammelte
Mannschaft versteckt", berichten

die Akten. Und nach mündlicher

Erzählung sind die Lau-

sener Hals über Kopf ins Dorf

zurückgerannt, hätten Pickel,
Schaufel und den Toten unbedeckt

im Wald liegen gelassen.

Die einen erzählten,
"dass der Tote auf einmal

aufgestanden sei", und andere

glaubten, sie hätten "seinen

Geist gesehen".

Doch als ob der Aufregung in

Lausen nicht schon genug wäre,

verhafteten die Basler
Behörden auch noch alle Mitglieder

des Lausener Gemeinderates,

als sie von der Sache

hörten. Die bewaffnete Eskorte

des Leichnams war in ihren

Augen ein bewaffnetes "Com-

plott" gegen die Obrigkeit. Erst

nach Vermittlung des Lausener

Pfarrers kamen die
Gemeinderäte wieder frei. Dieser
machte den Basler Herren

klar, dass sich die Lausener
nicht gegen die Obrigkeit, son¬

dern gegen einen Geist
bewaffnet hatten.

Lausen aber wurde noch lange

von seinen Selbstmördern

heimgesucht: In Sturmnächten
konnte man hören, wie Vater
und Sohn in der Schmiede

den Amboss schlugen. Als der

Spuk zu schlimm wurde, lies-

sen die Hausbesitzer einen

Kapuziner aus Dornach

kommen, der die Geister endlich in

zwei Flaschen bannte, die er

gut verschloss. Daraufhin blieben

die Nächte still - bis man.

schliesslich die Bedeutung der

beiden Flaschen vergass und

sie versehentlich zerbrachen.

Die Selbstmorde von Andreas
und Jakob S. versetzten Lausen

für lange Zeit in Angst und

Schrecken. Die heftige Reaktion

der Lausener aber macht

deutlich, welche Bedrohung
ein Selbstmord für diese
Gemeinschaft darstellte: Mit ihrer
Tat verstiessen Andreas und

Jakob S. gegen die göttliche
Ordnung, sie machten sich

selbst zu Herren über Leben

und Tod und massten sich an,
was rechtens nur Gott
zustand. Wegen solcher Hybris
überantworteten sie sich

endgültig dem Teufel. Nach

Vorstellung der Lausener würden

sie im Grab keine Ruhe
finden, sie müssten "umgehen"
und würden den Lebenden

schaden. Deshalb war man in

Lausen der festen Überzeugung,

dass, wenn ein Selbst¬

mörder auf dem Kirchhof

liege, "keine Ruhe mehr in dieser

Gegend seyn werde".

Dieser Gefahr aber konnten

sie mit verschiedenen Abwehrriten

begegnen: Das wichtigste

Austreibungsritual war die

Bestattung des Toten im

Wald, fernab von den Wohnungen

der Menschen. Diese
Form der Bestattung von
Selbstmördern war in der Basler

Landschaft lange Zeit
üblich gewesen, die Lausener
selbst betonten 1809 immer

wieder, dass sie bei diesem

Begräbnis nicht anders

vorgegangen seien als 37 Jahre früher

beim Vater des Jakob S.

auch schon: "Der Gemeinderath

habe geglaubt, weil es

ehedessen so üblich gewesen,

so seye es jetzt auch wieder

Recht", hielten sie den

Basler Behörden vor. Mit

bewaffnetem Begleitschutz wurden

die Selbstmörder bis ins

19. Jahrhundert aus der Welt

der Lebenden in die Wildnis

überführt.

Der Bedrohung, die von den

Selbstmördern ausging,
versuchten die Lausener mit der

Entfernung der Leichen zu

begegnen, doch dieses Abwehrritual

konnte die Gefahr nicht

endgültig bannen: Als Geister,
die in der Schmiede ihr Unwesen

treiben, kehrten die
beiden Selbstmörder wieder und

versetzten die Menschen im

Dorf erneut in Aufregung. Da

Geschichte 2001 18/1995 3



die reformierte Kirche für
solche Fälle keine magischen
Abwehrtechniken zur Verfügung
hatte, weil sie das Ganze als

Aberglauben abtat, mussten

die protestantischen Lausener
eben bei den katholischen

Kapuzinern in Dornach vorstellig
werden, die nicht nur an Gott,

sondern auch an Dämonen
und Geister glaubten, und den

Spruch, mit dem man Geister
in Flaschen bannte, noch

kannten. Doch auch dieser
Abwehrzauber wirkte nicht ewig,
die Flaschen zerbrachen
versehentlich wieder, und die Geister

störten die Lausener
erneut. Abwehrrituale mussten

so lange wiederholt werden,
bis die Sache selbst vergessen

wurde.

Austreibungsrituale waren die

Form, wie man in Lausen auf
einen Selbstmord reagierte,
sie waren die Sprache, in der
die Lausener ihre Beunruhigung

artikulierten, die der
Selbstmord ihres Nachbarn
bei ihnen ausgelöst hat. Doch

diese Sprache, die magische
Form der Artikulation, war zu

Beginn des 19. Jahrhunderts
nicht mehr unumstritten gültig.
Die Basler Obrigkeit und mit

ihr die reformierte Kirche

bekämpften sie als "Aberglauben",

das Verhalten der Lausener

wurde von diesen Kreisen
als "unschicklich", ja "lächerlich"

beurteilt. Hätten sich die

Basler Ratsherren durchgesetzt,

wäre Jakob S., anders

als sein Vater, von seinen

Angehörigen auf dem Kirchhof
bei den übrigen Toten beigesetzt

worden, allerdings "in

der Stille", das heisst ohne

Glockengeläute und Leichenpredigt

in der Kirche.'2'

Doch auch im Bestattungsritual,

das die Basler Obrigkeit
für Jakob S. vorsah, kam eine

Verurteilung des Selbstmor¬

des zur Darstellung: Der Tote
durfte nicht mit dem Segen
der Kirche zu Grabe getragen
werden, sein Seelenheil war
nach diesem Ende zumindest

fraglich, wenn nicht ganz
verwirkt. Zwar wäre Jakob S. bei

den übrigen Toten auf dem

Kirchhof bestattet worden,

doch noch immer hätte sich im

Ritual eine Differenz zu einem
normalen Begräbnis ausgedrückt,

nur die Art der Darstellung

dieses Unterschiedes hätte

sich verschoben. Während
im Denken der Lausener Gut

und Böse auch geographisch
klar lokalisiert waren und die

gesellschaftliche Bewertung
des Toten der physischen Lage

seiner Leiche entsprach,

dachten die Basler Herren

weniger sinnlich und konkret: Die

sündigen Gebeine eines

Selbstmörders hätten ihrer
Ansicht nach das Kirchenareal

nicht entweiht und auch den

Lebenden nicht geschadet. In

diesem Denken galt es nicht,

einen bestimmten Ort, den Kir-

\miu( von "Caiuen—>

j àttJCirrhz T gTurltn ~ £rqolx./lujj J. dtraiJc nacher Cdcue,
tm. lX^JuLi.1. CJ l'lwnfxJf.

Die Lage von Lausen, Stich von Emanuel Büchel aus dem 18. Jahrhundert.

Blick auf die Kirche, das Dorf, Furien, im Hintergrund das Kohlholz.

4 Geschichte 2001 18/1995



chenbezirk, vor
Verunreinigung oder die Menschen

vor Schadenszauber zu schützen,

vielmehr sollte die kirchliche

Liturgie, die Leichenpredigt,

nicht an einen Todsünder
verschwendet und damit
entweiht werden. Die magische

Ablehnung des
Selbstmörders, die an dessen Köper

festgemacht und in der
Landschaft lokalisiert wurde, hätte

durch eine symbolisch-liturgische

Form der Verurteilung
ersetzt werden sollen.

Feine Unterschiede

Bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts

setzte sich die Haltung
der Basler Herren schliesslich

auch bei der Baselbieter

Bevölkerung durch, nach 1809

jedenfalls ist keine Lausener

Austreibung mehr aktenkundig.

Aus der magischen
Vertreibung ist allmählich eine

symbolische Verurteilung
geworden. Doch damit hat sich

die gesellschaftliche Beurteilung

des Selbstmordes nur
unwesentlich verändert. Primär

ist die Art, wie diese artikuliert

wurde, anders geworden.
Dennoch aber ist die Frage des

richtigen Begräbnisrituals für

Selbstmörder weiterhin umstritten

geblieben: In der Mitte des
19. Jahrhunderts stand zwar
nicht mehr der Ort der
Grablegung, ob Wald oder Kirchhof,

zur Debatte, doch nun
brachen Konflikte wegen der

liturgischen Diskriminierung von

Selbstmördern durch die
Kirche aus. Als man sich auf den
Kirchhof als Begräbnisort
geeinigt hatte, wurde um den

Platz des Grabes, ob in der
normalen Reihe oder abgesondert

von den übrigen Toten,
die Zeit der Bestattung, ob

nachts oder bei Tageslicht,
und um die Gestaltung der
kirchlichen Liturgie, das Glok-

kengeläute, gestritten.

Nachdem es mehrfach zu Klagen

und Auseinandersetzungen

zwischen Pfarrern und

Angehörigen gekommen war,
ersuchte am 27. Februar 1860

schliesslich die Baselbieter
Kirchendirektion den reformierte

Pfarrkonvent darum, eine

"Vorschrift" über die
"angemessene Beerdigung der
Leichen von Selbstmördern"
auszuarbeiten. Die frühere
Gewohnheit "bei der Beisetzung
der Leiche eines Mitchristen,
der sich selbst das Leben

genommen, im Namen Gottes

die Verdammung über ihn zu
fällen und seine Leiche wie
ein verworfenes Aas zu behandeln",

entspräche nicht mehr
der "Anschauungsweise der

heutigen Gesellschaftsgesinnung".

Doch gelte es nun

auch, "extremes Handeln... in

entgegengesetzter Richtung"
zu verhindern. Schon mancher

Geistliche sei deshalb "in

einiger Verlegenheit gewesen,
wie er die richtige Mitte treffen

solle". Die Kirchendirektion bat

deshalb den Konvent um die

Ausarbeitung einer allgemeingültigen

Vorschrift in dieser

Frage.

Die reformierte Geistlichkeit

war sich darin einig, dass die

"alten, strengern Massregeln

...zum guten Theil auf arger
Selbstgerechtigkeit u. Pharisäergefühl

beruhten". Der Pfarrer

solle künftig den Sarg zum
Grabe geleiten, und dort oder
in der Kirche ein Gebet und
eine Ansprache halten. Differenzen

allerdings gab es in der

Frage, "ob überhaupt in der
äussern Form der Beerdigung
ein Unterschied gemacht werden

solle oder nicht". Die

Mehrheit wollte 1860 noch an

einem kleinen äusserlichen

Unterschied festhalten, "um

der alten christlichen Sitte

oder dem Volksbewusstsein

etwas gerecht zu werden,
aber so milde als möglich". So

wurde vorgeschlagen, es möge

beim Begräbnis eines
Selbstmörders anstatt mit
allen Glocken nur mit einer
geläutet werden. Eine Minderheit

dagegen wollte keine formale

Abweichung im Begräbnisritual

zulassen, sondern die Differenz

zwischen einem
Selbstmörder und einem natürlich

Verstorbenen "mit aller Milde

& doch auch wieder mit allem

Ernst nur in der Verkündigung
des Wortes Gottes hervortreten

lassen". Die aufgeklärte
Minderheit im Baselbieter
Pfarrkonvent fand es "ziemlich

unerheblich", ob mit allen Glok-

Geschichte 2001 18/1995 5



ken oder nur mit einer geläutet
werde. Für sie waren solche
rituellen Zeichen blosse äusser-
liche Form, entscheidend

dagegen waren ihrer Ansicht
nach die ernsten und milden

Worte des Pfarrers in der Predigt.

Nicht der Unterschied

selbst, sondern nur die Art seiner

Darstellung, ob formal im

Ritual oder diskursiv in der

Predigt, stand also zur Diskussion.

1860 hatte sich der
reformierte Pfarrkonvent mehrheitlich

noch für eine rituelle

Darstellungsweise entschieden:
Die Selbstmörder sollten auf
dem Kirchhof am Tag und in

der normalen Reihe bestattet

werden, der Pfarrer war aufgerufen,

wie bei allen anderen

auch, am Grab oder in der
Kirche ein Gebet und eine

Ansprache zu halten, doch sei

bei einer Selbstmörderbeerdigung

nur mit einer einzigen
Glocke zu läuten'*3'

Nicht mehr lange aber behielten

die Ritualisten die Oberhand,

im Laufe des 19.

Jahrhunderts wurde das formale
Ritual immer mehr durch die

diskursive Rede abgelöst. Und

am 3. Juli 1871 hielt die kantonale

Polizeidirektion auf Anfrage

fest: Der Regierungsrat habe

schon wiederholt, wenn
Unterschiede in der Tageszeit
oder im Glockengeläute
gemacht worden seien, dem

entsprechenden Pfarramt eine

Rüge erteilt. "In den letzten

Jahren (aber) hört man nur

höchst selten noch davon,
dass solche Ausnahmen...
versucht werden, man sieht...
doch allgemein ein, dass eine
Strafe gegen einen Todten
oder gegen unschul.
Anverwandte beides in gleichem
Masse vernunftwidrig ist." Die

Baselbieter Poiizeidirektion
brachte es auf den Begriff: Wo
sich die Aufklärung durchgesetzt

hatte, galt die rituelle

Bestrafung einer Leiche als

"vernunftwidrig". Das rationale
Denken lehnte die Bestrafung
eines Toten ab, weil diese
Sanktion keine Besserung des

Delinquenten mehr zur Folge
haben konnte.*4'

Psychologie

Diesen Prozess der Aufklärung

hatten gegen Ende des

19. Jahrhunderts die meisten

Geistlichen nachvollzogen. So

geleitete etwa Pfarrer Karl

Gauss, der zwischen 1892

und 1927 zuerst in Biel-Benken

und dann in Liestal amtierte,

Selbstmörder nach dem

gleichen Ritus wie andere Tote

zu Grabe. In seinen

Leichenpredigten warnte er die

Gemeinde immer wieder vor
einer selbstgerechten
Verurteilung des Toten: "Es

entzieht sich in ähnlichen Fällen

sehr oft unserem Urtheil, wie
weit ein Mensch für einen
solchen verzweifelten Schritt
verantwortlich gemacht werden

kann, wiefern eigene Sündigkeit

dahin gebracht, wiefern

die Schuld anderer, die Sünde
der Eltern, die Verfehlung und

Unwissenheit seiner
Angehörigen, Mangel an Hingebung

und Verständnis einen
solchen Entschluss begünstigt
oder doch nicht hintertreibt.

Das alles entzieht sich unserem

menschlich doch sehr

eng begrenzten Erkennen...
Die That selbst werden wir
deshalb niemals entschuldigen

oder gar vertheidigen. Wir
werden uns hüten, was
schwarz ist weiss, und was böse

ist gut zu nehmen."

So ist denn auch in der
aufgeklärten Leichenpredigt der
Selbstmord eine Frage von
Schuld und Sühne geblieben,
die Tat war böse und musste
verurteilt werden. Unklar dagegen

wurde, wer die Schuld für
dieses Vergehen übernehmen

musste. Pfarrer Gauss wandte
sich gegen eine einseitige
Schuldzuweisung an den

Toten. Sofern keine nahen

Angehörigen beim Begräbnis
anwesend waren, übertrug er die

Verantwortung für die Untat

der ganzen Gemeinde: "Es

kann nicht unsere Aufgabe
sein, die Schuld des Toten

festzustellen, wie weit seine

eigene Schuld weist, wie weit

die der andern Es würde

uns selbst auch gar nicht

bessern, wenn wir zu Gericht
sitzen wollten: Es ist für uns viel

nothwendiger, dass wir das

Mass der Verschuldung uns

vor Augen stellen, das wir tra-

6 Geschichte 2001 18/1995



gen, das jeder einzelne trägt,
das die ganze Gemeinschaft

trägt." Die Gemeinde trage
eine gemeinsame Schuld an dieser

Tat, gleichgültig habe sie

zugeschaut, wie Leichtsinn,

Unmässigkeit und Zucht-

losigkeit besonders bei der

Jugend überhand nähme. Sünden

und Laster würden nicht

entschieden genug bekämpft,
der verbreitete Alkoholismus
und ein gottloser Lebenswandel

aber lägen auch diesem
Selbstmord zu Grunde. Weil

die ganze Gemeinde keine

"rechte Gottesfurcht" mehr habe,

sei dieses Vergehen in

ihrer Mitte möglich geworden.
Pfarrer Gauss rief deshalb die

Anwesenden mit eindringlichen

Worten zur Umkehr auf,

um sich und die ganze
Gemeinschaft "aus der Knechtschaft

der Sünde" zu retten.

Das Böse, das der Selbstmord
noch immer verkörperte, konnte

nun nicht mehr allein an der
Person des Selbstmörders

festgemacht werden und wie
in Lausen mit einer rituellen

Austreibung aus dem Dorf
entfernt werden. Die Reinigung
von Schuld musste nun durch

die Besserung der Gesellschaft

erfolgen. Während Pfarrer

Gauss der Gemeinde als

ganzer jedoch die Schuld in

drastischen Worten vor Augen
führen konnte, bemühte er
sich, wenn Angehörige des Toten

anwesend waren, Schuld¬

zuweisungen nach Möglichkeit
zu vermeiden. Das Leid der
Familie eines Selbstmörders
wollte er als aufgeklärter,
menschlicher Pfarrer nicht
noch durch Schuldzuweisung
verstärken, die Angehörigen
sollten mit seiner Predigt
vielmehr getröstet werden. Zwar
verurteilte er auch in dieser
Situation den Selbstmord als
verwerfliche Tat: "Aber wir werden

gar oft die That von dem
Menschen lostrennen, umso-
mehr da, wo die Spuren deutlich

auf eine krankhafte
Schwermuth hinweisen", fuhr

er etwa im Fall der Selbstmörderin

Anna Maria G.K. weiter,
die Mann und Kinder hinterlassen

hatte. Die Verstorbene sei

krankhaft schwermütig gewesen,

mit dieser Psychologisierung

blieb die Tat schlecht, ohne

dass die Täterin schuldig
wurde. Durch die Pathologi-

sierung des Selbstmordes

aber waren auch die Angehörigen

frei von Schuld, und der
Pfarrer konnte sie wie alle
anderen Hinterbliebenen trösten:

"Ihr müsst das, was ihr in den

letzten traurigen Tagen erlebt

habt, als eine Last ansehen

lernen, die Gott euch auferlegt
hat... Und dessen dürft ihr

jetzt schon gewiss sein, dass

Gott auch jetzt doch nur

Segensabsichten mit euch

verfolgt Jetzt mag es uns freilich

oft noch dunkel bleiben...,
aber seiner Zeit werden wir
dann deutlich erkennen, dass
Gott durch alles, noch durch

solches Leid, uns zu erheben

gesucht hat."

In diesem Trost der Angehörigen

ist der Selbstmord, das

Böse, die Störung in der göttlichen

und menschlichen

Ordnung zu einem Werk Gottes

geworden, der ihn zum Wohle
der Hinterbliebenen verursacht

hat. Der Selbstmord wurde

so in einen normalen, natürlichen

Tod nach einer von
Gott geschickten Krankheit

umgedeutet, zu einem Todesfall

wie alle anderen. In der

aufgeklärten Predigersprache
blieb die Tat zwar böse und

verwerflich, doch war an ihr
niemand wirklich schuld.

Immer wenn es nicht um eine

allgemeine, sondern um eine
konkrete Schuldzuweisung ginge,

beim Selbstmörder selbst

oder bei den Hinterbliebenen,
deutete Pfarrer Gauss den

Selbstmord sofort in eine

Krankheit, einen natürlichen
Tod um, in eine von Gott
geschickte Prüfung. Während
Pfarrer Gauss im Allgemeinen
auf den Selbstmord mit einer

Klagelitanei über die Schlechtigkeit

der Welt reagierte, war
ihm im Konkreten der Schrek-

ken, die Irritation, die diese
Tat im Selbstverständnis der
Menschen hervorrief, nicht

artikulierbar. Waren Angehörige

anwesend, umging Pfarrer
Gauss das Problem in vielen
Umdeutungen.'5'

Geschichte 2001 18/1995 7



So blieb im ganzen 19.

Jahrhunderl der Selbstmord eine

für die Gesellschaft traumatische

Tat, nur die Sprache, in

der man das Problem artikulierte,

veränderte sich. Wie die

rituelle Austreibung vermochten

aber auch aufgeklärte
Ausdrucksweise die Störung
Selbstmord nur unvollkommen

zu bändigen. Die Gauss'schen

Leichenpredigten für
Selbstmörder etwa blieben voller
Brüche und Widersprüche und

erweisen sich schliesslich als
Verfahren einer Verdrängung:
Zuerst hielt Pfarrer Gauss der
Gemeinde die Sündhaftigkeit
des Selbstmordes zur
Abschreckung vor Augen, doch

anschliessend milderte er die

Bedrohlichkeit des konkreten
Falles mit dem Trost für die

Angehörigen wieder ab. Im

Verlauf der Rede wurde der
Selbstmörder so allmählich in

einen natürlich Verstorbenen

verwandelt, der wie jeder
andere Tote auch unter die Erde

gebracht werden konnte. Man

könnte sagen, was der Pfarrer
mit seiner Predigt machte, war
ein Exorzismus, ein Bann des

Selbstmordes, in einer anderen

Sprache. So wurde im Laufe

des 19. Jahrhunderts zwar
die alte rituelle Austreibung
der Selbstmörderleiche
aufgehoben, und seither begrub
man den Selbstmörder äusser-
lich wie alle anderen Toten auf

dem Friedhof. Dennoch blieb
die Störung, die Gefahr für die

Lebenden, die der Selbstmord

bedeutete, weiterhin wirksam

und konnte in der Leichenpredigt

nur unvollkommen
behoben werden. Die Reinigung
der Gemeinschaft aber wurde

nun nicht mehr in rituellen

Handlungen sondern in psy-
chologisierenden,
verdrängenden Reden vollzogen.

Anmerkungen

1 Neben vielen anderen: Michel Vovelle:
La mort et l'Occident de 1300 à nos jours,
Paris 1983, S.17f.

2 Vgl. das Dossier im Staatsarchiv Baselland,

Altes Archiv L.4. Lausen, Nr.76,
Allgemeines; und: Rudolf Oeri-Sarasin, Eine

Baselbieter Dorfrevolte im Jahr 1809, in:

Basler Jahibuch, hg. v. Albert Gessler und

August Huber, Basel 1915.
3 Vgl. StA BL, Bestattung A, Allgemeines
und Einzelnes.
4 ebd.

5 Vgl. StA BL, Nachlass Kart Gauss,
Leichenreden.

GESCHICHTE 2001

Mitteilungen der Forschungsstelle

Baselbieter Geschichte

NR.18

DEZEMBER 1995

Erscheint sporadisch als

Beilage zu den Baselbieter
Heimatblättern.

Nachdruckerwünscht. Um

Rücksprache mit der Redak¬

tion wird gebeten.

REDAKTION

Forschungsstelle Baselbieter
Geschichte
Ruedi Epple

Goldbrunnenstr. 14

4410 Liestal
061 925 61 04

In diesen Wochen erscheinen im Kantonsverlag zwei Werke,

die im Rahmen der Forschungsstelle Baselbieter
Geschichte erarbeitet wurden:

Herzog Eva: Frisch, frank, fröhlich, frau. Frauenturnen im
Kanton Baselland. Liestal 1995

Hunger Bettina: Diesseits und Jenseits: Die Säkularisierung
des Todes im Baselbiet des 19. und 20. Jahrhunderts. Liestal

1995


	Das Selbstmörderbegräbnis : von der magischen Austreibung zur Psychologie

