
Zeitschrift: Baselbieter Heimatblätter

Herausgeber: Gesellschaft für Regionale Kulturgeschichte Baselland

Band: 60 (1995)

Heft: 4

Artikel: Neues zu den Wandmalereien in der Kirche von Lausen

Autor: Frei-Heitz, Brigitte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-860210

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-860210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neues zu den Wandmalereien in der Kirche von Lausen

Von Brigitte Frei-Heitz

Der vorliegende Aufsatz legt die Resultate einer umfassenden kunsthistorischen
Analyse vor, die im Auftrag des Baselbieter Denkmalpflegers Dr. Heyer erstellt
worden ist. Obwohl die Malereien bei ihrer Entdeckung im Jahre 1874 sogleich die
Aufmerksamkeit der Fachleute auf sich zogen, unterblieb bis heute eine stilistische

und kunsthistorische Einordnung des spätgotischen Wandbi/dzyklus'. Im
folgenden sollen das Bildprogramm und der mögliche Auftraggeber sowie das
Umfeld resp. die Herkunft des Lausener Meisters vorgestellt werden. Eine
ausführliche Beschreibung aller erhaltener Wandmalereien kann im 2. Band der
Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Landschaft nachgelesen werden.

Das Chorprogramm

Eingespannt in eine illusionistische
Rahmenarchitektur, ist die Chorausmalung

als ein einheitliches Programm
anzusehen.
Den wenigen Fragmenten der
Chorseitenwände nach zu schliessen, müssen
beide Seiten gleich gestaltet gewesen
sein. Über einer gemalten Quadermauer

entfaltet sich unter Doppelarkaden
ein Apostelzyklus. Jakobus maior, mit
seinem Muschelattribut, hält ein
Schwert in seiner Rechten. Das Schwert
kennzeichnet ihn als Blutzeugen, der
für Christus und das Evangelium sein
Leben hingab. Enthauptet durch Hero-
des Agrippa im Jahre 44, ist er der erste
Apostel-Märtyrer. Auf der Südseite ist
ein junger, bartloser Apostel erhalten
geblieben, dessen Identität aber nicht
mehr festgestellt werden kann (Abbildung

l).2 Beide Apostelfiguren halten
ihr Credo als Spruchband in einer
Hand. Die Reihung der Apostel unter
Arkaden, einzeln oder in Zweiergruppen,

ist eine Bildtradition, die bereits
bei den frühchristlichen Säulenkopha-
gen auftaucht. In Basel selbst ist die
um 1000 datierte Aposteltafel des

Münsters zu nennen, die ebenfalls die

Apostel unter einer Rundbogenarchitektur

zeigt. Die Apostel werden als
Säulen der Kirche verstanden; sie sind
die Träger der göttlichen Offenbarung.
Sie werden im Hoch- und Spätmittelalter

mit Vorliebe auf Tragaltaren, Ante-
pendien und Retabeln gezeigt, um sie
als Zeugen des eucharistischen Mysteriums

in die Nähe von dessen täglicher
Wiederholung zu rücken. Hier, an den
Seitenwänden des Chores, nehmen sie
eine vergleichbare Nähe zum Altar in
der Chormitte ein. Der Apostelzyklus
wird von einem horizontalen Architekturfries

mit halbrunden Fensternischen
abgeschlossen. In den Fensternischen
sind zum Teil bärtige Halbfiguren zu
erkennen, die Spruchbänder in ihren
Händen halten. Vom ikonographischen
Aufbau des Wandprogrammes her liegt
es nahe, hier die Darstellung von
alttestamentarischen Patriarchen und
Propheten zu sehen. Die Gegenüberstellung

von Altem und Neuem Testament
mittels der Figuren von Propheten und
Aposteln ist ebenfalls ein alter
Programmtypus, der in der Gotik vor
allem an Kirchenportalen auftaucht. Die
Chorseitenwände zeigen so die typolo-

101



gisch bedeutsame Gegenüberstellung
von Aposteln und Propheten des alten
Testaments. Die Weissagungen der
alttestamentarischen Propheten erweisen
sich als Vorbereitung der neutestament-
lichen Geschehnisse. Zusammen mit
den Aposteln symbolisieren die
Propheten die concordia testamentorum.
In diesem Kontext erhalten auch die
leider verblassten Spruchbänder eine
neue Bedeutung. In vergleichbaren iko-
nographischen Systemen weisen die
Spruchbänder der Propheten und Apostel

auf eine direkte Übereinstimmung
der beiden biblischen Bücher hin. Die
Schrift- und Spruchrollen wenden sich
an einen lesekundigen Betrachter und
verraten das Bildungsniveau und den
Anspruch des Auftraggebers der Lau-
sener Wandmalereien. Durch die
aufgemalten Schriftrollen erhält das
Programm eine zweite Bedeutungsschicht,
die aber im heutigen Zustand nicht
mehr rekonstruierbar ist.
In den Laibungen des Nord- und
Chorscheitelfensters haben sich Darstellungen

der vier Kirchenväter erhalten. Sie
erscheinen in einem eigenen, von
Rundbogen durchbrochenen Raum in
pontifikaler Tracht. Da sich die
Beschriftung dreier Kirchenväter, nämlich
Gregor der Grosse, Sankt Ambrosius
und Sankt Augustinus erhalten hat,
muss es sich gemäss der ikonographi-
schen Tradition bei der vierten Figur
um den heiligen Hieronymus handeln.
Diese vier kirchlichen Autoritäten treten

oft als Gruppe auf und werden je
einem Evangelisten zugeordnet.3 Die
Darstellung dieser vier Kirchenväter
war im 14. Jahrhundert sehr beliebt
und erschien nördlich der Alpen oft an
Portalgewänden und in Glasfenstern
grosser Kathedralen. Sie sind die
Garanten der Kirche und die bedeutendsten

Vertreter der kirchlichen Tradition.

In den Laibungen des Südfensters sind
die Wandbilder vollständig zerstört. In
Anbetracht des ikonographischen
Programmes könnten hier die beiden
Apostelfürsten Petrus und Paulus dargestellt

worden sein. An der Chorbogen-
innenseite ist eine Verkündigungsdarstellung

freigelegt worden, die sich mit
Eleganz über die beiden Chorbogenzwickel

verteilt. Links, die Rundung
des Chorbogens aufnehmend,
erscheint der Verkündigungsengel. Dessen

Botschaft, festgehalten auf einem
Spruchband, führt bis zum Bogen-
scheitel und stellt damit eine inhaltliche
und formale Verbindung zur betenden
Jungfrau Maria her (Abbildung 7).
Maria kniet vor ihrem Betpult und
nimmt in Andacht die Himmlische
Botschaft entgegen. Sie kniet in einem
Pavillon, welcher von saftigem Grün
der Wiese und vom Himmelsblau
umgeben ist. Unter den zahlreichen
zeitgenössischen Verkündigungen findet man
nur vereinzelte Beispiele mit Maria
in einem eigenen, kleinen Pavillon
knieend. Meist werden Maria und der
Engel Gabriel im gleichen Raum
gezeigt.4

Üblicherweise erscheint die Verkündigung

an der Stirnwand des Chorbogens
oder als Hauptaltarbild. Hier wird sie

an die nur vom Priester einsehbare
Rückwand des Chorbogens versetzt.
Der Augenblick der Zustimmung
Mariens zu Gottes Ratschluss der Erlösung

wird als Augenblick der Inkarnation

Christis und als Beginn des chri-
stologischen Heilsgeschehens verstanden.

Die Inkarnation Christi in Maria
ist auch eine Paradiesesverheissung.5
Die Verkündigung steht damit in einem
direkten inhaltlichen Zusammenhang
zur Kreuzigung auf der Ostwand. Das
Mysterium von Golgatha ruft die
sakramentale und heilsgeschichtliche Be-

102



Abb. 1: Lausen, St. Nikolauskirche, Südseite, Junger Apostel mit Spruchband, darüber Patriarch aus
dem alten Testament. (Photo: Denkmalpflege BL).

103



deutung des Opfertodes Christi dem
Gläubigen ins Bewusstsein. Beide
Szenen, Kreuzigung und Verkündigung an
Maria nehmen Bezug auf das Geschehen

am Altar.
Auffallend ist, dass in Lausen das
Gesamtprogramm nicht den in den
Landkirchen üblichen Bilderbogen
entspricht, die in unzähligen Bildern mit
grosser Erzählfreude und durch die
Darstellung von Alltäglichem den
Gläubigen direkt ansprechen.6 Im
Gegenteil dazu wird hier in Lausen eine
strenge Auswahl getroffen und nur
wenige, zentrale Bildthemen werden mittels

eines reduzierenden Stiles dargestellt.

Ein klares theologisches Konzept
wird in ein dichtes Bildprogramm über
setzt; neben der Bildebene erschliesst
sich dem schriftenkundigen Betrachter
eine zweite Bedeutungsebene über die
wiedergegebenen Textzitate der
alttestamentarischen Propheten und der
Apostel.
Zieht man in Betracht, dass der Altarraum

nur vom Priester und den
Ministranten betreten werden durfte, so
erhält das Bedeutungsnetz des Chorpro-

grammes einen hermetischen Charakter
und trägt damit wesentlich zur Sa-

kralisierung des Raumes bei. Auffällig
ist die Dominanz der kirchlichen Ideologie

im Chorraum. Damit wird auf die
Bestimmung und Bedeutung der Lau-
sener Nikolaus-Kirche aufmerksam
gemacht. Ist die Programmaussage, die
monumentale Darstellung der christlichen

Lehre dahin zu interpretieren,
dass die Lausener Pfarrei ihre
Eigenständigkeit gegenüber Liestal oder der
Dekanatskirche Sissach behaupten
musste, oder wollte man ihr aus noch
unbekannten Gründen mehr kirchliche,

kirchenpolitische Bedeutung zuteilen?

Oder ist das Bildprogramm ganz
auf eine Stifterfamilie ausgerichtet, die
mit diesem Bildprogramm ihr
Selbstverständnis und damit auch ihre
Partizipation an der kirchlichen Macht
darstellen wollte?
Auf die Frage nach dem möglichen
Stifter der Chorausmalung und seiner
Intention kann eine nähere Betrachtung

der Jungfrauenlegende, dargestellt

auf der linken Seite der Chorostwand,

Antwort geben.

Die Jungfrauenlegende (Abbildung 2)

Neben der «praxis de stratelatis» ist die
Jungfrauenlegende eine der frühest
überlieferten Legenden des Nikolaus
von Myra. Sie gehört zum griechischen
Grundbestand und wurde im Jahre 880
von Johannes Diaconus im Westen
bekannt gemacht. Spätestens seit dem
11. Jahrhundert war diese Legende
auch im deutschsprachigen Raum
bekannt, wie einige Hymnenverse aus
der St. Galler Handschrift beweisen.
Kurz darauf folgten in Italien, Deutschland,

Frankreich und England diverse

Dramatisierungen der Legende. Im
13. Jahrhundert erschien der
Legendenstoff in der legenda aurea, im
deutschen Passional und in der in
Mundart verfassten Reimdichtung des
Konrad von Würzburg (| 1287).
Schliesslich spielte sogar Dante Alghie-
ri in seiner um 1320 geschriebenen
Divina Comedia an einer Stelle im Purga-
torio auf die Jungfauenlegende an.7

Der Inhalt der Geschichte, die noch vor
der Bischofsweihe des Heiligen spielt,

104





wird in der legenda aurea wie folgt
erzählt: «Da war ein Nachbar, edel von
Geburt und arm an Gut, der hatte drei
Töchter, die wollte er in seiner Not in
die offene Sünde der Welt stossen, dass
er von dem Preis ihrer Schande leben
möchte. Als das Sanct Nicolaus hörte,
entsetzte er sich über die Sünde; und
ging hin und band einen Klumpen
Goldes in ein Tuch und warf ihn des
Nachts heimlich dem Armen durch ein
Fenster in sein Haus und ging heimlich
wieder fort. Da es Morgen ward, fand
der Mann das Gold, dankte Gott, und
richtete davon der ältesten Tochter eine
Hochzeit aus. Nicht lange darnach tat
Sanct Nicolaus dasselbige zum andern
Mal. Als der arme Mann wiederum das
viele Gold fand, lobte er Gott von Herzen

und setzte sich vor, hierfort zu
wachen, dass er den Diener Gottes fände,
der ihm in seiner Armut so zu Hilfe
käme. Darnach kürzlich warfNicolaus
Goldes zweimal so viel in das Haus
denn zuvor; da erwachte der Mann von
dem Falle des Goldes und eilte dem
Heiligen nach und rief: «Steh stille und
lass mich dein Antlitz schauen» und
holte ihn ein und erkannte, dass es
Sanct Nicolaus war: und fiel vor ihm
nieder und wollte ihm seine Füsse küssen.

Da wehrte ihm Nicolaus und gebot
ihm, dass er diese Tat nicht sollte offenbar

machen, so lange er lebe}
Dieser Legende verdankt Nikolaus sein
Attribut, nämlich die drei Goldkugeln,
die auch in das 1938 neugeschaffene
Gemeindewappen von Lausen
aufgenommen worden sind.9 Zum andern
bietet sie den Boden für das sich
entwickelnde Brauchtum des schenkenden
und wohltätigen heiligen Nikolaus
(Santiklaus).
Überblickt man die erhaltenen Darstellungen

der Jungfrauenlegende aus dem
14. und 15. Jahrhundert, so orientieren

sich nur wenige Künstler an der
Textvorlage. Der Grossteil der Darstellungen

gestalten das Ereignis textunabhängig,

so auch in Lausen: Die
Jungfrauen, meist durch eine Mauer- bzw.
Turmmethapher von Nikolaus
getrennt, nehmen bei Tage die Gabe in
Empfang. Unter diesen ist die Lause-
ner Darstellung ein Einzelfall. Lediglich

ein Wandbild aus St. Georg in
Schenna bei Meran, welches ins ausgehende

14. Jahrhundert datiert wird, ist
als einziges Beispiel direkt mit Lausen
vergleichbar:10 Die Einbindung der
Szene in einen architektonischen
Rahmen, die Verteilung der Gestalten des

Vaters, der Jungfrauen und des Heiligen

sowie die rythmische Anordnung
der Jungfrauen in der Bildmitte zeigen
deutliche Parallelen mit der Lausener
Darstellung (Abbildung 3).
Nun sei das Augenmerk auf die
Haartracht der drei Jungfrauen gerichtet.
Die dem heiligen Nikolaus zugewandte
Tochter hat über ihr Haupt eine
schwarze Haube gezogen, welche ebenfalls

die Schultern und den Hals
bedeckt. Ihre Schwester trägt einen hellen
turbanartigen Kopfschmuck; der
Haarschmuck der Dritten ist nicht mehr
genau zu erkennen, vermutlich ist es

eine enganliegende Kappe. Dieser
auffallende Kopfschmuck gehört zur
damaligen Mode, die vor allem am Hofe
des aufstrebenden Burgunderherzogs
Philipp des Guten gepflegt wurde. An
seinem Hofe herrschte ein strenger und
ausserordentlich differenzierter
Kleidercodex, der, in abgeschwächter
Form, auch in die Nachbarländer
ausstrahlte. Vergleicht man die Lausener
Haartrachten mit den Illustrationen
der Très Riehes Heures des Duc Jean de

Berry, zwischen 1412 und 1415 entstanden,

und mit weiteren Darstellungen
vom Hofe Philipp des Guten, so findet

106



Abb. 3: Schenna bei Meran (Südtirol, Italien), St. Georgskirche, Nikolauslegende
(Repro aus: Mezger, Werner)

107



Abb. 4: «Très Riehes Heures de Duc Jean de Berry», 1412-1415, (Musée Condé).

man motivische Gemeinsamkeiten
(Abbildung 4). Gerade die schwarze
Haube scheint eine Kopie derjenigen
zu sein, die dem Reichskanzler Nicolas
Rolin vorbehalten war. Offenbar kannte

der Lausener Meister die zeitgenössische

burgundische Hofmode und stattete,

entgegen dem Legendenbericht,
die verarmten Jungfrauen mit
höfischer Eleganz aus. Dabei unterläuft
ihm ein Fehler: Er bekleidet eine Jungfrau

mit der schwarzen Haube, die bei
den Burgundern ausschliesslich Männern

vorbehalten war.'1
Die Darstellung des Namenspatrons ist
für den Gläubigen vom Kirchenschiff
aus gut sichtbar. Der Heilige tritt hier
als Wohltäter auf und lindert die Not
der verarmten Jungfrauen. Die Wahl
der Szene und die Anbringung an dieser

prominenten Stelle kann ein
indirekter Hinweis auf den Stifter und sein

Selbstverständnis sein. In der Tat ist
rechts oberhalb von Nikolaus ein
einzelnes, halbrundes Feld/Fenster im
Architekturfries angebracht (Abbildung
5). Das asymmetrische und deutlich
zur Figur des Nikolaus gerückte Feld
scheint sich auf den Heiligen und die
Szene zu beziehen. Auf dunklem
Grund ist eine schildförmige Fläche
ausgespart, deren farbige Bemalung
gänzlich verschwunden ist.
Wahrscheinlich handelt es sich hier um das
Wappen des Stifters.12 Damit war für
den Gläubigen die Auftraggeberschaft
der Wandbilder im Kirchenraum stets
präsent. Zum Vergleich sei die St.
Arbogastkirche in Muttenz erwähnt, in
der Arnold zum Luft im Zusammenhang

mit einer Wandbildfolge im Jahre
1507 sein Wappen anbringen liess.13

Als Auftraggeber der Wandmalereien
in Lausen kommt in erster Linie der

108



Patronats- bzw. Kirchherr in Frage.
Ihm oblag der Unterhalt der Kirche
und das Einsetzen und Entschädigen
eines Pfarrers oder Leutpriesters. Er
bezog alle Einkünfte der Pfarrei und
konnte auch als Stifter von Kultgegenständen

oder eben auch von
Wandschmuck auftreten. Diese kirchliche
Einrichtung blieb bis zur Reformation
mehrheitlich bestehen.

Nun hat es sich für die Nikolauskirche
als schwierig erwiesen, in den schriftlichen

Quellen zur Kirchen- und
Bistumsgeschichte Hinweise auf den
Kirchherrn oder einen Pfarrer zu
finden.14 Lediglich zwei für unsere
Fragestellung aussagekräftige Dokumente
Hessen sich finden: Im kirchlichen
Strafenregister, aufbewahrt im
fürstbischöflichen Archiv in Pruntrut, wird

Abb. 5: Lausen,
St. Nikolauskirche,
Chorostwand, Detail
(Photo: B. Frei).

109



unter den Jahren 1475 und 1476 ein
mgr johes tachffelden rector ecclesiae
lauser genannt.15 Vermutlich ist dieser
Magister Tachfelden identisch mit dem
seit 1485 bezeugten Jehan, Jean oder
Johannes von Dachsfelden, Domherr
zu Basel und Kustos zu St. Ursanne,
gestorben 1492 in Basel.16 Das zweite
Dokument, aufbewahrt im Vatikanischen
Archiv, datiert vom 13. April 1496 und
erwähnt aus Anlass einer Neuwahl des
noch minderjährigen Pfarrers den
Kirchherr Jacobus de Tachfelden
Deutlich wird hier, dass der Wahlvorschlag

vom Kirchherr gemacht wurde,
der meist formell vom Bischoff bestätigt

wurde. Nur in diesem speziellen
Fall war eine Bestätigung vom päpstlichen

Stuhl nötig. Interessant ist auch
die Angabe des jährlichen Einkommens

der Pfarrstelle von 8 Mark reinen
Silbers. Der junge Pfarrer, Fridolinus
de Epingen muss, wenn es sich nicht
um einen Schreibfehler handelt, ein
illegitimer Sohn der Familie von Eptin-
gen sein.18

Die Familie Tachfelden (auch Tasvenne,
Taseven, Tasvennen, Taffenn(?), Thass-
venne, Tasfen, Taxfelden, Dachsfelden
genannt) stammte ursprünglich aus
dem heutigen Tavannes.19 Ein erster
Tachfelden ist 1179 aktenkundig.20 Ob
es sich von Beginn an um einen
Familiennamen oder um eine Herkunftsbezeichnung

handelt, kann nicht eruiert
werden.
Im 13. Jahrhundert scheint die Familie
Haus und Boden im mindern Basel, in
der Nähe der Clarakirche besessen und
nahe Beziehungen zur Abtei Bellelay
gepflegt zu haben.21: 1279 wird ein
Walther de Tavenne als incuratus ecclesiae

de Tavennes genannt; 1297 schenkt
der Edelknecht Heinrich von Dachsfelden

alle seine Güter der Abtei.22
Im 14. Jahrhundert bekleiden Fami¬

lienmitglieder geistliche Ämter im Kloster

von Moutier-Grandval, in der Abtei

Bellelay und in St.Imier.23 Gleichzeitig

tauchen zwei neue Familienzweige
auf: die Familie Makabrey de Tavannes

und diejenige mit Namen Oul-
driot/Oudriat de Tavannes.
1321 wird Ritter Johannes de Tasvenne
genannt, der dem Rat von Klein-Basel
angehört.24 In den Jahren 1391 und
1406 wird ein Petrus erwähnt, der
Kustos der Kollegiatskirche St. Peter zu
Basel war.25
Die Einträge in den Quellen für das 15.

Jahrhundert sind zahlreich. 1447
vermählt sich Eisina von Dachsfelden mit
Kunrad XVIII von Eptingen Huser, der
Herr zu Waldighofen ist.26 1467 stirbt
Peter de Tachfelden, der vom Basler
Bischof als Vogt in St. Ursanne eingesetzt
wurde.27 In Streitigkeiten vertritt dieser
den Herrn von Eptingen. Das Jahr
1492 ist das Todesjahr von Johannes
von Dachsfelden, der Domherr zu Basel

und Kustos von St. Ursanne war.28
Ab 1498 schliesslich sind zahlreiche
Einträge über Martin von Tachszfel-
den, Wirt zum Schwarzen Sternen an
der Hutgasse 15 in Basel zu finden. Bis
ins Jahr 1518 vertritt er die Gartner-
zunft im Rat.29
Im Jahre 1513 wird während des

Schwabenkrieges auf einem Kriegszug
der Hof der Familie Tachszfelden bei
Delle bedroht, «dorumb das er by dem
kunig von Frankreich was.»i0
Nach Wurstisen stirbt das Geschlecht
der Tachfelden mit Hans von Tasvenne
1549 aus.31 Dieser wurde mit Schild
und Helm in Pruntrut begraben. Die
Angehörigen der Familie Tachfelden
werden oft als miles, castellanus, armiger,

noble homme, custor, curé, magi-
ster, incuratus und canonicus bezeichnet.

Die Familie gehört somit zum
niederen Adel.

110



Für das 15. Jahrhundert ist eine zunehmende

Präsenz in Basel und die Einheiratung

in verschiedene Familien des
Sisgaus u.a. in die Familie der Eptin-
ger Huser auffallend, deren einer
Familienzweig bis 1407 Kirchherr in Sis-
sach war.32 Leider ist Jacobus de Tach-
felden in allen von mir konsultierten
Urkundensammlungen nicht eingetragen.

Es ist aber durchaus möglich, dass
er der Generation von Martin von
Tachszfelden, Ratsherr und Wirt zum
Schwarzen Sternen angehört und/oder
mit diesem direkt verwandt ist.
Da die Patronatsrechte erblich waren,
ist es wahrscheinlich, dass die Lausener
Nikolauskirche über Generationen hinweg

der Familie Tachfelden gehörte.
Die Umbauten, Vergrösserungen und
die Ausschmückung der Kirche in der
2. Hälfte des 15. Jahrhunderts können
deshalb auf das persönliche Interesse
dieser Halbadel-Familie zurückgeführt
werden, sich mit einer stattlichen Kir¬

che und mit einem überaus qualitätsvollen

Bilderzyklus ein Denkmal zu
setzen.
Auf die Anweisung der Stifterfamilie
Tachfelden geht wahrscheinlich die
Darstellung der Jungfrauenlegende
und deren Standort sowie die Interpretation

der verarmten Jungfrauen als
höfische Damen zurück. Der optischen
Nähe zwischen Stifterwappen und dem
Kirchenpatron, der notabene bereits in
vollem Bischofsornat gezeigt wird,
entspricht eine ideelle Nähe zwischen dem
Wohltäter Nikolaus und dem Selbstverständnis

des Stifters. So wie Nikolaus
mit grosszügiger Geldspende die Not
der Jungfrauen lindert, so verhilft die
Stifterfamilie Tachfelden durch
grosszügige Spenden in Form von Wandmalereien

der Nikolauskirche und ihrer
Gemeinde zu höherem Ansehen.
Anhand der Kreuzigungsdarstellung
lässt sich die Herkunft des Lauseners
Meisters eingrenzen.

Die Kreuzigung (Abbildung 6)

Auf der rechten Seite der Chorwand
wurde eine Kreuzigung gemalt, die auf
die damals übliche Vielfigurigkeit und
den Reichtum der Gestik verzichtet.
Einzigartig ist hier die bildräumliche
Gestaltung, das Einbinden der Figuren
in die Architektur eines mehrteiligen
Rippengewölbes. Die Figuren, von
grosser, kräftiger Gestalt, werden vom
Gewand z. T. gänzlich verhüllt. Sie
erhalten so einen Ausdruck von statuarischer

Monumentalität. Damit wird auf
eine expressive Gestik, wie sie gerade
bei der trauernden Maria in zeitgleichen

Werken üblich ist, verzichtet. Die
Emotionen wie Trauer und Schmerz
werden unter dem Gewand verborgen.
Dieser Typus der Klagefigur ist uns von

den eindrücklichen Skulpturen der
pleurants der Tumba von Herzog
Philipp dem Kühnen bekannt. Dieses
von Claus Sluter und Claux de Werve
um 1406 ausgeführte Grabmal in
Champmol zeigt mit den pleurants eine
differenzierte Palette von Trauerbezeugungen,

die an der Gewandfülle und
am Faltenwurf ablesbar sind. Der
geschlossene Umriss der Figuren
verstärkt den Ausdruck der Isolierung und
der verinnerlichten Trauer.
Bei den Lausener Figuren ist der
Faltenwurf gekennzeichnet durch einfache
Röhrenfalten und durch lange,
senkrechte Würfe. Auf die damals üblichen,
komplizierten und sich verselbständigenden

Faltenwürfe wird zugunsten

111



Abb. 6: Lausen, St. Nikolauskirche, Chorostwand, Kreuzigung (Photo: Denkmalpflege BL)

112



einer einfachen, klaren Linienführung
verzichtet. Deutlich wird diese Haltung
bei der Gestaltung des Lendentuches
von Christus. Zeitgenössische Darstellungen

zeigen oft ein dynamisch
bewegtes Tuch, welches hier in Lausen
sich eng um die Hüften des Gekreuzigten

legt. Einzig der pointiert situierte
und sorgfältig gemalte Knoten des
Lendentuches zieht die Aufmerksamkeit
auf sich.
Die Reduzierung auf wenige Figuren
und der schlanke, jugendliche Typus
des Gekreuzigten weisen auf eine
Gruppe von baslerischen Kreuzigungen
der Jahrhundertmitte hin (Abbildung
7a-d). Zum einen das nur noch in einer
Nachzeichnung des J. J. Neustück
überlieferte Wandbild aus dem ehemaligen
Kloster der Augustiner, das sich im
Obergeschoss des südlichen Kreuzganges

befunden haben musste (Abbildung
7a).33 Dieses Wandbild trug die Jahreszahl

1456 und ging leider beim Transport

in die Sammlung verloren.34 Nach
der kleinen, knieenden Stifterfigur
links neben dem Kreuzesstamm zu
schliessen, wurde das Bild von einem
Augustiner gestiftet.
In die gleiche Kreuzigungsgruppe
gehört ein Wandbild, das sich im Erdge-
schoss des Lettners der Kartäuser
Klosterkirche erhalten hat. Dieses von der
Familie Spitz gestiftete Altarbild wurde
vermutlich um die Jahrhundertmitte
ausgeführt. Das auf das Jahr 1438
datierte Werk war ursprünglich ein
Altarbild.35 Wie aus dem Bericht des Restaurators

zu entnehmen ist, wurde das
Bild mindestens einmal nachträglich
übermalt (Abbildung 7b).36
Zur gleichen Kreuzigungsgruppe gehören

zwei Werke der Basler Buchkunst,
die von Konrad Escher um 1460 datiert
werden. Das Basler Missale zeigt auf
Folio 173 verso eine dreifigurige Kreu¬

zigung (Abbildung 7c). Dieses Basler
Missale schenkte Margaretha Brand
genannt Lostorffin um 1460 der Bibliothek

der Kartause, die damals als
ungewöhnlich reiche Gelehrtenbibliothek
galt.37 Das zweite Werk ist das liber be-
nedictionum des Bischofs Johann von
Venningen (1458-1478). Das Kanonbild
auf Folio 175 zeigt ebenfalls eine
Kreuzigung (Abbildung 7d). Beide
Handschriften ordnet Konrad Escher der
sog. Vullenhoegruppe zu.38 Der seit
1435 als Schreiber tätige, aus Utrecht
stammende Heinrich von Vullenhoe
arbeitete mit einer Gruppe von Illuminatoren

zusammen. Aufgrund von stilistischen

Motiven gelingt es Escher, eine
Werkstatt zu lokalisieren.
Alle diese vorgestellten Kreuzigungsbilder

stammen aus Basel und gehören in
die zweite Hälfte des 15. Jahrhunderts.
Vergleicht man diese Basler Gruppe
mit der Lausener Kreuzigung, so ergeben

sich zahlreiche ikonographische
und stilistische Gemeinsamkeiten: Das
Einhüllen der Figuren in die Gewänder,
das Aufliegen des Kleidsaumes auf
dem Boden und das lockige, helle Haar
ist bei allen Vergleichsbeispielen
festzustellen. Die Fussstellung des Johannes
und das Verdecken der Stirne von Maria

mit einer tief herabgezogenen
Gewandfalte tritt sowohl in Lausen wie im
Basler Missale auf (Abbildung 7c). Die
Gestalt des Gekreuzigten (Kopf nach
links geneigt, langes lockiges Haar,
Dornenkrone, gewölbter Brustkasten
und Fussstellung) sind Merkmale der
Kreuzigungsgruppe, die ebenfalls in
Lausen vorkommen. Der Lenden-
tuchknoten, in seiner Formulierung
unter den zeitgleichen Werken einzigartig,

scheint eine direkte Kopie des
Kanonbildes des Uber benedictionum zu
sein (Abbildung 7d). Ebenso ist der
hoch ansetzende Nimbus ein stilisti-

113



Abb. 7a: Aquarellkopie des Wandbildes
aus dem ehemaligen Augustinerkloster
Basel, angefertigt von J. J. Neustück,
1843 (Repro aus: Die Kunstdenkmäler des
Kantons Basel-Stadt, Bd. III, S. 193).

Abb. 7b: Altarwandbild am Lettner

in der Kirche des Basler
Kartäuserklosters (Photo: B. Frei).

114



Abb. 7c: Kreuzigung im Basler Missale,

um 1460, Folio 173 v (aus: Escher,
Die Miniaturen, Tf. LI).

Abb. 7d: Kanonbild im Liber benedictio-
num des Johann von Venningen, um 1460
(aus: Escher, Illuminierte Handschriften,
S. 307).



sches Motiv, das sowohl in Lausen wie
bei beiden Handschriften sich finden
lässt. Abschliessend ist die verstummte,
fast resignierte Haltung der Figuren zu
erwähnen, die beim Basler Missale und
in Lausen zu sehen ist. Neben all den
Gemeinsamkeiten dürfen die
Abweichungen nicht unerwähnt bleiben: Die
Bildraumarchitektur der Lausener
Fresken bleibt einzigartig; die blutenden

Wundmale des Gekreuzigten werden

vom Lausener Meister nicht
übernommen.

Die Rezeption der burgundischen
Hofmode bei der Jungfrauenlegende, der
dreifigurige Kreuzigungstypus, die
deutliche Weiterentwicklung der Witz-
schen Auffassung von Figur und Raum
sowie die «frührenaissancehafte»
Scheinarchitektur weisen in die Zeit der
Jahrhundertmitte. Für eine genauere
Datierung kommt den Basler
Handschriften der Vullenhoe-Gruppe eine
Schlüsselstellung zu. Die Zitate des
Lendentuchknotens und der Gewandhaube

der Maria sind dabei ausschlaggebend.

Der Lausener Meister scheint
diese motivischen Details, die nur bei
den Kreuzigungsbildern der beiden
vorgestellten Basler Handschriften
vorkommen, sehr gut gekannt zu haben.
Da die Handschriften von Escher auf
das Jahr 1460 datiert werden, fällt
wahrscheinlich die Entstehungszeit der
Lausener Wandbilder in die Jahre nach
1460.

Gleichzeitig verdichten sich die Hinweise
auf das Kleinbasler Kloster der

Kartäuser und auf die Basler Werkstatt unter

der Leitung des Kartäusers Heinrich
von Vullenhoe als möglicher Herkunftsort

des Lausener Meisters. Auch der
Einfluss der burgundischen Kunst auf
die Lausener Wandbilder, deutlich
geworden bei den Haartrachten und dem
trauernden Figurentypus der pleurants,
weist auf das Kloster zurück.
Durch eine Stiftung von Isabella von
Burgund, der Gattin von Herzog Phillip

dem Guten von Burgund, stand das
Basler Kartäuserkloster seit 1438 in
einer Gebetsverbindung mit der
burgundischen Herzogsfamilie.39
Wie oben bereits erwähnt, befindet
sich neben der Figur des Heiligen
Nikolaus das Wappen der Tachfelden. Als
möglicher Auftraggeber des Wandbildzyklus

kommt somit der 1475 erwähnte
johes tachffelden rector in lauser in
Frage. Wie der Vergleich mit den um
1460 entstandenen Basler Handschriften

gezeigt hat, müssen die Fresken
nach der Jahrhundertmitte ausgeführt
worden sein. Der in der Vatikanischen
Quelle genannte Jacobus de Tachfelden
(1496) veranlasste wahrscheinlich den
Einbau des grösseren Fensters an der
Nordseite des Kirchenschiffes im Jahre
1486.

Würdigung des spätgotischen Wandbildzyklus

Die Kirche von Lausen gehört zusammen

mit St. Martin in Liestal, St.
Laurentius in Munzach und St. Jakob in
Sissach zu den ältesten Gründungen
des Sisgauer Dekanats.40 Die Kirche
stand an einem wirtschaftlich und ver¬

kehrsstrategisch günstigen Ort: Die alte
Römerstrasse Richtung unterer Hauenstein

führte am rechten Ergolzufer an
der Siedlung Bettenach (Lausen) vorbei.

Auch im Mittelalter benutzten die
Reisenden die gleiche Route.41

116



Zur spätrömischen Zeit wurde bei
Bettenach (Lausen) das Wasser für Augusta

Raurica gefasst. Die Ausgrabungen
aus dem Jahre 1992 belegen, dass in
Bettenach vermutlich ein Herrenhof
stand und im Dorf neben der
landwirtschaftlichen Täigkeit auch Eisen
gewonnen wurde. Im späten 12. Jahrhundert

wurde das Dorf Bettenach (Lausen)

verlassen. In die Zeit des 11.

Jahrhunderts fällt vermutlich der dreischif-
fige Neubau der Kirche. Wahrscheinlich

war damit auch der Wechsel des
Patroziniums verbunden. Spiegelt der
Neubau und die Einführung eines neuen

Kirchenpatrons die damalige Bedeutung

des Dorfes Bettenach als
Eisenverarbeitungszentrum und ehemaliger
Herrenhof wieder oder ist eher ein
Wechsel der damaligen Herrschaftsverhältnisse

für den «Neubeginn»
verantwortlich?

Bis zur froburgischen Stadtgründung
von Liestal bildete der offene Markt
bei der Mündung der Frenke in die Er-
golz, beim heutigen Altmarkt, das
wirtschaftliche Zentrum. Nach der
Stadtgründung wurde der Markt, die
Verwaltung, das Gericht und die Kirche
in Liestal zentriert.42
Auch im kirchlichen Bereich beginnt
Liestal die umliegenden Pfarreien zu
dominieren. Lausen jedoch behält
seinen kirchenrechtlichen Status einer
eigenen Pfarrei bei, geht aber offensichtlich

in der gottesdienstlichen Praxis
eine nahe Verbindung mit Liestal ein.
Im Liestaler Jahrbuch und in einer
Urkunde von 1363 wird nun die dreischif-
fige Lausener Kirche zum ersten Mal
erwähnt.43 Ab dem 15. Jahrhundert
wird die Nikolauskirche mehrmals unrund

ausgebaut und nach einem Brand
um 1460 mit qualitätsvollen Wandmalereien

ausgestattet.44 Für diesen
Bedeutungszuwachs der Nikolauskirche im

15. Jahrhundert ist wahrscheinlich die
Familie Tachfelden verantwortlich, die
in den beiden aufgeführten Quellen für
die Jahre 1475 und 1496 als Kirchherr
bezeugt ist.45

Aus dem Niedrigadel stammend, ist die
Familie Tachfelden im 15. Jahrhundert
vermehrt in Basel präsent und bekleidet

verschiedene weltliche und geistliche

Ämter. Im Sinne der spätmittelalterlichen,

materiell bestimmten
Frömmigkeit war die Familie bestrebt, durch
Stiftungen ihr Andenken über das
Zeitliche hinaus zu sichern. Stiftungen
konnten in Form von Gedächtnismessen,

Unterstützungsgeldern für carita-
tive Zwecke aber auch als Gemälde,
Kirchenschmuck und Altargerät getätigt

werden. Damit eröffnete sich für
die damaligen Adels- und Patrizierfamilien

eine neue Möglichkeit der
visuellen Selbstdarstellung. Vermutlich
hat nun die Familie Tachfelden die
Lausener Nikolauskirche im Laufe des
15. Jahrhunderts zu ihrer Familien-
Gedächtnisstätte auserwählt. Das
Programm der Wandmalereien verrät
durch seine Abgeschlossenheit und
durch seine Aussagendichte sowie
durch die qualitätsvolle Ausführung
der Bilder das hohe Anspruchsniveau
der Auftraggeber. Die Präsenz der
Stifterfamilie in der Kirche, während der
Feier der Messe, ist durch das Anbringen

des Familienwappens neben der
Figur des Kirchenpatrons Nikolaus an
der Chorostwand auch über die eigene
Lebenszeit hinaus gesichert. Durch diese

visuelle Verknüpfung von Nikolaus
als wohltätiger Schenkender mit der
Stifterfamilie wird das Selbstverständnis

der Stifter deutlich. Im gleichen
Sinne, wie Nikolaus durch grosszügige
Geldspenden die Not der verarmten
Jungfrauen lindert und seine selbstlose
Mildtätigkeit unter Beweis stellt, möch-

117



te die Familie Tachfelden ihre Stiftung- Werke der Miniaturengruppe unter der
stat verstanden wissen: als generöse Leitung des Kartäusers Vullenhoe gut
Geste, die der eben ausgebauten Niko- gekannt haben. Durch stilistischen
Verlauskirche und der Pfarrgemeinde zu gleiche konnte gezeigt werden, dass die
einem stattlichen Ansehen verhilft. Lausener Wandbilder in der Region
Für die künstlerische Aufgabe ver- Basel einzigartig dastehen.46 Neben
pflichtete die Familie wahrscheinlich den erhaltenen Fresken von St. Peter in
einen Maler aus Basel. Dieser war so- Basel gehört der Wandbildzyklus von
wohl mit der Basler Lokaltradition wie Lausen zu den bedeutendsten Werken
mit der burgundischen Kunstland- des 15. Jahrhunderts,
schaft vertraut. Er musste zudem die

Anmerkungen und Quellen

1 Jacob Burckhardt, unterrichtet von seinem
Schwager, dem Lausener Pfarrer J. J. Oeri,
setzte sich persönlich für die Restaurierung
der Fresken ein, welche von Wilhelm Balmer
ausgeführt wurde. Burckhardt, Jacob: Briefe,
Band 5; 1868-März 1875, Basel 1963; Seite
253-254, Brief Nr. 665a. Die Kunstdenkmäler

des Kantons Basel-Landschaft, Band II,
verf. von Dr. Hansrudolf Heyer, Basel 1970,
Seite 155 Anm. 49.

2 Balmer-Rinck und Jacob Burckhardt erwähnen,

dass auf dem Spruchband der Name des

Heiligen Franziskus lesbar war. I^eider ist
heute gar nichts mehr davon erhalten, so dass

man diese Angabe nicht nachprüfen kann.
Die hier dargestellte Figur hat aber nichts mit
der sonst üblichen Darstellung des
Ordensgründers gemein. Da Thomas von Celano,
der erste Biograph von Franziskus, dessen
Aussehen auch eingehend beschrieben hatte,
entstand bald ein festgefügter Darstellungskanon:

Der Heilige Franziskus trägt eine
Tonsur und sehr oft einen Bart. Sein Ordensgewand

ist von dunkelbrauner Farbe; der mit
drei Knoten versehene Strickgürtel und die
Kapuze fehlen nie. Neben seiner Kleidung
gehören Kruzifix und Buch zu den eindeutigen
Kennzeichen des Heiligen. Balmer-Rinck,
Johann Jacob: Die Malereien in der St. Nik-
lauskirche zu Lausen, in: Kunsthalle,
Gratisbeilage der Schweizer Grenzpost, 1875, Nr. 1,

Seite 5-6; Burckhardt, Brief Nr. 655a vom
10. Oktober 1874.

3 Augustinus: Evangelist Markus, Ambrosius:
Evangelist Matthäus, Gregor der Grosse:
Evangelist Lukas, Hieronymus: Evangelist
Johannes.

4 In der Basler Kartäuserkirche hat sich eine
mit Lausen vergleichbare Verkündigung
erhalten, in der, ebenfalls auf zwei
Bogenzwickel verteilt, die Maria in einem Pavillon
kniet. Die Rundbogenarkade, die Kasetten-
decke und das Betpult sind Motive, die auch
in Lausen zu sehen sind.

5 Vielleicht wollte der Lausener Maler mit der
Wiese und dem Himmelsraum diese
Paradiesvorstellung in die Bildkomposition ein-
fliessen lassen.

6 St. Nikolauskirche in Oltingen, St. Blasius in
Ziefen und die Kirche in Kaiseraugst sind mit
einer fortlaufenden Bilderfolge ausgestattet.

7 Dante Alighieri: Divina Commedia, Purgato-
rio XX, 32.

8 Jacobus de Voragine: legenda aurea, aus dem
Lateinischen übersetzt von Richard Benz,
Jena 1925. Seite 26-27.

9 Suter, Paul: Die Gemeindewappen des Kanton

Baselland, Liestal 1984. Seite 99.

10 Mezger, Werner: Sankt Nikolaus, zwischen
Kunst und Klamauk, Ostfildern 1993. Seite
64.

11 Sowohl in den Lexika der Kostümkunde wie
bei den Tafelbildern erscheint diese schwarze
Haube nur im burgundischen Einflussbereich
und nur bei männlichen Figuren. Da das
weisse Kopftuch fehlt, kann es sich in Lausen
nicht um eine Nonnenhaube handeln.

12 Um eine verbindlichere Aussage machen zu
können, wäre ein Restauratorenbericht nützlich,

der über allfällige Farbresten Auskunft
hätte geben können. Leider hat der Restaurator

Hans Behret keine Notizen hinterlassen.

118



13 Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Land¬
schaft, Band 1, Seite 350/51; Abbildung 391.

14 Die Pfarrliste für die Zeit der Reformation ist
hingegen bekannt. 1524 werden die Brüder
Felix und Leonhard genannt. Der Pfarrer von
Lausen hatte von 1524 bis ins 18. Jahrhundert

seine Amtswohnung in Liestal, wo er
zugleich als Schulmeister tätig war und zudem
den Siegristdienst zu versehen hatte. Bruckner,

Daniel: Versuch einer Beschreibung
historischer und natürlicher Merckwürdigkei-
ten der Landschaft Basel, 5 Bände; Basel
1748-1763. Seite 1121. Lausen, unser Dorf
einst und jetzt; eine Heimatkunde, Lausen
1963, Seite 48.

15 Archives de l'ancien Evêché de Bâle (AAEB),
A85/39: Registrum seu calculus computatio-
num procuratoris fiscalis, Band 1, 1429-1477;
Band 5. Leu, Hans Jacob: Schweizerisches
Lexicon, Zürich 1763. Band 18, Seite 31.

16 Trouillat, J: Les monuments de l'histoire de
l'ancien évêché de Bâle, 5 Bände; Porrentruy
1852-1867.

17 Regesten zur Schweizergeschichte aus den
päpstlichen Archiven 1447-1513, hrsg. vom
Bundesarchiv in Bern, bearbeitet von Caspar
Wirz, Heft 6, Bern 1838. Seite 115, Nr. 297:
«Romae 1496 Aprilis 13, Als durch den Tod
des Johannes Dachs die Pfarrei Lausen in der
Diözese Basel erledigt war, wurde von dem
Patron, Jacobus de Tachfelden, der adelige
Fridolinus de Epingen dem Bischof
vorgeschlagen und von diesem bestätigt. Da Fridolinus,

der in seinem 15. Altersjahr steht, an
der Rechtskraft des Aktes zweifelt, bittet er
den Papst, ihm die Stelle, deren Einkommen
auf acht Mark reinen Silbers geschätzt wird,
neben seinen dermaligen und künftigen
Benefizen, bis zum gesetzlichen Alter als
Kommende und darnach definitiv zu verleihen.
Wird bewilligt, in der Bulle soll alles näher
angegeben werden.»

18 Hinweis von Frau Dr. Christ, Staatsarchiv
Liestal.

19 Für die Nachforschungen über die Familie
Tachfelden wurde die Basler Chroniken,
hrsg. von der historischen Gesellschaft in Basel,

10 Bände; Leipzig 1872-Basel 1976. Leu,
Hans Jacob: Schweizerisches Lexicon, Zürich
1763. Staatsarchiv Basel: Privatarchiv 355 D
Nr. 318, Genealogische Studien von Dr.
Arnold Lötz. Trouillat, J: Les monuments de
L'histoire de l'ancien évêché de Bâle, 5 Bände;

Porrentruy 1852-1867. Urkundenbuch der
Landschaft Basel, hrsg. von Heinrich Boos, 3

Bände; Basel 1881-1883. Urkundenbuch der

Stadt Basel, hrsg. von der historischen und
antiquarischen Gesellschaft zu Basel, 11 Bände;

Basel 1890-1910. Merz, Walther: Die Burgen

des Sisgaus, 4 Bände; Aarau 1909-1933
und die Urkunden des Staatsarchives Liestal
und die Archives de l'ancien Evêché de Bâle
(AAEB) in die Untersuchung miteinbezogen.

20 Trouillat, Band 1, Seite 370.
21 Urkundenbuch der Stadt Basel, Band 2, Seite

240.

22 Trouillat, Band 2, Seite 317; Seite 650.
23 Trouillat, Band 3, Seite 371; Trouillat, Band

4, Seite 665, Seite 707.
24 Hans Jacob Leu, Band 18, Seite 31.

25 Trouillat, Band 5, Seite 721.

26 Merz, Band 3, Stammtafel 5.

27 Hans Jakob Leu, Band 18, Seite 31.

28 Hans Jakob Leu, Band 18, Seite 31.

29 Basler Chronik, Band 7, Seite 258 Anm. 8;
Band 6, Seite 49.

30 Basler Chronik, Band 6, Seite 75.
31 Wurstisen, Seite 10.

32 Ullrich Günther von Gutenberg von Eptingen
musste am 28. 1. 1407 als rector der Kirche zu
Sissach resignieren. Merz, Band 2, Seite 203.

33 Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-
Stadt, Band III, hrsg. von C. H. Baer, Basel
1941. Seite 192 ff.

34 Jacob Burckhard hingegen überlieferte die
Jahreszahl 1458. Die Kunstdenkmäler des
Kantons Basel-Stadt, Band III, Seite 192.

35 Riggenbach schreibt dieses Werk dem Basler
Maler Nikolaus Rusch gen. Lawelin
aufgrund eines Vergleiches mit der Fassadenmalerei

des Basler Zeughauses am Petersplatz
zu. Dieser Vergleich, basierend auf einem
Fragment eines Baslerstabes, entbehrt
angesichts der Verschiedenheit der Aufgaben und
der Thematik jeder Grundlage. Die Möglichkeit

einer Autorschaft von Lawelin für das
Kreuzigungsbild bleibt aber weiterhin bestehen.

Da aber überhaupt keine gesicherten
Werke des Meisters vorhanden sind, ist eine
eindeutige Zuschreibung nicht möglich. Wie
das Uber benefactorum der Kartause auf folio

364 zum 9 kal. Dez. bezeugt, hatte Nikolaus

Rusch dem Kloster drei Bilder geschenkt
und nahm mit seiner Frau Agnes auch an den
Messen teil. Auch die von Riggenbach postulierte

Zuschreibung des Kreuzigungsbildes als
einer burgundischen Stiftung muss aufgrund
von neueren Kenntnissen revidiert werden.
Bei der Restauration durch Paul Denfeld im
Jahre 1985 wurde eine kleine, knieende Stif-

119



terfigur mit Wappen neben dem Kreuzstamm
freigelegt. Das Wappen gehört der Familie
Spitz, die in der Stadt Basel verschiedene
weltliche und geistliche Ämter inne hatte.
Aufgrund der ikonographischen und stilistischen

Gemeinsamkeiten zur Basler
Kreuzigungsgruppe und der Lebensdaten der in Frage

kommenden Stifter ist es wahrscheinlich,
dass das Kreuzigungsbild um die Mitte des
15. Jahrhunderts ausgeführt wurde. Die
Kunstdenkmäler des Kantons Basel Stadt,
Band III, Seite 592-594; Anm. 1, Seite 594.

36 Bericht von Paul Denfeld vom April/Juli
1985, Denkmalpflege Basel-Stadt.

37 Margaretha Brand gen. Lostorffin war eine
grosse Mäzenin. Sie machte sich in Basel
verdient mit Vergabungen und Stiftungen an die
Kleinbasier Kartause, an die 1460 gegründete
Universität sowie an die Andreaskapelle. Neben

grossen Geldgaben und Naturalien
verdankt die Kartause der Brandin einen Altar
der heiligen Jungfrau, eine vergoldete Altartafel

und verschiedene Altarverkleidungen,
die Verglasung dreier Fenster im grossen
Kreuzgang und eben das hier erwähnte Missale.

In ihrem Vermögenslegat finden ihre
reichhaltigen Zuwendungen an die ihrer
Namenspatronin geweihte Kartause ihren Ab-
schluss. Margaretha Brand starb 1474.
Testamentarisch bestimmt sie, dass an ihrem
Todestag in der Kartause alljährlich eine
Jahreszeitmesse abgehalten werden soll. Rapp Buri,
Anna/Stucky-Schürer, Monica: zahm und
wild, Basler und Strassburger Bildteppiche
des 15. Jahrhunderts, Mainz 1990. Seite
88-89. Die heute verlorene Grabplatte von
Margaretha Brand, die Emmanuel Büchel
1770 zeichnerisch festgehalten hatte, befand
sich ursprünglich im kleinen Kreuzgang der
Kartause. Escher, Konrad: Die Illuminierten
Handschriften der Kantonsschulbibliothek in
Pruntrut, in: Anzeiger für Schweizerische
Altertumskunde, hrsg. von der Direktion des
Schweizerischen Landesmuseums in Zürich,
Neue Folge, Band XVIII, Zürich 1916; Seite
156 ff; Tafel LI. Die Kunstdenkmäler des
Kantons Basel-Stadt, Band III, Seite 549;
Abbildung 298.

38 Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-
Stadt, Band III, Seite 574ff. Die Miniaturen
in den Basler Bibliotheken, Museen und
Archiven, hrsg. von Konrad Escher, Basel 1917;
Seite 150. Gantner, Joseph: Kunstgeschichte
der Schweiz, Band II: Die Gotische Kunst,
Frauenfeld 1947. Seite 365ff.

39 Die bronzene Votivtafel der Isabella von Bur¬
gund befindet sich heute im Historischen

Museum Basel. Die Kunstdenkmäler des
Kantons Basel-Stadt, Band III, Seite 533,
Abbildung 285. Die Herzöge von Burgund
pflegten eine enge Beziehung zum Orden der
Kartäuser. 1385 Hessen sie in Champmol bei
Dijon eine Kartause für 24 Mönche errichten
und bestimmten diese zur herzoglichen
Grabstätte. Zu den Beratern von Philipp dem Guten

gehörten ebenfalls Kartäuser.
40 Ewald, Jürg: Kirchen und Kirchengrabungen

im Baselbiet, in: Methoden und Perspektiven
der Archäologie des Mittelalters, hrsg. von
Jürg Tauber. Archäologie und Museum, Heft
020, Liestal 1990, Seite 57ff; Seite 72.

41 Rippmann, Dorothee: Zur Geschichte des
Dorfes im Mittelalter am Beispiel des Kantons

Baselland, in: Methoden und Perspektiven

der Archäologie des Mittelalters, hrsg.
von Jürg Tauber. Archäologie und Museum,
Heft 020, Liestal 1990; Seite 31ff. Seite 48.

42 Rippmann, Seite 48
43 StAL, Liestaler Jahrzeitbuch AA 1B, Jahr¬

zeitbuch 2 Ziefen, Bubendorf, Liestal; Ur-
kundenbuch der Landschaft Basel, Seite 362.

44 Da direkt unter dem Verputz der Wandmale¬
reien eine Brandschicht zum Vorschein kam,
muss ein Brand die ganze Kirche in
Mitleidenschaft gezogen haben. Nach diesem
Brand wurden grössere Bauarbeiten ausgeführt:

Das Langhaus ist in einen Saal
umgewandelt worden, die vorhandenen
Längsmauern erhöht, eine Holzdecke erstellt und
der Chorbogen eingezogen worden. Gleichzeitig

wurde der rechteckige Chor errichtet,
wodurch das Schiff eine Verkürzung erfuhr.
Anschliessend an die Umbauten wurde der
ganze Kirchenraum mit Bildern ausgestattet.
Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-
Land, Band 11, Seite 146.

45 Das Nikolauspatrozinium wird erst 1641 in
den Quellen genannt. Da bei den Ausgrabungen

nur ein Altarfundament im Bau des
11./12. Jahrhunderts gefunden wurde, muss
das Nikolauspatrozinium an die Stelle eines
schon bestehenden, unbekannten Patrozini-
ums getreten sein. Nikolaus als Patron tritt
erst nach 1000 nördlich der Alpen auf. StAL,
Kirchenakten E9 (Lausen 1569-1699), 142

zum Jahr 1641. Eidgenössisches Archiv für
Denkmalpflege, Bern: Gräber und Mauerplan

von 1971, Nr. 117692.

46 siehe kunsthistorische Analyse der Autorin
zuhanden der Denkmalpflege Baselland;
Dezember 1994.

120


	Neues zu den Wandmalereien in der Kirche von Lausen

