
Zeitschrift: Baselbieter Heimatblätter

Herausgeber: Gesellschaft für Regionale Kulturgeschichte Baselland

Band: 44 (1979)

Heft: 2-3

Artikel: Die Reformation im Baselbiet

Autor: Strübin, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-859219

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-859219
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Reformation im Baselbiet

Von Eduard Strübin

Man kann die Kirchenerneuerung von 1529 im Baselbiet nicht für sich
allein, sondern nur im Zusammenhang mit den Vorgängen in der Stadt
Basel verstehen; dieser gehörte ja schon damals der grösste Teil der
Landschaft1. So wie 28 Jahre vorher die Untertanen zusammen mit der Stadt
eidgenössisch geworden waren, entschieden sie nun nicht selbst über ihr
religiöses Schicksal.

In theologischen Fragen wagen wir uns nicht allzu weit auf die Aeste hinaus;

der Blick richtet sich eher auf die Auswirkungen, welche dieser geistige
Umsturz auf das Volksleben gehabt hat. Dabei sollen möglichst oft die
Quellen aus der Zeit selber zum Reden kommen.

Zuerst ein kurzes Wort zu den kirchlichen Verhältnissen vor der Reformation.

Die katholische — die allumfassende — Kirche überwölbte und um-
schloss die Christenheit wie ein gewaltiges Bauwerk. Sie prägte das Leben
auch äusserlich. In Basel bedeckten im späten Mittelalter sakrale Bauten
und Wohnungen von geistlichen Personen gut ein Viertel des überbauten
Areals2. Allein am Münster zählte man 23 Domherren und 72 Messkapläne.
Die Kirche bestimmte den Glauben des Volks und verwaltete die Gnadengaben.

Mit der Ausgestaltung des Gottesdienstes, dem Schmuck der Gotteshäuser,

den Prozessionen und Wallfahrten kam sie dem Erlebnisdrang der
Gläubigen entgegen. Zugleich aber hatte sie Anteil an weltlicher Macht.
Die Bischöfe (wie die Domherren) waren Adlige, so zur Zeit des

Umschwungs, ab 1502, Christoph von Utenheim, aus elsässischem Adelsgeschlecht,

und seit 1527 der fränkische Edelmann Philipp von Gundelsheim.
Geistliche Hirten, regierten sie zugleich als deutsche Reichsfürsten über ihr
Bistum.

In den Jahrzehnten vor der Reformation muss ein reges religiöses Leben
geherrscht haben3. Zeichen dafür sind u. a. die zahlreichen damals im Baselbiet

neu ausgemalten Kirchen, wie Muttenz, Pratteln, Lausen, Gelterkinden,
Oltingen. Dabei dienten die Darstellungen der Heilsgeschichte nicht vor
allem der Befriedigung ästhetischer Bedürfnisse, sie waren die biblia pau-
perum, die Bibel der (des Lesens unkundigen) «geistlich Armen». Oder man
denke an den 1507 errichteten «costlichen geweihten cor», an dem sich die
Liestaler «arm verbuwen», so dass sie in Basel um «stür (Beisteuer) und
hantreichnung» bitten mussten4.

Aber der imposante Bau der Kirche war reparaturbedürftig, oben und
unten. Dass dies die Verantwortlichen wussten, beweist das Konzil zu Basel,
wo zwischen 1431 und 1448 geistliche Würdenträger und Gelehrte aus halb
Europa sich um «die Stiftung des Friedens in der Christenheit und Reform

379



der Kirche an Haupt und Gliedern» bemühten. Dieser Friede kam nicht
zustande, im Gegenteil, das Konzil setzte den Papst Eugen IV. ab und wählte
als Gegenpapst Martin V. Und das zweite, eine Reform an Haupt und
Gliedern, blieb ebenfalls frommer Wunsch.

Wo es unter anderm fehlte, hielt im Jahre 1503 der neue Bischof, Christoph
von Utenheim, an einer Synode seinen Geistlichen in deutlichen Worten
vor Augen5 :

«Wir, die wir die Gewalt haben, zu weihen, zu binden und zu lösen, dürfen dem Volk
nicht Aergernis geben, damit nicht unser unzüchtiges, leichtfertiges Leben diesem ein Anreiz

zum Sündigen sei. Oft genug entschuldigen nämlich die Laien ihren Hochmut mit
unserem Ehrgeiz, ihre Knausrigkeit mit unserem Geiz, ihre Verschwendung mit unserer Zügel-
losigkeit, ihr Fressen und Saufen mit unsern Räuschen und mit der Gefrässigkeit eines

grossen Teils der Kleriker.»

Mit seinem leidenschaftlichen Ruf zur Umkehr erntete der Bischof Ablehnung,

ja Spott und Hohn.

Aber schon stand eine neue Zeit vor der Türe. Basel kam dabei eine bedeutende

Rolle zu: Seit dem Konzil und der Gründung der Universität (1460)
war es eine Stadt der Bücher geworden, von der die modernen Gelehrten,
die Humanisten, angezogen wurden. Eine ihrer Leuchten, Erasmus von
Rotterdam, sollte hier viele Jahre seines Wanderlebens verbringen, hier
erschien seine Aufsehen erregende Ausgabe des Neuen Testaments in der
griechischen Ursprache. Eine seiner Hilfskräfte war übrigens ein junger
geistlicher Gelehrter gewesen, Johannes Oecolampadius, der in einem Nachwort

den berühmten Mann als «Zier und Wonne aller Wissenschaft»51 pries.
Aber auch mit seiner beissenden Kritik an kirchlichen Missbräuchen fand
Erasmus in Basel geneigte Ohren.

Der entscheidende Anstoss zu einer Aenderung von Grund auf kam aber
auch in Basel von dem sächsischen Augustinermönch Martin Luther. Eine
dämonische Natur, sah er sich als die letzte Posaune vor dem Jüngsten
Gericht. Nach schweren inneren Kämpfen begann er die Rechtfertigung des

Sünders allein aus Gnaden durch den Glauben, ohne verdienstliche Werke,
zu predigen. Unter Berufung auf die Heilige Schrift verwarf er die Messe
als einen Greuel vor Gott, lehnte er die Verehrung der Heiligen, die
Siebenzahl der Sakramente, die Ehelosigkeit der Priester ab. Als er von Rom
zur Verantwortung gezogen und zum Widerruf aufgefordert wurde,
bestritt er die Autorität des Papstes und der Konzilien und lehrte statt der
Bindung an Traditionen die «Freiheit eines Christenmenschen»6. Eine
Kirchenspaltung lag ihm zunächst fern, und als man seine Anhänger «Lutherische»

zu nennen anfing, wehrte er in seiner saftigen Sprache ab: «Wie
käme denn ich armer stinkender Madensack dazu, dass man die Kinder
Christi mit meinem heillosen Namen nennt» (1522).

380



Der Bischof war in Basel schon vor der Reformation politisch ausgeschaltet
worden (endgültig 1521) und residierte in Delsberg oder Pruntrut.

Massgebend war der Kleine Rat der Stadt. Dieser, in sich uneins, bestimmte, die
Priester sollten die Heilige Schrift zur Richtschnur nehmen und «alle
andere leeren (Lehren), disputation und stempanien. sy syen von dem
Luther oder andern doctoribus», unterlassen7. Aber schon begannen Mönche
und Nonnen ihre Klöster zu verlassen — der Rat gestattete das ausdrücklich
—, schon verzichteten Priester auf das Lesen der Messe.

Auch in der Basler Landschaft wurde es unruhig. Zuerst unter den
Geistlichen: Herr Hans Stucki in Rothenfluh wurde zu Basel eingesperrt; er
«hatt die heiligen zerhouwen, umbgestürzt und ungeschicklichen gehandlet»8.

Jerg Gapdenheimer zu «Richenswilr» (Reigoldswil), der die Messe
nicht mehr las, wurde vom Rat dazu angehalten; widrigenfalls müsse er auf
seine Pfrund verzichten und «sich hinweg machen»9. Der Leutpriester von
Liestal, Stefan Stör von Diessenhofen, hatte, wie er sich selbst anklagte,
mehr als zehn Jahre «unerlich, buobest (bübisch) und schanntlich» mit seiner

«jungkfrouwen» (Haushälterin) zusammengelebt und mit ihr Kinder
gezeugt. Nun wünschte er in die Ehe zu treten, doch schlug der Basler Rat
die Bitte ab, und er, unter dem Beifall seiner Gemeinde, heiratete und
sogar auf dem Rathaus «schenkyund brulouff» hielt, setzte ihn das
Domkapitel ab und verbannte ihn10.

Auch die Laien wurden bald angesteckt. Schon 1524 kam z. B. Bastian
Müller von Liestal «umb siner Lutery (Lutherei) wegen»11 ins Gefängnis.
Im gleichen Jahr meldet der Liestaler Schultheiss nach Basel, dass «ettlich,
doch wenig, ungeferlich (ungefähr) uff die eschmittwuchen. fleisch,
eyger (Eier) und kuttlen moechten gessen haben»12 — sie hatten also die
Fasten gebrochen. Etwas später hat Hans Ludi von Waldenburg «eigens
mutwillens inn sanct Peters pfarrkilch die heiligen und bildnissen abge-
stürtzt»13.

Diese Priester und Laien taten ein wenig vorzeitig, was dann schon bald
nicht nur erlaubt, sondern angeordnet wurde.

Schon blieb es nicht mehr bei einzelnen Handlungen. Nun zeigte sich, wie
viel Zündstoff in dem Wort von der «Freiheit eines Christenmenschen»
enthalten war. Die Leute legten es zum Teil anders aus als ihre politischen und
geistlichen Oberen.

X
Heine Meyer, «vogt zuo Gelterchingen», bekennt in einem grossen Verhör
in Basel, ein Liestaler habe an einer Versammlung dort vor dem oberen Tor
gesagt: «Unnser herren hand uns den mantel, den rock, das wamas, das
hemdli und die hut abzogenn, ouch das mark us den beinen (Knochen) gso-
genn», und ein anderer habe fortgefahren: «Ey, die kery (Kehre) ist yetz
ann uns, und wir wollends innen (ihnen) yetz ouch thun»14. Das ist nichts
anderes als der Bauernkrieg, der weithin in deutschen Landen wütete und

381



dessen Wellen 1525 auch ins Baselbiet hereinschlugen15. Die Landschäftler
sagten aber ihren Herren keineswegs den Gehorsam auf, sondern verlangten

bloss Erleichterung ihrer Lasten. Dieser erste Bauernaufstand auf der
Landschaft Basel verlief unblutig; es blieb bei einigen Exzessen. So drangen

Liestaler «knaben» (junge Burschen) ins Nonnenkloster Olsberg ein,
«hant da gessen, trunken und ich weisz nit wie hus gehalten»; am Tag darauf

brachten sie im Städtlein selbst in den Keller der Domherren ein, haben
«ein grosz fuder win angestochen. auch ziehent mit der trummen (Trommel)

in der stat umb und seint guter ding»16. Am 3. Mai machten sich 1600
Bewaffnete gegen Basel auf. Unterwegs wurden die Frauenklöster zum Roten

Haus und im Engental (beide Muttenz) überfallen. Als sie die
Aussichtslosigkeit ihres Unternehmens einsahen, verlegte man sich auf
Unterhandlungen, wobei die Untertanen ämterweise ihre Begehren einreichen
konnten. Nach Zugeständnissen von Seiten der Stadt schworen sie aufs
neue den Treueid und erhielten Freiheitsbriefe. Im Basler Ratsbuch wurde
freilich eingetragen, die Räte sollten nicht vergessen, «wie unfrüntlich ein
statt Basel vonn irenn eignenn liitenn und underthonenn. getrengt
(gedrängt) worden ist»17.

Sieben Jahre darauf, als sich das Regiment nach den Erschütterungen der
Reformation wieder fest im Sattel fühlte, mussten die Bauern «um gnad
und verzichung» bitten, «das sy im purenkrieg uffruorig gsin», und mit
ihren Briefen herausrücken18. Man erinnert sich, dass draussen im Reich
der Bauernkrieg eine andere Wendung genommen hat: Martin Luther machte,

nachdem die Bauern übel zu hausen begonnen hatten, mit den Fürsten
gemeinsame Sache. Seine Schrift «Wider die räuberischen und mörderischen
Bauern», in denen er jene auffordert, die Aufständischen wie tolle Hunde
totzuschlagen, ist ihm bis heute nicht vergessen.

Folgenschwerer noch war die volkstümliche Auslegung der christlichen
Freiheit im geistlichen Sinn. Zwar ist nicht anzunehmen, dass sich «die
Leute» in ihrer Mehrzahl in grosse geistige Unkosten gestürzt hätten; sie

glaubten, was gefordert wurde. Bei einer bedeutenden Minderheit muss
es anders gewesen sein; sie machte mit der These vom allgemeinen Priester-
tum Ernst. Am radikalsten dachten die sogenannten Wiedertäufer. Aus der
Ostschweiz und aus Süddeutschland wurde die Bewegung zuerst nach Basel
und in die Gemeinden des Bistums getragen, wo Therwil ihr Hauptsitz, die
Wälder des Blauens heimliche Versammlungsorte waren. Viele Anhänger
gewannen die Täufer dann in Liestal und Lausen, etwas später in den Aern-
tern Waldenburg und besonders Homburg und Farnsburg19.

Neben Fremden, darunter so bekannten Brüdern wie Felix Manz und dem
Blaurock, predigten auch Einheimische, etwa Mathis Gysin von Läufelfingen,

den sie zu einem «oberen erwellt (erwählt)»20, oder Frydly Schob von
Wittlyspurg (Schaub von Wittinsburg). Der sagte denen zu Diegten, «sy
habenn ein kirchen an der einoedy, und so sys begertten, wellte er innen
(ihnen) das gotzwort verkünden; daruff er gefragt wart, was er innen pre-

382



digen wol, er kundt weder schryben noch lessenn, antwurt er: was im Gott
der vatter ingeb»21 .Diese«Rottengeister» erschienen auch dem Staat
gefährlich. Sie verweigerten den Eid, auch den Treueid, und wollten «kein
waffenn noch gewer bruchenn»22. Vor allem aber lehnten sie die Kindertaufe

ab. Als in Läufelfingen eine Mutter ihr Kindlein sieben Wochen ohne
Taufe hatte liegen lassen, wurde sie verhört und gefragt, was geschehen wäre,

wenn es ungetauft gestorben; da antwortete sie (ganz modern): «So wer
(wäre) es gottes kind gsin»23. Die «Schwarmgeister» Hessen sich noch einmal
taufen — Mathis Gysin taufte seine eigene Mutter —, und dieser «wider-
touff» galt als «tufelische verfurung»24.

Die Täuferbewegung erreichte ihren Höhepunkt gerade zur Zeit des Durchbruchs

der Reformation und unmittelbar darnach und machte den geistlichen

und weltlichen Oberen schwer zu schaffen. Sie griffen hart durch25.
Fehlbare kamen nach Basel «in gefenknus», mussten vor dem Rat widerrufen

und dann im Münster und am Sonntag in der Heimatgemeinde «glich
nach gethoner predig» in einer festgelegten Formel26 bekennen, «das ich
von dem waren verstand heiiger göttlicher geschrifft abgetretten allso
das ich mich usz dorechtigem wan noch ein mal touffen lan». Diesen
Wahn habe man durch Gottes Gnade überwunden und bitte nun die
Gemeinde: «lieben christen, ir woellend jezt mir, das ich uch geergeret,
umb gottes willen verzyhen (und) mich fur uwern bruder widerumb ufne-
menn»27. Wer nicht abschwor, wurde mit dem Tod durch Schwert, Wasser
oder Strang bedroht, meist aber «bloss» geschwemmt, d. h. im Rhein oder
in einem Bach «dreimal nach Gebrauch untergetaucht»28 — für die Täufer
eine wahrhaft boshafte Strafe — und verbannt. Schliesslich griff der Rat
zum äussersten: 1530 Hess er den obengenannten Ludi von Bubendorf
enthaupten, 1531 hat er «etlich der widertoüffer», die wider alle Eide
«erstockt» waren, in der Nähe der Homburg in einem Bach (doch wohl dem
Homburgerbach) «ertrencken lassen»29.

Natürlich handelte es sich bei den Täufern nicht um isolierte Einzelne,
sondern um eng verbundene Gruppen, kleine heimliche Gemeinden. Von Ettin-
gen wurden einmal siebzehn — offenbar Teilnehmer einer ausgehobenen
«Winkelpredigt» — nach Basel geführt30; in Ulin Madlingers Haus zu
Häfelfingen seien «uff die dryssig» beisammen gewesen31; bei Lostorf bei
der Sandgrube zählte ein Wittinsburger «by sechtzig wiber und ungefarlich
by sechtzig man»32. Beträchtlich war auch die Zahl der Sympathisanten.
Einmal wurden in Basel 42 Rothenflüher und sechs Anwiler «ingelegt»,
darunter mehrere Dorfbeamte, weil sie sich geweigert hatten, die Täufer zu
verraten und zu fangen33.

Trotz aller Druckmittel gelang es der Obrigkeit nicht, die Täufer vollständig
auszurotten34.

Die Bauernunruhen und die Täuferbewegung schadeten natürlich der
Kirchenreform. Wenn sie dennoch ihren Fortgang nahm, ist dies Johannes

383



Oekolampad, dem eigentlichen Reformator Basels, zu verdanken35. Er
stammte aus Schwaben, die Mutter war aber eine Baslerin. Sein Name weist
ihn als Gelehrten aus: Eigentlich hiess er Husgen oder Huszchin (Häuslein),
was als Haus-Schein gedeutet und von seinen humanistischen Freunden
griechisch-lateinisch mit Oecolampadius wiedergegeben wurde. Als er in
Basel zu St. Martin zu predigen begann, war der Erfolg gross, erst recht, als

er vor Hunderten von Bürgern an der Hochschule fortlaufend den Propheten

Jesaja auslegte — «die folgenreichsten Volkshochschulkurse, die je in
Basel gehalten worden sind»38. «So hat», klagt ein Gegner, «während die
Väter des Hauses schliefen, der Feind durch Säen von Unkraut den
Weizen des Glaubens erstickt»37. Oekolampad korrespondierte mit Zwingli,
verfasste eine Liturgie, einen Katechismus, führte den deutschen Psalmengesang

ein, heiratete eine junge Witwe.

Der Rat versuchte es in der Stadt mit Weitherzigkeit und bestimmte, es
sei dem «fryenn willen» eines jeden, «siner conscientz» (Gewissen) anheimgestellt,

Messe zu halten und Messe zu hören oder nicht38; in den
Landkirchen dagegen musste weiter Messe gelesen werden. Doch auch dort liess
Oekolampad nicht locker; in einem Hirtenbrief35 mahnte er die Priester
der Landschaft 1528 zum richtigen Predigen: «Das sei unsere Weisheit,
dass wir den gekreuzigten Christus predigen.» Ebenso wichtig ist der Wandel:

«Auf uns schaut die Welt Wohin geht die Herde ohne den Hirten

?» Dann schreibt er von einem Dreifrontenkrieg, den es auszufechten
gelte: gegen die Täufer, die Lutheraner, die «Päpstler». Von den ersten war
schon die Rede. Mit Luther war Oekolampad gleich wie Zwingli wegen der
Auffassung des Abendmahls in Streit geraten40 — «da schütten sie (die
Lutherischen) nun ganze Wagenladungen von Schmähungen und Verleumdungen

über uns aus». Und die «Päpstler»: Schlimm war, dass Basel, das
laut dem Bundesbrief von 1501 in der Eidgenossenschaft bei Streitigkeiten
hätte «stillesitzen» sollen, sich mit den altgläubigen Länderorten überwarf.
Diese hatten bereits 1524 beschlossen, «by dem alten waren cristen rechten
glouben ze bliben, ouch dise luterische, zwinglische, hussische, irrige,
verkette leer (Lehre) in allen unsern bieten und oberkeiten uszerrüten ,»41.

Schliesslich stand die Stadt selbst am Rande des Bürgerkriegs. Am 8./9.
Februar 1529 fiel die Entscheidung42. Im Rathaus tagte und zauderte der
Rat; die Bürgerschaft, die neben religiösen auch politische Forderungen
gestellt hatte, hielt Kornmarkt und Tore besetzt. Die Nacht hindurch
biwakierten Bewaffnete um Wachtfeuer. Am frühen Morgen harrten Tausende

vor dem Rathaus und froren. Da ging die Nachricht um, der altgesinnte
Bürgermeister Meltinger sei in der Nacht auf einem Weidling den Rhein
hinab geflohen. Nun entlud sich die gereizte Stimmung; ein Gegner schreibt,
man hätte meinen können, «si syen nitt recht sinnig» (bei Sinnen)43 3 00
Bewaffnete drangen in das Münster und zerschlugen die Bilder, dann
kamen vier weitere Kirchen an die Reihe — «si woellten die goetzen us der
kilchen tuon»44. Gestohlen wurde nichts, aber kostbare Kunstwerke,

384



Bild 1. Johannes Oekolampad (1482—1531), den Propheten Jesaja auslegend.

sicher auch Zeichen aufrichtiger Frömmigkeit, fielen der barbarischen
Zerstörungswut zum Opfer. Als Ratsherren abwehren wollten, habe einer
gesagt: «Ihr habt drei Jahre lang gewerweisst, wir wollen alles in einer Stunde

erledigen.»43 Viele Anhänger des Alten verliessen nach diesem Ausbruch
der Leidenschaften die Stadt, «weil sie lieber das Vaterland als die von den

385



"Jobrtmte ^ecolamprtbuiaJiDctiefeltcbtctt biiibcm/Zm*
bioßo Öytacfrio $» &tba/ jfobanm (5fd ,u Äflcbbct#/
23«trcbbrttbo Jlotblcr^il Ccuff<lfmg<n /Jobtftim CStucCi

brtcb5» ao<yfîbnd?/pm'o^ccibBÛ ôitingm/jobantn
Vtcb $îi Xtmiltcfcen / $Otcbaclt Capt'cario 3» 23r«3tt>il/
jZktibatbo öttHbms« 3yfF<n/ß0tcbrtclt CÄffci'$u2itc*
tf<tfcbtvttr/p<tro"lX>tbiiut3»'U)al(cnbiiig/Jobrtnnt?lu^
bcttâcbct 311 £<mrça/jfobdtmt Xoc^u £>cnvilciy(5co:cjto
!ô<»tt<nb<»nttcir3riiCo«|fcn/3<îcobo(c^Ump3»4>bci-tvilctv
(Bflfbrtro^tgeljuKynrtdvôobrtô^rtiangctûimCbufîtm
^lictüanbfcbrtfftpKbi^n/SnabvnbfrtbvonCßotbcm
vatttv bwrcb (fcbttfiunvi'm b«W3<n <J« ift*

Bild 2. Anrede an die Pfarrer der Landschaft aus Oekolampads Hirtenbrief von 1528.

Vorfahren überlieferte Religion lassen wollten»48. Auch Erasmus, dem alle
Gewalt verhasst war, befand sich unter ihnen; er habe einmal gesagt, die
Lutherischen spielten eine gutes Schauspiel, aber sie spielten es schlecht47.
Auf diesen Bildersturm hin gab der Rat nach und sanktionierte die
Kirchenreform, dagegen wurde den politischen Forderungen nur teilweise
nachgegeben. Am 1. April kam die «Reformationsordnung»48 heraus, in
der festgelegt war, was und wie geglaubt werden solle. In der Mitte steht
«das heylig goettlich wort, die ware spysz der seelen und richtschit eins
christeniichen lebens». Statt den bisherigen sieben Sakramenten gibt es nur
zwei, Taufe und Abendmahl. Da «die vile (Vielzahl) der fyrtagen nit zuo
loben», beschränkt man sich auf Weihnacht, Ostern, Auffahrt und Pfingsten.

Die Bilder werden aus den Kirchen verbannt, da sie «vil anreitzung
zuor abgoetterien» geben, usw.

So wurden denn zu Stadt und Land die Kirchen getüncht, und die Landvögte

mussten alle «kilchenzierd von kelch, kleinottern(i) unnd meszge-
wandern» nach Basel abliefern49; von Gelterkinden z. B. kamen «drei
kelch, darunder ist einer vergult, unnd ein vergult munstrannz», von Liestal

«9 silbrin, ouch kupferin, vergult kelch, 1 kupfferin arm mit einer
silbrin hannd (eine Reliquie), 1 kuppferin vergulti monstrantzen, 1 silbrin
loffel, 1 silbrin crütz mit einem schwartzenn fueter»50. Auch die Mutten-
zer schickten viel, u.a. 22 Messgewänder und «sannt Arbogst arm, da heil-
tum inn ist»51.

386



Unmutig fo rin (frfame
<3E>tatt 35afel öen erlten tag 3(pp:iLts in ircr
©Mfr Vitb Irttibrfcßaffr fucoffrit scÇalrm afrtnr.0rtrinncn/mc $ic

v«n»o:ffciie mit warcm <£>orrce %cu(î ctfctjr. 2Utd£

wc^icXrt(ïcc/fo CÇyffUcÇcc^apffctfcir vntrfojltcÇ/
(Borr ih lof?/ anfielt/wscffatflFr werten

foifcn /rcrguffcu ifî. 12Uô man
jalr»4<# $ct gcPmt

tCÇîtffi
M. D. XXVIIII.

\iiw/iVw\t/iWAiyxvw/Ammm^ I

f>>& y>cr y>a >y,< »<r y« jxc »« w m.

Bild 3. Titelblatt der Basler Reformationsordnung vom 1. April 1529.

387



Wichtig zu sehen ist, dass die Reformationsordnung von Bürgermeister und
Rat der Stadt herausgegeben wurde; der Staat hat also die Sache der Kirche

zu seiner eigenen gemacht. An dieser Stelle ist etwas Hochbedeutsames
nachzuholen: Der Staat war eben auch auf sehr materielle Weise mit der
Kirchenerneuerung verflochten; er hatte sich im Verlauf der Bewegung
zum Herrn über die geistlichen Stifte (das Hochstift ausgenommen) und
die Klöster gemacht; es kam zur sog. Säkularisation, zur «Weltlichmachung
geistlichen Besitzstandes»52. Der Rat schlug jenes Gut allerdings nicht
einfach zum Staatsvermögen, sondern Hess es als Kirchen- und Schulgut und
als Armengut durch besondere Pfleger und Schaffner verwalten.

Dem Reformator schwebte — ähnlich wie später Calvin in Genf — eine
Art Gottesstaat vor Augen; er schreibt an den Rat, indem er den Namen
Basel (Basilea) als «die Königliche» auffasst: Basilea, die ja keinem
irdischen König Untertan sei, solle in Zukunft die Stadt des grossen Basileus
(Königs) Jesus Christus heissen53. Eine grossartige Vision! Ihr irdisches
Spiegelbild war die Kilbe zu Liestal, 1530, bisher wohl ein ziemlich ausgelassenes

«Volksfest». Jetzt zogen 700 Basler, voran, hoch zu Ross, Oekolam-
pad zwischen Bürgermeister und Oberstzunftmeister, nach dem Landstädtchen,

und «wart die kilby erlich gehalten mit allerley kürzwil». Der
Reformator aber verkündete abends und morgens das göttliche Wort, «domit
wir wisten, wie wir die kilby halten solten: nit mit fullery, essen und trin-
cken oder schandlicher übykeit (Ueppigkeit), sunder in götlicher forcht
und brüderlicher liebe .»S4.

In Wirklichkeit bahnte sich hier eine fatale Entwicklung an: einerseits zur
Staatskirche mit Staatsreligion und Glaubenszwang, anderseits zur «christlichen»

Obrigkeit, einem «werckzug unnd dienerin gottes»55, die an Gottes
Statt das Schwert führt. Wer sich widersetzt, kommt vor die neugeschaffene

kirchliche Institution des «Banns» und hat zugleich weltliche Strafe zu
gewärtigen; die Praxis kennen wir bereits vom Vorgehen gegen die Täufer.
Nun musste sich «das Volk» entscheiden. Als Beweis, man sei mit der neuen

Lehre einverstanden, galt die Teilnahme am Abendmahl. Ende Juni 1530
fand in allen Zünften ein Verhör derjenigen statt, die bislang dem «Tisch
des Herrn» ferngeblieben waren, und die Listen wurden dem Rat übergeben58.

In der Stadt wurden etwa 200 vorläufige Verächter des heiligen
Mahls gefunden. Die meisten gaben nun nach, mit Worten wie «will sich
berichten lan und ghorsam sin», andere stellten Bedingungen, so «Meyster
Hans Holbein, der maller, spricht, man muosz im (ihm) den tisch basz
(besser) uslegen, eb er gang»57. Etwa 80 Hessen sich nicht bewegen. Noch
weniger getrauten sich die Untertanen auf der Landschaft zu widerstehen:
neun Mann, dazu noch — ausgerechnet — der Landvogt auf Waldenburg
«sampt allem sim volck»58.

Kirche und Staat suchten aber nicht nur gemeinsam die neue Lehre,
sondern auch ein christliches Leben durchzusetzen. Christen sollten ja, nach
der Reformationsordnung, «irer fryheit nit zuo geilheit des fleischs, sonder

388



zuo der eere gottes» gebrauchen. Dabei haben die Verkünder des Worts
mit dem Beispiel voranzugehen. Sie werden nicht allein ermahnt, fleissig
zu sein — Her Rudolff Ricker in Tenniken soll «studieren unnd sich
besseren, wo das nit, werd man in varen lassen»59 —, die Landvögte müssen
Auskunft geben, ob die Seelsorger «sygen huerer, eebrecher, Wucherer,
trunckenboeltz .»ö0.

Das «üppige» Volk aber wollte man durch Verordnungen über Gottes-
dienstbesuch, Kleider, Wirtshaus, Spielen, Tanzen usw. im Zaume
halten61:

«Es habend unnsere herrn zuo hertzen gefaszt das durch die uppigkeyt des tantzens die
göttliche majestet hoch erzürnt darum so lassend uch unnsere hern ernstlich gebieten,
das hinfur niemands gantz und gar nit tantzen (solle), sonder wollend sy hiemit alle
täntz, allein die erlichen hochziten uszgenomen, abgestellt haben.» (1532)

Das Volk war über solche Strenge nicht erbaut. Da sagte Uliin Schnider,
der Sigrist von Oltingen: «... min herren sind grosz narren, das sy ein
Ordnung gemacht hand; ob sy meynen, das man nit eebrechen noch schweren

(schwören fluchen) solt; man hatts vor hundert joren ouch gethan»62.
Wüste Auftritte waren nicht selten. Einer aus Biel-Benken kam ins Gefängnis,

weil er den Pfarrer «ein lecker und ein buob», ein Muttenzer, weil er
den seinen «du keibenschynder» gescholten63. Ein Pratteler hat dem Pfarrer

«in das gartenbeth unkrut und bösen sammen gsetzt»64. Als der
Sissacher Leutpriester in Zunzgen auf dem Feld seine ihm zustehenden
Zehntgarben einsammeln wollte, sagte einer, man sollte «hinfuro den pfaf-
fenn nüt dann braten ruoben (Rüben) ze essenn gen»65, und ein anderer hat
an «etlich zehenden korngarben den hinderen gwüst»(gewischt)66.

Zu diesen inneren Schwierigkeiten kam bald die äussere Bedrohung. Zwing-
lis Plan war, womöglich die ganze Eidgenossenschaft zu reformieren. Er
war ein politischer Kopf und sah die Fronten so versteift, dass eine gewaltsame

Auseinandersetzung kommen werde. Im Ersten Kappelerkrieg (1529),
als Zürich im Vorteil gewesen wäre, wurde der Riss durch Vermittler mit
Mühe noch einmal geflickt; Zwingli schimpfte, das sei ein fauler Friede.
Zwei Jahre darauf wurden die Innerschweizer durch eine Kornsperre so

erzürnt, dass sie plötzlich losschlugen (Oktober 1531) und Zürichs
Bundesgenossen, auch die Basler, zu spät kamen. Bei Kappel werden die Zürcher
vernichtend geschlagen, Zwingli fällt. Vierzehn Tage später erleiden die
Zürcher, nun samt den Bundesgenossen, in einem Nachtgefecht am Gubel
eine schmähliche Niederlage.

Von diesen Feldzügen sind noch baslerische Mannschafts- und Soldlisten
vorhanden. So wurden im Ersten Kappelerkrieg «denen von Zurich wyder
die fünff ort zu hilff» geschickt: Amt Liestal 136 Mann, Farnsburg 107,
Waldenburg 59, Münchenstein 40, Homburg 11, Ramstein 4, aber auch
Leute aus den bischöflichen, mit Basel verburgrechteten Gemeinden wie
Allschwil, Therwil usw.67.

389



Interessant sind die Listen auch der Namen wegen, weisen sie doch (neben zahlreichen heute
verschwundenen) sehr viele recht vertraute auf, z. B. (Amt Farnsburg) Hanns Muntwiler,
Hanns Buser, Heine Moler, Ulin Itin, Hanns Burgy (Bürgin), Cleinhans Gerster, Claus
Scholer, Ruedolff Mangolt, Mathis Zschudy (Tschudin), Thuring Plapp, Hanns Bader, Cri-
sten Volmy (Völlmin), Brosy Grieder; (Homburg) Fridlin Bürge, Heine Wagner, Jacob
Marti, Ulin Dägenn; (Waldenburg) Blesin Fuerler, Heine Ruedy, Erhart Schwitzer, Claus
Vogeli, Cristen Thomann, Baschonn Zschopp, Heine Spitteier, Niclaus Bider. Oder aus
Muttenz Hanns Brüderli, Bast Spennhouwer; aus Pratteln Lux Schwöb, Onimus Atz; aus
Therwil Heine Gschwind, Heine Gutzwiler; aus Allschwil Lorenntz Vogt, Lorentz Gürtler;
aus Ettingen Baschonn Thüring.

Von dem Gefecht am Gubel existiert aber auch eine (fragmentarische)
Verwundetenliste08: «Baschion Bitterlin, von Zeigligen, 7 stich in einem
schennckel; Isenman (von Waldenburg) hat 1 wunden gehan und hefft,
ein armschinen entzwey geschlagen; Hannns Iten (Itin), von Wennnslin-
gen, hat 3 streich mit der halbarten und 1 finger entzwey geschlagen und
2 stich», usw.

Mit der militärischen Katastrophe war das Mass des Unheils für Basel
nicht voll; vier Wochen darauf starb Oekolampad und wurde im Kreuzgang

des Münsters bestattet. Auf der Gedenktafel ist er geehrt als
«Anfänger der evangelischen Lehre in dieser Stadt und wahrer Bischof dieser
Kirche» (Original lat.).

Der zweite Kappeler Friede ordnete die konfessionellen Verhältnisse in
der Eidgenossenschaft natürlich zugunsten der Katholiken. Die katholische

Kirche versuchte in einer «Gegenreformation»09 verlorenes Gelände
wiederzugewinnen; zugleich liess sie sich zu einer grundlegenden inneren
Reform aufrufen. All das brachte auch der Basler Region wichtige
Veränderungen. Es ist hier nachzutragen, dass in der nächsten Umgebung der
Stadt Gemeinden lagen, die von ihr nicht hatten erworben werden können,
sondern zum Herrschaftsbereich des Bischofs gehörten. Man möchte
annehmen, diese seien beim alten Glauben geblieben. Dem ist nicht so: 1525
hatten Allschwil, Oberwil, Reinach, Therwil, Ettingen sowie Stadt und
Amt Laufen mit der Stadt einen Schirmvertrag abgeschlossen, weitere
Gemeinden folgten. Unter dem Schutz der Stadt konnte sich die Reformation
weithin ausbreiten. Als grosse Teile des arg verschuldeten Bistums 1547 an
Basel verpfändet wurden, hatte dieses sogar gute Aussichten, Herrin eines

grossen «Kantons Jura» zu werden. Da wurde der junge Jakob Christoph
Blarer von Wartensee Bischof70. Ihm war es eine heilige Pflicht, die Untertanen

in den Schoss der katholischen Kirche zurückzuführen — er sagte
einmal, er wollte lieber, seine Eltern hätten einen Sauhirten aus ihm
gemacht, als dass er seine geistliche Hirtenpflicht versäume. Er wandte sich
an die seit dem Kappelerkrieg führenden katholischen Orte, und ein
eidgenössisches Schiedsgericht entschied, er könne überall den katholischen
Gottesdienst wieder einführen, es dürfe aber niemand gezwungen werden.
Schliesslich unterzogen sich unter sanftem Druck die Gemeinden,
ausgenommen Allschwil, das ein Menschenaiter später durch einen kühnen
Handstreich (ex improviso) 1627 rekatholisiert wurde71.

390



Auch innerlich hatte es die neue Lehre nicht leicht. Der Umschwung war
schnell gekommen; wie hätte sich da «der gemeine Mann» gleich zurechtfinden

können. Jahrzehntelang musste eingeschritten werden, weil Leute
in die katholische Nachbarschaft zur Messe oder auf die Kirchweih gingen;
Frauen übernahmen für andere Wallfahrten, später suchte man in schwierigen

Lagen bei den Kapuzinern Hilfe. Undankbar war der Kampf der
Obrigkeit gegen die «heidnischen» Fastnachtsfeuer, das «abgöttische»
Maskenlaufen, fast aussichtslos der gegen den «Aberglauben»72. Welch zartes
Pflänzchen der neue Glaube war, verraten auch die Klagen der Pfarrer
auf den Synoden, etwa die des Gelterkinder Prädikanten von 153 773:

«... ist in hoerung des goetlichen worts kein vffer (Eifer) und kein flisz der alten ist
kein rechter ernst. Dadurch wurd die jung weit und der gemein man fahrlässig, ob man
glich am sundig predigt, stand die jungen uff den Borkilchen, werffen uff die wibér steinli
und triben mutwillig Sachen. die hoerung des goettlichen wortts ist liederlich und un-
flissig, die weit unzogen, singen, ob sie glich zu des Herrn nachtmal gangen üppige liedli.»

Etwas anderes macht, wie angedeutet, mehr Mühe als solche menschliche
Schwachheit: die Entwicklung zu einem immer engeren Bund von weltlicher

und geistlicher Obrigkeit. Der Pfarrer ist der einzige «Herr» im Dorf,
fast ausnahmslos ein Städter, zusammen mit dem Landvogt städtischer
Aufseher, die staatlichen Behörden sind die wahren «Pfleger und Säugam-
men(!) der Kirche»74. Es scheint oft mehr um Rechtgläubigkeit und
Gesetzlichkeit zu gehen als um die frohe Botschaft und die christliche Liebe.
So wollen nach dem unglücklichen Bauernkrieg von 1653 die «underthä-
nigen gehorsammen Diener an dem h. Wort Gottes» die Gnädigen Herren
nicht zu einer «verkehrten und von Gott verdampten Barmhertzigkeit»
gegenüber den «gottlosen Rebellen» verleiten; denn Gott gebiete den Richtern

seines Volks (nach 5. Mose 13, 8ff.), dass sie Verführer «erwürgen
und steinigen sollen»75.

Es brauchte lange, bis die Kirche sich aus dieser Magdrolle lösen konnte.
Wie lange wird es gehen, bis nicht mehr behauptet wird, die Kirche sei
noch jetzt ein willfähriges Instrument der Reichen und Mächtigen?

Man wird leicht ungerecht, wenn man eine Zeit mit ihren Menschlichkeiten

(und Unmenschlichkeiten) von der eigenen Zeit aus beurteilt. Ueber
den Schatten darf man das viele Gute, das aus der Kirchenerneuerung
erwachsen ist, nicht gering achten: die Neuentdeckung der Bibel, die
Abstellung vieler offenkundiger Missbräuche, nicht zuletzt den Anstoss zu
einer inneren Reform, den die katholische Kirche erhalten hat. Oder man
bedenke, welch ungeheuren Auftrieb das Schul- und das öffentliche
Armenwesen bekommen haben. Es ist auch gut, wenn man sich die weltlichen
und geistlichen Regenten nicht als Popanze, sondern als fühlende
Menschen vorstellt; nach den Taufregistern der Landgemeinden haben die Pfarrer

und ihre Familienglieder, aber auch die Landvögte, unzählige Male
Patendienst geleistet, und zwar nicht nur bei den «Mehrbesseren».

391



Schliesslich hat der Historiker ganz besonderen Anlass zu bekennen, dass

unser Wissen Stückwerk ist. Er ist auf «Quellen» angewiesen; im vorliegenden
Fall sind es meist offizielle Dokumente, Verordnungen, Ratsbeschlüsse,

Gerichtsprotokolle. Aus ihnen ergibt sich ohne Zweifel ein etwas einseitiges

Bild, ein zu dunkles. Das meiste, was damals geschah und seither
geschehen ist, wurde nicht aufgezeichnet: die treue Hingabe so vieler Pfarrer
(und auch Priester); Kindesliebe, welche die Eltern ehrt, nicht nur, weil
das fünfte Gebot es fordert; die Fürsorge der Hausväter, die sich als
Sachwalter Gottes sahen; das stille Heldentum der Mütter, das Beten der
Grossmütter, die gläubige Ergebenheit der Alten und Kranken — all das, was an
Glauben gelebt worden ist. Das ist auch eine Wirklichkeit. Sie ist nicht
aufgeschrieben in den Geschichtsbüchern, aber im Buch des Lebens.

Abkürzungen

A: Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation in den Jahren 1519 bis Anfang
1534, hg. von Emil Dürr und Paul Roth. 6 Bände, Basel 1921—1950.

Burckhardt, Basel: Paul Burckhardt, Geschichte der Stadt Basel von der Zeit der Reformation
bis zur Gegenwart. Basel 1942.

Burckhardt, Täufer: Paul Burckhardt, Die Basler Täufer. Basel 1898.

Gauss: Karl Gauss, Geschichte der Landschaft Basel und des Kantons Basellandschaft, Band
1. Liestal 1932.

Staehelin, Oekolampad: Ernst Staehelin, Briefe und Akten zum Leben Oekolampads. 2

Bände, Leipzig 1927 und 1934.

Staehelin, Reformation: Ernst Staehelin, Das Buch der Basler Reformation. Basel 1929.

Anmerkungen

1 Burckhardt, Basel lf.; Gauss 344ff.
2 Hans Georg Wackernagel, Die Stadt Basel in der sakralen Welt des Mittelalters, in:

Denkschrift zur Erinnerung an die vor 2000 Jahren erfolgte Gründung der Colonia
Raurica. Ölten—Basel—Lausanne 1957, 58.

3 Gauss 277ff.
4 Hans Rudolf Heyer, Die Kunstdenkmäler des Kantons Basellandschaft. 2, Basel 1974,

202 (nach Karl Gauss).
5 Staehelin, Reformation Iff.
5aStaehelin, Reformation 14, nach dem lat. Original bei Staehelin, Oekolampad 1, Nr. 21.

6 Titel der 1520 erschienenen kleinen Schrift, die als klassisches Dokument christlich-refor-
mierten Denkens gilt.

7 A 1, Nr. 151.
8 A 1, Nr. 336.
9 A 2, Nr. 742. Vgl. ferner A 2, Nr. 93 (Kilchberg) und A 2 Nr. 157 (Rümlingen).

10 A 1, Nr. 170. schenky: Bewirtung, Gasterei, speziell bei Hochzeiten; bru(t)louff: Hoch¬
zeit; vgl. Wörterbuch der schweizerdeutschen Sprache 8, 957; 3, 1117f. — Ueber die
weiteren Vorgänge in Liestal: Gauss 359ff.; 369ff.

11 A 1, Nr. 257.

392



12 A 1, Nr. 199.
13 A 3, Nr. 209.
14 A 2, Nr. 355a und b.

15 Burckhardt, Basel 1 Off.; Gauss 375ff.
16 Hans Georg Wackernagel, Heimsuchung, in: Altes Volkstum der Schweiz. Basel 1956,

265.
17 A 1, Nr. 500.
18 A 6, Nr. 29.
19 Burckhardt, Täufer 23ff.; Gauss 489ff.
20 Fremde Prediger: Burckhardt, Täufer 22. 35. 48. 117f.; Gysin: A4, Nr. 364.

21 A 4, Nr. 364.
22 Wie Anm. 21.

23 A 4, Nr. 609.
24 A 4, Nr. 270.
25 Burckhardt, Täufer 32ff.
26 Zwei Fassungen der vollständigen Formel von 1530: A 4, Nr. 293.

27 Beispiele von Widerruf (kleine Auswahl!): A 4, Nr. 268a und b (Zeglingen); A4, Nr.
355 (Lausen); A 4, Nr. 356 (Häfelfingen); A 4, Nr. 421 (zwei aus Rigaschwyl, Rei-
goldswil, einer von Lüwyler, Lauwil, einer von Zyfen); A 4, Nr. 476 (Gelterkinden);
A 5, Nr. 56 (Liestal); A 5, Nr. 63 (Hans Fluotbacher von Bubendorf, Lienhart Müller
von Rucheptingen); A 5, Nr. 378 (Läufelfingen).

28 Burckhardt, Täufer 40ff.
29 A 5, Nr. 130; siehe auch Nr. 124. Zwei Ertränkte sind mit Namen bekannt: Hans Mad-

linger von Häfelfingen und Peter Linggenscher von Genf Taglöhner in Rümlingen.
Vgl. Burckhardt, Täufer 37 und 41.

30 Burckhardt, Täufer 33.

31 A4, Nr. 294.

32 A 4, Nr. 364.

33 A 4, Nr. 348.

34 Burckhardt, Täufer 54ff.; 104.

35 Staehelin, Oekolampad.
36 Burckhardt, Basel 8.

37 Staehelin, Reformation 141.

38 A 2, Nr. 728.

39 Latein. Fassung vom Herbst 1528 bei Staehelin, Oekolampad 2, Nr. 610; daneben exi¬
stiert eine deutsche Fassung, ebenfalls von 1528: «Ein sendbrieve .» Moderne Ueber-
setzung bei Staehelin, Reformation 17Off.

40 In einem lat. Brief von 1527 urteilt Luther über Oekolampad: «Es schmerzt mich sehr,
dass der edle Oekolampad in diesen Abgrund gefallen ist, in den der Satan ihn ge-
stossen (pulsore Satana). Möge ihn der Herr herausreissen » Staehelin, Oekolampad 2,
Nr, 453 (S. 3, Anm. 2).

41 Handbuch der Schweizer Geschichte 1, Zürich 1972, 468.
42 Schilderung der Ereignisse durch Oekolampad selber: Staehelin, Oekolampad 2, Nr. 636

(lat. Brief), deutsch bei Staehelin, Reformation 187ff. Siehe auch Andreas Ryff in:
Basler Chroniken 1, Leipzig 1872, 86ff.

43 A 3, Nr. 374.
44 Wie Anm. 43.
45 Oekolampad (wie Anm. 42): «Vos intra triennium deliberando nihil effecistis, nos intra

horam hec omnia absolvemus» (S. 281).

393



46 Alfred Hartmann, Basilea Latina. Basel 1931, 5: «. patriam potius quam religionem
a maioribus acceptant deserere maluerant» (aus: Christian Wurstisen, Epitome Historiae
Basiliensis).

47 Hartmann (wie Anm. 46): «ferunt enim eum dicere solitum Lutheranos bonam comoe-
diam male agere». — Erasmus kehrte 1535 nach Basel zurück und starb 1536 im Hause
des Hieronymus Froben, Ecke Luftgässlein/Bäumleingasse.

48 A 3, Nr. 473.
49 A 3, Nr. 406.
50 A 4, Nr. 497.
51 A 3, Nr. 319.
52 Burckhardt, Basel 10.

53 Aus der lat. Widmung des Jesajakommentars an den Rat von Basel. Original: Staehelin,
Oekolampad 1, Nr. 241 (S. 351); Uebersetzung: Staehelin, Reformation lllf.

54 Ryff (wie Anm. 42) 113; Gauss 475.

55 A 3, Nr. 387.
56 Listen: A 4, Nr. 547. — Später Ultimatum, bei Weigerung Kirchenbann: Staehelin,

Oekolampad 2, Nr. 846; Staehelin, Reformation 236ff.
57 A 4, Nr. 547 n (S. 492).
\J\ 00 A 4, Nr. 547 t.
59 A 4, Nr. 227.
60 A 3, Nr. 534.
61 A 6, Nr. 156.

62 A 3, Nr. 554.

63 A 4, Nr. 143; A 6, Nr. 233.
64 A 4, Nr. 596.
65 A 6, Nr. 152.
66 A 6, Nr. 148.

67 A 3, Nr. 623 b und c.

68 A 5, Nr. 574.

69 Burckhardt, Basel 38ff.; Gauss 507ff.
70 Ausführlich Gauss 539 ff.
71 Gauss 714ff.
72 Gauss 749ff.
73 Karl Gauss, Aus der Geschichte Gelterkindens. Liestal 1911, 12f.
74 Max Geiger, Die Basler Kirche und Theologie im Zeitalter der Hochorthodoxie. Zolli-

kon-Zürich 1952, 188f.
75 Andreas Heusler, Der Bauernkrieg von 1653. Basel 1854, 182—188: «Vorstellung der

Geistlichkeit».

Verzeichnis der Abbildungen

Die Abbildungen sind entnommen aus: Ernst Staehelin, Das Buch der Basler Reformation.
Basel 1929. Photographien: Kantonale Mikrofilmstelle, Liestal.
Bild 1 (Staehelin Tafel 6, bei S. 112 und 263): Johannes Oekolampad (1482—1531), den
Propheten Jesaja auslegend. Gemälde von Hans Asper aus dem Jahre 1550.
Bild 2 (Staehelin S. 171): Anrede an die Pfarrer der Landschaft aus Oekolampads Hirtenbrief

von 1528. Es existieren eine lateinische und eine deutsche Fassung, diese in der
Zentralbibliothek Zürich.

394



Modernisiert: Johannes Oekolampad. Den geliebten Brüdern Ambrosius Syragrius
(Kettenacker) in Riehen, Johannes Grell in Kilchberg, Burkhart Rothpietz in Läufelfingen,
Johannes Stucki in Rothenfluh, Matthäus Merk in Buus, Fridolin Brombach in Maisprach,
Peter Beck in Oltingen, Johannes Wiek in Rümlingen, Michael Capitarius in Bretzwil,
Leonhard Strübin in Ziefen, Michael Scheffer in Reigoldswil, Peter Widmer in Waldenburg,

Johannes Ruobenacker (Ruchenacker) in Lausen, Johannes Rot in Therwil, Georg
Battenheimer in Laufen, Jakob Eslamp in Oberwil, Kaspar Bigel in Reinach, die das

Evangelium Christi in der Basler Landschaft predigen, Gnade und Friede von Gott dem
Vater durch Christus im heiligen Geist. (Die Priester der fehlenden Kirchgemeinden waren

offenbar noch nicht für die Reformation gewonnen.)
Bild 3 (Staehelin S. 195): Titelblatt der Basler Reformationsordnung vom 1. April 1529.
Modernisiert (nach Staehelin S. 192): Ordnung, die eine ehrsame Stadt Basel den 1. April
fortan in Stadt und Landschaft zu halten beschlossen hat. Darin ist umschrieben, wie die
verworfenen Missbräuche durch wahren Gottesdienst ersetzt, auch wie die Laster, die mit
christlicher Tapferkeit unverträglich sind, abgestellt und gestraft werden sollen. Als man
zählte nach Christi Geburt 1529.
Umschrift um das Wappen: Rom. 1,16.

Hesch mer e Bändeli?

Von Erika Maria Dürrenberger

I stoh am Stuel. S Schiffli lauft hi und zrugg.
So lärmig und voll Yfer dur e Tag
laufts Bändeliwäbe — ischs nit wie my Labe
so hi und zrugg?
Ha mängmol Zyt für dis und deiners z danke.

Wie weers, wenn eusereins au fürsi miecht
mit Gäldverdiene wie d Fabriklüt?
Das het e Nase — aber d Tür goht uuf.
My liebs Schuelmaiteli, my Grosschind
het der e ganze Chratte voll z verzelle.

Der Wäbstuel lauft wie g'ölt — s isch gueti War —
i ghöre wenig vo däm neuschte Schuelbricht:
Der Markus haig sym bsundere Fründ, em Lukas
e Bei gstellt (ganz wie bi erwachsene Chrischte
Aposchtelnäme, aber wenig Heiligs!)

Demo: «Hesch mer e Bändeli?» frogt die Chrott
und i verstohs au mit der Augesproch.
«Se denn, do isch e zündigrots, e himmelblaus!»
Bin i nit rych, au ohni bessere Zahltag?
I cha im Schärme blyben ohni Hätz
und erseht no Chinderauge lüchte gseh!

395


	Die Reformation im Baselbiet

