
Zeitschrift: Baselbieter Heimatblätter

Herausgeber: Gesellschaft für Regionale Kulturgeschichte Baselland

Band: 29 (1964)

Heft: 3-4

Artikel: Zur Geschichte der Kirche von Diegten [Fortsetzung]

Autor: Stöcklin, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-859619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-859619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BASELBIETER HEIMATBLÄTTER 295

«len Vorrichtungen war derselbe. Nur führte man auf dem Rechentisch alle
Arbeit von Hand ans, während bei der Rechenmaschine die einzelnen
Vorgänge, vornehmlich die Zehnerübertragnng, automatisch erfolgen (Bild 15).

Weniger bekannt dürfte es sein, dass der Zählrahmen unserer Ahc-Schiitzen
auf das Rechenbrett zurückgeht: Während die Rechenpfennige im Abendland
beliebig auf das «Brett» hingelegt und weggenommen werden konnten, verwendeten

im Osten die Chinesen, Japaner und Russen kleine Kugeln, die sie an
Drähten hin- und herschoben. Im Bild 16 ist eine russische Rechenmaschine,
«Stschoty» genannt, dargestellt, deren Kugeln den Betrag 2235V4 Rubel
angeben.

Die Stschoty lernte der grosse französische Mathematiker Jean Victor Pon-
celet (1788—1867) schätzen, der 1812 als junger Pionierlieutenant Napoleon
auf seinem Zug nach Russland begleitete und in Gefangenschaft geriet. Während

des zweijährigen unfreiwilligen Aufenthaltes in Saratow an der Wolga
war er nicht müssig, sondern entwickelte einen neuen Wissenszweig der Mathematik,

der den Namen «Projektive Geometrie» erhielt. Als ihm in der Heimat
das Amt eines Gouverneurs von Metz übertragen worden war, führte er in den
dortigen Schulen die russischen Rechenmaschinen ein, aus denen unsere
Zählrahmen hervorgegangen sind 10.

Anmerkungen :

1 Schweiz. Idiotikon Bd. 5, S. 897.
- Basler Staatsarchiv, Bauakten CC 1.
:1 Karl Menninger, Zahlwort und Ziffer, Breslau 1934, S. 248.
1 Blätter für bernische Geschichte, Kunst und Altertumskunde, XVI. Jahrg., Bern 1920, S. 254

his 263.
u. 6 Basler Kunstdenkmäler Bd. 1, S. 407 und 448.

7 Barnard, Francis Pierrepont, The Casting-counter und the Counting-board, Oxford 1916.
* Karl Menninger, Zahlwort und Ziffer. 2. Auflage, Bd. II, Göttingen 1958, S. 142.
9 Postilia Guillermi super Epistola et Evangelia, Anm. 8, S. 120 f.

10 Wie die Stschoty zum Vorbild unserer Zählrahmen wurde, erzählte schon um 1900 unser
verehrter Mathematikdozent Prof. Hermann Kinkelin. Vgl. auch Anm. 8, S. 123.

Zur Geschichte der Kirche von Diegten
Von Peler Stöcklin (Fortsetzung)

VI. Vom Pfarramt und seinen Inhabern
Das Pfarramt vor der Reformation

Vor der Reformation hiess der hei uns an einer Pfarrkirche wirkende Geistliche

gewöhnlich «Lütpriester» (in lateinisch geschriebenen Urkunden «pleba-
ntts»). In vielen Fällen war aber der Lütpriester gar nicht der offiziell
angestellte Pfarrer, sondern nur dessen Stellvertreter (vicarius). Es war nämlich im
Mittelalter gar nicht nötig, dass ein Pfarrer sein Amt persönlich versah. Als
Inhaber einer Pfarrstelle bezog er auf alle Fälle zeitlebens die Pfarrpfründe,
d. h. das ihm aus seiner Pfarrei zustehende Einkommen, und mit einem mehr
oder weniger grossen Teil davon konnte er nun einen meistens auf Lehenszeit
angestellten Vikar abfinden und das übrige für sich behalten. Zu einer solchen
Stellvertretung an einer Pfarrkirche war zwar die Erlaubnis des Papstes
notwendig; doch konnte man besonders int 13. Jahrhundert einen derartigen
Dispens ohne weiteres bekommen. Dieses Recht war ursprünglich nur dazu da,
tient Priester bei Krankheit und im Alter den Unterhalt zu sichern. (In diesem
Sinne besass es übrigens auch der reformierte Pfarrer bis ins letzte Jahrhun-



296 BASELBIETER HEIMATBLÄTTER

(lert.) Ungünstig wirkte es sich aber ans, class sich ein Pfarrer ohne triftigen
Grnntl zeitlich unbegrenzt vertreten lassen konnte, class sogar gewisse Geistliche

die Pfründen mehrerer Kirchen zugleich bezogen; ja, man weiss von
adeligen Knaben, die schon bei ihrer Geburt Inhaber von Kirchen wurden. Dass
solche Kirchen meistens schlecht versorgt waren, wird uns kaum wundern. Die
Einrichtung des nicht residierenden Pfarrers verursachte viele Missstände in
der mittelalterlichen Kirche. Im allgemeinen war man sich dessen bewusst.
Doch der Adel, der am Verarmen war. wollte sie um keinen Preis aufgeben,
und weil damals die meisten der hohen geistlichen Würdenträger dem Adel
entstammten, konnte auch an den Konzilen nichts Entscheidendes dagegen
unternommen werden.

Der Inhaber einer Pfarrpfründe, ob er sein Amt ausübte oder nicht, hiess
«Kirchherr» (rector). Liess er nun sein Amt durch einen Vikar versehen, so
hatte er zum Teil ähnliche Befugnisse wie der Besitzer des Kirchensatzes. Es
ist darum gar nicht verwunderlich, dass sich hier noch im Mittelalter die
Unterschiede verwischten und dass auch der Inhaber des Kirchensatzes oft Kirch-
lierr genannt wird. Aus diesem Grunde lässt sich heute auch recht schwer
feststellen, oh ein Gotteshaus ursprünglich Mittelpunkt einer Urpfarrei war oder
eine Eigenkirche.

Die Diegter Kirche wird in einer Urkunde vom 27. März 1275 zum ersten
Mal erwähnt; damals schenkte Heinrich von Isny, der Lektor des
Franziskanerklosters in Mainz, dem Basier Domherr Peter Reich die Einkünfte von vier
Kirchen, darunter waren «praebendas sancti Ursicini et de Dietkon ecclesia-
rum», die Pfründen der Kirchen von St. Ursanne und Diegten 139. Bemerkenswert

ist, dass Peter Reich schon vorher den Nutzen dieser Kirchen bezog,
jedoch keine päptliche Erlaubnis dazu hatte. Papst Gregor X., der sich damals
am Konzil in Lyon aufhielt, gab am 8. April des gleichen Jahres die Einwilligung

zu dieser Schenkung leo.

Die Hintergründe dieser Schenkung kennen wir nicht. Auffällig ist, dass wir
diesen Männern im gleichen Jahr nochmals begegnen. Ob jene Zueignung
irgendwie damit zusammenhing, lässt sich heute nicht mehr feststellen. Bischof
Heinrich von Basel lag nämlich damals seit Jahren mit Rudolf von Habsburg,
dem mächtigsten Grafen am Oberrhein, im Streite. Im Jahre 1273 belagerte
Rudolf die Stadt Basel. Da kam die Nachricht, er sei zum König über das ganze
deutsche Reich gewählt worden. Sogleich öffnete Basel die Tore und huldigte
ihm. Rudolf verzieh der Stadt ihre Feindschaft, und nach seiner Krönung in
Aachen bestätigte er ihr alle ihre Rechte. Von diesem Schlag konnte sich der
Bischof nicht mehr erholen; er starb im folgenden Jahr. Aus nicht ganz klar
ersichtlichen Gründen blieb der Bischofsitz vorderhand unbesetzt. Erst im
Sommer 1275 wählte das Domkapitel den Domherrn Peter Reich zum neuen
Bischof von Basel. Heinrich von Isny, übrigens einer der nächsten Vertrauten
und Beichtvater Rudolfs, sollte beim Papst die Genehmigung dieser Wahl
erlangen. Doch der damals gerade in Lausanne weilende Gregor X. entschied
anders. Entweder um dem König zu gefallen, oder sogar auf dessen ausdrücklichen

Wunsch hin, bestimmte er Heinrich von Isny zum Bischof von Basel
und weihte ihn sogleich. Peter Reich dagegen kam als Domprobst nach Mainz.
Die aufsehenerregende Art, wie der Barfüssermönch Heinrich von Isny, der
Sohn eines Handwerkers, Bischof geworden war, gab Anlass zu vielen Gerüchten.

Auch sonst benahm er sich ungewöhnlich: so trug er auch als Bischof die
schlichte Kutte eines Barfüssermönches, und einmal erschien er im Münster
mit einem Zwerg und einem weissgekleideten Mohren, die das abergläubische



BASELBIETER HEIMATBLÄTTER 297

Volk als Geschöpfe (les Satans betrachtete. Kein Wunder, dass man dem
sonderbaren Mann nicht recht tränte. 1286 wurde er Erzbischof von Mainz. Nun
wurde Peter Reich doch noch Bischof von Basel, und zwanzig Jahre später,
nach dem Tode Heinrichs, wurde er auch dessen Nachfolger als Erzbischof von
Mainz; dort starb er hochbetagt im Jahre 1320 lel.

Ohne einen bestimmten Namen wurde 1302 «rector ecclesie Dietkon» (der
Kirchherr der Kirche Dicgten) aufgeführt 1(i'2. Im «Liber Marcarnm» des alten
Bistums Basel stehen bei Diegten sowohl «rector» als auch «plebanus»
vermerkt; beim ersteren heisst es ausdrücklich «Olsberg» lß:i. Das Kloster war also
auch in den Besitz (1er Pfarrpfriinde gekommen.

Nur zweimal wird in vorreformatorischer Zeit ein Liitpriester von Diegten
mit Namen erwähnt. Im Jahrzeitbuch des Kapitels Sisgau aus dem 15.
Jahrhundert ist «her Hans lüpriester zu Dietken» verzeichnet 164. Den andern treffen

wir hei einer recht unerfreulichen Angelegenheit. Fridolin Liesberg, so
hiess er, sass nämlich am Neujahrstag des Jahres 1504 mit den Lütpriestern
von Tenniken, Rümlingen und Laufelf ingen in einem Wirtshaus beim Kartenspiel

zusammen. Mit einem Laien, der ebenfalls mitgespielt hatte, entstand
Streit; schliesslich fielen die vier Pfarrer über diesen her und verwundeten
ihn. Sie wurden deswegen zu Bussen verurteilt 1(i5. Die Verweltlichung der
Geistlichkeit war eine weitere Ursache, die zur Reformation führte.

Nun dürfen wir aber nicht glauben, die mittelalterliche Kirche sei voller
Missstände gewesen. Es gab damals besonders im Volk eine tiefe und echte
Frömmigkeit. Das damalige Leben war von der Geburt bis zum Tod nach dem
christlichen Glauben vollständig auf ein jenseitiges Leben ausgerichtet. Uns
heutigen, gebildeten Westeuropäern ist es kaum noch möglich, diese
Lehenseinstellung, ja überhaupt einen grossen Teil der mittelalterlichen Zustände
richtig zu erfassen. Doch stützte sich dieser Glaube nicht ausschliesslich auf
die Heilige Schrift, sondern wurde recht anschaulich mit Legenden
ausgeschmückt, und kam auch sonst dem Volksempfinden stark entgegen. Mit dem
eigentlichen Christentum hatte das aber oft nicht mehr viel zu tun. Die heute
in vielen Kirchen wieder aufgedeckten Wandbilder aus dem Mittelalter lassen
uns etwas von diesem bildhaften, volkstümlichen Christentum erahnen; dabei
dürfen wir nicht ausser acht lassen, dass diese Bilder auf unsere Vorfahren, die
weder lesen noch schreiben konnten, viel unmittelbarer wirkten und
überhaupt eine ganz andere Bedeutung hatten als für uns. Jene Zeit, in der ein
Menschenleben von Gott einem ganz bestimmten Kreis, aus dem es kein
Entrinnen gab, zugewiesen worden war, und dessen Ziel allein das Jenseits war,
kannte im Grunde keinen Fortschritt, etwas für uns kaum Vorstellbares. Auch
gegen diesen im Volk stark verwurzelten Glauben traten die Reformatoren auf.

Das Pfarramt nach der Reformation
Heute betrachten wir die Reformation als eines der umwälzenden Geschehnisse,

die den Uebergang vom Mittelalter zur Neuzeit kennzeichnen. Wie weit
das die damalige Bevölkerung der Landschaft Basel empfand, wissen wir
natürlich nicht. Die Befreiung aus (1er Leibeigenschaft im Bauernkrieg des Jahres

1520 war wahrscheinlich für sie spürbarer. Auffällig ist, wie der Verkehr
mit den benachbarten Gebieten, in denen man beim alten Glauben blieb oder
in der Gegenreformation wieder zu ihm zurückkehrte, noch während fast hundert

Jahren beibehalten wurde. Auch lief man von Diegten aus nicht nur den
«Kilbenen» in katholischen Gegenden nach, sondern man suchte noch 1593
bei Heiligenbildern Rat und Hilfe 1(i6. Daran war neben einem zähen Festhal-



298 BASEL BIETER HEIMATBLÄTTER

ten am alten Glauben sicher auch schuld, dass damals Ehen mit Katholiken
gang und gäbe waren; so finden wir im 1564 begonnenen Kirchenbuch von
Diegten in jener Zeit Frauen aus Berkiswil (heute Allerheiligenberg), Hägendorf,

Miimliswil, Neuendorf, Wegenstetten und Wittnau, die mit Diegter
Bürgern verheiratet waren. Eine scharfe Trennung zwischen Reformierten und
«Papisten» dürfte erst seit dem Dreissigjährigen Krieg bestanden haben.

Bemerkenswert ist, dass es die weltliche Obrigkeit war, die in Basel wie
auch an anderen Orten über die Einführung der Reformation entschied. Ein
solcher Entschluss galt uneingeschränkt für alle Pfarreien, die dieser
Herrschaft unterstanden. Es ist klar, dass Basel den reformierten Glauben nicht
uneigennützig eingeführt hat; die «von Gott eingesetzte» Obrigkeit gewann
dadurch ganz gewaltig an Einfluss und Macht. Durch die Reformation fiel der
Stadt ein grosser Teil der Kirchengiiter, besonders die der aufgehobenen Klöster,

zu. Sie verstand es nun, gerade mit Hilfe der Kirche im Laufe der folgenden

Jahrhunderte ihren Einfluss auf die Untertanen immer stärker geltend zu
machen, und entwickelte sich so allmählich zu einem Staatswesen im modernen

Sinne.
An dieser Entwicklung hatten die reformierten Pfarrer auf dem Lande einen

unschätzbaren Anteil. Kirche und Staat unterstanden ja gleichermassen der
Obrigkeit; in vielem war überhaupt keine scharfe Trennung vorhanden: «das

Taufregister galt als Bürgerregister, nur wer die Montur vorweisen konnte,
durfte kirchlich eingesegnet werden, «anständiges Begräbnis» wurde nur einem
treuen Mitglied der Kirche zuteil» 167. Die meisten Landpfarrer stammten aus
angesehenen Familien der Stadt. Sie waren die Vertreter der Obrigkeit, und
was noch wichtiger ist, sie waren die einzigen ans dem Stand der Regenten, die
in den Dörfern wohnten und täglich mit den Untertanen in unmittelbarer
Berührung standen. Daraus geht schon deutlich hervor, dass die reformierten
Pfarrer auf dem Land eine ganz andere Stellung innehatten als seinerzeit die
Liitpriester.
Die Aufgaben des Pfarrers

Wie der Name «Prädikant» ausdrücklich sagt, war die erste Aufgabe eines
Pfarrers das Predigen, das Auslegen eines Textes der Heiligen Schrift. Nicht
nur am Sonntagmorgen war Gottesdienst, sondern auch an einem Wochentag,
zuerst am Mittwoch, später am Dienstag; im Sommer begann er übrigens schon
um sieben Uhr früh und dauerte oft zwei Stunden oder noch länger. Dazu kam
noch eine Betstunde am Samstagabend. Der Diegter Pfarrer Jakob Schickler
berichtete 1637, er «hab albcrreit 28 jähr den kirc.hendienst abgewartet, biß-
hero das wort Gottes seinen gemeinden treuelich geprediget, die evangelia
dominicalia nacheinander erkläret, bißweilen etliche textus auß den psalmen,
episteln und den propheten nach gelegenheit der zeit. In wochen predigen
treibe er die hauptstück christlicher religion. Die bettstunden halte er ordentlich,

wan in ablesung der capiteln etwas schwärs fürfalle, erkläre ers kurtz.
Alle werden in entwederer gmeind geprediget. Vor der predig spreche er die
offene schuld, nach der predig die zehengebott oder glauben» 168. Die erwähnten

Hauptstücke der christlichen Religion sind das Unservater, die Zehn
Gebote, das Glaubensbekenntnis, die Einsetzungsworte der Taufe und des
Abendmahles. Die Wochenpredigten waren besonders während der grossen Werke
ziemlich unbeliebt. Schon 1601 baten die Unterbeamten von Diegten und Eptin-
gen, «man wolle wo müglich die wochen predigen in zeit der feldgeschäfften
einstellen, dann ire giietter weit von haus, und seyen sy dann zumal mit vil frömden
taglöhneren behaftet» 18!). Später wurden diese Gottesdienste während der Ernte-



BASELBIETER HEIMATBLÄTTER 299

zeit tatsächlich eingestellt. Aber sonst wurden die Wochenpredigten bis zur Trennung

der beiden Basel beibehalten. In unserer Kirchgemeinde mit ihren
beiden Kirchen predigte der Pfarrer abwechslungsweise in Diegten und Eptingen.
Eine Aufzeichnung über die «besonderen Amtsverrichtungen» eines Pfarrers
zu Diegten und Eptingen aus dem Jahre 1820 hat sich erhalten; danach hatte
er die Pflicht, «dieselben Sonntags u. Dienstags abwechselnd in Diegten u.
Eptingen zu versehn. Die Samstags Bethstunden werden von H. Ostern bis
Michaelis abwechselnd in beiden Kirchen u. den Winter über nur in Diegten
gehalten. Die 4 jährlichen Communionen werden jedesmal doppelt gefeiert: die
erste wird immer 8 Tag vor dem Feste oder Yerenen Sonntag selbst in der
einten, die andere hingegen an dem Fest oder Yerenen Sonntag selbst in der
andern Kirche nebst der Vorbereitungspredigt gehalten» 170.

Ursprünglich war es jedermanns Pflicht, auch den Gottesdienst im anderen
Dorf zu besuchen; dieser Brauch ist übrigens erst vor etwa hundert Jahren
abgegangen. Bei den einstigen Wegverhältnissen war es oft eine mühselige Sache,
ins Nachbardorf zu gelangen; sogar dem Pfarrer war manchmal der Weg nach
Eptingen versperrt. Deshalb überlegte man sich 1824 ernstlich, oh es nicht
angebracht wäre, in Eptingen eine selbständige Pfarrei mit einem eigenen Pfarrer

zu schaffen. Der Grund war «der Mangel an Brücken über den Thalbach,
der vom Pfarrhause in Diegten bis zur Kirche in Eptingen mehrere Male
passiert werden muß. Da dieser Bach — nach der Versicherung des Herrn Pfarrers

— bei anhaltendem Regen dermaßen wachse, daß man ihn mit keinem
Gefährte durchfahren könne, und oft alle Stege wegreisse, wo dann alle Communication

zwischen Diegten und Eptingen aufhöre ln. Der Bericht verzeichnete

insofern einen Erfolg, als darauf die Strasse nach Eptingen und die Brük-
ken verbessert wurden; damals baute man die steinerne Bogenbrücke bei der
Riitiweid, eine Holzbriicke in Miihlediegten, ferner die Brücke oberhalb des
Pfarrhauses und die steinerne bei Niederdiegten 172.

Gerade so wichtig wie die geistlichen und kirchlichen Aufgaben eines
Landpfarrers waren die weltlichen. So musste der Pfarrer alle obrigkeitlichen
Bekanntmachungen, Gesetze und Verordnungen regelmässig den Untertanen von
der Kanzel verkünden. Bei allen ungebührlichen und ungewöhnlichen Vorfällen

in seiner Kirchgemeinde lag die erste Untersuchung in seinen Händen; er
hatte darüber dem Landvogt zuhanden des Rats in Basel einen ausführlichen
Bericht zuzustellen. Fehlbare musste er vor versammelter Gemeinde «abkanzeln».

Er betreute die Armen. Er war verpflichtet, für die rechte Unterweisung

der Jugend zu sorgen; deshalb versammelte er von Zeit zu Zeit «alle jungen

knab und töchterlin, die über sechs bis vierzehn jähre ungefähr alt wären»,
zum «Kinderbricht» 173. Aus dieser Kinderlehre ging übrigens bei uns später
die Volksschule hervor; darum war diese bis ins vorige Jahrhundert ganz dem
Pfarrer unterstellt. War eines der Dorfämter neu zu besetzen, so überreichte er
der Obrigkeit eine Liste mit den Namen einiger unbescholtener Männer, die
dafür in Frage kamen; im allgemeinen wurde der erste auf der Liste für dieses
Amt bestimmt. Schliesslich führte er auch die Kirchenbücher, das sind die
Tauf-, die Ehe- und die Totenregister. In unseren Dörfern hiess früher der
Pfarrer «der Herr»; aber er hiess nicht nur so, er war wirklich auch der Herr
im Dorf. Als einzigen Städtern, die in den Dörfern wohnten, fiel den Landpfarrern

noch eine weitere, sehr wichtige Aufgabe zu; sie waren die einzigen, die
damals Stadt und Land aus eigener Anschauung wirklich kannten, und so wurden

sie auch zu den Vermittlern zwischen der Obrigkeit und den Untertanen.
(Fortsetzung folgt)


	Zur Geschichte der Kirche von Diegten [Fortsetzung]

