
Zeitschrift: Baselbieter Heimatblätter

Herausgeber: Gesellschaft für Regionale Kulturgeschichte Baselland

Band: 16 (1951)

Heft: 3-4

Artikel: Von den vier Haupthimmelsrichtungen : ein Beitrag zur
Siedlungsgeschichte des Baselbiets [Schluss]

Autor: Maurizio, Julius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-860305

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-860305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


72 BEILAGE ZUM LANDSCHÄFTLER

schieden: Es sollen Steine gesetzt werden von der Schneeschmelze an bis zum
Zeiningerbann, z. B. ein Stein bei der Buuser Fluh, ein anderer achtzig
Schritt oberhalb dem Täuferweg. Sieben Steine sind im ganzen genau bezeichnet,

die Entfernung ist in Schritten angegeben. Weitere Ansprüche der Mai-
spracher jenseits dieser Grenze werden für immer abgewiesen. Die Buuser
sollen auf das Streit- oder Zankhölzlein verzichten. Es ist aber im Namen
beider Gemeinden dem Pfarrer zum Holzen gegeben. Es heisst darum auch
das «Herrehäuli». Es ist der Wald, wo der Herr (Pfarrer) sein Holz schlagen
kann. Die Buuser müssen den «Friedhag» unterhalten. Die Zeiglein auf dem
Schönenberg sollen die von Maisprach allein nutzen.

Hierauf gaben sich die Männer die Hand und versprachen, alles fest und
unverbrüchlich zu halten. In väterlicher Weise empfahl die Obrigkeit, den
Zank zu vergessen und gute Nachbarschaft zu pflegen. Mit diesem Wunsche,
der heute noch gilt, können wir den Abschnitt über unsere Grenzen in
passender Weise schliessen.

Von den vier Haupthimmelsrichtungen.
Von Julius Maurizio, Basel. (Schiuss)

Nur um zwei Winkelgrade von der Ostrichtung gegen Südosten weicht die
Längsachse der Kirche von Ormalingen ab. Verlängert man diese Achse, so
gelangt man auf das Horn der Roten Fluh (Höhe 648,9). Hier befindet sich
eine Wehranlage (2 Wälle, 2 Gräben), deren Alter noch nicht festgestellt ist.
Unmittelbar südlich der Kirche von Ormalingen erhebt sich ein steil nach
allen Seiten abfallender Hügel mit einem Plateau von ca. 7 X 21 m Grundfläche.

Die Sage erzählt von einem Schloss, das hier einmal gestanden haben
soll. Wie dem auch sei: Dieses Plateau erhebt sich am Kreuzungspunkt von
zwei Richtungslinien, die zeitlich betrachtet, sowohl der Jungsteinzeit wie der
römischen Epoche, als auch dem Mittelalter angehören könnten. Die
Nordsüdachse — wir fanden sie 16H Centurien östlich des Jupiteraltars als
Verbindungslinie des erwähnten Plateaus südlich der Kirche von Ormalingen, der
Burgstelle Scheidegg (vermutlich Römerwarten) und der römischen Fundstelle

«Linden» bei Rünenberg — verbindet mit diesen drei Orten auch zwei
neolithische Siedlungen (Egelsee und Eichhof) westlich von Wallbach. Die
Ostwestachse verbindet die jungsteinzeitliche Siedlung beim Bahnhof Gelter-
kinden, das Plateau südlich der Kirche von Ormalingen, sowie das Refugium
auf der Roten Fluh. Im Verlaufe dieser Linie befinden sich am Westhang der
Roten Fluh eine der beiden vorgeschichtlichen Halbhöhlen (Felsschirm), und
am Osthang die Anhöhe (558) genannt «Götzenbühl», wo auf Grund archäologischer

Funde ein alter Kultplatz vermutet werden darf. Wie bei ähnlichen
Beispielen, ist man auch hier geneigt anzunehmen, dass bei der Ortswahl und
der Ausrichtung der Kirche von Ormalingen heidnische Kultlinien «durchkreuzt»

und entsühnt werden sollten —, denn ein besserer Kirchenbauplatz
hätte in dieser Absicht kaum gewählt werden können.

In der Nähe von Arboldswil überragt der Kastelenberg seine Umgebung
und bietet eine prachtvolle Rundsicht. Seine Plattform war in früheren Zeiten

(neolithische, Hallstatt- und römische Funde) eine gut zu verteidigende
Fluchtburg. Den Kastelenberg und die nördlich derselben gelegene Kirche
von Ziefen fanden wir im Rahmen des auf den Ceresaltar bezogenen
römischen Vermessungssystems. Oestlich der Ziefener Kirche erhebt sich das
Schloss Wildenstein; östlich des Kastelenberges der abgeplattete Hügel «Gug-



BASELBIETER HEIMATBLÄTTER 73

ger», der übrigens vom Schloss Wildenstein aus gesehen, genau im Süden
liegt —, so dass sich das durch zwei naturgegebene und zwei durch unsere
Vorfahren nach der Regel der Haupthimmelsrichtungen gewählte Orte
bezeichnete Rechteck schliesst. Auf dem Plateau des «Gugger» darf eine frühe
Siedlungsstätte vermutet werden.

Auf dem Aeschberg, östlich der alten St. Martinskirche von Pfeffingen
(die mit der St. Martinskirche in Basel eine Nordsüdachse des römischen
Ceressystems bildet), befindet sich ein vermutlich mittelalterliches Refugium.
Nördlich desselben steht das Schloss Angenstein, östlich des letzteren die
Burgstelle Bärenfels. Dass auch die imposante Schlossruine Pfeffingen mit
dem Basler Münster durch eine Nordsüdachse verbunden ist, haben wir bei
der Besprechung des Jupitersystems bereits erwähnt. Auf diese Weise sind die
wichtigsten strategischen Punkte in der Nähe des Birs-Engpasses schon in
römischer Zeit, aber auch im Mittelalter, nach den vier Haupthimmelsrichtun-
gen zueinander in Beziehung gebracht worden, ähnlich wie wir das bereits hei
Sissach (Sissacherfluh—Burgenrain) festgestellt haben und auch bei Liestal
beobachten können (Burghalden—Stadtkirche Liestal—Kirche Bubendorf).

Christliche Kapellen und Kirchen haben oft den Platz vorchristlicher
Kultstellen eingenommen. Ueberzeugend tritt diese Kontinuität vor allem
dort in Erscheinung, wo sich die Räume des christlichen Kultes über sichtbar
gebliebenen Quellen und Steinen wölben, die in der Vorzeit verehrt worden
sind.25 Im Baselbiet besitzen wir zwar keine Beispiele dieser Art, hingegen
ist durch Grabungen mehrfach erwiesen, dass alte Kirchen an Orten stehen,
wo schon in vorchristlicher und römischer Zeit die Bewohner unserer Gegenden

ihre Kultstellen besassen, oder wo sie wohnten und bestattet worden sind.
Wir erinnern an die Kirchen in Liestal, Gelterkinden, Maisprach, Magden,
Buus, Bennwil, Allschwil u. a.

Die Ueberlieferung spricht von alten Kultplätzen, so z. B. von
«Heidenkapellen». die früher auf dem «Ebnet» bei Ziefen und auf der «Beltzenkappe-
len» bei Titterten existiert haben sollen. Der bei Ziefen genannte Ort steht in
Nordsüdverbindung zu der Wallfahrtskirche St. Pantaleon, und die «Kappelen»

bei Titterten (Gräberfunde aus dem frühen Mittelalter) — wie wir
bereits gesehen haben — mit dem gallo-römischen Tempelberg Schönbiihl.

Neben den Steinen, Flühen und Höhlen waren es vor allem auch Quellen
und Bäume, die das Volk in früheren Zeiten verehrt hat. Wie oft im ganzen
Lande herum befinden sich Kapellen und Kirchen neben munter sprudelnden
Quellen? Und wie oft ist die Quell-Heilige St. Verena dabei im Spiel? Sonne
und Wasser waren für die Fruchtbarkeit der Aecker unentbehrlich und werden

es immer bleiben. Darüber hinaus galt das Wasser in früheren Zeiten als
ein besonders reines und reinigendes Element, während Steine auf Ahnenkult,
und in ihrer verschiedenartigen Verwendung zu Steinkreisen, Steinreihen,
Steinkalendern etc. auf den Sonnenkult hinweisen.

Die Bilsteinfluh (Höhe 815,5) und die «Neun-Brunnen» sind durch das
Volk verehrt worden und in Sage und Ueberlieferung von besonderer Bedeutung.

Die Bilsteinfluh erhebt sich zwischen der Schlossruine Waldenburg und
einem erratischen Block im Bachtalengraben bei Langenbruck. Alle drei Orte
lassen sich durch eine Nordsüdachse verbinden.

Auf der Höhe zwischen Reigoldswil und Bretzwil stand die «heilige Eiche»
und in der Eichmatt wollte nach der Sage niemand wohnen, denn es ging dort
nicht mit rechten Dingen zu. Wer weiss, wo die Eiche stand und was daran
wahr ist? Eines aber ist feststellbar: Im Osten der Flur «Eich» steht die



74 BEILAGE ZUM LANDSCHÄFTLER

Kirche von Reigoldswil und nördlich dieser Kirche, auf der Hornifluh, befand
sich •wahrscheinlich eine Fliehburg.

Eine andere Sage 20 spricht von einer als «Hexenbaum» verrufenen «heiligen

Linde», die an einer Wegkreuzung auf der Lachmatt, zwischen Muttenz
und Pratteln gestanden haben soll. Näheres über den Standort war nicht zu
erfahren. Zur Pestzeit im Mittelalter sollen die Menschen in ihrer Verzweiflung

um diesen Baum herum Rundtänze aufgeführt haben. Früher pflanzte
man solche Bäume oft auf den Dorfplätzen (Dorflinden) oder neben
Bannsteinen an den Gemeindegrenzen. Vielleicht hat die «heilige Linde» zwischen
Muttenz und Pratteln nicht an einer Wegkreuzung, sondern an der Kreuzung
der Ostwestachse (Mittlerer Wartenberg—Schlösslein Pratteln) mit der hier
in nordsüdlicher Richtung die Lachmatt durchlaufenden Gemeindegrenze ihre
Aeste ausgebreitet?

Volkssagen können meistens auf wirkliche Begebenheiten früherer Zeiten
zurückgeführt werden, besonders dann, wenn sie mit einem ganz bestimmten
Ort verbunden sind. So darf man wohl auch die zahlreichen Baselbieter Sagen
vom «wilden Jäger», in denen noch etwas von den Schrecken der Raubritterzeit

nachlebt, oder die Sagen von der «weissen Jungfrau», die sich um alte
Siedlungsorte ranken, als Ueberlieferungen ansprechen, die einen Kern von
Wahrheit enthalten. Dazu gehören auch die an verschiedenen Orten sich
wiederholenden Sagen von hilfreichen Zwergen («Aerdmännli» und «Aerd-
wybli»), die in Wäldern und Flöhlen hausen. Man hat wohl nicht ganz zu
Unrecht in diesen Zwergen die von ihren Aecltern verdrängte Urbevölkerung
unserer Täler vermutet.

Die Gegend von Langenbruck ist besonders reich an solchen Zwerg-Sagen.
So sollen z. B. Zwerge dem Knecht des Dürrenberghofes bei der Arbeit geholfen

haben. Im Osten dieses Ortes steht das romanische Kloster Schönthal
(Weiher, Quelle, erratischer Block, Sagen von einer Eiche und einer wundersamen

Frau).
Auch in der Gegend des schon erwähnten Bilsteins und Neunbrunnens

wohnten nach der Sage Zwerge. Im Osten des Neunbrunnens, auf dem Spit-
zenflühli, sollen ebenfalls «Aerdmännli» gesehen worden sein.

Es Hessen sich wohl noch weitere sagenhafte Siedlungsorte nennen, bei
deren Wahl die Regel der Haupthimmelsrichtungen Beachtung fand.

5. Schlußfolgerungen.

Die vorstehenden Ausführungen dürften gezeigt haben, dass die
Wertschätzung der vier Himmelsrichtungen bei der Anlage von Kultorten,
Siedlungen und Grabstellen im Kanton Baselland und in den angrenzenden
Gebieten weit verbreitet war. Auch wenn man dem Wirken des Zufalls einigen
Spielraum gönnen darf, so sollte bei der grossen Zahl und der Genauigkeit
der aufgezeigten Richtungsbeziehungen auch der Skeptiker das Vorhandensein

einer ganz bestimmten Absicht und eines Ordnungsprinzips anerkennen.
Auffallend oft ist die Regel der Haupthimmelsrichtungen in der

Jungsteinzeit (Ölten, Jurapässe) und im Mittelalter (Basel) angewendet worden,
aber auch in den dazwischenliegenden Epochen der Bronze- und Hallstattzeit
und ganz besonders unter der Herrschaft Roms. Aus der Römerzeit stammen
nicht nur Fragmente einer frühen Landvermessung, wie sie bereits für das
Neolithikum vermutet werden darf, sondern eine mit äusserster Konsequenz
und Umsicht durchgeführte, von hohem technischen Können zeugende
Limitation, deren klare Grundsätze den Niedergang des Römerreiches weit über-



BASELBIETER HEIMATBLÄTTER 75

dauert haben und die an der Verteilung der Siedlungsorte noch heute
abgelesen werden können.

An einzelnen Orten fand man Siedlungsspuren aus mehreren Geschichtsepochen,

anderswo scheinen sich Bäume, Quellen, erratische Blöcke, Flühe,
Steine und andere in Sage und Ueberlieferung des Volkes lebendige Orte, der
Regel der Haupthimmelsrichtungen einzufügen.

Es sei hier nochmals auf die kulturellen Zusammenhänge hingewiesen. Aus
der Geschichte der östlichen Hochkulturen ist es bekannt, dass etwa um die
Wende des dritten Jahrtausends vor unserer Zeitrechnung der Uebergang zum
Sonnenkult des Neolithikums erfolgte. Damit wurde die Vorstellung von dem
grossen Reich der Toten im Lande der untergehenden Sonne überwunden
durch die Vorstellung von der Heimat des Lichtes und der Seelen im Osten.

Zahlreiche Kulturvölker des Altertums (Chinesen, Inder, Perser, Baby-
lonier, Israeliten, Griechen, Italiker, Germanen) verlegten den Sitz ihrer
wichtigsten Gottheiten auf «Götterberge» im Norden. Dort, wo solche Gebirge
wie etwa der Himalaja der Inder oder der griechische Olymp fehlten, wurden
von Menschenhand mächtige Bauwerke als Ausdruck des damaligen religiösen

Weltbildes errichtet. Zu solchen zählen z.B. der Turmbau zu Babylon
(dessen Freitreppe von Süden nach Norden zu dem Tempel des Gottes Bai
auf der siebenten Terrasse emporführte), und das gewaltige Vermächtnis der
ägyptischen Steinzeit, die Cheopspyramide. Sie stellt von oben betrachtet ein
Quadrat dar, dessen vier Seiten — ähnlich der Stadtanlage von Peking —
nach den vier Haupthimmelsrichtungen orientiert sind. Ein schmaler Gang
im Innern der Pyramide (vergleichbar mit der Treppe des Babylonischen
Turmes) ist genau nach dem Polarstern, also nach Norden, ausgerichtet. In dem
mathematischen Wunderwerk der Cheopspyramide ist auch die Wurzel der
Masseinheiten zn suchen, die wir bei der Betrachtung der Kult- und
Siedlungsstellen des Baselbiets wiederholt feststellen konnten (700 Meter und
710,4 Meter Abstände).

Das urzeitliche Kreuz der Haupthimmelsrichtungen finden wir als völlig
umgewertete Grundform wieder im christlichen Kreuzessymbol, das im
Kirchenbau des Abendlandes durch alle Jahrhunderte der karolingischen,
romanischen und gotischen Epochen bis in die Renaissance und den Barock eine
entscheidende Rolle spielte. Es bestehen zahlreiche Kreuzkirchen, deren vier
in einem Zentralraum zusammenlaufende Arme nach den vier
Haupthimmelsrichtungen orientiert sind. Aber auch bei einschiffigen Kirchen und
Kapellen ist dieses Prinzip gewahrt, indem sie, besonders im frühen Mittelalter,
oft streng nach Osten gerichtet wurden: Eingang im Westen, Altar und Chor
im Osten.

Nicht nur hei Stadt- und Tempelgründungen der Antike (Äugst, Basel),
sondern schon in der Urzeit und dann wieder im Mittelalter wurde zunächst
die Nordsüdachse im Gelände abgesteckt. Während aber in vorchristlicher
Zeit diese Richtung der Vorstellung vom Sitz der Götter im Norden entsprach
und die kosmische Bedeutung einer Weltachse besass, verlegte die christliche
Kirche in den Kampfzeiten der Christianisierung den Wohnsitz des Teufels
nach Norden, verpönte als heidnisch auch die Ausrichtung nach den Sonnen-
wend-Orten (Äugst, Basel) und betonte den Wert der Ausrichtung der
Kirchenlängsachsen gegen Osten. So sind denn auch die Kirchen des Baselbiets,
mehr oder weniger genau nach dem christlichen Paradies im Lande der
aufgehenden Sonne orientiert. Früher galt übrigens das Sterben in der Richtung
nach Sonnenaufgang als ein besonderer Trost und alte Gräber sind aus ähn-



76 BEILAGE ZUM LANDSCHÄFTLER

liehen Ueberlegungen vorwiegend so angeordnet, dass der Tote am Tage der
Auferstehung am jüngsten Tag sein Antlitz der aufgehenden Sonne zuwendet.

Die Haupthimmelsrichtungen dienten aber gleichzeitig auch praktischen
Zwecken. Sie erleichterten die Orientierung im Gelände und die Nachrichten-
Uebermitllung von Höhe zu Hohe durch Feuer-, Licht- oder Hör-Signale.
Zweifellos wurden sie auch zur Bestimmung der Jahres- und Tages-Zeiten und
zur Vermessung des Landes verwendet. Vielleicht waren solche Signal-,
Feuer- und Sonnenkult-Stellen die ersten Siedlungsorte und Kristallisationspunkte

späterer Ortschaften. Vielfach sind sie von Steinkreisen (Bannkreisen)

umgeben gewesen, wie alte Grabstellen zeigen: Die spätneolithischen und
bronzezeitlichen Steinkreise in England und Frankreich, aber auch die
Steinkreise, mit welchen in verschiedenen Gegenden unseres Landes vor- und
frühgeschichtliche Gräber umgeben sind.

Als in christlicher Zeit die Kirchen und Kirchhöfe verschiedentlich an den
Stellen vormals heidnischer Kultorte angelegt wurden, verwandelten sich
wohl die früheren Steinkreise in kreisförmige Wehrmauern, die uns z. B. aus
Muttenz und anderen Baselbieter Dörfern bekannt sind. An vielen alten Orten

sind auch die kreisförmigen Siedlungskerne noch heute sichtbar und sehr
wahrscheinlich haben unsere Gotteshäuser, die oft in die alten Steinringe
hineingestellt worden sind, von diesen auch ihren Namen erhalten. Im Keltischen
heissen die Kreise «Kerk» —, ein Wort, mit welchem z. B. die Holländer ihre
Kirchen bezeichnen.

Der Kreis gilt im Fernen Osten als Symbol des Himmels. Der Himmel
aber war in alten Zeiten der Begriff einer verehrungswürdigen Ordnung und
die Erde das Abbild des Himmels. Im sumerischen Weltbild des dritten
Jahrtausends vor Chr. galten die vier Weltorte als von gewaltigen göttlichen Wesen

bewacht, der Kosmos war in vier Weltquadranten und der Horizont in
vier Teile geteilt.

Diese kosmisch-religiöse Wertschätzung der vier Haupthimmelsrichtungen
und der Wille unserer Vorfahren, ihr irdisches Leben mit den ewigen Gesetzen

des Himmels (so wie sie es verstanden) in Einklang zu bringen, waren
neben den praktischen Zwecken der Zeitmessung, Landvermessung und
Signalisation, die sich damit verbinden Hessen, der eigentliche Grund für die
entsprechende Ausrichtung von Siedlungen, Grab- und Kultstätten.

Wir werden deshalb die aufgezeigten Ausrichtungen weder für die Hoch-
kulturen des alten Orients noch für unsere Gegenden länger übersehen oder
in das Land der Zufälle verweisen dürfen. Ihre Anerkennung bedingt
allerdings eine Revision unserer bisherigen, vorwiegend nach den Gesichtspunkten
der Zweckmässigkeit orientierten Anschauungen über die frühe
Siedlungsgeschichte. Ausserdem darf — neben den zahlreichen bereits bekannten
Verfahren — die Regel der Haupthimmelsrichtungen als ein weiteres brauchbares

Instrument zur Auffindung heute noch unbekannter Siedlungs- und
Kult-Orte früherer Zeiten betrachtet werden.

Anmerkungen.
0 Wilhelm R., Geschichte der Chinesischen Kultur. Bruckmann, München 1928.
2) Wasmuths Lexikon der Baukunst, Band I, S. 38, Band II, S. 44, 50.
3) Teudt W., Germanische Heiligtümer. Diederich, Jena 1936, S. 262 f.
' Bruckner W., Schweiz. Ortsnamenkunde. Basel 1945.
ö) Der Nachweis für die hier erwähnten Studienergebnisse wird in einer besondern

Publikation erfolgen.
"1 Als Beispiel aus der Bronzezeit vergleiche Maurizio J., Die Steinsetzung von Mutta bei Fel¬

lers und ihre kultgeographische Bedeutung. Urschweiz 1948, Heft 2.
7) Sarasin F., Die steinzeitlichen Stationen des Birstales. Georg, Basel 1918, S. 102.



BASELBIETER HEIMATBLÄTTER 77

8) Laur-Belart R., Führer durch Augusta Raurica. Frobenius, Basel 1948, S. 24.
9) Stohler H., Die Bedeutung des Sonnenaufgangs für die Ausrichtung der römischen Tempel,

Städte und Grenzlinien in unserer engeren Heimat. Baselbieter Heimatblätter 1949, S. 273 f.
10) Dr. Chr. Caminada, Bischof von Chur, in einem Brief an den Verfasser.
11 Laur-Belart R., Reste der römischen Landvermessung in den Kantonen Baselland und Solo-

thurn. Tatarinoff-Festschrift 1938.
12) Stohler H., Zur Limitation der Kolonie Augusta Raurica. Ztschr. f. Schweiz. Arch. u. Kunst-

gesch. 1946, S. 65 f.
13) Laur-Belart R., «Führer durch Augusta Raurica», Seite 89.
14) Stohler H., «Ueber die Orientierung hervortretender historischer Bauwerke des Baselbie-

tes», Baselbieter Heimatblätter, 6. Jahrg. April 1941, Seite 23 u. f.
15) Laur-Belart R., «Reste römischer Landvermessung », Festschrift E. Tatarinoff, Solo-

thurn, 1938, Seite 41—60. Ferner: W. Herzog «Spuren römischer Landvermessung im Kanton

Solothurn», Jahrbuch für Solothurn. Geschichte, 17. Band, 1944, Seite 1—4; sowie: H.
Stohler «Vermutete Spuren römischer Flurmessung in der Schweiz», Schweiz. Zeitschr. für
Vermessungswesen und Kulturtechnik, Jahrg. 1945, Seite 269 u. f.

10) Staehelin F., Die Schweiz in römischer Zeit, Seite 581.
17) Bruckner W., Schweizerische Ortsnamenkunde, Basel 1945.
18) Ein ähnlicher durchlochter Stein befindet sich vor dem Eingang zur Kirche in Ziefen.

Vielleicht entsinnt sich der Sigrist noch des genauen früheren Standortes auf dem
benachbarten Bergrücken, von dem er den Stein herunterholte.

19) H. Stohler beschreibt in seiner bereits zitierten Arbeit (Baselbieter Heimatblätter, Mai 1949,
Seite 302 u. f.) in anschaulicher Weise, wie die römischen Geometer das Baselbiet vermessen
haben.

20) Laur-Belart R., Führer durch Augusta Raurica, Seite 11—12 und 19.
21) Vergl. hiezu Staehelin F., Die Schweiz in römischer Zeit, Basel 1948, Seite 83—84, Seite 343,

Seite 510 und Seite 576—577.
22) Es bleibe dahingestellt, ob bei dieser Disposition neben geographischen Gegebenheiten und

strategischen Ueberlegungen auch die «Glückszahl 7» mitspielte, die in der antiken Zahlenmystik

von grosser Bedeutung war.
23) Sarasin F., «Die steinzeitlichen Stationen des Birstales», a. a. O.
24 Der Nachweis wird in einer besonderen Publikation erfolgen.
25) Dr. Chr. Caminada, Bischof von Chur, berichtet in «Wasserkult in Rätien» (60. Jahresbericht

der Histor. Antiquar. Gesellschaft von Graubünden, Chur 1931) von der Muttergotteskapelle
in Ruschein, wo eine «Fontauna de Nossadunna» unter dem Altar hervorquillt, unter dem
Boden weitergeleitet und vor der Kapelle geschöpft wird. Als weiteres Beispiel sei die
Kapelle der hl. Odilie auf dem Odilienberg im Elsass erwähnt, in der sich ein sagenhafter
Schalenstein befindet.

20) Christen H., Mys Baselbiet, e Heimetbiechli, Selbstverlag, Sonnenweg 23, Basel.

Zwei Gedichte.
Von Karl Loeliger, Liestal.

Heiligobe.
Wie doch s Chind am Heiligobe
Zahlet und nit warte cha,
Wies cha hättlen und tuet greschte —
S Wienechtsbäumli möcht es ha.

Lysli isch denn d Tür ufgangen
Und im Zimmer nähedra
Stoht der Baum und brenne d Cherzli —
Jetzte söllsch dy Bäumli ha!

Weisch, wie Chinderauge lüüchte,
Im Cherzeschyn — hesch das scho gseh?
Wenn d jetz in syni Aeugli luegsch,
Channsch in Himmel yne gseh!


	Von den vier Haupthimmelsrichtungen : ein Beitrag zur Siedlungsgeschichte des Baselbiets [Schluss]

