
Zeitschrift: Blätter für bernische Geschichte, Kunst und Altertumskunde

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 24 (1928)

Heft: 1: Zum 400jährigen Gedächtnis der Berner Reformation

Artikel: Die Berner Disputation von 1528

Autor: Hoffmann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-188568

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-188568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


20

Die Berner Disputation von 1528.

Von Prof. Dr. Heinrich Hoffmann.

Nach der Versenkung in die Berner Reformation als Ganzes

gebührt es sich in dieser festlichen Stunde, im besonderen der
Akte zu gedenken, durch die die Reformation in Bern in den
Januar- und Februartagen vor 400 Jahren durchgeführt wurde:
der Berner Disputation und der auf sie folgenden Mandate

zur Neugestaltung der Dinge in Bern.

Die grosse gesamtschweizerische Aktion der Disputation
von Baden 1526 hatte die reformatorische Sache in der
Schweiz aufs schwerste gefährdet. Aber gerade dieser Sieg des

Alten und der Uebermut der Sieger führte in dem lange
unentschiedenen Bern den entscheidenden Umschwung herbei,
wie es der von allen Phrasen ferne Anshelm in seiner Berner
Chronik aus tiefer Empfindung heraus aussprach: „Nachdem der
allmächtige, gnädige Gott wider alle Pforten der Hölle wollte
hier seinem heilsamen, ewigen Wort die Tore ganz öffnen und
frei machen, hat er die Weltwitzigen in ihren Anschlägen
verirret, also dass das, so den unwendlichen Lauf des allmächtigen
Wortes sollte wenden und vergewaltigen, demselben zur
Förderung und Hilfe musste dienen." Nach dem erfolgten Umschlag
zugunsten der evangelischen Partei durch Berchtold Hallers
zugleich massvolle wie mutige Haltung und den Wahlsieg von 1527,

nahmen die Räte die Durchführung der Reformation in Angriff.
Als Mittel sollte eine Disputation über die strittigen

Glaubensfragen dienen. Seit der ersten Züricher Disputation von 1523,

die das Züricher Reformationswerk fundamentierte, sind Disputationen

gerade in der Schweiz ein Hauptmittel geworden, das Recht
der Reformation oder, wie in Baden, das Recht der alten Kirche zu
erweisen.

Die Anordnung der Disputation ging vom Staate aus. Er
befahl den vier Bischöfen von Konstanz, Lausanne, Basel und
Wallis, zu deren Sprengein bernische Gebiete gehörten, zu erschei-



— 21 -
nen. Er erlaubte sich, in die Einladung das scharfe Wort
einzufügen, dass die Hirten nicht nur dazu da seien, die Schafe zu scheren,

sondern vielmehr dazu, sie zu weiden. Er bedrohte sie bei
Nichterscheinen mit dem Verluste der bischöflichen Rechte in
bernischen Landen. Ebenso befahl er sämtlichen Pfarrern des Landes,

ohne alle Widerrede, bei Verlierung ihrer Pfründen, sich auf
die Disputation zu verfügen und bis zum Ende zu verharren. Die
Pfarrer gehorchten ausnahmslos und gegenüber den vier Bischöfen,

die nicht erschienen, hat das Reformationsmandat des Staates
die ausgesprochene Drohung in die Tat umgesetzt.

Die Entwicklung, die im Spätmittelalter überall, in dem
politisch stark gefestigten Bern aber besonders intensiv, eingesetzt
hatte, dass der Staat in steigendem Masse oberhoheitliche Rechte
in kirchlichen Angelegenheiten in Anspruch nahm, erwiess sich als
eine für die Durchführung der Reformation entscheidende

Grundlage.

Die Einladung zur Teilnahme erging an alle eidgenössischen

Stände und eine grosse Anzahl
süddeutscher Städte. Die katholisch gerichteten Stände, für
die Baden die endgültige Entscheidung war, erhoben Protest
gegen die Abhaltung einer neuen Disputation. Trotz ihres
Ausbleibens wurde die Berner Disputation ein Ereignis von weit
mehr als nur lokaler Bedeutung: ein starker Gegenschlag gegen
die Entscheidung von Baden. Sie wurde nach Anshelms Worten
zu einer „Sache, deren eine gleich grosse in einer mächtigen
Stadt Bern bisher noch nie ergangen war." Vor allem erlebte
Bern jetzt das öffentliche Auftreten Z w i n g 1 i s der schon

längst anspornend, beratend und tröstend hinter Haller und der
evangelischen Partei in Bern gestanden, schon 1523 mit Nicolaus
von Wattenwil den Plan einer Disputation in Bern unter ganz
ähnlichen Bedingungen, wie sie 1528 wirklich stattfand, erwogen
und in demselben Jahre geschrieben hatte, dass er um keine
Gemeinde sich so sorge, wie um die Berner. Ihm wurden die von
den Berner Predigern Haller und Kolb verfassten Thesen

vorgelegt. Von Gewappneten begleitet und feierlich eingeholt,
zog er in Bern ein, ergriff in der Disputation über hundertmal
das Wort und predigte zweimal im Münster. So trat in entschei-



— 22 —

dender geschichtlicher Stunde der grosse Schweizer Reformator in
engste Beziehung zu Bern. Neben ihm erschien der Basler Reformator

Oecolampad, der feingebildete Sprachkenner und
Patristiker. Der St. Galler Bürgermeister V a d i a n, Mann der
Tat und allseitig gebildeter Gelehrter zugleich, war einer der vier
Präsidenten der Disputation. Niclaus Manuel, der durch
seine Dichtungen Entscheidendes zum Siege reformatorischer
Ideen in Bern gewirkt hatte, war Herold. Zu den Schweizern
kamen zahlreiche Süddeutsche, die damals weithin in den Bahnen
Zwingiis gingen, vor allem der grosse Strassburger Reformator
B u t z e r, der neben Zwingli gewichtigste Disputator in Bern,
während sein Kollege Capito, der vier Jahre später den Bernern
ihre treffliche Kirchenordnung verfasste, auf der Disputation
nicht stark hervortrat.

Als Norm sollte allein das klare und lautere
Gotteswort der Schrift gelten. Dieses reformatorische
Prinzip der Alleingeltung der Schrift steht in ganz besonderem
Masse im Mittelpunkt der schweizerischen, der Züricher, Berner,
Basler und Genfer Reformation. Die Bibel sollte aus sich selbst

erklärt und die dunklen durch die hellen Stellen erleuchtet werden.

Humanistische Interpretationsmethoden und die religiöse
Ueberzeugung von der Absolutheit und Klarheit der Schrift standen

hinter dieser Forderung. Sie ist so streng durchgeführt worden,

dass man alle Berufungen auf Schriftauslegungen der
Kirchenväter auf der Disputation abschnitt.

Mit der Aufstellung dieser Normen war der Erfolg der Disputation

von vornherein zugunsten der Reformation entschieden.
Ihr Sinn war, den Nachweis zu erbringen, dass die reformatorische

Auffassung wirklich in der Schrift begründet war, und damit
die Durchführung der Reformation vor den Gewissen zu
rechtfertigen. „Was auf der Disputation mit göttlicher, biblischer
Schrift bewiesen und beschlossen wird", so hiess es in dem
Ausschreiben, „soll Kraft und ewigen Bestand haben".

Die politischen Voraussetzungen und sachlichen
Bestimmungen der Disputation brachten es mit sich, dass sich die
katholischen Führerpersönlichkeiten der Disputation nicht stellten.

Eck, Murner und C o c h 1 ä u s schickten giftige Protest-



— 23 —

Schriften. Aber eine Anzahl Männer zweiten Ranges haben mit
regem Eifer die Sache des alten Glaubens verfochten, vor allem
der junge Schulmeister Buchstab aus Zofingen, der unermüdlich

hervortrat und manchen klugen Einwand vorgebracht hat.
Zwingli konnte am Ende der Disputation feststellen, dass die
abwesenden Hauptgegner doch mit ihrer Lehre, ihren Argumenten
und Gründen gegenwärtig gewesen seien. Vom 6. bis 25. Januar
wurde nach einer vom Staate genau festgesetzten und innegehaltenen

Ordnung disputiert und diesem 20tägigen
Religionsgespräch haben nicht nur die Theologen, sondern
Ratsmitglieder, Beamte und andere weltliche Vertreter beigewohnt,
ein bemerkenswertes Zeichen für die Rolle, die damals die Religion
im öffentlichen Leben spielte. Der Ton war im ganzen ein ruhiger

und massvoller. Die Kritik an der alten Kirche äusserte sich

lange nicht so leidenschaftlich und drastisch, wie in Manuels Spielen.

Das Ringen war völlig auf die biblische Begründung der in
den zehn Thesen enthaltenen reformatorischen Ueberzeugungen
und Forderungen konzentriert. Dabei sind oft Stellen als Beweise
verwertet worden, die in der Bibel einen ganz anderen individuellen

Bezug hatten. Aber dass die Reformierten nicht nur durch
Kenntnis der biblischen Ursprachen, sondern auch durch bessere

Beachtung des Contextes hervorragten, tritt deutlich zutage.
Von den zehn Thesen enthielten die drei ersten

die Fundamentalprinzipien.
Die ausserordentlich wuchtig formulierte 1. These: „Die

heilige christliche Kirche, deren einiges Haupt Christus,

ist aus dem Worte Gottes geboren, in demselben bleibt sie

und höret nicht die Stimme eines Fremden", ruhte auf der Ueber-

zeugung, dass die Kirche die Gemeinde der Gläubigen sei. Vom
Glauben gilt, dass er aus dem Worte entsteht und keinen anderen
Herrn kennt als Christus. Von diesem Fundamente aus
bekämpften die Reformierten Hierarchie und Papsttum als auf an-
gemassten Rechten beruhend, während die katholischen Gegner
den Anspruch des Papstes vor allem aus der berühmten Stelle
Matthäus 16 von der Verleihung der Schlüsselgewalt an Petrus zu
erweisen suchten.

Die 2. These kämpfte dafür, dass die Christen
nichts binde, als was im göttlichen Worte ge-



— 24 —

gründet sei. Sie stellte damit die Grundbestimmung der
Disputation zur Diskussion. Die katholischen Gegner erkannten
das Schriftprinzip gleichfalls an; behaupteten aber die
Uebereinstimmung der katholischen Lehren und Einrichtungen mit der
Schrift und stellten der Bibel die Autorität der Kirche zur Seite,

ja betonten, dass die Kirche älter sei, als die Schrift. Demgegenüber

war den Reformatoren die Erkenntnis aufgegangen, dass
zwischen der bestehenden Kirche und der Schrift eine
unüberbrückbare Kluft sei. Infolgedessen lag in dem Prinzip der
alleinigen Autorität der Schrift, einem Prinzip tiefster Bindung, für
den geschichtlichen Moment der Reformation eine ausserordentlich

starke befreiende Kraft. Die Verankerung in dieser absoluten
Autorität allein gab den Gewissen den Mut, sich von der Autorität
vieler Jahrhunderte zu lösen, deren Gewicht die Gegner auch auf
der Berner Disputation eindringlich geltend machten.

Wieviele Kirchengebote aber auch aus diesem Prinzip heraus
abgelehnt wurden, in den Artikeln des Glaubens, wie er im
Apostolikum niedergelegt war, wussten sich die Reformierten mit der
katholischen Kirche einig und betonten in Bern, dass der
reformatorische Glaube nicht etwa erst zehnjährig sei, wie die Gegner
höhnten, sondern alt. Nur Menschenfündlein tue man ab, die seit
600 Jahren eingerissen seien.

Der Protest gegen die Bindung der Gewissen durch die Kirche
ertönte mehrfach entschieden, besonders aus Hallers und Zwingiis
Munde, und Butzer machte geltend: „Wir müssens durch den
Geist Gottes im Herzen ein jeder für sich selbst versichert
werden." Diese Worte zeigen, dass die Schriftautorität letztlich nicht
eine äussere Autorität sein sollte, sondern dass man sich freudig
auf eine von Gott geschenkte innere Gewissheit ihrer Wahrheit
berief.

Indem aber „jeder für sich selbst" dessen gewiss werden
sollte, leuchtet in diesem Wort auch das Prinzip persönlicher

Gewissensentscheidung auf. Dieses Prinzip
trat auf der Berner Disputation, wie in der Reformation
überhaupt, keineswegs als ein Hauptmotiv hervor und hat doch eine
seiner tiefsten Wurzeln in der Reformation und in Luthers Tat in
Worms und seiner Berufung auf Schrift und Gewissen ein durch
die Jahrhunderte hindurch leuchtendes grosses Symbol.



— 25 —

Die 3. These machte die Ueberzeugung geltend, die
erstmalig Luther in seinem Klosterkampfe aufgegangen war: dass der
Mensch die Seligkeit nicht durch gute Werke verdienen kann,
sondern das Heil aus Gnade geschenkt erhält. Bei Luther das
zentralste Anliegen, stand diese Rechtfertigung aus Gnade
in der Berner Disputation und in der Schweizer Reformation
überhaupt an zweiter Stelle. Aber sie ist eine der Grundüberzeugungen

auch der Berner Reformation gewesen, wie unter anderem
Stellen in Anshelms Chronik und das ergreifende Gebet des Doktors

am Schlüsse von Manuels Totenfressern zeigen. Auf der
Disputation haben sie namentlich Haller und Butzer mit Kraft
und Wärme vertreten und dabei auch zur Abwehr von
Missverständnissen energisch betont, dass sie keineswegs den sittlichen
Willen lähme, sondern dass auch nach reformatorischer Auffassung

die Menschen gute Werke ohne Unterlass tun sollen. Nur
dass auch die, die solche Werke tun, unnütze Knechte sind und
der Gnade bedürfen.

Die 4. These erklärte die wesentliche und leibliche Gegenwart

von Leib und Blut Christi im Abendmahl für schriftwidrig
und stellte sich damit mit vollster Klarheit und Entschiedenheit
auf den Boden der Zwinglischen Abendmahlslehre
zu einer Zeit, wo Zwingli nicht nur gegen die katholische, sondern
auch gegen Luthers Abendmahlslehre sich zu wehren hatte, die in
grösserer Nähe der katholischen Auffassung blieb als die seine.
Dieser Streit mit den Lutheranern hat, wie schon in die Badener,
so auch in die Berner Disputation stark hineingespielt. Nicht nur
der Nürnberger Althamer, sondern auch der St. Galler Burgauer
haben in Bern die Luthersche Abendmahlslehre vertreten und
Zwingli hat sie in zahlreichen Voten und in seiner ersten Münsterpredigt

energisch bekämpft.
An den Anfängen auch der Berner Reformation stand

Luthers gewaltige Gestalt, den Anshelm als den von Gott
geweckten Propheten, als Elias und Herkules priess und mit dessen
Taten er seine Berichte über die Jahre 1517 bis 1523 in seiner
Berner Chronik jeweilen begann. 1528 hatte sich die schmerzliche

Scheidung zwischen Zwingli und Luther vollzogen. Die
vierte Berner These mit ihrer entschiedenen Formulierung der
Zwinglischen Abendmahlslehre war für die Folgezeit ein Schutz-



- 26 —

wall gegen alle, gerade auch in Bern selbst oft auftauchenden
Versuche, sich der Lutherschen Abendmahlslehre zu nähern.

Andererseits sind auf der Berner Disputation Worte gesprochen

worden, die über den Gegensatz in der Abendmahlsfrage
hinweg die christlich-brüderliche Gemeinschaft mit Luther wahrten.

Als der Freiburger Augustinerprovinzial Treyer als Argument
für die Notwendigkeit des Papstes als obersten Richters in
Glaubenssachen auf die heftige Fehde zwischen Zwingli und Luther
hinwies, antwortete Butzer: Er müsse, so hoch er Luther preise,
um der Ehre Gottes willen seiner Abendmahlslehre widersprechen.
Solange aber Luther mit den Schweizern und Süddeutschen
predige, dass Christus der einzige Heiland sei, wollten sie ihn für
ihren Bruder halten; denn es genüge, dass man in der Summe des

Glaubens einig sei, eine Konzentration auf das Wesentliche, die
für die jungen Reformationskirchen leider nicht typisch geworden

ist.

Die 5. bis 10. These bekämpftenMesse, Bilder,
H ei 1igenverehrung, die Lehre vom Fegfeuer
und alle sich daraus ergebenden kultischen Handlungen, den
Zölib a t s z w a n g und d i e Unk eu s chhei t derGeist-
lichen. Von allen diesen Dingen wurde gezeigt, dass sie der
Schrift zuwider seien, von der Messe und den Heiligen auch, dass
sie der Ehre Christi als des einzigen Mittlers zu nahe treten. Hatte
Luther trotz aller scharfen Ablehnung der Messopferidee auf eine
schnelle und durchgreifende Umgestaltung des Kultus keinen Wert
gelegt, so war das Absehen der schweizerischen und insbesondere
der Berner Reformation von vornherein auch auf eine radikale

Reform des Gottesdienstes gerichtet, und
gerade in Bern ist der Widerspruch gegen Messe und Bilder besonders

drastisch zum Ausdruck gekommen: in Manuels Satiren von
der Krankheit und vom Testament der Messe und an jenem 27. und
28. Januar, als — sofort nach Beendigung der Disputation und dem
Verbot der Messe und Bilder durch den Rat — evangelisch
gesinnte Bürger im Münster die Bilder und Altäre zerschlugen. Der

sinnenprächtige sakramentale Kultus, der unter dem Einfluss der

spätantiken Mysterien schon früh in die Kirche hineingeströmt war,
wurde jetzt als Götzendienst empfunden und wich den schlichten



- 27 -
Formen reformierten Gottesdienstes mit dem Mittelpunkt der
Wortverkündigung.

Die katholischen Gegner haben vor und auf der Disputation
mehrfach geltend gemacht, dass bei der Ablehnung aller Autoritäten

ausser der Schrift und ihrer Vergewisserung durch den Geist
im Herzen auf der Disputation ein Richter fehlen werde.

Faktisch trat doch ein Richter auf, ohne dass sein Recht
auf der Disputation theoretisch begründet worden wäre, wie
selbstverständlich: die Staatsgewalt, die die Disputation
angeordnet hatte. Sie liess am 2. Februar im Münster die Bürger
schwören, ihren Anordnungen in den geistlichen, wie in den
weltlichen Dingen zu gehorchen, und erliess am 7. Februar 1528 das
grosse Reformationsmandat, das die Berner Kirche
aus der Obödienz der Bischöfe in die ihrige überführte und im
Sinne der Thesen reformierte.

Die staatliche Obrigkeit fühlte sich dabei als fromme, christliche

Obrigkeit, empfand als Verpflichtung, auch zum rechten
christlichen Glauben Anleitung zu geben, und stellte sich prinzipiell

unter das göttliche Wort. Sie berief sich auf den durch die
Disputation erbrachten Beweis der Uebereinstimmung der
Reformation mit der Schrift und erbot sich im Reformationsmandat
dazu, Anordnungen, die man ihr als dem göttlichen Wort zuwider
beweise, abzuändern. Aber mit diesen theokratischen Motiven
waren rein politische eng verwoben. Dass der Berner Staat eine

Empfindung für das Prinzip der Gewissensentscheidung hatte,
zeigt seine Berufung auf die freiwillig gegebenen Unterschriften
unter die Thesen und die mehrfache Versicherung, dass der Staat

zum Glauben nicht zwingen wolle, da Gott allein ihn schenken
könne, und sein Zuwarten gegenüber Widerstrebenden. Doch übte
er von Anfang an einen starken moralischen und schliesslich auch
tatsächlichen Zwang. Erst in späteren Zeiten sind durch
Hinzukommen neuer, aus weltanschaulichen Wandlungen
hervorgewachsener Motive die in der Reformation liegenden starken
Keime zur Gewissensfreiheit voll zur Entfaltung gekommen.

Im engsten Zusammenhang mit dem Reformationsmandat
stehen eine Anzahl weiterer Erlasse: die Begründung
der theologischen Schule, Neuordnungen in Armenpflege und Spi-



— 28 —

talwesen, Einrichtung des Chorgerichtes für Ehesachen und Sittenzucht,

Verbot der fremden Pensionen, Ausschluss von Ehebrechern
aus den Räten. Die Reformation hat nicht nur den Glauben und
Gottesdienst, sondern auch das Leben kräftig umgestaltet. In den
Schlussworten der Disputation hatte Haller energisch auf Besserung

und Erneuerung des Lebens als auf ein Ziel
der Reformation hingewiesen, und das ist zweifellos ein Hauptziel
gerade der Berner Reformation gewesen. Es zog mit ihr in der
Tat ein neuer sittlicher Ernst ein, und eine neue seelische Art
entstand.

Die Durchführung der Reformation in Bern ist aber nicht nur
für Bern selbst von Bedeutung gewesen. Sie war der
entscheidende Wendepunkt zugunsten der
reformatorischen Sache in der Eidgenossenschaft.
Der Eindruck der Wendung in Bern wirkte anspornend auf
andere Stände. Dem hart bedrängten Zürich trat das politisch
starke Bern als ein Stand gleichen Glaubens zur Seite. Trotz
höchst verschieden orientierter Politik und reichlicher gegenseitiger

Verstimmungen der durch Glaube und Bündnis verbundenen
Städte hat der Bund mit Bern die Reformation in dem bisher
isolierten Zürich geschützt. Bern reformierte die Waadt und
wurde der Hort der Reformation in der ganzen heutigen
Westschweiz. Die weltgeschichtliche Bedeutung, die Genf durch
seinen grossen Reformator Calvin für den ganzen westeuropäischen

Protestantismus und darüber hinaus gewann, hatte die

Sicherung seiner gefährdeten politischen Lage und seines eigenen
Reformationswerks zur Voraussetzung, die ihm vor allem Bern
verschafft hat. So öffnen sich weite geschichtliche Horizonte. Man
hat ein Recht zu sagen: die Durchführung der Reformation in
Bern ist nicht nur die Grundlage unserer heutigen reformierten
Berner Kirche und eine starke Wurzel heutiger Berner Art,
sondern auch ein wichtiges Glied in der
Gesamtgeschichte des Protestantismus.


	Die Berner Disputation von 1528

