
Zeitschrift: Blätter für bernische Geschichte, Kunst und Altertumskunde

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 21 (1925)

Heft: 4

Artikel: Die alten Tanzepidemien und ihre Beziehungen zur Gegenwart

Autor: Morgenthaler, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-186849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-186849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 272 —

nnd im Endkampf wenigstens noch dem bernischen Lorbeerkranz

das blutigrot leuchtende Blatt von Neuenegg einfügen.
Soviel vom Essen und Trinken der alten Berner in Leid

und Freud, in uralter und in fast noch greifbar naher Zeit.
Der geneigte Leser wird zugeben, dass der Gegenstand, wenigstens

historisch betrachtet, nicht ohne Reiz ist. Wenn ich mir
zum Schluss noch eine Bitte gestatten darf, so ist es diejenige
an unsere lieben Frauen und Jungfrauen am Herdfeuer, sich
der vielgeschmähten Kochbücher etwas anzunehmen, sie nicht
nach getanen Diensten kaltlächelnd zu verbrennen, sondern sie

etwa einer Bibliothek oder einem Museum zu übergeben. Sie
sind der Aufbewahrung würdig, denn auch sie sind ein kleines
Stück Geschichte und wäre es auch nur diejenige der kulinarischen

Verirrungen!

Die alten Tanzepidemien und ihre Beziehungen

zur Gegenwart.
Von Dr. med. W. Morgenthaler, Bern.

(Nach einem Vortrag in der Schweiz. Gesellschaft für Geschichte der Medizin.
Versammlung in Aarau am 10. August 1925.)

Wenn man die teilweise recht drastischen Schilderungen
über die grossen Tanzepidemien des Mittelalters, die den
Geschichtsschreibern und Sittenschilderern von jeher aufgefallen
sind, liest, so bekommt der Unbefangene unwillkürlich den

Eindruck, dass Vorfälle und Exzesse, wie sie bei der Tanzwut
vorgekommen sind, heutzutage einfach unmöglich seien. Fängt
man nun aber an exakt zu vergleichen, so stösst man bald auf
grosse Schwierigkeiten. Nicht nur sind die einzelnen
Chronisten von teilweise ganz anderen Gesichtspunkten ausgegangen,

sondern die Erscheinungen selber sind auch da, wo sie
genau beobachtet und richtig dargestellt zu sein scheinen, oft
recht vieldeutig.

Gehen wir erst einmal die Nachrichten über die verschiedenen

Tanzepidemien, wie H e c k e r *) sie mit grossem Fleiss

*) Hecker: Die Tanzwuth. Berlin 1832.



— 273 —

zusammengestellt hat, ganz kurz durch: Während einzelne
behaupten, dass schon im 8. Jahrhundert Veitstanz usw.
vorgekommen sei, stammt die erste noch sagenhafte Ueberlieferung
aus dem Jahr 1021. Damals sollen nämlich bei einer Klosterkirche

unweit von Bernburg in der Christnacht achtzehn
Landleute, deren Namen zum Teil noch aufbewahrt sein sollen,
durch tanzen und lärmen auf dem Kirchhofe den Gottesdienst
gestört haben. Der Priester Ruprecht (der gleiche, der als
Knecht Ruprecht jetzt noch in Kindererzählungen weiterlebt)
soll diese Leute dann mit dem Fluche beladen haben, ein ganzes

Jahr lang unablässig zu tanzen und zu schreien. Diese
Verwünschung sei dann auch so vollständig in Erfüllung
gegangen, dass die Betreffenden so lange hätten tanzen müssen,
bis sie, bis an die Knie in die Erde versunken und ohne die

ganze Zeit Nahrung zu sich genommen zu haben, endlich
durch die Fürbitte zweier Bischöfe befreit worden seien. Sie
sollen darauf in einen dreitägigen Schlaf verfallen sein. Vier
von ihnen seien dann gestorben, die übrigen aber hätten
zeitlebens ein Zittern der Glieder zurückbehalten.

Die verschiedenen Tanzplagen teilt Hecker dann ein mehr
nach räumliehen und zeitlichen, als nach eigentlich medizinischen

Gesichtspunkten. Er unterscheidet vier grosse Gruppen:
1. Den St. Johannistanz in Deutschland und den Niederlanden.

2. Den St. Veitstanz in Deutschland.
3. Den Tarantismus in Italien, und
4. Den Tigretier, die Tanzwut in Abessinien.

Der St. Johannistanz hängt wahrscheinlich,
wenigstens dem Namen nach, ursprünglich zusammen mit dem

Johannisfeuer, bei dem oft unter dem Mantel des biblischen
Heiligen (wobei Johannes der Täufer mit dem Evangelisten
Johannes immer wieder verwechselt und zusammengeworfen
wurde) wilde, an alte heidnische Feste mahnende Tänze aufgeführt

wurden. Es nützte nichts, dass die Kirche gegen die wilden

Gebräuche und Ausschweifungen bei diesen Johannisfesten
eiferte und das Anzünden der Feuer endlich ganz verbot. Noch
bis vor wenigen Jahrzehnten hat sich der Glaube erhalten, dass

18



— 274 —

Menschen und Tiere, die durch die Flammen oder den Rauch
eines Johannisfeuers durchsprängen, das ganze Jahr durch vor
Fieber und andern Krankheiten wie durch eine Art von Feuertaufe

bewahrt würden.
Im Jahr 1374, nachdem kurz vorher die schwarze Pest mit

all ihren Greueln über Deutschland hingegangen war, zu einer
Zeit, wo durch Willkür und Fehden alle Bande gelockert
waren, und nachdem im Februar durch grosse Ueberschwemmun-
gen der Rhein- und Maingegenden weite Landstriche dem
äussersten Elend preisgegeben waren, tauchten im Juli in
Aachen und einen Monat nachher in Köln und Metz die ersten
Johannistänzer auf. Die Tatsache, dass der Johannistag am
24. Juni gefeiert wird, und ferner der Umstand, dass die Tänzer
in Köln beständig folgenden Vers sangen:

„Here sent Johann,
So So

Vrisch ind vro,
Here sent Johann."

lassen auf den Zusammenhang der Johannistänzer mit dem
Johannisfeuer schliessen. In Aachen schlössen sie sich zu Kreisen

zusammen und tanzten stundenlang. Dabei sahen und hörten

die einen nichts; andere halluzinierten, sahen den Himmel
offen oder erzählten nachher, sie seien so hoch gehüpft, weil sie

geglaubt hätten, sie wateten in einem Strom von Blut; dritte
wieder sahen Geister und schrien deren Namen, oder sie krächzten.

Sie tanzten dann, bis sie erschöpft niederfielen. Dann
klagten sie über grosse Beklemmung und stöhnten, bis man
ihnen den Unterleib mit Tüchern zusammenschnürte, worauf
sie sich erholten bis zum nächsten Anfalle. Statt des Ein-
schnürens versetzte man den Leuten oft einfach Faustschläge
und Fusstritte auf den Unterleib. Je nach Ort und Zeit waren
die Erscheinungen recht verschieden. So begann an einigen
Orten die Krankheit mit einem epileptiformen Anfall: Die
Leute fielen bewusstlos und schwer atmend hin, hatten Zuk-
kungen und Schaum vor dem Mund, sprangen dann auf und
begannen mit unheimlichen Verzerrungen zu tanzen.

Etwa einen Monat später fing die Tanzsucht dann in Köln
an, wo 500 und zugleich in Metz, wo sogar 1100 Tänzer die



— 275 —

Strassen angefüllt haben sollen. Während die Epidemie in
den Rheinlanden nach etwa vier Monaten sozusagen erloschen

war, breitete sie sich von Aachen über eine grosse Zahl von
belgischen Städten aus und erlosch erst nach zehn bis elf
Monaten.

Merkwürdig ist die in verschiedenen Ueberlieferungen
immer wieder erwähnte Angabe, dass fast nur Arme tanzsüchtig
geworden seien. Von den Leuten aus besseren Ständen hätten
nur vereinzelte, und zwar solche mitgetanzt, die schon vorher
überschwänglich oder sonst abnorm gewesen seien.

Die Behandlung bestand anfangs in dem erwähnten
Einschnüren des Leibes und in Schlägen, ferner in Musik. Auch
Kranke, die durch nichts anderes zu beeinflussen waren und
wie leblos dalagen, sind wieder in Bewegung gekommen und
haben zu tanzen angefangen, wenn sie die charakteristische
Tanzmusik vernahmen. Sowie die Seuche aber einen grösseren
Umfang annahm und die Tanzsüchtigen an einzelnen Orten
verkündeten, dass sie jetzt dann immer mehr auch die Vornehmen

ergreifen werde, und als sie sich gar in Verwünschungen
gegen die Kirche ergingen, griff die Geistlichkeit energisch
ein und bekämpfte sie zum Teil erfolgreich durch Beschwörungen.

Der S t. Ve i t s t a n z trat 1418, also 44 Jahre nach dem
Johannistanz, am 1. Oktober, in Strassburg als eigentliche
Tanzplage auf. Der heilige Veit galt als Schutzheiliger gegen
das Tanzen, weil er der Sage nach unmittelbar vor seiner
Hinrichtung Gott gebeten haben soll, er möge alle diejenigen vor
der Tanzplage bewahren, die seinen Tag feiern würden. Die
Erscheinungen müssen teilweise ähnlich oder ganz gleich
gewesen sein wie beim Johannistanz: Schwärme von Erregten
und Tanzenden zogen Tag und Nacht durch die Gassen, begleitet

von Spielleuten und bekümmerten Angehörigen, daneben
auch von Neugierigen und dunklen Existenzen, die im Trüben
zu fischen versuchten. Nach einiger Zeit griffen dann die
weltlichen Behörden in sehr zweckmässiger, fast moderner
Weise ein: Die Tänzer wurden nämlich in einzelne Haufen
getrennt, denen man Aufseher vorsetzte. Diese mussten die
Leute überwachen und verhindern, dass ihnen ein Leid ge-



— 276 —

schehe; auch mussten sie die Exzesse und Rohheiten zu zügeln
versuchen. Und endlich wurden die Leute zur Kapelle des

heiligen Veit nach Zabern gebracht. Dort wurden sie von
Priestern in Empfang genommen, die durch Gottesdienst und
andere Zeremonien auf sie einzuwirken suchten. Wenn sie
dann am Schluss auf einem Umzüge um den Altar etwas opferten,

seien viele von der Krankheit genesen gewesen.
Die Aerzte scheinen sich lange Zeit gar nicht mit der

Behandlung der Tanzsüchtigen befasst, sondern diese ganz der
Kirche überlassen zu haben, da es sich um eine Teufelskrankheit

handle. Erst im Beginn des 16. Jahrhunderts wurde auch
der Veitstanz ärztlich untersucht. Einer der ersten, der sich
damit beschäftigte, war Paracelsus. Dieser unterschied drei
Arten von Veitstanz:

1. Die Vitista oder Chorea imaginativa oder Chorea
aestimativa. Diese, die ursprüngliche Tanzplage, sei entstanden
aus Einbildung.

2. Die Chorea lasciva sei entstanden aus sinnlichen
Begierden.

3. Die Chorea naturalis oder coacta, sei entsanden aus
körperliehen Ursachen. (Und zwar sollte in bestimmten Adern
das Blut in Wallung gebracht, dadurch ein „innerer Kitzel"
verursacht und auf diese Weise Anfälle von berauschender
Freude und Tanzsucht erzeugt werden.)

Während die grossen Epidemien meist nach einigen
Wochen bis einigen Monaten erloschen, scheinen sich bis weit ins
17. Jahrhundert hinein periodische Tanzexzesse erhalten zu
haben: Tage-, ja wochenlang vor dem Johannisfest (24. Juni)
oder vor dem St. Veitstage (15. Juni) wurden die Leute von
einer eigentümlichen Unruhe befallen, fühlten eine grosse
Schwere im Körper und allerlei unbestimmte Schmerzen. Von
Angst getrieben irrten sie ruhelos umher, bis sie sich endlich
an der Stätte, d. h. bei einer der bekannten St. Veits- oder
St. Johanniskapellen befanden. Andere begaben sich, sobald
der Tag herannahte, von selber dorthin, um ihre unangenehmen

Sensationen durch Exzesse los zu werden. Auf den
betreffenden Tag wurden dann, wahrscheinlich durch Musik,
Tanzanfälle ausgelöst, die ganz ähnlich verlaufen sein müssen



— 277 -
wie die älteren Tanzepidemien. Die einen glichen dabei mehr
Verzückten und Ekstatikern, andere richtig Tobenden. Bei den
einen war nach dreistündigem Tanzen der Anfall abgelaufen,
wieder andere mussten tage- und nächtelang tanzen, bis sie

völlig erschöpft zu Boden fielen. Nach diesen Anfällen sollen
die Leute dann für ein Jahr lang sich wieder ganz wohl befunden

haben, indem der Heilige sie eben vor der Plage schützte,
allerdings nur bis zum Herannahen des nächsten Jahrestages,
wo sie von neuem ihren Tribut bezahlen mussten. So sollen

einige 20-, andere sogar mehr als 32mal an geweihter Stätte
ihre Tanzanfälle abreagiert haben.

Ungefähr zur gleichen Zeit wie der Johannis- und Veitstanz

traten in Italien Tanzanfälle auf unter dem Namen des

T a r a n t i s m u s. Sie kamen zuerst vor in Apulien und sollen

hervorgerufen worden sein durch den Biss der angeblieh
giftigen Erdspinne, der Tarantel. Als Tarantelbisse wurden
dann allerdings nach und nach Bisse von allen möglichen
Insekten, vor allem auch von Skorpionen, bezeichnet. Die
dadurch von Erregungszuständen Befalleinen hiessen die Taran-
tati. Wohl ebenso wichtig oder wichtiger ist es, dass Italien
zu den Zeiten, als diese Epidemien ausbrachen, ebenfalls
schwer gelitten hatte und darniederlag: Von 1119 bis 1340 hatte
die Pest in Italien nicht weniger als 16mal schwere Verheerungen

angerichtet. Grossen Schrecken verbreiteten auch die
Infektions- oder toxischen Krankheiten, schwere Blattern- und
Masernepidemien, der Aussatz, das Feuer des heiligen Antonius
und vor allem der schwarze Tod, der von 1347 bis 1350 grossen
Schrecken verbreitete und das Volk schwer ängstigte und
erschütterte. So konnte sich dann gegen Ende des 15. Jahrhunderts

der Tarantismus über die Grenzen Apuliens hinaus
verbreiten. Wer je von irgendeinem Getier gebissen oder
gestochen worden war, der war überzeugt, dass er entweder sterben

oder aber in ein schweres seelisches Siechtum versinken
müsse. Die Leute bekamen schwere Lähmungszustände,
verloren das Augenlicht, das Gehör, die Sprache, und waren für
gewöhnliche Reize unzugänglich. Sowie sie aber Musik hörten,
besonders Flöte oder Zither, andere Trommel, Pfeifen oder
Klarinetten, so erhoben sie sich, schlugen die Augen auf und



— 278 —

fingen anfangs langsam und dann immer rascher an zu tanzen
bis zu wilden Sprüngen, die mit höchstem Aufwand aller
Kräfte ausgeführt wurden. Verstummte die Musik plötzlich,
so fielen die Leute oft ohnmächtig zusammen und lagen wie
besinnungslos da, bis die Musik von neuem sie zum Tanze
anregte. Durch die Ueberzeugung, dass das Gift der Tarantel
durch Musik und Tanz im ganzen Körper verteilt und durch
die Haut ausgetrieben würde, wurde die Therapie durch die
Musik angeregt und unterhalten durch den Glauben, dass wenn
auch nur die kleinste Spur des Giftes im Körper zurückbleibe,
sich dieses dann immer wieder vermehre und dadurch neue
Tanzanfälle auslöse, kam es zu ganz ähnlichen periodischen
Erscheinungen wie beim Johannis- und Veitstanz; d. h. sobald
die heissen Sommertage herankamen, wurde eine Anzahl früher

Befallener wiederum trübsinnig und menschenscheu bis
am Tage der Heilung, die nach und nach zu eigentlichen Volksfesten

wurden, durch die Klänge der Tarantella die Tanzanfälle
ausgelöst und dann wieder für ein Jahr zum Verschwinden
gebracht wurden. Vereinzelte Anfälle von Tarantismus erhielten

sich bis ins 18. Jahrhundert hinein, allerdings vielfach in
gemässigter und teilweise veränderter Form, oft mehr als eine
Art Erschlaffung mit nachheriger Erregung und meist nur in
kleineren Kreisen.

Aehnliche Heilungen einzelner Tanzkranker durch Volksfeste

und Musik teilt Hecker nach den Quellen von Pearce auch
aus Abessinien mit. Nach dem Landstrich Tigré nennt er sie

Tigretier oder auf äthiopisch Astaragaza.

Die spärlichen Nachrichten über die Tanzkrankheit in der
Schweiz hat Martin gesammelt (Schweiz, med. Wochenschr.
1923, S. 470). Danach sind nur drei Nachrichten von
Tanzkranken in der Schweiz bekannt. Und zwar nicht von Epidemien,

sondern nur von einzelnen Leuten, zweimal in der
Wasserkirche in Zürich in den Jahren 1428 und 1452 und einmal in
einem Privathause in Basel etwa in den vierziger Jahren des

16. Jahrhunderts (s. auch : Martin, Geschichte der
Tanzkrankheit in Deutschland. Zeitschr. des Ver. f. Volkskde. Berlin

1914).



- 279 —

Bei den verschiedenen Epidemien wird immer wieder
erwähnt, wie neben der Musik auch Farben auf eine Anzahl
der Tänzer sehr stark affektiv wirkten. Vor allem war es das

Rot, das die einen in Wut brachte, so dass sie sich wie ein Stier
auf rote Kleider stürzten und diese zerrissen, währenddem viele
andere das Rot liebten, selber rote Tücher umlegten, Leute mit
roten Kleidern inbrünstig umarmten und die Kleider küssten.
Aehnlich wie auf die rote reagierten andere auf die gelbe, ja
einzelne sogar auf die schwarze Farbe.

Und drittens war oft stark affektiv betont das Wasser.
Während die einen von einer furchtbaren Wasserscheu gepackt
waren, liebten andere das Wasser heftig, tanzten mit Gefässen
voll Wasser, indem sie die abenteuerlichsten Bewegungen
machten, ohne auch nur einen Tropfen auszuschütten. Wieder
andere wurden vom Wasser stark angezogen und stürzten sich
in Seen und Flüsse, und dritte, besonders Tarantellatänzer,
bekundeten eine grosse und unstillbare Sehnsucht nach dem
Meer. Dort angelangt, versenkten sich die einen in den
Anblick der blauen Fläche, während andere wieder sich blind
hineinstürzten.

Soviel über die alten Tanzepidemien. Unter den verschiedensten

Masken sind in allen möglichen Ländern und zu den
verschiedensten Zeiten dann mehr lokale Tanz- und Springepidemien

aufgetreten. Das ungemein reichhaltige Material über
solche und ähnliche Erscheinungen, das S t o 11 gesammelt hat,
kann hier auch nicht andeutungsweise angeführt werden. Die
,.T r e m b 1 e u r s des C é v e n n e s" im 17. Jahrhundert
(bedrückte und verfolgte hugenottische Bauern), die bei den
geheimen Zusammenkünften zu Boden stürzten, Zuckungen
bekamen und dann in Ekstase gerieten; die Convulsio-
n a i r e s in Paris, die in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts

auf dem Kirchhof Saint-Médard die tollsten
Konvulsionsepidemien aufführten und die dann durch die „Grands
secours" in ähnlich drastischer Weise durch Stockschläge und
Fusstritte behandelt wurden wie die alten Johannistänzer; die

Jumpers, die gegen Ende des 18. Jahrhunderts unter den

englischen Methodisten bei Versammlungen anfingen zu springen,

zu hüpfen und Konvulsionen zu bekommen, bis die ganze



— 280 —

Versammlung in wildeste Erregung geriet; die Camp-meeting
s in Amerika, wo bei religiösen Zusammenkünften unter

freiem Himmel oft bei vielen Tausenden schwer abnorme
Zustände ausbrachen mit Ohnmächten, Krämpfen, Springen und
Rasen (einzelne zogen sich nackt aus und sprangen ins Wasser,

andere gingen auf allen Vieren und bellten wie die Hunde,
Frauen bekamen Fehlgeburten usw.); alles das sind nur einige
ganz wenige Beispiele aus der grossen Masse der Nachklänge
der mittelalterlichen Tanzepidemien.

Einzelne Fäden führen nun von den schweren Tanzepidemien

des Mittelalters über die erwähnten und viele andern der
verschiedenen Jahrhunderte und der verschiedenen Länder
hinüber bis in unsere Zeit. Da sind vor allem zu erwähnen die
Chorea und die Encephalitis. Bei den verschiedenen
Beschreibungen der Tanzwut können wir nämlich mit grosser
Wahrscheinlichkeit feststellen, dass es sich bei einzelnen
der Tänzer sehr wahrscheinlich nicht nur um hysterieforme
Ansteckung gehandelt hat, sondern dass infektiöse oder toxische

Einwirkungen mitgespielt haben. Ganz so also wie bei
vielen Veitstanzepidemien von heute, wo ja auch die erste
Erkrankung eine infektiöse oder toxische, die Ansteckung aber
dann eine rein psychische sein kann. Schon in der ersten
Mitteilung vom Jahr 1021, die der Priester Ruprecht verursacht
haben soll, wird mitgeteilt, dass die Leute nachher gestorben
seien, oder aber zeitlebens ein Zittern behalten hätten. Auf
encephalitisartige organische Erkrankungen lassen ganz
besonders auch einzelne Schilderungen des Tarantismus schliessen.

Ja, es werden da sogar Symptomenkomplexe angegeben,
die wir teilweise unverändert in eine Beschreibung unserer
Encephalitis hinübernehmen könnten. So z.B.: „Entfärbung
des Gesichts wie des ganzen Körpers, erschwerte Sprache,
Zittern der Glieder, Frost, Traurigkeit, Kopfweh, Tränenfluss,
Uebelkeit, Erbrechen, gereizter Geschlechtstrieb, Trommelsucht,

Ohnmacht, Dysurie, Nachtwachen, Schlafsucht und
Tod." (Hecker S. 31.) Oder in der Beschreibung von Matthioli:
„Einige Gebissene verfielen in krankhafte Heiterkeit, so dass
sie lange Zeit wachend und im Zustande übergrosser Reizbarkeit

lachten, tanzten, sangen, andere dagegen wurden schlaf-



— 281 —

süchtig, die meisten aber fühlten Uebelkeit und litten an
Erbrechen, andere zitterten beständig, auch sah man nicht selten
völlige Raserei vom Tarantelbiss entstehen, des gewöhnlichen
Trübsinnes und untergeordneter Erscheinungen nicht zu
gedenken." (Hecker S. 38.) Auch Stimmlosigkeit, vorübergehende

Blindheit, Schwindel, völliger Wahnsinn mit
Schlaflosigkeit, häufiges Weinen ohne äussere Veranlassung usw.
werden gemeldet.

Ueber das scheinbar kritiklose Zusammenwerfen von
organischen, choreatiformen Infektionskrankheiten mit hysteri-
formen Erscheinungen durch rein psychische Ansteckung, hätten

wir wohl vor einigen Jahren noch den Kopf geschüttelt
oder es mit Nachsicht durch den damaligen Tiefstand der
Diagnostik entschuldigt. Grade in den allerletzten Jahren sind
wir aber durch die Encephalitis lethargica wieder in ganz
ähnliche diagnostische Schwierigkeiten hineingeraten. Und gröbste
Irrtümer, vor allem Verwechslungen von beginnender
Encephalitis mit konstitutionellen Anomalien, Hysterie,
Erziehungsfehlern usw. sind im Beginn der Encephalitisperiode bei
verschiedenen sonst nicht schlechten Diagnostikern vorgekommen.

Die Encephalitis ist ausserdem ungemein interessant,
indem sie uns eine ganze Reihe von Problemen, die für uns bisher

noch in weiter Ferne standen, scheinbar in greifbare Nähe
gerückt hat. Und zwar vor allem eben durch die eigentümliche

Tatsache, dass Erscheinungen, die wir bisher als rein
funktionelle, hysterische aufgefasst haben (bestimmte
Charakterveränderungen, Unarten usw.), nun einwandfrei auf beginnende

Encephalitis mit anatomischen Veränderungen im
Gehirn zurückgeführt werden können.

Dadurch werden nicht nur ganz neue Probleme der
Gehirndiagnostik, der Anatomie, Topographie, Physiologie und
Psychologie aufgeworfen, sondern es ist weit über diese Grenzen

hinaus das grosse Leib-Seelen-Problem, das uns durch die
Encephalitis in ganz neuer Beleuchtung wieder gestellt wird.

Weitere Beziehungen zu den Tanzepidemien bilden ferner
die eigentümlichen Springprozessionen, wie sie da
und dort noch vorkommen, z. B. in Kevelar. Auch in Echter-
nach (Luxemburg) findet alljährlich am Pfingstdienstag eine



— 282 —

Springprozession statt. Geführt von Geistlichen und begleitet
von Musikanten zieht der Zug zu einer auf einem einsamen
Hügel liegenden Kirche, die die Reliquien des heil. Willibrod
enthalten soll. Es ist das ein alter Tanzheiliger, ähnlich dem
St. Veit. Die Teilnehmer der Prozession bewegen sich, verbunden

durch festgehaltene Tücher, in der Weise, dass sie immer
drei Schritte vorwärts und zwei wieder zurückhüpfen. So wird
nicht nur der ganze Weg durch die Ortschaft zurückgelegt, so

geht es auch die 60 Stufen zur Kirche hinauf, und so geht's um
den Altar herum, auf den jeder seine Spende niederlegt. Die
Springprozessionen sollen ursprünglich Dankfeste gewesen sein
für das Aufhören des Veitstanzes. Sehr wahrscheinlich sind sie
aber auch der alljährliche Tribut an den Tanzheiligen, um
dann für den Rest des Jahres von der Plage befreit zu sein.
Und drittens endlich entsprechen diese Springprozessionen
sicherlich einem bestimmten inneren Bedürfnis. Nur so lässt
es sich erklären, dass an solchen Festlichkeiten, die ja für die
jetzigen Generationen jeden tiefern Sinn verloren haben, auch
heute noch bis zu 15,000 Leute teilnehmen.

Eine dritte Beziehung besteht in der eigentümlichen
Tanz epidemie, die Deutsehland im Winter 1918/19
unmittelbar nach dem Niederbruch durchgemacht hat: Während

den alten Tanzepidemien Seuchen und viele andere Leiden

vorausgegangen waren, war das deutsche Volk von 1914 bis
1918 durch den Krieg und die Aushungerung schwer erschüttert

und in seiner Widerstandskraft geschwächt worden. Als
nun statt eines Lohnes für all die unendlichen Leiden und die
stillen Heldentaten des Durchhaltens der Zusammenbruch
erfolgte, als jede Aussicht auf eine Besserung in absehbarer Zeit
schwand, dagegen aber das Elend noch viel grösser wurde und
dazu noch die Angst kam vor dem erbarmungslosen Sieger, da
brach das Volk auch seelisch zusammen. Wohl müssen dabei
schwere Ausbrüche von Verzweiflung, Depressionen, vermehrte
Selbstmorde, ja eigentliche Psychosen vorgekommen sein. Zur
Hauptsache aber erfolgte eine schwere Entladung der
ungeheuren Spannungen ins Motorische. Deutschland fing, auf der
tiefsten Stufe seines Leidenswegs angelangt, plötzlich wie wild
an zu tanzen. Während bei den mittelalterlichen Tanzepide-



— 283 —

mien immer wieder betont wird, dass fast ausnahmslos nur die
Armen davon ergriffen worden seien, die wohl unter der
Verelendung am meisten gelitten und sich mit dem Druck am
wenigsten auf andere Weise auseinanderzusetzen vermocht hatten,

waren jetzt in Deutschland alle Volksschichten von zu
oberst bis zu unterst von der Tanzwut ergriffen, eben entsprechend

der Verzweiflung des ganzen Volkes. Und andererseits
musste sich die Tanzsucht nicht mehr in der primitiven Weise
des Mittelalters äussern, d. h. die Leute brauchten nicht mehr
mit Spielleuten in den Gassen und auf öffentlichen Plätzen
wild und regellos zu hüpfen, sondern es waren, entsprechend
der höhern Organisation, Gelegenheiten genug vorhanden, um
dem Tanzbedürfnis nach den allerverschiedensten Arten zu
genügen: Von den höchsten Spitzen der Gesellschaft bis zu
ihren tiefsten Niederungen, von den mehr harmlosen
Tanzkränzchen bis zu den erotischen Nackttänzen und den krass
sexuellen Dirnenbällen, von den mehr einfachen, primitiven
Hüpfbewegungen, bis zu den unnatürlichsten, geziertesten und
verdrehtesten Kunsttänzen. Wenn auf diese Weise auch die
äussere Form eine etwas andere, weniger primitive war, so

müssen dafür sieher die seelischen Grundlagen beim einzelnen
und bei der Masse bei der Tanzepidemie von 1918/19 ganz
ähnliche gewesen sein wie bei den mittelalterlichen Tanzexzessen.
Der Unterschied liegt vor allem darin, dass bei der Epidemie
vor 6 Jahren die Intensität der einzelnen Aeusserungen weniger

stark, dass dafür aber ihre Extensität eine viel grössere
gewesen ist als bei den mittelalterlichen Tanzexzessen.

Und endlich bestehen viertens sicherlich Beziehungen
zwischen den alten Tanzepidemien Und gewissen Arten von
modernen Tanzproduktionen. Scheinbar handelt es

sich nur um eine bloss äusserliche, entfernte Aehnlichkeit
zwischen den beiden Erscheinungen. Im Mittelalter haben
wir ja von innen hervorbrechende Affekteruptionen mit primitiven

Verzerrungen und ohne jede bewusste Darstellungsabsicht.

Bei den heutigen Tanzproduktionen aber handelt es sich
um raffiniert gestellte Gruppen von tänzerisch durchgearbeiteten

Körpern und Gliedern. Dringen wir aber tiefer, so sehen

wir, dass auch bei den Tanzwütigen im Mittelalter sicher oft



— 284 -
die Darstellung ebenfalls eine Rolle spielte, indem nicht nur
immer eine Menge von Zuschauern da war, sondern auch viele
der Tanzkranken selber durch das Interesse der andern, durch
Zurufe und vor allem durch die Musik angeregt, oft eigentliche
Vorstellungen gaben. Und andererseits ist ja auch das Ziel
des modernen Kunsttanzes die Befreiung auf dem Wege des

Motorischen, eine Beherrschung und Befreiung des Körpers,
eine Befreiung vor allem auch des Seelischen. Was dort als
primitive Explosion momentane Erleichterung gewährt, wird
hier in jahrelanger harter Arbeit als höchste Kunst errungen,
die ihrem Träger dauernd befreiende Ausdrucksmöglichkeiten
gewährt, wie wir sie früher kaum gekannt haben. Wir haben
also in den mittelalterlichen Tanzepidemien und in gewissen
Arten von modernen Kunsttänzen wohl einerseits zwei
entgegengesetzte Extreme. Sie nähern sich aber in ihren äusseren
Formen und sie schliessen sich andererseits auch in ihren
Grundlagen wieder zusammen.

Meine Damen und Herren! Ich bin am Schluss meiner
kurzen und lückenhaften Ausführungen. Verlockend wäre es,

von hier noch einen Schritt weiter zu gehen zur Psychologie
des extrem Motorischen, des Heftigen überhaupt, vor allem zur
Psychologie des Exzessiven im allgemeinen. Die alten
Tanzepidemien, die alljährlich wiederkehrenden Tanzanfälle, die
Springprozessionen usw. sind nicht nur wüste oder groteske
Kulturerscheinungen, sondern sie müssen auch, wie schon
angedeutet, etwas Befreiendes, Reinigendes gehabt haben. In
primitiven, unbeholfenen Eruptionen wurde etwas zu erreichen
versucht, was die hohe Tanzkunst der Gegenwart durch
jahrelanges systematisches Training anstrebt. Eine solche
reinigende, von Schlacken befreiende Wirkung besitzt wahrscheinlich

das Exzessive überhaupt, soweit es nicht nur einseitig
zerstörend wirkt. Exzessives ist für gewisse Naturen wahrscheinlich

etwas biologisch ebenso Notwendiges, wie für andere die
Regelmässigkeit. So falsch es natürlich wäre, der Masse die
Notwendigkeit der Exzesse zu predigen, ebenso falsch ist es,
in einseitiger philisterhafter Weise gegen alles Exzessive zu
eifern und es als Erbübel vom Erdboden ganz vertilgen zu
wollen. Gerade die bedeutendsten, beweglichen, rhythmischen



— 285 —

Menschen neigen zum Exzessiven und haben nicht selten
gelegentliche grössere und kleinere Exzesse zur Produktivität
direkt nötig. In ähnlicher Weise ist auch bei den Massen das
Exzessive oft etwas Naturnotwendiges. In gewöhnlichen Zeiten

genügen gelegentliche Volksfeste oder alljährliches tolles
Fastnachtstreiben. In ausserordentlichen Zeiten aber können
auch viel stärkere und wildere exzessive Reaktionen vorkommen

als gewöhnlich. Rhythmische motorische Entladungen,
wie es die Tanzepidemien der alten und neuen Zeit sind, sind
aber verhältnismässig harmlose Exzesse, die der einsichtige
Staatslenker nicht einfach unterdrücken, sondern in richtige
oder wenigstens nicht antikulturelle Bahnen lenken und als
Sicherheitsventile benützen soll.

Die Häuser der Stadt Bern im Jahr 1798.

Ergänzende Mitteilungen zu Seite 1—24 des ersten Heftes.
Von A. Fluri.

Von Freund H. Morgenthaler wurde ich auf einen Aktenband

des Stadtarchivs aufmerksam gemacht, der zu meinem im
ersten Hefte erschienenen Artikel wertvolle Ergänzungen
enthält und zwar sowohl über die erste Numerierung der Häuser
und die Benennung der Gassen, als über die Zahl der Häuser
und ihre Verwendung zu Quartieren für Feind und — Freund.
Wir finden in dem Band:

1. die Aufforderung Schauenburgs zur sofortigen
Numerierung der Häuser;

2. den von der Munizipalität dem Maler Diwy gegebenen
Auftrag, die Häuser zu bezeichnen, vom 31. März 1798;

3. einen Rapport über das Maximum der Einquartierung,
vom 28. April 1798;

4. einen Rapport über die Namen der Gassen, vom 29. Mai
1798;

5. den Beschwerdebrief Königs über den Maler Hemmann,
vom 1. Juni 1798;

6. einen Etat der oberkeitlichen und andern Häuser der Stadt.


	Die alten Tanzepidemien und ihre Beziehungen zur Gegenwart

