Zeitschrift: Blatter fir bernische Geschichte, Kunst und Altertumskunde

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 3 (1907)

Heft: 1

Artikel: Notizen Uber einige Skulpturen an der Munsterkirche zu Bern
Autor: Loumyer, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-177005

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-177005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

9

musste zu dem, was wir heute unter Religion verstehen. Im Feuer
der Kultur wurden die Vorstellungen nach und nach gereinigt und ver-
geistigt; aber mit der Kraft und Nachhaltigkeit einer Jugenderinnerung
zieht sich bis weit hinauf die vielfach veriinderte, aber nicht zu ver-
kennende Erinnerung an den urspriinglichen Zustand oder an dessen
markanteste Aeusserungen. Ja, einzelne Anklinge lassen sich im heute
noch lebenden Aberglauben lingst christianisierter Kulturvilker direkt
nachweisen; es sei nur an die Rolle erinnert, die der menschliche
Schédel bei allerhand Beschwoérungen spielt und an die in graue Vor-
zeit zuriickgehende Auffassung, dass dem 'Toten fiir seine Reise ins
Jenseits Speise mitgegeben werden miisse. Ist doch aus den letzten
zwanzig Jahren nachzuweisen, dass selbst im Kanton Bern noch heimlich
Brot und Kése in den Sarg gelegt wurden. Es soll die Erwihnung dieser
Tatsache keinerlei Spott enthalten, sondern nur wieder einmal zeigen,
wie zih und tief solche primiire Auffassungen und Gebriuche wurzeln.

Und dieser selben geheimnisvollen Vorstellungswelt in einer weit
zuriickliegenden Zeit gehiren die vorhin beschriechenen ,Schédelkuriosa“
an; sind sie auch nicht prunkvoll in ihrem Aeussern, so zdhlen sie
als stumme Dokumente primitiver Religiositiit doch zum Interessantesten,
was die reiche archiiologische Sammlung des bernischen historischen
Museums besitzt.

Notizen tber einige Skulpturen an der Minsterkirche
zu Bern,

Von G. Loumyer, Bern.

ie Reliefbilder, welche das Gewdlbe des Miinster-
portals zu Bern schmiicken, bieten, abgesehen
von ihrem iisthetischen Werte, auch sonst ein
ganz besonderes Interesse dar. Wir meinen
die in ihnen enthaltene Symbolik, die von den
Kunstkennern bisher noch nicht geniigend be-
riicksichtigt worden zu sein scheint, und die wir

deshalb etwas eingehender besprechen machten.
Dieser Skulpturen gibt es im ganzen 21; sie haben einen Durch-
messer von je 50—70 em und befinden sich an den Kreuzungspunkten




— 10 —

der Rippen, welche die Wélbung des Hauptportals tragen. Sie stellen fol-
cendes dar: Die Attribute der Evangelisten, die neun Chére der Engel,
die sieben Planeten der Alten, und die Taube des heiligen Geistes,
welch letztere noch dem Gesamtbilde des Portales zuzurechnen ist.

Der aussergewdhnliche Charakter dieser Reliefbilder scheinen auf
Stantz, den bekannten Kunstkenner und Gelehrten, nicht ohne Eindruck
geblieben zu sein; er erwihnt ihrer in folgender Art: ,Dies Gewilbe
stellt in zahlreichen Skulpturen eine der grissten Seltenheiten der abend-
lindischen Kirche dar, deren fast untadelhafte Erhaltung an einer prote-
stantischen Kirche die hochste Verwunderung erregt, nédmlich: den
ganzen orientalisch-katholischen Himmel. In solcher Vollstindigkeit
kommt diese symbolische Darstellung nur selten in rémisch-katholischen
Kirchen vor.“ ') Ohne uns der Meinung dieses Schriftstellers -allzusehr
anpassen zu wollen, unternehmen wir es doch in Kiirze auf den Ur-
sprung dieser Skulpturen hinzuweisen und dabei die Beziehungen
hervorzuheben, die sie mit der aus dem Oriente stammenden Mystik
verbinden, welch letztere im Mittelalter auch in Europa zur Geltung
gelangt war, und ihren vollstindigsten Ausdruck im sogenannten Ier-
metismus — der Lehre der Alchimie — fand.

Man gestatte uns nun, eine fiir unsern Zweck hochst notige Ab-
schweifung zu machen.

Wie bekannt, hat man schon ifters die Maurergemeinschaften des
Mittelalters mit den Gewerkschaftsverbindungen der romischen Kaiserzeit
verglichen;?) trotz alledem hat es aber die Mehrzahl der betreffenden
Autoren unterlassen, ihren hervorstechendsten Charakterzug, ndmlich
ithre philosophische und spiritualistische ﬂ’l.‘endénz, hervorzuheben. Es
ist nicht zu bezweifeln, dass diese Maurergemeinschaften sich einer
Symbolik bedienten, welche nur den Eingeweihten verstindlich war.?)
Die Mehrzahl dieser symbolischen Zeichen, welche uns durch die Skulptur
oder in Schriften {iberliefert worden sind, sind denjenigen identisch,
deren sich die Adepten der hermetischen Philosophie bedienten, welch
letztere hinwiederum ihren Ursprung dem Neu-Platonismus, der hebrii-
schen Kabbalah, sowie allen Systemen, die der orientalischen Theosophie
entstammen, verdankt.

) Stantz: Minsterbuch.
) Albrecht: Materialen zu einer kritischen Geschichte der Freimaurerei.
%) Winzer: Die deutschen Briiderschaften des Mittelalters.



— 11 —

Wie haben wir nun diese Identitit zu erkliren? FKin ernst zu
nehmender Beweis, dass derartige Beziehungen zwischen den , Meistern“
des Abend- und des Morgenlandes wirklich bestanden haben, wird uns
durch Matthéius Paris geleistet, welcher in seiner ,Grossen (hronik“
versichert, dass im Jahre 1184 der Kénig von Portugal seinen Maurer-
meistern zum Wiederaufbau der von den Sarazenen damals zerstirten
Kirchen arabische Handwerksleute verschaffte. Ebenso hatte Ludwig
der Heilige, auf seiner Reise ins gelobte Land begriffen, in seiner
Begleitung den berithmten Architekten Peter von Montereau, damit
derselbe mit der Kunst der Maurer von Damiette und Kairo bekannt
werde, wodurch ebenfalls eine derartige Verbindung zwischen Orient
und Okzident angebahnt wurde, dieses Alles zu einer Zeit, in der das
Studium der Philosophie des Hermetismus oder die Alchimie bei den
Arabern mit Avicenna und Al-Kindi auf seiner héchsten Héhe stand.
Man weiss endlich, dass durch Vermittlung der Araber die mystischen
Theorien des Hermetismus im Okzidente Eingang fanden,?) gerade zu
der Zeit als sich die Maurergemeinschaften daselbst zu bilden hegannen,
und man verkennt ihre rasche Verbreitung hierzulande nicht. Es ist
iitberdies schwer zu sagen, inwieweit diese Ideen die religiisen und
philosophischen Anschauungen dieser (Gemeinschaften beeinflusst haben
aber es kann kein Zweifel dariiber bestehen, dass diese Beeinflussung

wirklich bestanden hat -— die Priifung der Schriften allein geniigte
hiezu. — Zitieren wir u. a. die Schrift von Halliwell, die im Britischen

Museum aufgetunden worden ist; sie datiert von 1427, und enthilt An-
gaten beziiglich der Orden, in welchen sich der exaltierteste Mystizisimus
kundgibt. Desgleichen eine weitere, von Cooke verdiffentlichte Schrift,
welche von den Geheimzeichen handelt, die die Doktrin der Kingeweihten
verbergen, schliesslich noch ein aus dem Anfang des 15. Jahrhunderts
stammendes und durch Anderson verdtfentlichtes Manuskript, in welchem
sich Spuren der hebriiischen Kabbalah vorfinden, die mit Allegorien
vermengt sind, in denen sich Abraham, Hermes Trismegistos, Salomo
und andere Persinlichkeiten vorfinden, welche die Alchimisten als Griinder
des llermetismus betrachteten.?) Das Vorhandensein einer symbolischen
Lehre in diesen Logen, das den Mitgliedern eines héheren Grades
vorbehalten blieb, und sich den Ideen des mittelalterlichen Esoterismus
anschliesst, erklirt die Identitéit unserer Reliefbilder und der Symbole

') Berthelot: Histoire de ’alchimie.
?) Cf. Kloss: Die Freimaurerei in ihrer wahren Bedeutung.



W { .

des Hermetismus. Es kann auch gar nicht bezweifelt werden, dass
sie in Wirklichkeit das Werk eines Affiliierten sind; man weiss auch,
in der Tat, dass die Versammlung des Kapitels von Regensburg im
Jahre 1459 die ‘Hauptlogen auf Strassburg, Koln, Wien und Bern
verteilte, und dass der Schopfer der in Frage stehenden Skulpturen,
Erhard Kiing, Mitglied der Loge von Bern war.

Diese an den Kirchenmauern vorkommende Art von Symbolen
war iiberdies nicht selten; Roger Bacon erwiihnt ihrer in seinem ,Buche
der Kunst und Natur¢, Giiordano Bruno behandelt sie in einigen seiner
Arbeiten, und ein Nicolaus Flamel zugeschriebenes und aus dem 15. Jahr-
hundert stammendes Schriftchen belehrt uns hieriiber in folgender iiber-
zeugender Art: ,Diese Skulpturen kénnen je nach dem Bildungsgrade
des Beschauers zwei Dinge vorstellen; erstens die heiligen Mysterien
unserer Frlosung, und, fiir diejenigen, die in der hermetischen Philosophie
bewandert sind, zweitens, die Lehre der Hauptoperationen des Steins
der Weisen.“ Der Typus dieser Leute, die mit dem architektonischen
Wissen einen exaltierten Mystizismus verbanden, findet sich vor in der
Personlichkeit des sogenannten Albert von Strassburg, ') der im 13. Jahr-
hundert als Leuchte der Maurerloge dieser Stadt galt, und dessen
Doktrin darin bestand, dass er in der Architektur die Ideen eines Plato,
Pythagoras und Hermes Trismegistos anwendete, indem er sich auf die
mystischen Tugenden, die den Zahlen zugeschrieben werden, basierte.

Nachdem wir in dieser Weise eine kurze Uebersicht iiber die
Symbolik der mittelalterlichen Maurerei und iiber ihre Beziehungen
zum naturalistischen Mystizismus des Orients gegeben haben, unterziehen
wir die in Frage stehenden Reliefbilder einem kurzen Examen.

Wir konnen sie ,grosso modo“ in drei Kategorien teilen; erstens,
die Symbole der Sterne; zweitens, diejenigen der Evangelisten; drittens,
die Chére der Engel

L. Die Symbole der Sterne.

Deren gibt es sieben, inbegriffen Sonne und Mond, letztere rechts
und links von der Spitze der W&lbung. FErwihnen wir hieher die
mystischen Tugenden welche die Okkultisten von jeher der Zahl sieben
zugeschrieben haben. Man findet sie bei den Alten iiberall; bei den
Wochentagen, in der Aufzihlung der Wissenschaften, der Metalle, usw.

) Gerard: Les Artistes de I’Alsace pendant le Moven-Age.



18 —

Die enge Beziehung, welche der Ilermetismus zwischen den Planeten
und den Metallen aufstellte, ist uralt; sie steigt empor bis zu den
Chaldéern, wie die von Place gemachte Entdeckung der metallischen
Tifelchen im Palaste des Sargon beweist. Die Werke der Neu-Platoniker
des 5. und 6. Jahrhunderts, des Olympiodorus, Proclus, ete. erwiihnen
die mystischen Beziehungen zwischen den Metallen, als den Symbolen
der irdischen Kirper, und den Sternen, als den Symbolen der geistlichen
Welten. Die arabischen Autoren, wie z. B. Dimeschqi, hatten ebenfalls
Kenntnis dieser Theorien, und die Philosophen des ITermetismus des
Mittelalters bedienten sich dhnlicher Theorien, um die Analogie zwischen
der Umwandlung der Metalle zu Gold und der weiteren Entwicklung
der menschlichen Seele bis zu deren schliesslichen Auflésung in die
(Gottheit, darzustellen. FEine von Origenes zitierte Stelle des (‘elsius
gibt uns ein schlagendes Beispiel hievon.') Man trifft ihnliche Allegorien
bei den griechischen Alchimisten.?)

II. Die Symbole der Evangelisten.

Die Tradition von beinahe zwei Jahrtausenden hat uns mit diesen
Attributen derart vertraut gemacht, dass wir uns kaum mehr die Miihe
geben, das in ihnen ausfindig zu machen, was in Wirklichkeit doch
- einer der interessantesten Fille der Uebertragung von Symbolen ist,
die wir nur kennen. Die Viergestalt des Menschen, des Liwen, des
Stiers und des Adlers war den Theurgen schon aus grauester Vorzeit
bekannt. Man findet sie hauptsichlich bei den Chalddern in der Form
der gefliigelten Ungeheuer, welche die Konige von Assyrien zu Tor-
hiitern ihrer Paléiste machten, und welche heutzutage verschiedenen
unserer Museen zum Schmuck und zur Zierde gereichen. Der Korper
nimlich ist vom Stier, das Antlitz vom Menschen, die Klauen sind
vom Léwen und an den Schultern befinden sich die Schwingen des
Adlers.?) ,Diese gefliigelten menschenkoptigen Stiere, sagt Prof. Walther
in seinem Buche der Entdeckungen von Niniveh und Babylon, stellten,
nach dem Glauben der Assyro-Babylonier die Wiichter ihrer Paliste
dar. Ihr Amt erscheint den Lesern der Bibel als noch viel wichtiger,
wenn sie vernehmen, dass ihr assyrischer Name ,Kirubu“ lautet, und
dass wir denselben im hebréischen ,Kerubim“ wiederfinden, d. h., in

1) Contra Celsum; lib. VI, 22.
) Berthelot: Relations entre les métaux et les planétes chez les alchimistes.
%) Fossey: Etude sur la magie assyrienne. ’



— 14 —

den Cherubim, von welchen die Genesis (I[I, 24) sagt, dass sie
beauftragt waren, den Eingang in das Paradies zu bewachen. Unter
den assyrischen Bildwerken finden wir ebenfalls L.éwen, mit menschlichen
Gresichtern und mit Schwingen versehen; anderswo finden wir #hnliche
allegorische Wesen mit Adlerkopfen und den ndmlichen grossen Fliigeln.
Gar oft wohl hat Ezechiel, der nach Mesopotamien verbannte Prophet,
diese Bilder betrachten mégen. Wir sind deshalb berechtigt, anzunehmen,
dass dieser Prophet seine Symbolik diesen vier Lebewesen, diesen
Stieren, Lowen und Adlern, immer in Verbindung mit einem Teile
des menschlichen Kérpers, entnommen hat; denn diese vier L.ebewesen,
welche das Mittelalter zu den Symbolen der Evangelisten erhebt, er-
scheinen mehrfach in seinen Visionen, und finden sich ebenfalls in der
Apokalypsis vor, in welcher sie die Hauptkrifte der Natur darstellen.“

Schopenhauer, in seinem Werke iiber die Religion, stiitst sich ebenfalls
auf die Gleichformigkeit der Cherubim der Vision des Propheten Ezechiel
und der symbolischen Tiergestalten, deren Bildnisse zu Persepolis und
Nimrud gefunden worden sind, um seine These iiber den Ursprung
des Judaismus aus dem Zend zu bekrifticen. Die fgyptischen Sphinxe
vergegenwirtigen uns iibrigens dhnliche Gestalten, ein Zutreffen, das
sich durch die Bezichungen der Chaldder mit den Vdlkerschaften an
den Ufern des Nil erklirt. Renan hilt diese vier Symbole fiir die
Organe des universellen Lebens.!) Wie dem auch sei, so betrachteten
die Philosophen des Hermetismus diese Figuren als Darstellungen der
» Tetrasomia, d. h. der vierfachen Gestaltung der ersten und urspriinglichen
Materie, welch letztere hinwiederum der universellen Substanz der Pla-
toniker glich. Man findet die niheren Angaben dieser Theorien in
den Werken von Gueber, Zozimos, im Pseudo-Demokritos, und ein-
gehender noch in ithren Kommentatoren, dem Synesius, Stephanus, usw.?)

III. Die Chore der Engel.

Die Kenntnis der mittelbaren Gewalten zwischen Gott und den
Menschen, die der Gottheit selbst entsprossen sind, bildet ein Hauptaxiom
des Esoterismus des Altertums; man findet sie wieder mit gewissen
‘Abiinderungen im Zoroastrismus, dem Parsismus, wie auch bei den
Pythogoriiern und den Neu-Platonikern. Die Kabbalah stiitzt sich vollig
auf diese Theorie; man weiss, dass nach dem Zohar und der Sepher

) Cf. St. Dionysjus der Areopagit: Hier. cel. — Cap. XV.
?) Berthelot: Collection des anciens Alchimistes grecs.



Jecirah, Gott die Welt nicht durch eine direkte Handlung erschaffen
hat, sondern mit ITiilfe der zehn ,Worte“, die man ,Sephira“ nennt,
durch welche seine IHandlung sich auf die sichtbare Welt iibertrigt.
Die néimliche Ldee wurde gleichfalls aufgenommen von Plotinus, Porphirus,
Iamblichus, und die Philosophen der alexandrinischen Schule im all-
cemeinen, und St. Paulus warnt (Ep. Col. IL. 18) von den daraus hervor-
gehenden Kulten. Das Christentum modifizierte diese Ideen bedeutend,
indem es hinsichtlich ihrer die Ansichten des offiziellen Judaismus
iibernahm. Die Alchimisten, im Gezenteil, betrachteten — obwohl sie
die Hierarchie der Engel und die von den christlichen Theologen an-
genommenen Benennungen beibehielten, — gerade wie die Kabbalisten
und Alexandriner, diese Gewalten als die ersten Grade des Ausflusses
der Goottheit in die Materie, und als die wirkliche Ursache der Bewegung
und des Lebens; kurz, als die Grundprinzipien der physischen Welt,
welche, wenn sie unseren Sinnen fihlbar werden, uns die Kenntnis
beibringen von Ursache und Wirkung, und dessen, was man im All-
gemeinen die Naturgesetze zu nennen pflegt. Der beriihmte Astrolog
und Mathematiker IHieronimus Cardanus gibt uns im zwanzigsten Kapitel
seines Buches ,De Subtilitate reram®, welche uns eine auf die Ideen
des Neu-Platonismus und des Hermetismus gegriindete Philosophie
darbietet, eine vollstindige Klassifikation dieser geistigen Krifte und
erkldrt uns iiberdies die geheimnisvollen Beziehungen, die man zwischen
den verschiedenen Hierarchien der Engel, der Planeten und der Metalle
als herrschend betrachtete.

Diese summarische Analyse wird geniigen, um auf die Beziehung
unserer Reliefbilder zu den mystischen Theorien aufmerksam zu machen,
welche der orientalischen Theurgie entstammen und im Mittelalter herr-
schend waren, und die sich alle auf einen spiritualistischen Pantheismus
zuriickfithren lassen. Es ist uns leider nur moglich, diesen Gegenstand,
innerhalb eines so beschrinkten Rahmens, streifen zu kinnen, da derselbe
zu seiner volligen Darstellung eine lingere und tiefere Studie erfordern
wiirde; wir haben unsererseits nur das ganz besondere Interesse hervor-
heben wollen, das diese eben geschilderten Skulpturen in uns erwecken
miissen, die zu den eigenartigsten des Mittelalters geziihlt werden kénnen.



	Notizen über einige Skulpturen an der Münsterkirche zu Bern

