
Zeitschrift: Bollettino dell'Associazione archeologica ticinese

Herausgeber: Associazione archeologica ticinese

Band: 20 (2008)

Artikel: Madre Terra e le sue figlie nella cultura greca

Autor: Isler-Kerényi, Cornelia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-322100

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-322100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


[adre Terra e le sue figlie
ella cultura greca

Cornelia Isler-Keré
Archeologa

40T

u w~-o

rj*
ivvsT7x Awé ó- &U4 &* O^k* ' >/-»ut n

~N

' fi 1 75 >:?
PVr"^^ \^ Pr-ijr

^ *»B

4«/»
¦•

\
ii s

Gea, madre Terra
Raccontare la mitologia voleva dire, per i Greci, farsi

un'immagine, e, tramite le immagini, discutere e riflettere

di realtà incommensurabili agli umani: come, ad

esempio, gli inizi del mondo. Ci sono vari modi di

immaginare gli inizi del mondo: perciò circolavano in
Grecia varie versioni mitologiche, di cui a noi ne sono

pervenute solo alcune. Di queste una vede nascere il
mondo dall'Oceano, l'altra invece dalla Terra. Proprio
perché la Grecia antica era povera di terra, la preoccupazione

della terra resterà un tema dominante in tutta
la storia dei Greci e nel loro modo di organizzarsi a

livello istituzionale. Ed è certo stato uno dei motivi per
darle la dignità di madre.

Gea, in greco Gaia, non è un tema frequente nel repertorio

iconografico degli artisti greci. Ma è interessante

notare come e in che momento storico era attuale

rappresentarla. Un primo contesto è quello della Giganto-
machia. Questo tema veniva presentato su alcuni vasi di

grande pregio, conservati solo in piccoli frammenti, che

erano dediche votive offerte sull'Acropoli di Atene già
nei decenni fra il 570 e il 550 a.C. In queste immagini
si intravede Gea, una figura matronale, sorgere dal suolo

e intercedere presso Zeus, il nuovo e definitivo
dominatore del cosmo, in favore dei Giganti, suoi figli,
che si erano rivoltati contro il nuovo potere mettendo
in grave pericolo l'assetto del mondo. Non sorprende
che la Gigantomachia - con o senza Gea —, modello
mitologico di tutte le rivolte domate, diventasse in

epoca arcaica e classica uno dei temi ricorrenti nella
decorazione architettonica dei templi. Ma la versione

più famosa e più fastosa che conosciamo è quella
dell'altare di Pergamo, degli anni intorno al 170 a.C. (fig.
1): Gea è raffigurata, maestosa e implorante, al centro e

al culmine dell'azione, mentre sorge dal suolo ai piedi
di Athena vittoriosa.
Chi guardava queste immagini, che celebravano l'ordine

attuale dominato dal nous, dalla luce della ragione di
Zeus, sapeva bene come la lotta sarebbe finita: con la



1 Altare di Pergamo, lato est. Circa 170 a.C. Gea,
il gigante Alcioneo, Athena e Nike. Berlino,
Pergamonmuseum (da KUNZE 1992, tav. 22)

2 Stamnos attico a figure rosse, lato A. 460 a.C. circa.
Gea consegna Erittonio ad Athena in presenza di Efesto.
Monaco, Staatliche Antikensammlung und Glyptothek 2413
(da FURTWÄNGLER, REICHHOLD 1904-1932, tav. 137)

vittoria di Zeus e dei suoi figli, e dunque con la sconfitta

dei Giganti e anche di Gea.

L'altro episodio in cui compare Gea è quello in cui porge

il neonato Erittonio, futuro primo re degli Ateniesi,
ad Athena, patrona della città. Erittonio era stato generato

in una maniera fuori dal comune da Efesto, il cui
seme era caduto a terra mentre tentava di raggiungere
Athena. Con ciò fu Gea a diventarne la madre, anche se

a crescerlo sarebbe stata Athena. Questo strano episodio
entra nel repertorio dei ceramografi di Atene agli inizi
del V secolo a.C. nel momento critico per la città delle
Guerre Persiane (fig. 2). Ciò si spiega probabilmente
con il fatto che l'autoctonia, cioè l'essere stati originati
nella terra che si abitava, era una componente importante

dell'identità ateniese su cui si basava la pretesa di
egemonia degli Ateniesi sugli altri Greci.
La Madre Terra dei Greci veniva intesa anzitutto come
base e origine di tutta la vita nel mondo: prospera ma
passiva, fa pensare alle note Veneri obese del Neolitico
medio-orientale ed europeo. E non sorprende che
potesse apparire vulnerabile e talvolta persino perdente.

Altre dee con il ruolo di madre
Raccontare la mitologia significa pensare per immagini
e, anzi, portare avanti, tramite immagini anzitutto mentali,

talvolta anche materiali, una riflessione su quelle realtà

del mondo che oltrepassano il razionale e il tangibile. Da
una tale riflessione sono scaturite altre figure mitiche di
madre, discendenti da Gea, che ne impersonano e

mettono in evidenza singoli aspetti.

La prima da nominare è la figlia Rhea che

metterà al mondo Zeus, dominatore definitivo

dell'universo nell'assetto che per i Greci

era quello attuale. Tramite Rhea, la dea Terra
è dunque sentita come fonte del potere.
Oppure, per dirla altrimenti, il potere, che in
Grecia era sempre al maschile, derivava in fin
dei conti sempre da una figura di madre.

Più affine a Gea è la figlia di Rhea, Demetra,
sorella di Zeus, elargitrice all'umanità, come

noto, non solo del grano, ma anche dell'arte di
fare il pane. Demetra è complemento di Gea in

quanto non solo dà vita, ma nutre di un
nutrimento che distingue l'umanità civile da quella
primordiale. Per quanto importante fosse questa sua

mansione, Demetra sarebbe incompleta senza la fi

Persefone (o Proserpina) sulla quale torneremo.

Altre dee ancora presentano aspetti specifici di Gea.

Basti pensare a Leto, madre dei gemelli divini Apollo e

Artemide, senza i quali l'esperienza del mondo non
sarebbe stata completa. Altre ancora, pur essendo madri
solo fino a un certo punto, impersonano aspetti del
cosmo e dell'anima umana di importanza vitale.

Importantissima è per esempio Afrodite, che viene detta

originata da Urano ed è perciò più venerabile ancora

di Zeus. Senza Afrodite, la vita, anziché continuamente

rigenerarsi appassirebbe: ne è lei, anche tramite
il figlio Eros, il motore universale. Secondo la mitologia

era arrivata in Grecia da Cipro, tramite mentale e

culturale fra il Medio Oriente e l'Egeo. Non per caso
anche l'antecedente figurativo dell'Afrodite greca è la

dea nuda o che si svela, che compare poco dopo il
2000 a.C. nell'arte dell'area siro-mesopotamica. La

connotazione prevalente di questa figura divina è quella
erotica: era perciò predestinata a diventare il modello

mitologico delle donne attive in quella sfera. La
maternità non le era, però, estranea: basti pensare non solo
al figlio Eros, ma anche alla più incisiva delle discendenze,

quella del principe troiano Enea, considerato dai

Romani loro progenitore. Venus genetrix era con ciò
divenuta la madre per eccellenza e una delle divinità più
centrali del pantheon romano: non dissimile da Telhts, la

versione latina della Madre Terra.
Un'altra divinità femminile che deriva da Gea e che ha

antecedenti nel pantheon miceneo è Hera (Giunone):
sempre nuovamente sposa di Zeus, con ciò regina
dell'Olimpo, anche se, a prima vista, madre poco fortunata

avendo generato il brutto Efesto e il crudele Ares.

Ma sia Efesto, dio del fuoco, artigiano e inventore
divino, sia Ares, dio della competizione armata, erano per
i Greci realtà ineliminabili.

niiiiiuimrnrrm

3

fc>"
w m



Madri tragiche della mitologia
La mitologia conosce madri sfortunate, anzi anche
maternità tragiche ancorché necessarie. Prima fra queste è

quella diTetide, una delle grandi dee del mare.Themis,
la divinità delle leggi che governano sia l'universo che

il mondo degli umani — anche lei figlia di Gea — aveva

messo in guardia Zeus dall'unirsi a Tetide, che bramava,

perché da una tale unione sarebbe nato un figlio più
forte del padre. Per evitare tale eventualità, e con ciò un
sovvertimento cosmico e la perdita del potere, Zeus

costringe Tetide a sposare un mortale, Peleo. Così nasce

Achille, più forte del padre, ma mortale, e quindi
non più un pericolo per l'assetto cosmico attuale.

Quadro della morte di Achille fu la guerra di Troia,
voluta da Zeus su richiesta di Gea, stanca del peso di tanta

umanità. Con la guerra di Troia iniziava per i Greci
la storia degli umani: le grandi famiglie della Grecia
storica si facevano discendere dai protagonisti di quella

guerra. Tetide, la dea costretta a divenire madre di un
figlio mortale, che i ceramografi rappresentano in lutto

alle sue stesse nozze, è la grande sacrificata dell'ordine

di Zeus, la mater dolorosa del pantheon greco: come si

sentivano sacrificate al bene della patria le madri
ateniesi di figli guerrieri.
Altra maternità tragica per la madre, ma provvidenziale

per il mondo, è quella della mortale Semele. A lei
Zeus si unisce generando Dioniso, gioia dell'umanità.
Ma prima ancora che la nascita possa compiersi Semele

viene uccisa dal fulmine di Zeus: per cui Dioniso finisce

di maturare nella coscia di Zeus. Con ciò, pur
essendo figlio non della moglie legittima ma di una

compagna occasionale, Dioniso, uscito da una gravidanza

paterna oltre che materna, è il più legittimo dei figli di
Zeus. Sarà perciò in grado di redimere la madre dagli
Inferi e farla accedere, dopo la morte, allo statuto di dea

immortale. Semele che, per prima, da mortale, ottiene
l'immortalità, è con ciò il modello non solo delle future

madri morte prematuramente ma anche di tutti
coloro che intraprendono iniziazioni bacchiche (cioè di

Dioniso) per accedere a un oltretomba felice.

per gli Ateniesi è Athena, sì figlia di padre, ma, tramite
Erittonio, anch'essa un'emanazione di Gea. Ma torniamo

alla figlia di madre per eccellenza, Persefone.

Conosciamo tutti la storia del suo rapimento da parte
di Hades, re degli Inferi, di come sua madre disperatamente

la cerca fino a riottenerne il ritorno per una

parte dell'anno. In questo ruolo di madre derubata della

figlia, Demetra era il modello mitologico di tutte le

madri cui le figlie venivano sottratte per essere date in

sposa. E Persefone è il modello mitologico di tutte le

figlie costrette a lasciare la madre per diventare parte di
una nuova famiglia. Nell'ottica della donna greca, le

nozze potevano essere sentite come un passo necessario

ma sostanzialmente luttuoso. La storia del rapimento
di Persefone esprime inoltre un fatto assolutamente

essenziale: è solo tramite una figlia, a sua volta futura
madre, che la vita della terra e sulla terra può continua-

ìCo fnngt

V

*%

y^

m
re. E mi chiedo se è questo il motivo per cui Goethe

parla di Madri, di Madre al plurale. La stessa storia

esprime infine un'altra verità: presupposto di ogni vita
è la scomparsa negli Inferi, cioè la morte. Con ciò la

figura doppia di Demetra e Persefone costituiva per tutti
i Greci un ampliamento e un approfondimento

indispensabile della figura di Gea. Divinità doppia
particolarmente presente ad Atene in quanto titolare
del celebre santuario di Eleusi, cui accorrevano da tutto

il mondo conosciuto le persone che, facendosi
iniziare ai misteri, intendevano sperimentare di persona
una prima morte e un primo oltre-morte (fig. 4).

Figlie divine
Per i membri di una società come quella della Grecia

antica, che vede le sue radici nel divenire del mondo e che

si sente avvolta da un cosmo mitologico, è naturale e

consolante potersi rispecchiare in modelli mitici. Per questo
le figure di madre che ho ricordato — Rhea, Demetra,
Leto, Afrodite, Hera — hanno avuto un ruolo rilevante
anche a livello pratico, nel concreto delle vite vissute.

Ma, a guardar bene, altrettanto rilevanti erano le figure
di figlia. Basti pensare ad Artemide, più universale della

madre Leto, ricca di ascendenze anatoliche e, in

quanto signora della natura e degli animali selvatici,
benché vergine, particolarmente prossima alla Madre
Terra (fig. 3). Un'altra figlia imprescindibile non solo

Madri e figlie di Atene
Cosa sappiamo delle madri e delle figlie di Atene? In
realtà pochissimo. La poesia antica canta il passato eroico,

il dramma si serviva delle stesse figure e delle stesse

vicende per insegnare al proprio pubblico a distinguere

il bene dal male: con le lacrime quando si trattava di
tragedie, con il riso quando erano drammi satireschi o
commedie. Ma anche i testi storici, filosofici e retorici
restano assai laconici quanto alla vita quotidiana dei
cittadini normali e ancor più delle loro compagne.
Siamo ciononostante in grado di farci un'idea di come
funzionasse una città-stato come quella dell'Atene classica.

Ad aiutarci sono le informazioni su Solone, uno
dei maggiori legislatori della Grecia arcaica, vissuto a



cavallo del 600 a.C: di lui conosciamo alcuni
provvedimenti e, soprattutto, tramite i frammenti superstiti
della sua opera poetica, anche lo spirito e le motivazioni.

A Solone risale la sistemazione interna della città-
stato di Atene che, seppur modificata da periodiche
riforme, era ancora in vigore ai tempi di Aristotele.
La base di questa sistemazione erano gli oikoi, letteralmente

le case, cioè praticamente le singole famiglie. Gli
oikoi erano retti da un paterfamilias con poteri quasi
illimitati su tutti i membri della famiglia e nutriti dalla terra:

da quanto erano in grado di produrre i terreni
dell'Attica. Era dovere del paterfamilias garantire l'equilibrio

fra la terra e la famiglia: assicurare da un lato la

continuità dell'oikos da una generazione all'altra, evitare
dall'altro che la terra non arrivasse più a sostenere la
crescita della famiglia. Ciò spiega il fatto che il numero dei

figli legittimi, e con ciò dei cittadini aventi pieni diritti
per far funzionare le istituzioni della polis, fosse limitato
e che, accanto ai figli legittimi esistesse una categoria
numerosa di abitanti con diritti parziali, i cosiddetti nothoi.

Madri dei figli legittimi erano le spose legittime: figlie di

famiglie riconosciute, proprietarie di una porzione di
terra attica. La legittimità dei figli doveva venir riconosciuta

con riti appositi la prima volta poco dopo la

nascita, ma convalidata successivamente a intervalli regolari
fino all'età matura. Con questo era possibile, se

indicato, escludere figli cadetti in eccedenza dai diritti di
eredità e garantire che la terra a disposizione continuasse

a bastare. L'idea innovativa di Solone era stata, dando

rilievo alla figura di Efesto, di attribuire dignità al lavoro

commerciale e artigianale, e con ciò dare modo ai figli
in eccedenza, quelli senza terra, di nutrirsi senza essere

costretti a emigrare. Il sistema delle legittimazioni
convalidate permetteva, viceversa, nel caso che i figli legittimi

venissero a mancare — il che avrebbe messo in pericolo

la continuità della famiglia - di legittimare figli
nothoi, nati nello stesso oikos da compagne non sposate.
Il sistema soloniano prevedeva dunque fin nello stesso

oikos varie categorie di donne fra cui anche categorie,
come quella delle etere, delle compagne d'arte e

dell'evasione erotica, il cui prototipo mitologico era

Afrodite, per le quali la maternità restava un'eccezione
di difficile gestione. Non per caso il dramma antico

pullula di nascite segrete e di madri travagliate.

i ¦ I
% i '

*%t 0- *H

ir,,.

\%f'W '

\à- - y i \
Mi r i

i-

'•'

H\ xum
m* $

vtTa Uls*.

\AC4/.i \'i.m \iÀ
Iffl f ¦'F\ fo' f m

\hI o- -z
ZZ- -¦/& -'- ¦ _ZU /-;,* OQ-.A*.JL:^0*:O*?:

4 Rilievo votivo da Eleusi. 440-430 a.C. Persefone,
Trittolemo, Demetra. Atene, Museo Nazionale 126
(da BORBEIN 1995, pag. 135)

Cosa concludere da questo breve discorso sulle madri
e sulle figlie, immaginate e reali, del mondo classico?

Penso che risulti evidente come le tante, diverse e

complementari figure di madre e di figlia della mitologia

non siano invenzioni arbitrarie perché rispecchiano
la realtà vissuta e la molteplicità dei fenomeni. La prima

delle madri, la più importante, origine di tutte le

altre, restava però la Madre Terra: che sosteneva e nutriva

le famiglie, e con le famiglie lo Stato; ma su cui,
nell'interesse del singolo e della comunità, bisognava
guardarsi dal pesare.

BIBLIOGRAFIA

BORBEIN A. H. 1995, Das alte Griechenland: Geschichte uud Kultur
der Hellenen, Monaco.

FURTWÄNGLER A., REICHHOLD K. 1904-1932, Griechische

Vasenmalerei: Auswahl hervorragender Vasenbilder, Monaco.

KUNZE M. 1992, Der Pcrganwnaltar, Mainz.

LIMC - Lexicon iconographicum mythologiae classicae 1981-1999, Zurigo.

NOTE

1. Testo della conferenza pubblica tenuta a Bologna presso l'Aula
Magna di Santa Lucia il 10 maggio 2007, nell'ambito del ciclo "Madri"
organizzato dal Centro Studi "La permanenza del Classico".

Ringrazio vivamente Elisa Ferroni e Silvia Hertig (Archäologisches

Institut der Universität Zürich) per avermi procurato le

immagini qui riprodotte.


	Madre Terra e le sue figlie nella cultura greca

