Zeitschrift: Bollettino dell'’Associazione archeologica ticinese
Herausgeber: Associazione archeologica ticinese

Band: 20 (2008)

Artikel: Madre Terra e le sue figlie nella cultura greca
Autor: Isler-Kerényi, Cornelia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-322100

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-322100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Madre Terra e le sue figlie
nella cultura greca

Cornelia Isler-Kerényi
Archeologa

Gea, madre Terra

Raccontare la mitologia voleva dire, per i Greci, farsi
un’immagine, e, tramite le immagini, discutere e riflet-
tere di realtd incommensurabili agli umani: come, ad
esempio, gli inizi del mondo. Ci sono vari modi di im-
maginare gli inizi del mondo: percio circolavano in
Grecia varie versioni mitologiche, di cui a not ne sono
pervenute solo alcune. Di queste una vede nascere il
mondo dall’Oceano, I'altra invece dalla Terra. Proprio
perché la Grecia antica era povera di terra, la preoccu-
pazione della terra restera un tema dominante in tutta
la storia dei Greci e nel loro modo di organizzarsi a li-
vello istituzionale. Ed ¢ certo stato uno dei motivi per
darle la dignita di madre.

Gea, in greco Gaia, non ¢ un tema frequente nel reper-
torio iconografico degli artisti greci. Ma ¢ interessante
notare come ¢ in che momento storico era attuale rap-
presentarla. Un primo contesto ¢ quello della Giganto-
machia. Questo tema veniva presentato su alcuni vasi di
grande pregio, conservati solo in piccoli frammenti, che

erano dediche votive ofterte sull’Acropoli di Atene gia
nei decenni fra il 570 e il 550 a.C. In queste immagini
si intravede Gea, una figura matronale, sorgere dal suo-
lo e intercedere presso Zeus, il nuovo e definitivo do-
minatore del cosmo, in favore dei Giganti, suoi figli,
che si erano rivoltati contro il nuovo potere mettendo
in grave pericolo l'assetto del mondo. Non sorprende
che la Gigantomachia — con o senza Gea —, modello
mitologico di tutte le rivolte domate, diventasse in
epoca arcaica e classica uno dei temi ricorrenti nella
decorazione architettonica dei templi. Ma la versione
pit famosa e piu fastosa che conosciamo ¢ quella del-
Ialtare di Pergamo, degli anni intorno al 170 a.C. (fig.
1): Gea ¢ raftigurata, maestosa e implorante, al centro e
al culmine dell’azione, mentre sorge dal suolo ai piedi
di Athena vittoriosa.

Chi guardava queste immagini, che celebravano I’ordi-
ne attuale dominato dal nous, dalla luce della ragione di
Zeus, sapeva bene come la lotta sarebbe finita: con la



1 Altare di Pergamo, lato est. Circa 170 a.C. Gea,
il gigante Alcioneo, Athena e Nike. Berlino,
Pergamonmuseum (da KUNZE 1992, tav. 22)

2 Stamnos attico a figure rosse, lato A. 460 a.C. circa.
Gea consegna Erittonio ad Athena in presenza di Efesto.
Monaco, Staatliche Antikensammlung und Glyptothek 2413
(da FURTWANGLER, REICHHOLD 1904-1932, tav. 137)

vittoria di Zeus e dei suoi figli, e dunque con la scon-
fitta dei Giganti e anche di Gea.

Laltro episodio in cui compare Gea ¢ quello in cui por-
ge il neonato Erittonio, futuro primo re degli Ateniesi,
ad Athena, patrona della citta. Erittonio era stato gene-
rato in una maniera fuori dal comune da Efesto, il cui
seme era caduto a terra mentre tentava di raggiungere
Athena. Con cio fu Gea a diventarne la madre, anche se
a crescerlo sarebbe stata Athena. Questo strano episodio
entra nel repertorio dei ceramografi di Atene agli inizi
del V secolo a.C. nel momento critico per la citta delle
Guerre Persiane (fig. 2). Cio si spiega probabilmente
con 1l fatto che l'autoctonia, cio¢ I’essere stati originati
nella terra che si abitava, era una componente impor-
tante dell'identitd ateniese su cui si basava la pretesa di
egemonia degli Ateniesi sugli altri Greci.

La Madre Terra dei Greci veniva intesa anzitutto come
base e origine di tutta la vita nel mondo: prospera ma
passiva, fa pensare alle note Veneri obese del Neolitico
medio-orientale ed europeo. E non sorprende che po-
tesse apparire vulnerabile e talvolta persino perdente.

Altre dee con il ruolo di madre
Raccontare la mitologia significa pensare per immagini
e, anzi, portare avanti, tramite immagini anzitutto menta-
i, talvolta anche materiali, una riflessione su quelle realta
del mondo che oltrepassano il razionale e il tangibile. Da
una tale riflessione sono scaturite altre figure mitiche di
madre, discendenti da Gea, che ne impersonano e
mettono in evidenza singoli aspetti.

La prima da nominare ¢ la figlia Rhea che
mettera al mondo Zeus, dominatore definiti-

vo dell’'universo nell’assetto che per i Greci

era quello attuale. Tramite Rhea, la dea Terra

¢ dunque sentita come fonte del potere.
Oppure, per dirla altrimenti, il potere, che in
Grecia era sempre al maschile, derivava in fin

dei conti sempre da una figura di madre.

Pit affine a Gea ¢ la figlia di Rhea, Demetra,
sorella di Zeus, elargitrice all'umanita, come
noto, non solo del grano, ma anche dell’arte di
fare il pane. Demetra ¢ complemento di Gea in
quanto non solo da vita, ma nutre di un nutri-
mento che distingue 'umanita civile da quella pri-
mordiale. Per quanto importante fosse questa sua
mansione, Demetra sarebbe incompleta senza la figlia
Persefone (o Proserpina) sulla quale torneremo.

Altre dee ancora presentano aspetti specifici di Gea.
Basti pensare a Leto, madre dei gemelli divini Apollo e
Artemide, senza 1 quali I'esperienza del mondo non sa-
rebbe stata completa. Altre ancora, pur essendo madri
solo fino a un certo punto, impersonano aspetti del co-
smo e dell’anima umana di importanza vitale.
Importantissima ¢ per esempio Afrodite, che viene det-
ta originata da Urano ed ¢ percio piu venerabile anco-
ra di Zeus. Senza Afrodite, la vita, anziché continua-
mente rigenerarsi appassirebbe: ne ¢ lei, anche tramite
il figlio Eros, il motore universale. Secondo la mitolo-
gia era arrivata in Grecia da Cipro, tramite mentale e
culturale fra il Medio Oriente ¢ ’Egeo. Non per caso
anche l'antecedente figurativo dell’Afrodite greca ¢ la
dea nuda o che si svela, che compare poco dopo il
2000 a.C. nell’arte dell’area siro-mesopotamica. La
connotazione prevalente di questa figura divina ¢ quel-
la erotica: era percio predestinata a diventare il model-
lo mitologico delle donne attive in quella sfera. La ma-
ternita non le era, pero, estranea: basti pensare non solo
al figlio Eros, ma anche alla piu incisiva delle discen-
denze, quella del principe troiano Enea, considerato dai
Romani loro progenitore. Venus genetrix era con cio di-
venuta la madre per eccellenza e una delle divinita piu
centrali del pantheon romano: non dissimile da Tellus, la
versione latina della Madre Terra.

Un’altra divinita femminile che deriva da Gea e che ha
antecedenti nel pantheon miceneo ¢ Hera (Giunone):

sempre nuovamente sposa di Zeus, con cido regina
dell’Olimpo, anche se, a prima vista, madre poco fortu-
nata avendo generato il brutto Efesto e il crudele Ares.
Ma sia Efesto, dio del fuoco, artigiano e inventore di-
vino, sia Ares, dio della competizione armata, erano per
1 Grect realta ineliminabili.




Madri tragiche della mitologia

La mitologia conosce madri sfortunate, anzi anche ma-
ternita tragiche ancorché necessarie. Prima fra queste ¢
quella di Tetide, una delle grandi dee del mare. Themis,
la divinita delle leggi che governano sia 'universo che
il mondo degli umani — anche lei figlia di Gea — aveva
messo in guardia Zeus dall’unirsi a Tetide, che brama-
va, perché da una tale unione sarebbe nato un figlio piu
forte del padre. Per evitare tale eventualita, ¢ con cio un
sovvertimento cosmico e la perdita del potere, Zeus
costringe Tetide a sposare un mortale, Peleo. Cosi na-
sce Achille, piu forte del padre, ma mortale, ¢ quindi
non piu un pericolo per lassetto cosmico attuale.
Quadro della morte di Achille fu la guerra di Troia, vo-
luta da Zeus su richiesta di Gea, stanca del peso di tan-
ta umanita. Con la guerra di Troia iniziava per 1 Greci
la storia degli umani: le grandi famiglie della Grecia
storica si facevano discendere dai protagonisti di quel-
la guerra. Tetide, la dea costretta a divenire madre di un

per gli Ateniesi ¢ Athena, si figlia di padre, ma, tramite
Erittonio, anch’essa un’emanazione di Gea. Ma tornia-
mo alla figlia di madre per eccellenza, Persefone.
Conosciamo tutti la storia del suo rapimento da parte
di Hades, re degli Inferi, di come sua madre disperata-
mente la cerca fino a riottenerne il ritorno per una
parte dell’anno. In questo ruolo di madre derubata del-
la figlia, Demetra era il modello mitologico di tutte le
madri cui le figlie venivano sottratte per essere date in
sposa. E Persefone ¢ il modello mitologico di tutte le
figlie costrette a lasciare la madre per diventare parte di
una nuova famiglia. Nell’ottica della donna greca, le
nozze potevano essere sentite come un passo necessa-
rio ma sostanzialmente luttuoso. La storia del rapimen-
to di Persefone esprime inoltre un fatto assolutamente
essenziale: ¢ solo tramite una figlia, a sua volta futura
madre, che la vita della terra e sulla terra puo continua-

figlio mortale, che 1 ceramografi rappresentano in lut- @i
to alle sue stesse nozze, ¢ la grande sacrificata dell’ordi- .a 'I o Ay

3 Cratere beotico.
Verso il 680 a.C.
Signora degli
animali. Atene,
Museo Nazionale

\\“\\\\\\“‘“\!g

’ . “l M
ne di Zeus, la mater dolorosa del pantheon greco: come si \J

3 \\\‘\\\ Tii'//////// it

sentivano sacrificate al bene della patria le madri ate-

niesi di figli guerrieri.

Altra maternita tragica per la madre, ma provvidenzia-
le per il mondo, ¢ quella della mortale Semele. A lei
Zeus si unisce generando Dioniso, gioia dell’'umanita.
Ma prima ancora che la nascita possa compiersi Semele
viene uccisa dal fulmine di Zeus: per cui Dioniso fini-
sce di maturare nella coscia di Zeus. Con cio, pur es-
sendo figlio non della moglie legittima ma di una com-
pagna occasionale, Dioniso, uscito da una gravidanza
paterna oltre che materna, ¢ il piu legittimo dei figli di
Zeus. Sard percio in grado di redimere la madre dagli
Inferi e farla accedere, dopo la morte, allo statuto di dea
immortale. Semele che, per prima, da mortale, ottiene
I'immortalita, ¢ con ci10 il modello non solo delle futu-
re madri morte prematuramente ma anche di tutti co-
loro che intraprendono iniziazioni bacchiche (cio¢ di
Dioniso) per accedere a un oltretomba felice.

Figlie divine

Per i membri di una societa come quella della Grecia an-
tica, che vede le sue radici nel divenire del mondo e che
si sente avvolta da un cosmo mitologico, ¢ naturale e con-
solante potersi rispecchiare in modelli mitici. Per questo
le figure di madre che ho ricordato — Rhea, Demetra,
Leto, Afrodite, Hera — hanno avuto un ruolo rilevante an-
che a livello pratico, nel concreto delle vite vissute.

Ma, a guardar bene, altrettanto rilevanti erano le figure
di figlia. Basti pensare ad Artemide, piti universale del-
la madre Leto, ricca di ascendenze anatoliche e, in
quanto signora della natura e degli animali selvatici,
benché vergine, particolarmente prossima alla Madre

Terra (fig. 3). Un’altra figlia imprescindibile non solo

£ R A

5893 (220).

o\
55

re. E mi chiedo se ¢ questo il motivo per cui Goethe
parla di Madri, di Madre al plurale. La stessa storia
esprime infine un’altra verita: presupposto di ogni vita
¢ la scomparsa negli Inferi, cioe la morte. Con c¢io la fi-
gura doppia di Demetra e Persefone costituiva per tut-
ti 1 Greci un ampliamento e un approfondimento indi-
spensabile della figura di  Gea. Divinita doppia
particolarmente presente ad Atene in quanto titolare
del celebre santuario di Eleusi, cui accorrevano da tut-
to il mondo conosciuto le persone che, facendosi ini-
ziare al misteri, intendevano sperimentare di persona
una prima morte e un primo oltre-morte (fig. 4).

Madri e figlie di Atene

Cosa sappiamo delle madri e delle figlie di Atene? In
realtd pochissimo. La poesia antica canta il passato eroi-
co, il dramma si serviva delle stesse figure e delle stesse
vicende per insegnare al proprio pubblico a distingue-
re il bene dal male: con le lacrime quando si trattava di
tragedie, con il riso quando erano drammi satireschi o
commedie. Ma anche i testi storici, filosofici e retorici
restano assai laconici quanto alla vita quotidiana dei
cittadini normali e ancor piu delle loro compagne.
Siamo ciononostante in grado di farci un’idea di come
funzionasse una citta-stato come quella dell’Atene clas-
sica. Ad aiutarci sono le informazioni su Solone, uno
dei maggiori legislatori della Grecia arcaica, vissuto a

: (da LIMC 1984,
4 1.2, 443 no. 21)



cavallo del 600 a.C.: di lui conosciamo alcuni provve-
dimenti e, soprattutto, tramite 1 frammenti superstiti
della sua opera poetica, anche lo spirito e le motivazio-
ni. A Solone risale la sistemazione interna della citta-
stato di Atene che, seppur modificata da periodiche
riforme, era ancora in vigore ai tempi di Aristotele.

La base di questa sistemazione erano gli oikoi, letteral-
mente le case, cio¢ praticamente le singole famiglie. Gli
oikoi erano retti da un pater familias con poteri quasi illi-
mitati su tutti 1 membri della famiglia e nutriti dalla ter-
ra: da quanto erano in grado di produrre i terreni
dell’Attica. Era dovere del pater familias garantire I'equi-
librio fra la terra e la famiglia: assicurare da un lato la
continuita dell’oikos da una generazione all’altra, evitare
dall’altro che la terra non arrivasse piu a sostenere la cre-
scita della famiglia. Cio spiega il fatto che il numero dei
figli legittimi, e con cio dei cittadini aventi pieni diritti
per far funzionare le istituzioni della polis, fosse limitato
e che, accanto ai figli legittimi esistesse una categoria nu-
merosa di abitanti con diritti parziali, i cosiddetti nothoi.
Madri dei figli legittimi erano le spose legittime: figlie di
famiglie riconosciute, proprietarie di una porzione di
terra attica. La legittimitd dei figli doveva venir ricono-
sciuta con riti appositi la prima volta poco dopo la na-
scita, ma convalidata successivamente a intervalli regola-
ri fino all’etd matura. Con questo era possibile, se
indicato, escludere figli cadetti in eccedenza dai diritti di
eredita e garantire che la terra a disposizione continuas-
se a bastare. L'idea innovativa di Solone era stata, dando
rilievo alla figura di Efesto, di attribuire dignita al lavoro
commerciale e artigianale, e con cio dare modo ai figli
in eccedenza, quelli senza terra, di nutrirsi senza essere
costretti a emigrare. Il sistema delle legittimazioni con-
validate permetteva, viceversa, nel caso che 1 figli legitti-
mi venissero a mancare — il che avrebbe messo in peri-
colo la continuita della famiglia — di legittimare figli
nothoi, nati nello stesso oikos da compagne non sposate.

Il sistema soloniano prevedeva dunque fin nello stesso
oikos varie categorie di donne fra cui anche categorie,
come quella delle etere, delle compagne d’arte e dell’e-
vasione erotica, il cui prototipo mitologico era
Afrodite, per le quali la maternita restava un’eccezione
di difficile gestione. Non per caso il dramma antico
pullula di nascite segrete e di madri travagliate.

BIBLIOGRAFIA

BORBEIN A. H. 1995, Das alte Griechenland: Geschichte und Kultur
der Hellenen, Monaco.

FURTWANGLER A., REICHHOLD K. 1904-1932, Griechische
Vasenmalerei: Auswahl hervorragender Vasenbilder, Monaco.

KUNZE M. 1992, Der Pergamonaltar, Mainz.

LIMC - Lexicon iconographicim mythologiae classicae 1981-1999, Zurigo.

4 Rilievo votivo da Eleusi. 440-430 a.C. Persefone,
Trittolemo, Demetra. Atene, Museo Nazionale 126
(da BORBEIN 1995, pag. 135)

Cosa concludere da questo breve discorso sulle madri
e sulle figlie, immaginate e reali, del mondo classico?
Penso che risulti evidente come le tante, diverse e
complementari figure di madre e di figlia della mitolo-
gia non siano invenzioni arbitrarie perché rispecchiano
la realta vissuta e la molteplicita dei fenomeni. La pri-
ma delle madri, la pitt importante, origine di tutte le al-
tre, restava pero la Madre Terra: che sosteneva e nutri-
va le famiglie, e con le famiglie lo Stato; ma su cui,
nell'interesse del singolo e della comuniti, bisognava
guardarsi dal pesare.

NOTE

1. Testo della conferenza pubblica tenuta a Bologna presso I"Aula
Magna di Santa Lucia il 10 maggio 2007, nell’ambito del ciclo “Madri”
organizzato dal Centro Studi “La permanenza del Classico”.

Ringrazio vivamente Elisa Ferroni e Silvia Hertig (Archiolo-
gisches Institut der Universitit Ziirich) per avermi procurato le
immagini qui riprodotte.



	Madre Terra e le sue figlie nella cultura greca

