
Zeitschrift: Bollettino dell'Associazione archeologica ticinese

Herausgeber: Associazione archeologica ticinese

Band: 9 (1997)

Artikel: Ticinesi prima di Cristo : le tombe romane di Moghegno nel quadro
della religione antica

Autor: Isler-Kerényi, Cornelia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-320641

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-320641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Associazione Archeologica Ticinese

miPM ~ ~i5C
¦ :?¦¦"> ..-

fì
*tv«

¦
*•-\ •

*«~«œ

-*i
x*

* *

**
¦**

(fotoFiorenza Tamborini)

Molto interesse ha suscitato la scoperta nel 1994 della necropoliromana diMoghegno: certo uno degliavvenimenti
archeologiapiûimportantiperricucirelastoriadelnostroCantone.LaDr.Cornelialsler-Kerényigiànotaainostrisoci,
ha tenutoaMoghegnoil26.10.95, unaconferenza dalcontenutomolto interessante. Vogliamoquindipropomeiltestosul
nostroBollettino.
(Red.;



Associazione Archeologica Ticinese

Ticinesi prima di Cristo
Le tombe romane di Moghegno nel quadro della religione antica
CorneliaIsler-Kerényi, archeologa

Introduzione

La scoperta nel 1994 delle tombe romane di
Moghegno si è rivelata un evento di grande impatto
emotivo per la Valmaggia e per tutto il Ticino. La
gente sembra a un tratto aver realizzato che stava
prendendo corpo un pezzo della propria storia di cui
prima non era possibile farsi un'idea.
Il rinvenimento ha anche fatto sentire che fra l'antico
e l'odierno c'è sempre una continuità, che la gente
della Moghegno di oltre venti secoli fa guardava le
stesse montagne, conviveva in un difficile rapporto
con lo stesso fiume, godeva e soffriva delle stesse

stagioni. Ma, nonostante la continuità, resta sensibile,

proprio nel considerare le tombe con il loro
corredo, anche la diversità fra l'antico e oggi. Che è

una disparità inevitabile perchè inerente a culture
sostanzialmente diverse: per quanto riguarda ilmodo
di vivere il quotidiano, i rapporti sociali, i valori
morali.
Se questa diversità investe praticamente tutti gli
ambiti della vita, ciò è dovuto al fatto che è qualcosa
di fondamentale, qualcosa che riguarda tutti, e di
tutti tutta la persona: il pensare, il sentire, l'immaginare.

Una delle cose fondamentali, che danno
un'impronta caratteristica a ogni cultura, è la religione
(oppure anche la non-religione, il rifiuto meditato
della religione). La domanda che ci poniamo è dunque
la seguente: come si pensava, si sentiva, si immaginava
lavita e lamorte nellacultura antica cui appartengono
le tombe di Moghegno? Faremo implicitamente il
confronto con i modi di pensare, di sentire, di immaginare

del mondo al quale apparteniamo noi o da cui
abbiamo l'impressione di discendere.
Il problema è dato dalla mancanza di notizie scritte,
dal fatto che i reperti di Moghegno, per quanto
importanti siano dal punto di vista storico, restano
un fenomeno abbastanza isolato e circoscritto. Per
arrivare a capire veramente come si viveva e in cosa
si credeva a Moghegno nei primi secoli della nostra
era, bisognerebbe disporre di un tessuto molto più
fitto di dati archeologici, sia a livello locale che a
livello regionale: conoscerne la topografia antica, le
sovrapposizioni culturali, le testimonianze relative a
tutti i vari ambiti di vita: quotidiana, ufficiale, culturale.

Non potremo pertanto che avanzare qualche
ipotesi generale e adattarla alla situazione specifica.
Se non sarà ancora possibile trasmettere concetti
precisi, dare risposte univoche e definitive, tali ipotesi

o proiezioni di ipotesi serviranno però, almeno
così spero, a far riflettere sui molti modi in cui è - ed
è stato - possibile vivere.

La religione antica

L'assetto politico e culturale del mondo antico nei
primi secoli della nostra Era era il seguente: ci
troviamo nell'impero romano, con capitale Roma.
Questo impero, che va dai confini della Persia
all'Atlantico e dal Reno e dal Danubio al deserto
del Sahara, presenta una chiara bipartizione linguistica

e culturale fra Greci a est dell'Adriatico e
Latini a ovest. E' inoltre caratterizzato da forti
particolarità regionali e ha una stratificazione secolare

di culture che si sono susseguite e amalgamate
fra di loro. Si riscontra pertanto anche nell'ambito
delle credenze religiose una grande varietà di
concezioni, di immagini, di miscele locali.
Ma ci sono ciò nonostante tratti comuni: la religiosità
è diffusa e profonda in tutte le classi sociali e a tutti
i livelli intellettuali. Nulla è estraneo alla religione,
le idee e le pratiche religiose sono capillarmente
presenti in tutte le azioni e ogni fatto della vita
pubblica e privata. E tutto è caratterizzato da un
atteggiamento fondamentalmente tollerante e aperto.

Tanto aperto da permettere il culto persino di dei
sconosciuti - come "l'àgnosthos theós" dei Greci -,
o quello di tutti gli dei, anche anonimi, come
testimoniato, al centro di Roma, dal famoso Pantheon,
tempio appunto di "tutti gli dei". I limiti alla
tolleranza si collocano dove si crea incompatibilità fra
idee religiose e fondamenti politici della società. La
persecuzione dei Cristiani deriva proprio
dall'incompatibilità fra il monoteismo e il culto imperiale,
non era diretta contro la credenza e il culto come
tali, ma contro il pericolo di sovversione politica.

La situazione geografica e storica della zona del
Verbano e delle valli ticinesi può definirsi come
segue. Ci troviamo da un lato su una via di comunicazione

e di commercio importante che lega la
Padania alla zona alpina con i suoi valichi e le sue
riserve di materie prime, dall'altro culturalmente in
periferia rispetto alle grandi concentrazioni urbane
del tempo. Ci troviamo poi in un ambito che presenta

una sua stratificazione culturale specifica che va
dalle popolazioni preistoriche forse di ceppo ligure,
ai Celti, alle influenze etrusche e infine ai Romani.
Si può presumere che la componente locale avesse
conservato una certa forza rispetto gli apporti
esterni, il tradizionalismo culturale resta tipico nel
Ticino fino al nostro secolo.



Associazione Archeologica Ticinese

à

%

—i **.

Larario (altare domestico) in calcare a forma di tempio, scoperto aAugst



Associazione Archeologica Ticinese

Il che non sarà stato diverso nell'ambito della
religione, considerato anche, come dicevamo,
l'approccio sostanzialmente tollerante del potere politico

nei confronti delle credenze religiose, che non
escludeva sovrapposizioni e particolarismi. La
situazione periferica non ha certo favorito, come
vedremo, una diffusione precoce del cristianesimo
nelle nostre valli.

Caratteristiche delle concezioni religiose pagane:
le due maggiori religioni politeistiche antiche, quella
greca, di connotazione prevalentemente mitologica,

e quella romana, di carattere piuttosto rituale,
coincidono con la demarcazione culturale fra
Mediterraneo orientale che utilizza come lingua
internazionale ufficiale il greco e Mediterraneo
occidentale dove si usa il latino. A questa demarcazione
di base si sovrappongono in ambiti più ristretti (che
possono essere collettività etniche, gruppi familiari,

associazioni in base all'appartenenza sociale,
corporazioni professionali) credenze e pratiche
misteriche e salvifiche quasi sempre di origine
orientale (culti egizi, club orfico-pitagorici, setta
mitraica, ecc.). Sul panorama culturale generale, e

pertanto anche su quello archeologico, incidono
soprattutto le due grandi religioni citate e quello
che esse hanno in comune fra di loro e di diverso dal
cristianesimo.

Cosa caratterizza il pagano rispetto al cristiano,
oltre ovviamente al politeismo? Anzitutto non
esiste una concezione del cosmo unica e globale,
non ci sono chiese, gerarchie sacerdotali, testi
sacri, per cui lo spazio per interpretazioni individuali

è praticamente illimitato. Mancano pertanto
anche immagini canoniche dell'anima, della morte
e dell'aldilà. La religione antica è essenzialmente
rivolta non all'aldilà ma al "di qua". Le idee sulle
divinità sono desunte dalla vita reale e immediata,
il politeismo stesso e le immagini mitologiche
servono anzitutto a districare la complessità dei dati
oggettivi in cui si iscrive la vita dell'individuo e della
comunità, servono per orientarsi nei momenti
cruciali di ogni singola esistenza.
Quali sono i dati oggettivi? L'essere uomo o donna,
giovane o vecchio, trovarsi in relazioni di vario tipo
con altre esistenze, avere una vita limitata, stare in
un sistema cosmico, dipendere dalla natura. Tutti
questi elementi regolano l'esistenza individuale
indipendentemente dal fatto che siano comprensibili.
I capricci della natura saranno oscuri, resta il fatto
oggettivo che se ne dipende in modo immediato.

I fatti cruciali sono la nascita fisica e quella sociale
(che sono, nelle società antiche e non solo antiche,
momenti distinti), il crescere, il cambiare, il creare
una famiglia, la malattia, la separazione, la morte.
Le concezioni religiose, e le pratiche rituali che ne
derivano, servono per celebrare e formalizzare
anche socialmente fatti di questo tipo. La religione
antica, proprio perchè rivolta alla vita presente e

reale, era dunque sempre e per chiunque in primo
piano, senza porre problemi di incompatibilità con
il pensiero filosofico e illuminato.
Sostanzialmente separata dalle idee di morte e di

aldilà era il canone morale. I doveri e i divieti di
natura etica erano non solo importanti ma addirittura

perentori. Anch'essi però si iscrivevano nel
vivere quotidiano e concreto. Il loro carattere
coercitivo derivava dal fatto che l'individuo era in misura

molto più completa di oggi inserito nel tessuto
sociale che ne determinava senza lacune il percorso
biografico. Il comportarsi bene o male aveva
conseguenze immediate e reali e non era pertanto necessario

ricorrere a premi o sanzioni situati in un
futuro extra-terreno.

Le caratteristiche della religione romana nell'insieme

della religione antica si possono riassumere
come segue. I Romani erano, già dagli antichi,
ritenuti particolarmente devoti, anzi, agli occhi dei
Cristiani, superstiziosi. Erano cioè molto consapevoli

del fatto che il singolo si colloca in un contesto
cosmico complesso. Si sentivano circondati di forze

magari oscure, incommensurabili per i mortali,
da cui è impossibile sottrarsi. E, già per la loro
mentalità sistematica e pratica, tenevano molto a
un comportamento corretto nei confronti di quanto

sta al disopra del singolo, per quanto oscuro e
incommensurabile potesse essere. Nella vita quotidiana

del mondo romano i riti religiosi avevano a
tutti i livelli un'importanza fondamentale.
Per chi considera il panorama archeologico del
mondo romano potrà sembrare strano che a una
religiosità tanto diffusa e profonda non corrisponda

affatto la densità di edifici di culto. Nella Svizzera

romana i resti di templi romani sono piuttosto
rari, più rari persino di quelli gallo-romani di
tradizione celtica. Molto più frequenti degli edifici di
culto paragonabili alle nostre chiese sono invece i
singoli altari, che bisogna immaginare collocati e
utilizzati all'aperto, anche se all'interno di un'area
sacra.



Associazione Archeologica Ticinese

La morte nel mondo antico

Questa situazione che, nell'ottica cristiana, può
sembrare paradossale si spiega facilmente. Il tempio

romano, come quello greco, non è destinato ad
accogliere una comunità, ma è in sostanza due
cose: casa della divinità e ricettacolo della statua di
culto, cui ha accesso solo chi ha il compito di
eseguire certi riti. L'investitura per svolgere i riti è,
salvo alcune eccezioni, a tempo limitato, come
qualsiasi altra carica pubblica e politica. Il tempio
può inoltre essere - questo soprattutto per i greci -

un ex-voto di dimensioni monumentali che la
comunità offre al suo dio, né più né meno di altri
donari architettonici o statuari.
Tutto questo spiega perchè l'edificio di culto
cristiano come forma architettonica non deriva dal
tempio pagano, ma dalle basiliche antiche, che
erano adibite espressamente ad accogliere un
pubblico numeroso e funzionavano come tribunali,
borse, mercati all'ingrosso ecc. Il termine stesso di
"chiesa" deriva dal greco "ekklesia", cioè assemblea:

l'idea di essere un'assemblea di credenti, una
comunità compatta, deve, ai tempi del primo
cristianesimo, essere stato sentito come una novità.

Immagini pagane della morte.
Proprio perchè realistica, la religione antica non si

pronunciava in termini canonici nemmeno sul
configurarsi della morte e sull'esistenza o meno di un
aldilà. La sua posizione era fondamentalmente
quella agnostica, cioè del "non sapere". Chi non si

rassegnava a non sapere era libero di immaginare la
morte e l'aldilà come gli pareva. Poteva adottare
l'immagine omerica di un mondo delle ombre,
sperare di approdare nell'isola dei beati o di essere
accolto da benevole divinità materne. Desideri e

paure relativi alla morte e al dopo-morte venivano
espressi nelle forme più varie.
La posizione agnostica, che ammette e accetta di
non sapere nulla sulla morte, perchè - come diceva
il filosofo greco Epicuro: "dove sono io, la morte
non c'è, dove c'è la morte, non ci sono io" - non ha
escluso il formarsi di immagini estremamente
suggestive e tutt'altro che terrificanti della morte.
Per chi, pur devotamente, si limita a considerare la
morte in modo realistico, i fatti innegabili, essenziali,

erano, almeno per i sopravvissuti, due: al
momento della morte la separazione, il commiato.

'¦gJnìP

F

KW

r wmmm

Scena disimposio, tomba del Tuffatore (Paestum)



Associazione Archeologica Ticinese

Sono pertanto frequenti, nell'immaginario antico
sia greco che romano della morte, le figurazioni di
commiato, di lutto, di riti funerari, anche in
linguaggio metaforico. E quanto al "dopo" per il
defunto restava la speranza che fra la fine individuale

e l'incognita, fra essere e non essere, potessero

operare le stesse forze sovrumane che dal
seme fanno sorgere la spiga, dall'uovo un'esistenza
nuova, dai grappoli distrutti il vino: che da ciò che
si conosce fanno nascere forme di vita diverse e

non immaginabili. Non erano dunque nemmeno
escluse forme di felicità: ma per esprimerle si
ricorreva metaforicamente a immagini di felicità
terrena, come ad esempio quella del banchetto.
Un'immagine di banchetto in una tomba etrusca
non deve voler dire che gli Etruschi immaginavano
la vita dopo la morte come un banchetto senza fine.
Vuole dire che si spera, dopo la morte, in una
esistenza magari non prevedibile, ma perlomeno
piacevole come, in vita, era stato il banchetto. E
nello stesso senso metaforico si possono intendere
anche i corredi delle tombe: ben si sapeva che i
morti non potevano più nutrirsi del cibo terreno
contenuto in piatti e bicchieri. Mettere piatti e
bicchieri nelle tombe era un modo di esprimere
metaforicamente il bene che si augurava ai defunti,
la generica speranza che non dovessero mancare
del necessario per stare nel migliore dei modi
anche dove questo stare, questo esistere restavano
nell'ombra del non-conoscibile.
Il culto della memoria. In questa concezione
realistica della morte il dovere primo dei sopravvissuti

era il ricordo e cioè il culto dei defunti. È hanno
una grande importanza e varietà, oltre che una
presenza immediata nella vita quotidiana (in quanto

si collocavano non in zone periferiche e nascoste,

ma preferibilmente lungo le vie di accesso agli
insediamenti), i monumenti funebri, dalla semplice

lastra, alla stele figurata, a edifici di forma e
dimensioni diverse.
L'archeologo dispone di categorie diverse di immagini

legate alla morte: quelle che esprimono
speranze o timori legati alla morte, e quelle che
celebrano la memoria, che vogliono prolungare la vita
nel ricordo dei sopravviventi. Anche in questo le
varianti sono numerosissime. Ma c'è un fatto che in
genere distingue l'immagine del ricordo antico da
quello cristiano e soprattutto moderno: la
figurazione antica del defunto o anche la sua
celebrazione epigrafica sono centrate meno sull'unicità

dell'aspetto fisico e della biografia individuale
che sul ruolo sociale della persona..

Le tombe di Moghegno nel quadro della
religione antica

Il problema dei segnacoli. Lo scavo di Moghegno
non ha rivelato nulla su eventuali segnacoli. Ma la
disposizione ordinata delle tombe che, pur
collocandosi in un periodo di almeno due secoli fra il 50
e il 250, non si sono mai sovrapposte e disturbate
a vicenda rende verosimile che, in antichità, i
segnacoli ci fossero. Un ulteriore argomento per
l'ipotesi che l'ubicazione delle tombe fosse palese
viene dall'osservazione che alcune delle tombe
sono risultate intenzionalmente manomesse già in
epoca romana. Ma i segnacoli erano forse in legno
0 in ferro e sono quindi deperiti o andati persi nei
secoli tardoantichi, quando la necropoli, forse per
un calo di popolazione generale, si esaurì. La
topografia antica della zona è ancora da ricostruire:

ma le analogie del mondo romano anche a nord
delle Api (si pensi ad Aventicum, Augusta Raurica,
ecc.) fanno pensare che anche a Moghegno la
necropoli si situasse in prossimità della via d'accesso

all'insediamento.

Il rito di seppellimento. Delle quaranta tombe, una
sola, disposta al margine della necropoli, era a
cremazione e da attribuire pertanto a una persona
non del posto. Si nota dunque, a Moghegno, il
persistere di un rito di seppellimento del corpo
intero che non è, in questo periodo, quello tipico
dei Romani, e cioè la cremazione, ma che continua
le tradizioni locali precedenti. Bisogna d'altronde
ripetere che non si sa, a tuttora, se ai due riti
corrispondessero in età romana diverse idee
sull'aldilà o se derivassero semplicemente da
consuetudini secolari o anche da presupposti pratici,
come la qualità del terreno, la disponibilità di
legno, o simili.

1 corredi. La ricchezza e la qualità dei corredi e la
presenza abbastanza numerosa di monete non ha
mancato di sorprendere gli specialisti, perchè
denotano un livello di vita piuttosto elevato per una
valle che non si trova su una delle linee di
penetrazione privilegiate della cultura romana. La
scelta degli oggetti pare, a detta dei colleghi
competenti, più o meno analoga a quella delle altre
necropoli romane della regione sudalpina. Se mancano

le lucerne ciò è forse da attribuire al fatto che,
anche nelle case, l'illuminazione si faceva con altri
mezzi, come torce e candele. Più numerosi che
altrove nella zona sudalpina sono i vetri: un fatto



Associazione Archeologica Ticinese

che conferma l'ipotesi della fabbricazione locale,
probabilmente nel vicus di Muralto. Come già
dicevo, non credo che la presenza di oggetti della
vita quotidiana denoti la credenza che i morti
continuavano ad avere gli stessi bisogni dei vivi. A
me pare più plausibile che il corredo sia sostanzialmente

un dono che esprime metaforicamente
l'affetto dei familiari e le loro speranze relative alla
morte.
Non sorprende, nelle tombe di Moghegno, la
mancanza di attestazioni cristiane. Esse restano ovunque,

nel mondo romano, in minoranza almeno fino
al 300 e arrivano in genere ancora più tardi nelle
zone periferiche e rurali. Basti pensare a personaggi

come SAmbrogio a Milano, o il suo allievo
S.Agostino nell'Africa romana, che ancora negli
anni intorno al 400, combattevano una lotta di
esito completamente incerto per la nuova fede.
Senza parlare dell'Egitto o anche del Medio Oriente,

dove la religione antica e quella cristiana hanno
convissuto ancora per parecchio tempo.
Per tornare nei nostri paraggi, non dimentichiamo
con quale sforzo e quale tenacia S.Ambrogio riuscì
a far prevalere, nella Milano del quarto secolo, la
nuova fede, facendo costruire nuove chiese nella
città e combattendo sistematicamente i residui
della vecchia religione. E ciò nonostante nella zona
rurale circostante, nei "pagi", la religione pagana
rimase viva ancora per generazioni. Dobbiamo al
compianto Pierangelo Donati un articolo del 1982

in cui proponeva una datazione dei primi reperti
cristiani nel Sopraceneri agli anni attorno al 400. Si
tratta di due anelli simili, ma mal conservati, che

portano la formula crittografica di Cristo, provenienti

il primo da una tomba a Arcegno, l'altro da
Carasso. Nelle stesse tombe mancava un corredo
paragonabile a quelli di Moghegno, il che pure è

caratteristico dei nuovi usi. Le fasi più antiche della
chiesa di S.Vittore a Muralto, che era il capoluogo
della regione, vengono datate al V. secolo, altro
segno della diffusione abbastanza tarda del Cristianesimo

nella nostra zona.

La religione antica in Valmaggia. Nel primo,
secondo e terzo secolo la religione antica è dunque
senza dubbio ancora quella normale anche in
Valmaggia. Mancano però gli elementi per poter
dire in modo concreto e preciso quale immagine la
gente avesse dell'universo divino e dell'aldilà.
Possiamo solo proiettare dati più generali su questa
zona per arrivare a ipotizzare una realtà.
Manca tuttora una conferma archeologica che al
Castello di Tegna si trovasse un luogo di culto
antico di carattere oracolare. L'aveva proposto
mio padre in base all'analogia topografica e

architettonica con un santuario oracolare in Beozia,
descritto da Pausania. Per quanto lontani
geograficamente, i due luoghi di culto potrebbero derivare

da un sostrato preistorico comune alle valli
ticinesi e alla Grecia. Ma è comunque degno di

Alcunidei vetri venutialla lucenellanecropolidiMoghegno
(fotoSergio Tamborini)

>-

10



Associazione Archeologica Ticinese

*** ¦?..* \
*

y A %
|Uk

I
: 77:7

-*». # \V» "¦*.*Y ¦.
%

¦7 *

«v
3..

Due anellicon laformula crittografica diCristo (Arcegno e Carasso) datatiattornoal400

nota, e un elemento a favore dell'utilizzo culturale
del posto, che i più antichi frammenti ceramici
risalgono nientemeno che alla fase dell'età del
bronzo che va dal XIV al IX sec. a.C. Il rito di
seppellimento a inumazione viene introdotto nella
nostra zona poco prima del 300 a.C. ed è forse da
mettere in relazione con la prevalenza, in quel
periodo, di influssi culturali celtici: una tribù celtica
sembra fossero i famosi Leponti localizzati nelle
valli del Sopraceneri. Ma la religione celtica resta
per noi, per la scarsità estrema di fonti scritte, un
fenomeno abbastanza vago.
Nel periodo che ci interessa la Valmaggia faceva

comunque parte della cultura romana. Possiamo
pertanto ipotizzare che in un vicus come quello di
Muralto, che è, come abbiamo detto, da considerare

un capoluogo dell'alto Verbano, esistessero,
come ovunque nell'impero romano, manifestazioni

del culto dell'imperatore o anche della Triade
capitolina, e cioè del potere centrale di Roma con
i relativi edifici o monumenti. Certamente molto
più vicini al sentire della gente erano culti anch'essi
diffusi in tutto l'impero e ben attestati anche nella
zona delle Alpi centrali, come ad esempio nei
dintorni di Berna o a Coirà, ma che interessavano
direttamente il suo modo di vivere: come ad esempio

quello di Mercurio, divinità delle strade e dei
commerci, e quello Diana, patrona della natura
selvatica e della caccia. Anche nelle case di
Moghegno saranno poi stati presenti, come ovunque

nel mondo romano, i Lari domestici che si
veneravano come oggi ancora nell'Europa orientale

e in Grecia si venerano le icone domestiche.
All'interno di questo panorama religioso generale
della cultura romana si riscontrano anche da noi
tracce di sopravvivenze mediterranee, in particolare

etrusche.
Oltre alle sopravvivenze c'erano poi le particolarità

regionali, che, come dicevo all'inizio, non
subivano discriminazioni da parte del potere centrale.
Così si spiega, tanto per fare un esempio, il culto

di una divinità celtica analoga all'Artemide greca e
alla Diana latina, che si manifestava come orsa e si
chiamava Artio, la cui attestazione migliore viene
proprio - guarda caso - a Muri nel canton Berna. Ma
certo ancora più specifici della zona alpina erano
culti, come quello praticato a Sils Baselgia in
Engadina, degli Dei Pastori, o quello delle Api,
documentato da un'ara rinvenuta presso Thun.
Vorrei inoltre ipotizzare, qui in Valmaggia - ma
questa, più di un'ipotesi, è il miraggio di chi ha
passato l'infanzia al suono della sua corrente - un
culto antico della Maggia, che certo non si immaginava

come divinità pacificamente sdraiata con un
corno dell'abbondanza e una quantità di bambini a
significare il dono delle fertilità, come si presenta il
Nilo, ma anche il Tevere e altri fiumi importanti, ma
piuttosto come un toro scatenato e capriccioso.
Non escluderei che si possano rinvenire in futuro
anche in Valmaggia altari per le divinità locali con
iscrizioni relative. Mentre sarebbe normale la
mancanza, fuori dal vicus di Muralto, di tracce di edifici
di culto.
Possiamo riassumere tutte queste riflessioni
ipotizzando che, a Moghegno, all'epoca delle tombe
scoperte nel 1994, il panorama delle immagini e
delle credenze religiose non si discostava da quello
dell'ambiente circostante. Un panorama che, già
nel primo secolo della nostra era, era caratterizzato
da stratificazioni culturali secolari, da influenze
eterogenee, ma anche dalle specificità di una situazione

geografica molto peculiare. L'avvento del
Cristianesimo deve, come altrove, aver significato
un certo livellamento di queste peculiarità regionali,

anche se esse sopravvivono fino a un certo punto
nella venerazione dei santi. E significò soprattutto
- il che fu, nel panorama antico della religione, una
novità - il rifiuto esplicito delle tradizioni precedenti,

un'attenzione nuova, non per le manifestazioni
concretamente sperimentabili della vita, ma per le
sue dimensioni al disopra e aldilà del reale.

11


	Ticinesi prima di Cristo : le tombe romane di Moghegno nel quadro della religione antica

