
Zeitschrift: Badener Neujahrsblätter

Herausgeber: Literarische Gesellschaft Baden; Vereinigung für Heimatkunde des
Bezirks Baden

Band: 92 (2017)

Artikel: Über das Untergründliche

Autor: Anthamatten, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-630375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-630375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Hugo Anthamatten, Baden Er ist Germanist und Philosoph und

unterrichtet an der Kantonsschule Baden

Über das Untergründliche

In Wahrheit wissen wir nichts; denn die Wahrheit hegt in der Tiefe.

Demokrit

Seelenkeller, Kellerseelen

Anders als der Unort des Hades, anders auch als der Nichtort der Utopie ist der

Untergrund als Gegenwelt eines gesellschaftlichen Raumes zu begreifen: als

«Heterotopic», in der, so Michel Foucault, die «wirklichen Platze» innerhalb

einer Kultur «gleichzeitig repräsentiert, bestritten und gewendet sind».1 In dieser

unterirdischen Gegenwelt berührt das Erträumte den Albtraum, das Chaos das

Utopische, das Unergründliche das Ergrundbare. Denn der Untergrund liegt
zwischen Grund und Abgrund. Gerade weil er sich in ostentativer Abgrenzung

auf das Feste und Sichere bezieht, auf den Grund, auf dem unsere Oberflächen

und Oberwelten ruhen, bleibt der Untergrund dem Abgrundigen und Bodenlosen

ausgeliefert.

Keller verkörpern «das dunkle Wesen des Hauses».2 Dieses Wesen sind wir
selbst. In den Untergrund hinabsteigend, glauben wir, in uns selbst «vorzudringen»:

in das «Unterirdisch-Innere».3 Dort ist es so still, dass wir ganz allein sind

mit dem, was in uns murmelt und träumt. Was wäre im Licht, was ware oben

nicht alles möglich? Immer deutlicher hören wir ein Stöhnen und Pulsieren

und manchmal, wie aus einer anderen Welt, eine Stimme, Musik. Nun ganz Bild

und Gedanke, verlieren wir uns in unseren Ängsten und Phantasmen, in
unseren Hoffnungen und Visionen: «Wenn sie sich in die Tiefe der Erde eingraben,

gibt es für die Traume keine Grenze.»4 Vergeblich schreien wir gegen die Finsternis

an. Allmahlich fallen wir in der schwarzen Gleichgültigkeit in «einen

Zustand des nicht mehr Abwehrens, der höchstmöglichen Einschränkung aller

10



Kraftausgaben».5 In «zunehmender Substanzlosigkeit» geistern wir durch Keller

und Schächte, Unterfuhrungen und Tunnels und kommen uns selbst abhanden.6

An der Oberfläche aber lärmt und raunt das Gerücht und kreist um das, was

dort unten im Verborgenen alles sich tun konnte. Die unterirdischen Gefangnisse

der Inquisition haben «die Phantasie Europas» genauso beschäftigt und

geprägt wie spater die Pariser Katakomben, über die «in Zeiten öffentlicher

Erregung sehr schnell unheimliche Geruchte» umliefen.7

Zufluchtsorte

Um das Gefahrliche auszuschliessen, schliessen wir das Gefährdete ein. Wie

Dachse und Maulwurfe verstecken wir uns unter der Erde, um nicht wieder zu

Staub und Asche zu werden. An der Oberflache «allem Verderben des Himmels

und der Erde» ausgeliefert,8 suchen wir in Bunkern und Unterstanden Schutz.

Einst gruben die Bewohner Kappadokiens unterirdische Städte in den Tuffstein,

damit sie vor Eindringlingen sicher waren. Heute sollen uns, Atomangst hin
oder her, gut getarnte und technisch hochgerustete Zivilschutzanlagen und

Luftschutzkeller eine sichere Zuflucht bieten, suchen uns Kriege und Katastrophen

heim. Was Erde und Fels alles verbergen, nährt nicht bloss das Gerücht: In
den Reduit-Mythos konnte man sich genauso gut zurückziehen wie in die

Befestigungsanlagen der Schweizer Alpen, und der tief unter der Erde gelagerte
Goldschatz der Zürcher Kantonalbank kitzelt noch heute unsere Neugier nicht minder

als der tiefe Brunnen der Vergangenheit, aus dem Thomas Mann einst seine

Josephs-Romane schöpfte.

Aber die totale Sicherheit ist nicht zu haben. Eine Erzählung Franz Kafkas

zeigt uns das so beklemmend wie scharfsinnig. Ein dachsahnliches Tier träumt

von einem «ganz vollkommenen» Bau - von einem ganzlich sicheren Zuhause.

Obwohl es seinen Bau, eine veritable unterirdische Burganlage, standig ausbaut

und verbessert, muss es schliesslich zugeben, dass es sich in unauflösbare

Widerspruche verstrickt hat. Alle baulichen Schutzmassnahmen - das falsche

Eingangsloch, das verwirrende Eingangslabyrinth, die «allseits gesicherten» Plätze -
bedurften selbst wieder der Befestigung. Nicht einmal eine «unfehlbare Methode

des Hinabsteigens» hat der krallenbewehrte Bewohner gefunden. Selbst wenn

ihm jemand den Rucken freihielte, bliebe der Einstieg gefährlich. Wie die

Gefahren des Erdinnern aus der Oberwelt nicht zuverlässig zu beurteilen sind, so

ist es auch unmöglich, «aus dem Innern des Baues, also aus einer anderen Welt

heraus, jemandem ausserhalb völlig zu vertrauen». Was oben galt, hat in dieser

«neuen Welt» seine Geltung verloren, und die Verwirklichung des Traums verän-

11



dert den Charakter des Ausgeführten: Die gegen äussere und innere Feinde zu

erstellende «Burg» verwandelt sich immer mehr in ein «Nest». Zu spat bemerkt

der Baubewohner, dass er mehr an die «Verteidigung des Baues» hatte denken

sollen als an seine «eigene Verteidigung». Doch damit nicht genug: Eines Tages

weckt ihn ein «kaum hörbares Zischen».9 Manchmal tont es dort lauter als hier,

zuweilen scheint es ganz verschwunden. Aber es wird nie mehr aufhören: Die

unablässig nagenden Zweifel an der Zweckmassigkeit des Baus sind so laut

geworden, dass sie nicht mehr zu ubertonen sind. Früher oder spater werden sie

das unvollendbare Bollwerk vollends zum Einsturz bringen. Auch diese

Geschichte des larmgeplagten Franz Kafka ist Bruchstuck geblieben - als ob er ein

Dachs gewesen ware, der behauptete, reine Erzählung zu sein.

Inkubationsräume

Nur Mutter Erde kann helfen, wenn die Mutter schuld sind. Der impotent
gewordene Wolfram Schollkopf, wie sein Erfinder Hermann Burger Dozent fur
deutsche Literatur an der ETH Zurich, hofft, im Stollenlabyrinth des Gotthards

durch einen «multiplen Inzest» von seiner «multiplen Matrose» geheilt zu werden.

Wegen einer Universitatsintrige hat er seinen Lehrauftrag und kurz darauf

noch seine Geliebte verloren. Schöllkopf leidet an einem «Alma-Mater-Komplex»,

an einer «von mutterlicher Kalte verseuchten Biographie» und am «Helve-

tia-Syndrom»: an der allzu tiefen «Prägung durch eine militaristisch, helden-

mannisch orientierte Schweiz». Heilen soll ihn eine Stollentherapie, die das

«Edelgas Radon» mit der «weiblichen Ausstrahlung» kombiniert und Schöllkopfs
sexuelle Halluzinationen so grundlich aufarbeitet wie sein Schwitzen.10

«Sanitatssatirisch» genug diskreditiert Burger in seinem Roman Die kunstliche

Mutter die altehrwurdige Lehre, dass Gleiches durch Gleiches erkannt und

kuriert werde." Bewusst verdoppelt er durch das «atemlos Labyrinthische und

Verschachtelte» seiner «Satzarchitektur» das mythisch-mutterliche Gotthard-Re-

duit. Aber die tiefentherapeutische «Rücknahme der Geburt durch eine Göttin»

misslingt. So wie Schollkopf zwar «eine Art Gesundheit» zurückgewinnt, «aber

keine, die zum Leben passt»,12 so vermag auch Burger trotz seiner alles vernichtenden

Benennungswut nicht zu erzwingen, dass es endlich still werde. Dann

und nur dann konnte der erste Laut eines wahrhaft Neugeborenen erklingen.
Der Untergrund ist Inkubationsort. Nur was von ganz unten kommt, schlägt

oben ein. Nur in der Erdtiefe scheint Heilung möglich; nur dort kann ausgebrütet

werden, was noch nie da war. In der Antike wurden Kranke durch einen

Tempelschlaf therapiert: In einem todahnlichen Zustand sollten sie «dem Gottlichen»

12



begegnen und ein Traum ihnen ihren Heilungsweg zeigen. Ob im Velia des

Parmenides oder im Asklepion von Pergamon, die rituelle Inkubation wurde «in

einem adyton (Hohle) in absoluter Ruhe und Unbewegtheit durchgeführt» und

glich «dem Winterschlaf eines Tieres in seiner Hohle».13

Oft stellen wir uns den Schopfüngsprozess als Geburt vor, wobei nicht nur
der Schopfer die Schöpfung gebiert, sondern auch, «aus der dunklen Tiefe des

Mutterschosses», die Schöpfung den Schopfer.14 Derselbe Prozess lasst sich aber

auch als Heilung verstehen, wobei die tradierte gesellschaftliche Norm «sich an

der <Krankheit> messen lassen muss».15 Ein Echo dieser Vorstellungen ist noch

aus den Kellern und Vorstadt-Garagen zu vernehmen, in denen die Soundtüftler

und Computerffeaks am Werk sind.16 Vom Untergrundigen ist oben, also spater,

leicht reden. Kellerlegenden sind Gründungsmythen.17 Im Swinging London

von 1968 hat Led Zeppelins erste Probe in einem «Kellerloch» stattgefunden:
«Der ganze Raum war gerammelt voll mit Marshall-Verstarkern, zwischen

denen nur ein Loch für die Tur gelassen war, und das war's.»18 Das war's? Wie oft
wurde «Verrat!» und «Kommerz!» geschrien, wenn «sogenannte (Undergroundbands)»

wie «Deep Purple» oder «Moody Blues» mit dem Strom der Kulturindustrie

zu schwimmen begannen, als ob da unten nie etwas gewesen ware.19

Die unterirdischen Inkubations-Raume sind Schauplatze der Selbstinszenierung.

An der Rue David-Dufour 8 in Genf hat Ludwig Hohl, der «untalentier-

teste unter den Grossen»,20 21 Jahre in einem Keller gelebt und geschrieben:
«Wo wohnt er? In einer Hohle? [...] Man streichelt eine der Katzen und fragt sich

heimlich, ob man aus diesem Keller, der sich in ein lebendiges Gehirn verwandelt

hat, [...] je wieder hinauskommt.»21 So legendär Hohls Keller, so legendär

die darin gespannten Wascheleinen, an denen Blatter und Zettel hingen,
«Gedächtnisstützen», die sein Werk ins Sichtbare hielten.22 Ein «Tagesklang», ein

m seinem Innern erklingendes Wort, ruckte sein Innerstes fast taglich ins

Zugangliche. Es stand «in einer dunklen, aber machtigen Beziehung» zu dem

«verborgenen Untergrund», zu dem «tieferen Problem», das den Autor
unterschwellig beschäftigte.23 Eine verraumlichte Inversion, widerspiegelt Hohls

Kellerexistenz dessen Fundamentalkritik an der gangigen Vorstellung, wie

Erkennen und Handeln zusammenhangen: «Das Höhere als eine grosse Idee sind

[...] die kleinen Ideen, die aus einer grossen Idee entsprungen sind; und das

noch Höhere die kleinen Taten, die aus den kleinen Ideen entsprungen sind

[,..].»24 Das Geheimnis des Schöpferischen entpuppt sich in Hohls Keller, der

einer Berghütte glich,25 als kontinuierliche «Arbeit»: als «Bergfahrt», die nur
Schritt für Schritt auf den Gipfel des Gelungenen führt.

13



Verdammungsorte

«Lasst, die ihr eintretet, alle Hoffnung fahren!»26 - Was Dante auf das Hollentor

schrieb, haben wir von jeher beherzigt. Unnachsichtig verbannen wir in den

Untergrund, was uns oben im Weg steht und stört: Autos und Bahnen, Beats

und Fäkalien, Hobbys und Kabel. Um grosserer Bewegungsfreiheit und
Natürlichkeit willen bauen wir im Namen von Ruhe und Ordnung, von Ausgeglichenheit

und Funktionalität auf das gründlich Verworfene, auf das ordentlich

Verborgene. Aus den Augen, aus dem Sinn. Hatte nicht schon Goethe in seinem

Faust die bornierten, fremdenfeindlichen, grölenden Studenten in Auerbachs

Keller platziert? Doch die Entgegensetzung von oben und unten, die im Lauf der

Zeit immer rigidere Formen annahm,27 verrat, dass uns der Glaube an den «reinen

Menschen» abhanden gekommen ist. Unsere Welt ist deshalb nur noch von

unten zu begreifen - von ihren Abfallprodukten und Ausscheidungen her.28

Hugo Loetschers abgrundige Parabel Abwasser fuhrt uns das vor Augen. Ein

Abwässer-Inspektor - von einem politischen Umsturz in der Oberwelt hat er in
der Kanalisation nichts mitbekommen - soll zuhanden der neuen Behörde ein

Anforderungsprofil fur seinen Nachfolger erstellen. Aber sein «Gutachten» gerät

ihm zur Bewerbung fur die eigene Nachfolge: Sein Platz ist unten, bei den Kanälen.

Indem er den Boden unterhöhlt und mit einem Entwasserungsnetz durchzieht,

sorgt der pflichtbewusste Abwasser-Inspektor dafür, «dass der Boden unter

den Fussen der andern fest, tragfahig und verlässlich ist».29 Nicht der

plötzliche Umsturz der Oberwelt schafft Stabiiitat, sondern die kontinuierliche
Arbeit im Untergrund. Aber an der Oberfläche begegnet man dem Inspektor,
der aus dem Abwasser «Verhütungsmittel» und dann und wann einen «Embryo»

fischt, mit gemischten Gefühlen. Standig muss er sich schmutzige Witze anhören,

und kaum kann er sich der wahren oder erfündenen Gestandnisse erwehren:

Bei «einem Manne, der die Abwasser inspiziert», darf man «laufen lassen».

Den ausufernden Redefluss, in dem sich die Leute vergeblich zu verstecken

versuchen, kann Loetschers Protagonist zwar nicht kanalisieren, wohl aber mit
Vernunft und Umsicht die Abwasser: Die Kanalisation als Stadtutopie - eine

Stadt, «klarer angelegt als die Stadt an der Oberfläche».30

Subversionsquellen

Das Souterrain eines Textes bilden die Fussnoten. Aber auch Worte haben ihr
Untergrundiges: Wahrend unser Bewusstsein in «Hoch=Worten» spreche, lalle

das Unbewusste dazu ein «eigenes Schalks=Esperanto». Laut Arno Schmidt können

wir durch Klangassoziationen mehrere Bedeutungen gleichzeitig so wieder-

14



geben, dass das hochsprachlich Verdrängte hörbar werde: «Der B=Filosof

schwärmt englisch vom Großn=Ganzn - : <The Whole»! - <von unten» flustert's

zärtlich: <hole> —.»31 Das Ganze ist das Loch, in das wir stürzen, haben wir es

uns als einen Gegenstand vorgestellt, der alles umfasst. Und versuchen wir uns

vom Abgrund oder der Tiefe ein Bild zu machen, lassen diese «Sprengmetaphern»

das Vorgestellte in unserem Kopf explodieren.32

Subversive Texte sind Untergrundbewohner. Gunter Eichs Maulwürfe, kurze

Prosatexte, die die Logik des gesunden Menschenverstands listig unterlaufen,

wagen so geschwatzig, wie ihr Name es verlangt, den grossen Wurfelwurf, die

absolute Satire: «Meine Maulwurfe sind schneller als man denkt. Wenn man

meint, sie seien da, wo sie Mulm aufwerfen, rennen sie schon in ihren Gängen

einem Gedanken nach.»33 Flink wie Eichs Maulwurfe sind auch Heines Eidechsen,

ein «ironisches Geschlecht», das wie dieser gern andere betört. Seit

«Jahrhunderttausenden in den Felsenspalten des Apennins» zu Hause, wissen sie

«mit ihren klugen Schwänzchen und spitzfundigen Auglein» um die Geheimnisse

der Natur, um das «grosse Naturavancement»: «Die Steine werden Pflanzen,

die Pflanzen werden Tiere, die Tiere werden Menschen und die Menschen

werden Götter werden.»34 Und die Götter? Wahrscheinlich, so mutmasst ein «alter

Eidechs», «danken sie ab, oder werden auf andere Weise in den Ruhestand

versetzt».35 In Heinrich Heines Satire auf den Fortschrittsoptimismus eines Hegel

oder Schelling hebt der totale Fortschritt sich selbst wieder auf. Seine Ironie

ist subversiv: eine Kunst der Verstellung, die den Totalitarismus gleich welcher

Spielart vom Kopf auf Fussstummel stellt.

Gedacht wird der Grund als ein Erstes und Letztes, das sich selbst begründen

muss. Vorgestellt wird er als fester, verlasslicher Boden, auf den, auf dem

sich bauen lasst. Am ersten November 1755 allerdings hat das Erdbeben von
Lissabon unser Welt- und Gottvertrauen derart erschüttert, dass der Schluss

unvermeidlich schien, «auf schwankendem Boden zu stehen».36 Stecken schneidend

und von Wahnideen verfolgt, glaubt noch Georg Buchners Soldat Woyzeck in

totaler Weltstille einen Geheimbund am umsturzlerischen Werk. Dieser höhlt

aus, was dem von seinen Vorgesetzten Geschundenen und von seiner Geliebten

Verratenen Sinn und Halt gibt: «Es geht hinter mir, unter mir (stampft auf den

Boden) hohl, hörst du? Alles hohl da unten. Die Freimaurer!»37 Letztbegrun-

dungen scheinen so obsolet geworden zu sein wie die «grossen Erzählungen»,38

die die Vielfalt des Realen auf ein einziges Prinzip zurückfuhren: auf Gott, die

Vernunft, das Subjekt, das Nichts; auf Arbeit, Freiheit, Fortschritt. «Ich übe mich

im Denken, folglich zieht bei mir jeder primäre Grund einen anderen nach sich,

15



der noch primärer ist, und so geht es weiter bis ins Endlose.»39 Dostojewskijs

geschwätziger «Kellerlochmensch», ein ehemaliger Beamter, lugt wie gedruckt. Er

lasst seine schäbige Bleibe am Stadtrand von St. Petersburg hochleben, weil er

die aus dem Westen importierten materialistischen Sozialutopien des 19.

Jahrhunderts aufs Tiefste verabscheut. Sich ironisch auf die Londoner Weltausstellung

von 1851 sowie auf Tschernyschewskijs neuen Menschen beziehend,

bezeichnet er jeden utopischen Entwurf als «Kristallpalast». Aber preist er sein

Kellerloch nicht, weil er das von ihm Ersehnte, Namenlose «auf keine Weise

finden kann»?40 Nur in unserer Phantasie gemessen wir, was uns erschreckt.

Die Oberwelt der Unterwelt der Oberwelt

Der ein zweites Mal aus der Unterwelt zurückgekehrte Orpheus, dessen

gottgleicher Gesang einst Menschen und Baume, Tiere und Steine zu bewegen

vermochte, bringt bei Urs Widmer keinen einzigen Ton mehr hervor.41 Sein Gesang

versagt vor dem «Riss in der Schöpfung, der das Hier vom Dort trennt».42 Während

Oberwelt und Untergrund einander wechselseitig repräsentieren und

negieren, ist fur Orpheus die Trennung zwischen oben und unten absolut. Die

Unterwelt ist selbst in unserer Alltagswelt keine zweite, tiefere, dunklere Welt,

sondern das schlechthin Andere: «Wer im Salzbergwerk von Wieliczka arbeitet,

wusste, was die Holle ist.»43

Moskau Anfang der 1990er-Jahre. Umbruchszeit. Boris Jelzin lässt das Weisse

Haus beschiessen. Der Physiker Koroljow, die Hauptfigur von Alexander Ilit-
schewskis Roman Matisse,44 findet sich in der wirren Wendezeit nicht zurecht.

Anderthalb Monate streift der von der Vor- und Frühgeschichte Faszinierte im

geheimen Tunnelsystem der Moskauer Metro herum. Als ob er in die Vergangenheit

der Sowjetunion hinabsteigen wollte. Aber es ist nicht die Politik, es sind

nicht die geheimen Bauwerke und Bunker, nicht die Flucht- und Evakuierungswege

der Nomenklatura, die diesen «postmodernen Höhlenforscher» interessieren.45

Tief in der Erde denkt er «<tiefe> Dinge». Wahrend das Leben in ihm langsam

versickert und versteinert, will er sich in Schlaf- und Dämmerzuständen

von der «Belebtheit des Anorganischen» uberzeugen. Als dessen Sprachrohr
versucht er zu artikulieren, was dem stummen Unbelebten nicht gelingt: dass die

Welt eine Stufenfolge des Lebendigen sei, ein Kontinuum, in dem kein Riss das

Untere vom Oberen trennt. Aber was ihn als fixe Idee verfolgt, wird von der

Wirklichkeit unerbittlich dementiert. Obwohl Moskaus Untergrund in einem

«Humus von Mythen und fiktiven Forschungen» liegt, ist dieser Untergrund
eigentlich keiner: Im Erdinnern streift der Stadtstreicher durch dasselbe ober-

16



irdische Moskau, «in dem man das Licht ausgeschaltet und alle Menschen
umgebracht» hat. Koroljows Visionen von Matisse, «dem Ausleuchter der Pariser

Katakomben», werden genauso Traume bleiben wie die euphorischen
Selbst-Erkundungen «seiner neuen Wohnstatte», semes Korper-Innern, das sich ihm
mehr und mehr zum «Schema einer fliegenden Stadt, eines Luftwohnortes»
verdichtet.46 Aus der Oberwelt im Untergrund ist jede Zukunft verschwunden.

Was aber, wenn die Oberwelt selbst sich als Untergrund herausstellt? Im

philosophischen Gedankenexperiment wird die uns wohlvertraute Welt, über

der die Sonne taglich aufgeht, zu einer düsteren Hohlenwelt, in der wir von der

Macht der Gewohnheit gefesselt sind. Obwohl hinter uns ein Feuer brennt, können

wir im flackernden Hohlendunkel kein Seiendes als das erkennen, was es

ist. Piatons Hohlengleichnis veranschaulicht den Bildungsgang des Philosophen
als zu leistende Vermittlung zwischen philosophischer Theorie und politischer
Praxis: Der wahrhaft Denkende soll zum Grund und Ursprung jeder Erkenntnis

und alles Seienden nur deshalb aufsteigen, um den im Hohlendunkel Verbliebenen

zu zeigen, was er in der Oberwelt des reinen Denkens erkannt hat. Im Bild

der Sonne erscheint dem Geblendeten das Erste und Höchste als das Undenkbare

jenseits des Seins. Auf dieses veiweisend, verwandelt das Hohlengleichnis
sich selbst in eine Hohle, aus der wir nur aufsteigen können, wenn uns
eingeleuchtet hat, dass das an sich Gute, das Sein-Sollen schlechthin, alles Seiende -
und damit auch das Einleuchten selbst - hervorbringt.

Ob ein Riss die Ober- von der Unterwelt trennt, der jeden Ruckschluss von
dieser auf jene verfälscht: ob dieser Riss sich in einem Kontinuum schliesst, in
dem das Lebens- und Seinsganze aufleuchtet; ob der Untergrund als Oberwelt

erscheint oder umgekehrt - auf- und absteigend setzen wir unser Leben aufs

Spiel. Piatons in die Hohle zurückgekehrter Philosoph lebt nicht minder gefährlich

als Widmers Orpheus. Wollte der Philosoph den in der Hohle Verbliebenen

berichten, was er in der Oberwelt gesehen hat, so wurden diese ihm keinen

Glauben schenken. Denn nicht einmal im Erkennen der Schatten konnte er es

mit ihnen aufnehmen. Versuchte er - so Piatons Hinweis auf den zum Tod

verurteilten Sokrates - sie aus ihrer Unwissenheit zu befreien und hinaufzufuhren

in die Oberwelt: Wurden sie ihn dann nicht «wirklich toten»?47

Der Ich-Erzahler und Orpheus sitzen wie gewohnlich auf einer Schuppenbank

im Garten, in dem die Blumen spriessen wie noch nie. Beide schauen in
die untergehende Sonne. Kaum hörbar beginnt Orpheus plötzlich zu singen.

Doch nur um den grössten, schwärzesten Preis: «Am nächsten Morgen schrak

ich jedenfalls vor Sonnenaufgang auf, als sei etwas geschehen, eine Ahnung, ein

17



Schrecken. Ich ging mit einer Kanne Kaffee und einem Butterhornchen in den

Schuppen hinüber, etwas, was ich sonst nie tat. Er lag am Boden, das Gesicht auf

der Erde.»48

Anmerkungen
1 Foucault, Michel Andere Räume Aus dem

Franzosischen von Walter Seitter, m Aisthesis

Wahrnehmung heute oder Perspektiven einer
anderen Ästhetik Leipzig 1992, 39

2 Bachelard, Gaston Poetik des Raumes Ubersetzt

von Kurt Leonhard Frankfurt am Main/

Berlin/Wien 1975, 50
3 Ilitschewski, Alexander Matisse Aus dem

Russischen von Valerie Engler und Friederike
Mellendorf Berlin 2015, 262

4 Bachelard, a a 0 52
5 Hohl, Ludwig Dass fast alles anders ist Frankfurt

am Main 1984, 126
6 Ilitschewski, a a 0 252
7 Miller, Norbert Archäologie des Traums

Versuch über Giovanm Battista Piranesi München/
Wien 1981, 78 Benjamin, Walter Das

Passagen-Werk, Gesammelte Schriften Frankfurt am

Main 1982, Band VI, 137
8 Kafka, Franz Der Bau, m Die Erzählungen

und andere ausgewählte Prosa Herausgegeben

von Roger Hermes Frankfurt am Main
1996, 468 Der Titel der Erzählung stammt
von Max Brod

9 Ebd 482, 668, 479, 481, 483f 502
10 Burger, Hermann Die allmähliche Verfertigung

der Idee beim Schreiben Frankfurter Poetik

Vorlesung, m Hermann Burger, Werke m acht

Banden Herausgegeben von Simon Zumsteg
Achter Band Poetik & Traktat, München 2014,

133,141
11 Burger, Hermann Die kunstliche Mutter

Zurich 1984
12 Burger, Die allmähliche Verfertigung der Idee

beim Schreiben, a a 0 150, 202, 148
13 Die Vorsokratiker Herausgegeben und ubersetzt

von M Laura Gemelli Marciano Berlin
2013, Band 2, 44f

14 Benjamin, Walter Nach der Vollendung, m
Gesammelte Schriften IV1 Werkausgabe
Band 10 Frankfurt am Main 1980, 438

15 Muschg, Adolf Literatur als Therapie Em
Exkurs über das Heilsame und das Unheilbare
Frankfurt am Main 1981, 197

16 «Die ersten Garage-Rock-Bands entstanden

Anfang der 1960er Jahre m den USA unter dem

Einfluss der British Invasion [ ] Aus dem Man¬

gel an geeigneten Ubungsraumen nutzten diese

Bands oftmals die hauseigene Garage zum
Üben» https //de wikipedia org/wiki/Garage_
Rock (25 7 2016)

17 «Alle kennen die Geschichte von Bill Gates,

der m einer Garage anfing, schreiben Sie [ ]

Aber es ist trotzdem mcht wahr» http //www
zeit de/2000/31/In_der„Garage_sass_Bill_me

(25 7 2016)
18 Yorke, Ritchie Led Zeppelin Biographie einer

Band Aus dem Englischen von Clara Drechsler

Köln 1994, 75
19 Ebd, 69f
20 So das Urteil Peter Bichseis Vgl Ludwig Hohl

«Alles ist Werk» Herausgegeben von Peter

Erismann, Rudolf Probst und Hugo Sarbach

Frankfurt am Main 2004, 32
21 Garzolh, Richard Bei Ludwig Hohl Ubersetzt

von Hugo Sarbach, m Ludwig Hohl
Herausgegeben von Johannes Bermger Frankfurt am
Main 1981, 128f

22 Sarbach, Hugo Sinnen und Denken Sieben

dialektische Versuche zu Ludwig Hohl, in
Ludwig Hohl «Alles ist Werk », a a O 146

23 Hohl, Ludwig Die Notizen oder Von der un-

voreihgen Versöhnung Frankfurt am Main

1984, 439
24 Ebd, 24
25 Sarbach, Hugo, a a O 147
26 Die Göttliche Komodie Ubersetzt und erläutert

von Karl Streckfuss Neu herausgegeben von
Rudolf Pfleiderer Leipzig 1876 Inferno III, 9

27 Lampugnam, Vittono Magnago radikal nor
mal Positionen zur Architektur der Stadt

Ostfildern 2015, 52f
28 Loetscher, Hugo Abwasser Em Gutachten

Frankfurt am Mam/Berlm/Wien 1981, 38
29 Ebd, 155
30 Ebd 50, 45, 34
31 Schmidt, Arno Zettels Traum, Werkgruppe

IV, Band 1, 32 Zitiert nach Quelle http//
www amo-schmidt-stiftung de/Prosakunst/

Etymtheorie html (25 7 2016)
32 Blumenberg, Hans Paradigmen zu einer Meta-

phorologie, Frankfurt am Main 1998, 179f
33 Eich, Gunter Maulwurfe Frankfurt am Main

1970, 7

18



34 Heine, Heinrich Beim Eidechs m den Apenm
nen, m Nichts als die Welt Reportagen und

Augenzeugenberichte aus 2500 Jahren Heraus

gegeben und um die «Bibliothek des Reporters»

ergänzt von Georg Brunold Berlin 2010, 190
35 Ebd 191
36 Briese Olaf Erde, Grund, m Konersmann,

Ralf (Hg) Worterbuch der philosophischen
Metaphern Darmstadt 2014, 97

37 Buchner, Georg Woyzeck Leonce und Lena

Hg von Buighard Dedner Stuttgart 2005, 9
38 Jean-Frangois Lyotard Randbemerkung zu den

Erzählungen, in Postmoderne und Dekon

struktion Texte franzosischer Philosophen der

Gegenwart Stuttgart 1990, 49
39 Dostojewskij, Fjodor Aufzeichnungen aus dem

Kellerloch Ubersetzung von Swetlana Geier

Stuttgart 2013, 19

40 Ebd 42
41 Widmer, Urs Orpneus, zweiter Abstieg, m Vor

uns die Sintflut Geschichten Zunch 2000, 37
42 Ebd, 41
43 Widmer, Urs Das Salz von Wieliczka, a a O

99
44 Der Roman erschien 2010 m der russischen

Ongmalversion, die deutsche Ubersetzung
2015

45 Schmid, Ulrich M Geist trifft Materie, m NZZ

13 2 2016,2 http//www nzz ch/feuilleton/
buecher/geist trifft materie 1 18694430

(29 7 2016)
46 Ilitschewski, a a O 272, 263, 265, 277, 284
47 Blumenberg, Hans Hohlenausgange, Frankfurt

am Main 1989, 94
48 Widmer, Orpheus zweiter Abstieg, a a O 46f

19


	Über das Untergründliche

