
Zeitschrift: Badener Neujahrsblätter

Herausgeber: Literarische Gesellschaft Baden; Vereinigung für Heimatkunde des
Bezirks Baden

Band: 36 (1961)

Artikel: Kultur und Kulturpflege

Autor: Tschopp, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-322748

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-322748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kultur und Kulturpflege

«Kultur bezeichnet die Gesamtheit jener Werte und Sinngefüge, die der
menschliche Geist in seiner Gesamtentwicklung zu schaffen vermochte, so

Religion, Sprache, Dichtung, Wissenschaft und Technik, Recht, Kunst,
wirtschaftliche und berufliche Formen, politische Gebilde wie Gemeinde und
Staat. In individuellem Sinn bedeutet Kultur Veredlung durch Ausbildung
seiner Seelen- und Geisteskräfte und die daraus sich ergebende geprägte
Lebensform, während mit Zivilisation die bloße Aneignung äußerlicher Formen
bezeichnet wird.» (Lexikon der Pädagogik, 1951.)

Das Wort Kultur deckt also keinen einheitlichen Begriff: Man mag an ein
bestimmt gerichtetes Sichbemühen denken und an das Ergebnis, den
kultivierten Menschen. Kultur liegt aber auch objektiv in den kulturellen Einrichtungen

vor und in jenen Dingen, die man vielleicht besser die Kulturgüter
nennt. Diese letztern sind Kulturgüter allerdings nur für den, der sie bewußt
als Kulturmensch erlebt und wertet. Ein Volk mag reich an (ererbten!)
Kulturgütern sein und doch arm an Kultur.

Unter cultura (agri) verstand man ursprünglich einfach den Ackerbau, und
diese Bedeutung wirkt nach. Die mit der Urbarmachung des Bodens verbundene

Seßhaftigkeit und alle jene Bemühungen, die etwa zur Erfindung des

Pfluges führten, mögen den Menschen zwar nicht von der Kulturlosigkeit
zur Kultur, wohl aber von einer einfachem zur höhern Kultur emporgeführt
haben. Wie gut würde es zum Sinnwandel des Wortes passen, wenn der
kreisrunde Dreschplatz, wie man behauptet, der älteste Theaterboden der Antike
gewesen wäre.

Das Wort Kultur findet man in vielen Sprachen, aber eigentlich selten mit
unserer Bedeutung. Bei Littré lese ich: «Culture: Action de cultiver, de

soumettre la terre, les plantes, à certains soins pour favoriser l'action de la
nature.» Nur im übertragenen Sinn spricht man von einem «esprit sans culture»
oder von der «culture des sciences, des beaux-arts», was man am besten mit
«Pflege» der Wissenschaften und der Künste übersetzt. Es ist aber kaum zu
bezweifeln, daß der Ursprung unseres Wortgebrauches auf ähnlicher bildhafter

Verwendung beruht.
Im deutschen Sprachgebiet hat man sich seit einigen Jahrzehnten daran

gewöhnt, Kultur und Zivilisation als schärfste Gegensätze aufzufassen. Zivilisation

verhalte sich zur Kultur wie etwas Äußerliches zu etwas Innerlichem,



wie Gemachtes zu Gewordenem, wie Mechanismus zu Organismus, wie das

Mittel zum Zweck. Die fortschreitende Naturbeherrschung, die Rationalisierung

des Lebens, die moderne Technik usw. bedrohen tatsächlich das, was

man im besten Sinn zur Kultur rechnet. Während diese mehr oder weniger an
eine bestimmte Zeit, an ein bestimmtes Volk und sogar an eine bestimmte
Landschaft gebunden ist, läßt sich die Zivilisation auf jeden übertragen, ob

er kultiviert sei oder nicht; sie ist sozusagen heimatlos. Aber die Erfindung
einer Maschine gehört doch auch zur geistigen Kultur. Aller verhaßten
Rationalisierung zum Trotz gibt es doch eine Verstandeskultur, die wohl zum
Verstandeskult entarten mag, aber nicht muß. Angst und Mißtrauen gegenüber
der Zivilisation läßt uns ganz vergessen, daß die Übergänge von der Kultur
zur Zivilisation fließend sind. In den meisten Sprachen versteht man unter
Zivilisation ungefähr das, was wir mit Kultur bezeichnen. «Civilisation»,
heißt es zum Beispiel, «avancement de l'humanité dans l'ordre moral,
intellectuel, social etc.» Und weiterhin lesen wir: «Etat de ce qui est civilisé, c'est-

à-dire ensemble des opinions et des mœurs qui résulte de l'action réciproque
des arts industriels, de la religion, des beaux-arts et des sciences.» (Littré.)

Bildung und Schulung hangen mit der Kultur zusammen: Schulung möchte

vorzugsweise der inneren Bildung oder Vervollkommnung dienen; Bildung
hingegen - ein Grundbegriff der Erziehungswissenschaft seit Pestalozzi -
sollte die Formung der Seele und des Geistes durch die Kultur und zur Kultur
bedeuten.

Die Kultur ist immer ein Ganzes und muß als Ganzes bewertet werden. Es

hilft dem Einzelnen und der Allgemeinheit nichts, in einer Sparte des Lebens

kultiviert sein zu wollen, in einer andern nicht. Selbstverständlich sind die

kulturschöpferischen Fähigkeiten sehr verschieden verteilt, aber der Wille zur
Kultur muß uns in jeder Hinsicht durchdringen. Ein Land, das nur pflegt,
was irgendwie augenfällig wirkt und seinem kulturellen Renommée nützt,
wird zuletzt seine Kultur verlieren, mag es Rußland oder das nationalsozialistische

Deutschland sein. Natürlich braucht ein Maler nicht gleichzeitig ein
Musiker zu sein, ein Wissenschafter kein Maler, ein Heiliger kein
Wissenschafter; ja es kann geradezu zum Wesen echter Bildung gehören, auf
gewisse Entfaltungsmöglichkeiten zugunsten anderer zu verzichten. Aber alles

muß im Rahmen einer großen, allgemeinen Kultur geschehen.
Die Kultur ist höchst subjektiv, denn man vollendet in sich nur immer die

eigene Persönlichkeit; aber sie ist zugleich und scheinbar widerspruchsvollerweise

auch wieder höchst objektiv, da mit ihr und in ihr - nach Hegel - der



subjektive Geist mit der Bewegung überpersönlicher Geistesmächte eins wird.
Seit Pestalozzis «Lienhard und Gertrud» weiß man: Wahre Kultur baut

sich auf der Herzenskultur auf. Sie hat auch am religiösen Leben des

Menschen teil; wiewohl hier gelegentlich Spannungen entstehen, weil sie die
Neigung besitzt, eigengesetzlich zu werden. Ein Recht zur Eigengesetzlichkeit
wird aber der Kultur aus religiösen Gründen gewöhnlich abgesprochen. Es

kann zum «Kulturkampf» kommen. Wenn sich aber die «Kultur» durch den
Staat gegen die «Kirche» ausspielen läßt, ist die Gefahr des Mißbrauches
groß. So ist die «Kultur» im Deutschland der tausend Jahre und im heutigen
Rußland zum Kampfmittel und zum Opfer einer letzten Endes kulturlosen
Zivilisation geworden.

Die Kultur ist nicht bloß ein Überbau oder, wie es einer drastisch
ausdrückte, «die Summe der Fettaugen, die auf der Suppe schwimmen». Sie

durchdringt alle menschlichen Verhältnisse und Bemühungen wie ein Sauerteig

und fängt nicht erst an der Universität, im Theater, beim teuren Buch

an, sondern bei der einfachsten Wechselrede am Familientisch. Sie ist auch

nicht bloß die Angelegenheit glücklicher Zeiten, da die Bestie Mensch gleichsam

gesättigt ist und sich Kultur als Luxus leisten kann. «Zuerst das Fressen,
dann die Moral», das ist die «Moral» der Dreigroschenoper. Zuerst das Fressen,

dann die Kultur, möchte man verallgemeinern. Aber die Dreigroschenoper

hat unrecht, wiewohl die Not Kunst und Sittlichkeit erschweren, ein
gewisser Wohlstand sie (vielleicht nur äußerlich und scheinbar!) fördern mag.

Mit dem Menschen wurde die Kultur geboren; sie unterscheidet ihn von
den Tieren. Es gibt keine kulturlosen wirklichen Menschen, wie schon die
Felsenzeichnungen der Altsteinzeit und deren Deutungen beweisen. Besonders

die Zeit der Romantik entdeckte beim scheinbar kulturlosen «Volke»
herrlichste Kultur. Sie erkannte in den Volkstrachten, im Volkslied, in den
Märchen und überhaupt in der Sprache der einfachen Menschen mehr als nur
«versunkenes Kulturgut».

Daß alle an ihr teilhaben sollen, braucht nun aber gar nicht zu bedeuten,
daß man die «Kultur» jedem gewissermaßen in gleichen Portionen zuteile;
daß jeder ins Theater gehe und jeder die gleiche Schulung genieße. Diese
«Kultur der Massen» wäre der Entropie der Physiker zu vergleichen:
Anwachsen der Entropie führt zum «Wärmetod» der Welt; Anwachsen jener
«Massenkultur» zum Kulturtod. Nein, echte Kultur muß immer dem einzelnen

Menschen gemäß sein, sie kann nicht wie Geld verteilt werden. Die
Spannungen und das Kulturgefälle vom höchstkultivierten zum einfachsten Geist
sollen nicht aufgehoben werden.

Damit ist auch etwas gesagt, was für die örtliche Kulturpflege wichtig ist:

6



Es gibt nicht nur die hohe Kultur und die hohe Kunst im besondern. Von der
liebevollen, aber schlichtesten Bemühung und ihrem Werk muß jede Stufe
bis zum Werk des Genies vertreten sein. «Die hohe Kunst braucht die Stufen,
auf denen sie emporsteigen kann, wenn sie nicht in turmhafter Isolierung sich
verlieren und verzehren will» (Oskar Bauhofer). Sogar der einzelne hochkultivierte

Mensch findet in sich die ganze Stufenfolge. Ich kenne jedoch
Verächter der niedrigeren Stufen, die Mozarts wegen schon einen Haydn
verachten, die Söhne Bachs aber des Vaters wegen; die nur die höchsten Namen
in der Literatur gelten lassen, hingegen genau wissen möchten, wie das eigentlich

mit der Frau von Stein und Goethe gewesen war... Es hat keinen Sinn,
über das Dorftheater zu schnöden, weil es doch nie an ein Stadttheater
heranreiche; wohl aber ist es sinnvoll dafür zu kämpfen, daß es in der Huldigung
an jeden Schmarren sich nicht selbst erniedrige. Es hat auch keinen Sinn, auf
die eigene musikalische Betätigung zu verzichten, weil man alles besser im
Radio haben kann, wo besonders Begabte das annähernd Vollkommene bieten,

ohne uns den Schweiß monatelanger Vorbereitungen zu verraten.
Die Kultur ist etwas Lebendiges und kann daher am besten von Mensch zu

Mensch übertragen werden: Ein lebendes Vorbild, dem man nacheifert, ein
Sokrates gewissermaßen für Alkibiades, ist fast unersetzlich. Vorgelebtes
überzeugt. Die Entwicklung der Technik - man denke an die Buchdruckerkunst,
an Film, Rundspruch, Fernsehen, aber auch an viele «Institutionen» - will
den lebendigen Vermittler überflüssig machen, kann es aber nicht. Hier findet

sich für die kleinste Ortschaft, wo aber die persönliche Beziehung noch

spielt, die Gelegenheit, Kultur zu vermitteln und zu erwecken. Hier liegen
auch die Möglichkeiten für den Lehrer, der weniger als eine Art «Institution»
(was aber leider durchaus vorkommt!), sondern als ein lebendiger,
kulturerfüllter Mensch vor den Schülern stehen soll.

Die eigentlichen «Hochkulturen» sind gewöhnlich mit Namen und Wirken

einer Stadt verbunden (Athen, Rom, Florenz, Paris usw.). Der Mensch ist
aber trotzdem geneigt, die Städte allgemein für die Verderbnis der Kultur
verantwortlich zu machen, das Bauerntum und überhaupt die einfachen

Ordnungen des Lebens aber als Quellen wirklicher und beständiger Kultur zu

rühmen. Dem ursprünglichen Sinn des Wortes entsprechend gäbe es keine
«Kultur» ohne Land und Landbau.

Die Stadt wirkt tatsächlich zwiespältig: Sie fördert und zerstört. Wie die
Großstadt ohne den ständigen Zuschuß von Menschen aus der Provinz nicht
bestehen könnte, so kann ihre Kultur nicht gedeihen, ohne daß aus den

naturnahen, einfachen Verhältnissen ihr ständig Kräfte zuströmen, die sie aber auf
das Höchste steigert und veredelt.



«Dem Bunde die Kanonen, den Kantonen die Kultur», so heißt es gelegentlich;

eine Formulierung, der die gefährliche Überzeugungskraft eines Schlagwortes

zukommt. Keine bedeutende Instanz, mag es eine hohe oder tiefe, eine
öffentliche oder private sein, ist vor Kulturaufgaben gefeit. Kultur ist sicherlich

auch eine Angelegenheit der Schweiz als eines politischen Gebildes. Es

widerspräche aber der grundlegenden Art unseres Landes, wenn alles Wesentliche

von einer Stelle ausginge. Der Aargau insbesondere hatte von allem
Anfang an Ursache, die gemeinsame Kultur und Bildung zu fördern; er war ja

sonst nur ein Zusammensetzspiel ohne innerlichem Zusammenhang.
Ausländer, die an größere Maßstäbe gewohnt waren, wie zum Beispiel Wolfgang
Menzel, konnten in der ersten Hälfte des letzten Jahrhunderts nicht genug
den «Bildungsfimmel des Kulturkantons» verhöhnen.

Heute verlangen das Postulat Dr. Markus Roth und die Motion Robert
Reimann, daß die Regierung dem Großen Rat eine Vorlage über die staatliche

Kulturpflege unterbreite. Eine Expertenkommission widmet sich den

Vorarbeiten für ein «Kulturgesetz». Sie hat die Kulturschaffenden kürzlich
aufgefordert, wenigstens die «Umrisse ihrer Utopie einer Argovia creatrix»
zu zeichnen.

Damit wird nun allerdings die grundsätzliche Fragwürdigkeit der
staatlichen Kulturpflege zur Diskussion gestellt. Nur schon das Wort «Kulturgesetz»

klingt wie eine Contradictio in adjecto. Natürlich wird der Staat vor
allem von außen her auf Kunst und Kultur einzuwirken suchen: Etwa durch
Zuschüsse an die Drucklegung wichtiger Bücher, durch Ankauf von Bildern,
durch Defizitgarantien gegenüber Musikern und Theaterleuten, durch Stipendien

an werdende Künstler usw. Damit beschwört man aber Gefahren herauf:
Als man seinerzeit anfing, Bilder in öffentlichen Museen zu sammeln,
entstand sofort eine eher unerwünschte Museumskunst. Die Entstehung einer
«Kunstkredit- und Kunstkommissionskunst» muß genau beobachtet und
verhindert werden. Anläßlich der Ankäufe von Werken aargauischer Maler
durch den Kanton erlebte ich in den vierziger Jahren sehr Merkwürdiges:
Verschiedene Künstler mußten bei aller Fragwürdigkeit ihrer Kunst «berücksichtigt»

werden. Die starre Ordnung des Staates erlaubte es nicht, wenigstens
einen Teil des Kredites für bessere Gelegenheiten aufzusparen. Wollte man
aber zwei Bilder von einem bewährten Maler kaufen, so wurde das als

unerwünscht bezeichnet; es sei denn, daß man auch von andern je zwei Bilder
kaufe. Ich fragte damals Herrn Regierungsrat Zaugg, welcher die kleine
Kommission leitete:

«Unterstützt der Kanton eigentlich die Kunst oder die Künstler?»
«Das ist ganz klar: Die Künstler.»

8



Kulturell und künstlerisch hochstehende Zeiten «unterstützten» aber weder

Kunst noch Künstler, sondern brauchten sie, hatten sie unbedingt nötig. Und
das ist ein gewaltiger Unterschied!

Die erwähnte Expertenkommission ist sich bei allem hoffnungsvollen Eifer

offenbar einer gewissen Fragwürdigkeit aller staatlichen Kulturbestrebungen

bewußt. Das beweist schon der ironische Ton ihres Briefes an die kulturellen

Kreise im Kanton: «... Es liegt uns ernstlich daran, Ihre Vision eines

aargauischen Schlaraffenlandes der Dichtung, der Musik, der bildenden Künste,

der Wissenschaften kennenzulernen...»

Was kann man nun in den kleinern Verhältnissen der Gemeinden und der
kulturellen Vereinigungen tun? Wahrscheinlich haben wir es schwer. Der
berühmt-berüchtigte Graf Kayserling schreibt von der Schweiz: «Wenn sie

nicht bald anerkennt, daß der Schweizer Durchschnittsbürger nicht Vorbild
ist, so ist sie als Kulturfaktor erledigt und nurmehr dazu da, im Rahmen
gesicherter Neutralitätsstellung Philister zu mästen.» Diese gräflich-schnoddrige

Bemerkung war wenigstens in frühern Jahrzehnten nicht so weit von
der Meinung jener literarischen Gäste entfernt, die sich in unsere aargauische
Städtchen verirrten:

Der berühmte Rezitator Ernst Possart spazierte vor seinem Rezitationsabend

mit dem Präsidenten der literarischen Gesellschaft durch Alt-Aarau.
Bei der Ecke Kronengasse-Metzgergasse schaute er zu den hübschen
Dachgiebeln hinauf und meinte - liebenswürdig und verächtlich zugleich -:
«Reizendes Nest! Wir werden was drein geben.»

Thomas Mann aber begann seine erste Vorlesung in derselben Stadt also:

«Es gibt so viel Schweres auf der Welt, daß wir uns lieber der heitern Seite
des Lebens zuwenden wollen...»; und dann las er einige seiner harmlosesten
Arbeiten vor. Die Aarauer nahmen allerdings Manns Vorlesung mit eisiger
Zurückhaltung auf.

Die Kultur zu fördern ist heute auch deswegen schwer, weil sich vor allem
die Frage erhebt: Welche Kultur? Die bildende Kunst, die Literatur und die
Musik reichen wie zu keiner Zeit in das Unbegreifliche hinüber. Ein paar
über die Leinwand zerstreute Papierfetzen (Jean Arp), nach den «Gesetzen»
des Zufalls zusammengeflickte Sacktuchreste oder aufgeklebte, angebrannte
Holz- oder Fournierabfälle («sacchi» und «legni» von Alberto Burri) sollen
Bilder bedeuten: maschinell hergestellte Wörtermontagen, sogenannte sto-
chastische Texte, aber «Gedichte».

Der moderne Mensch fühlt sich immer weniger sicher inmitten seiner Kul-



tur. Er hat zu oft erfahren, wie Abgelehntes, Unverstandenes später allgemein
anerkannt, verstanden und berühmt geworden ist, als daß er noch den Mut zur
eigenen Stellungnahme fände. Nur allzuviele halten sich nicht mehr im
geringsten zuständig für die «Kultur» und vor allem für die «Kunst» und wissen

nicht, daß sogar in der Ablehnung mehr kulturelle Bemühung stecken

kann als in der resignierten Gleichgültigkeit. Wenige haben noch den Mut
Ryffels, des ungemein volkstümlichen Musikdirektors am Seminar Wettingen:

Es war vor vielleicht 30 Jahren. In Baden führte der junge, spritzige
Dirigent Blum zum Schlüsse eines Konzertes ein Hindemith-Stück auf,
erklärte aber schon vorher dem Publikum, daß er des bessern Verständnisses

wegen die Nummer wiederholen lasse. Die Erklärung gab er deswegen, damit
jeder, der das Stück nicht zweimal anhören mochte, den Saal verlassen könnte.

Die erste Aufführung war vorbei. Die Leute blieben stumm sitzen. Nur
weit vorn räkelte sich einer etwas mühselig auf und wanderte langsam, aber
entschieden zum Ausgang: Papa Ryffei.

Er hat sich «geirrt», wie man heute ziemlich zuversichtlich behaupten
darf; und trotzdem gefällt mir sein Mut. Wer nicht mehr ein entschiedenes

Nein sagen kann, kann auch nicht mehr ein entschiedenes Ja sagen.
Schwierigkeiten für die Kulturpflege abseits der Großstadt bereitet auch

eine gute Verkehrslage. Selbst in Winterthur, einem bedeutenden Ort mit
bemerkenswerter kultureller Eigenständigkeit, wird geklagt, daß Zürich fast
alle Unternehmungen überschatte. Durch seine Anziehungskraft verhindere

es zum Beispiel die Entstehung eines leistungsfähigen Theaters. Die
Aufhebung der Entfernungen durch die modernen Verkehrsmittel verbindet sich

in ihrer Wirkung nicht selten mit einem gewissen Snobismus, der immer
höher geschraubte Anforderungen stellt und den kleinern Orten unmöglich
macht, als Kulturzentren zu wirken. «Die Sonne überstrahlt die Sterne.»

Was kann man also tun? Es gibt Lesegesellschaften, welche die literarische
Kultur zu fördern versprechen und hoffen; dörfliche und städtische Bibliotheken;

verschiedenste Vereinigungen bieten Vorträge und Heimatabende,
veranstalten Kurse. Um das Singen des Singens wegen (und nicht der
Abendunterhaltung und der Wettbewerbe wegen) anzuregen, werden mancherorts

Singabende durchgeführt. Gemeinden können Museen gründen, Chroniken
führen lassen, die Niederschrift von Ortsgeschichten anregen, die Herausgabe

von Heimatbüchern, Jahrbüchern, Neujahrsblättern usw. unterstützen. Um
die Bewohner darüber hinaus in die Tiefe der Gedanken und in die Weite
der Welt zu führen, können Volkshochschulkurse durch bestehende Vereinigungen

oder durch eine besondere Gesellschaft eingerichtet werden. Mehr als

dreißig Orte im Kanton Zürich kennen solche Kurse.

10



All das kann förderlich sein, und Kultur bedeutet ja Glauben an die
Kulturfähigkeit des Menschen. Es kann sogar notwendig werden; denn die Flucht
vor dem Lande ist zum Teil Flucht vor der Unkultur und der Unbildung. Es

besteht bloß die Gefahr, daß man, wie viele Leute Wohltätigkeit mit Kauf
und Verkauf von Abzeichen, das «Leben» mit «Betrieb», Bildung mit Schulung

verwechseln, so Kultur und Abendunterhaltung (und sei sie auch kultureller

Art) einander gleichsetze.
Vor allem bedenke man aber, daß ohne Bewußtsein der Werte, die in der

Mundart sich verbergen und die in unserm Sprechen sich offenbaren sollten,
wenig geleistet ist. In einem uralten Scherz läßt man die Leute sich wundern,

daß in Paris schon die kleinen Kinder französisch reden können. Aber
es ist wirklich erstaunlich, wie sie französisch reden. Offenbar deswegen, weil
nur das Schriftdeutsche schulmäßig durchgenommen wird, fühlen wir uns für
genaue Kenntnis der Sprache und Befähigung sie zu sprechen nur gegenüber
der Schriftsprache verantwortlich.

Ein grobes Mißverständnis der Leute besteht, wie schon erwähnt, darin,
daß sie glauben, Kultur finde sich nicht beim «gewöhnlichen» Volke. Kultur
soll und kann man aber beim einfachsten Tun beweisen. Sie durchdringt das

geistig-seelische Leben australischer Stämme, die fast gänzlich von den Gütern
der Zivilisation entblößt sind (die ersten Missionare meinten hingegen, nackte
Menschen müßten auch kulturlos sein). «Wer ist der weiseste und gelehrteste
unter Allahs Dienern?», so fragt eine islamitische Legende und gibt zur
Antwort: «Wer die Weisheit des Volkes mit seiner eigenen Seele zu vereinen
weiß.»

Zur «Weisheit des Volkes», zu seiner Kultur gehört aber eben und vor
allem die Sprache. Der schon einmal angezogene Graf Kayserling schrieb

allerdings in seinem «Spektrum Europas» (Seite 286): «Es mögen im Laufe
der Jahrtausende andere als germanische Dialekte auf Schweizerboden geredet
worden sein - Aussprache und Tonfall waren gewiß schon bei den
Pfahlbauern die gleichen und sie sind fürchterlich.» Diese «fürchterliche» Sprache
ist unsere Sprache und damit die wichtigste Grundlage unserer Kultur und

wert, genau studiert und mit letzter Verantwortung verwendet zu werden.

Schätzen, nicht überschätzen wollen wir sie allerdings; ihren Reichtum wollen
wir kennen, sie aber nicht andern Sprachen und Mundarten gegenüber
herausstreichen.

Wenn Thérèse Keller in ihrem Kasperlitheater das Wort «Glungge»
braucht, pflegt sie es für Sprachungewohnte mit «Pfütze» zu übersetzen.

Nach einer Weile fügt sie aber gewöhnlich bei: «Doch d Glungge isch

nässer.» Deutlich verrät sie damit, wie viel unmittelbarer, sinnenfälliger das

11



Mundartwort auf uns wirkt. Otto von Greyerz in seinem Buch «Mundart als

Grundlage des Deutschunterrichtes» schreibt: «Der Grasblätz ist ein Gras-
blätz und keine Wiese; und so ist der Muni kein Zuchtstier, die Moore kein
Mutterschwein, der Bysluft kein Nordwind und d Flachsere kein Flachsfeld.»
Damit weist er auf eine allerdings allgemeine Erscheinung hin: Fast kein
Wort einer Sprache ist dem Inhalt nach genau gleich dem Worte einer andern

Sprache.
Ganz entfernt davon, besonders abgeschliffen und verbraucht zu sein, ist

die Mundart nicht nur frisch, sondern auch ursprünglich. Als Kind pflegte
ich zu lachen, wenn Küttiger Bauern mich aufforderten, auf ihrem Heufuder
oder auf einem Schlitten zu «reiten» (zrite), Ich empfand, wie wenn sie das

Wort fehlerhaft gebrauchten. Kluge aber schreibt: «Zu Grunde liegt
gemeingermanisches ridan mit der allgemeinen Bedeutung der Fortbewegung.»

Als ich, ebenfalls im Kindesalter, zum ersten Mal das Wort «Wetterleuchten»

hörte, wirkte es selbst als eine «Erleuchtung», die mir das scheinbar

dumpfe und offenbar verdorbene Mundartwort «wätterleiche» erklärte. Auch
das war ein grober Irrtum. Bei Wasserzieher lesen wir: «Unsere Stammesverwandten,

die Norweger, haben die ursprüngliche Form vederleik bewahrt,
und im Mittelalter hieß es noch bei uns weterleich. Beide gehen zurück auf
die altgermanische Wurzel laik, das heißt tanzen.» - Aber Wasserzieher hätte
den Blick nicht nach Norden zu wenden brauchen und bei uns das Wort
«Leich» noch in voller Lebendigkeit antreffen können (me het de Leich
neume äne).

Die Pflege der Mundart ist eigentlich nur ein Zweig unserer heimatkundlichen

Bemühungen, die im schönsten Sinn Kulturbemühungen sind und die

uns von keiner Großstadt abgenommen werden können. Nicht immer neue
Äcker wollen wir urbar machen, sondern in unserm Acker tiefer graben.

Wer die Heimat kennt, wird sich nachher mit ganz anderer Einstellung der
weitern Welt zuwenden: Es ist keine Kunst, in Rom vor einer Kirche des

17. Jahrhunderts zu verkünden: Diese Kirche ist barock. Aber beim einfachsten

Türsturz im Städtchen das barocke Kunstgefühl zu erkennen,
nachzuempfinden und zu deuten, ist hundertmal schwieriger - und das soll und muß
der Heimatkundige. Aber wie sehr wird er, der diese Empfindsamkeit ausgebildet

hat, später die Größe des Barocks in Rom empfinden! Wie wichtig ist
also die sozusagen heimatkundliche Einführung. Wie nötig ist es, im Kleinen,
Nahen sich für das Große, Ferne auszubilden... Und Ähnliches gilt allgemein

für das persönliche Bemühen um kulturelle Leistungen: Wieviel tiefer
wird jener die Symphonie empfinden und verstehen, der die Sonatine erarbeitet

und in ihrem Reichtum erfaßt und erfühlt hat.

12



Damit ist schon angedeutet: Beim Heimatkundlichen darf man nicht
stehen bleiben; es erfüllt seinen Zweck nur, wenn man von ihm als einem
sichern Bezugssystem in die Weite hinaustritt. Darüber wäre allerdings noch
viel zu sagen. Charles Tschopp

Badener Schulanekdoten von Adolf Haller

Aus der Ruhe aufgestört. Im Jahre 1927 war ich eingeladen worden, an
einer Elternversammlung über Pestalozzi zu sprechen. Der Vorsitzende, ein
Doktor der Philosophie, sagte in der Einführung: «Der hundertste Todestag
Pestalozzis ist zwar schon um einige Tage überholt. Trotzdem wollen wir
diesen Mann heute abend noch einmal anhören, um ihn nachher wieder seiner
Ruhe überlassen zu können.»

Der Stadtschreiber als Schüler. Dr. Raschle, der in jungen Jahren zum
Stadtschreiber gewählt worden war, wirkte wegen seiner kleinen Gestalt noch

jünger als er wirklich war; trotzdem hat er es bekanntlich später bis zum
Hochschullehrer gebracht. Bei einer Probelektion setzte er sich mit den Stadträten

und Schulpflegern in eine der hintern leerstehenden Schulbänke. Gegen
das Ende der Lektion wandte sich der Kandidat plötzlich an ihn und tadelte
ihn vorwurfsvoll: «Jetzt sitzest du da und hast die ganze Stunde noch kein
einziges Wort gesagt. Konjugiere mir das nächste Verb! »

Der Herr Stadtkanzler schoß augenblicklich in die Höhe und legte los:

«J'espère, ru espères, il espère...»
Ein Großteil det Magistraten mußte das Zimmer verlassen, so krümmte es

sie vor Lachen. Und der arme Kandidat konnte zusammenpacken.

Die mißverstandene Hilfe. Der unvergessene Hans Siegrist erzählte gerne,
wie ihm einmal eine Geste des Helfens mißdeutet wurde. Die Lehrerin plagte
sich mit einer Schwachbegabten Erstkläßlerin ab. Als das Kind nicht begreifen
wollte, wieviel übrigbleibt, wenn man von fünf vier abzieht, hielt der Visitator,

damit man endlich vom Flecke käme, leicht einen Finger auf. Und
augenblicklich meldete sich die Rechnerin: «Fräulein, der Herr Späckter
mueß use!»

13


	Kultur und Kulturpflege

