
Zeitschrift: Beiträge zur Aargauergeschichte

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 14 (2005)

Artikel: Vom Kulturkampf zum Kampf der Kulturen? : Identität und Religion in
osmanischen/türkischen Schulbüchern

Autor: Wittwer, Carol

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-111151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Kulturkampf zum Kampf der Kulturen
Identität und Religion in osmanischen/türkischen Schulbüchern

Carol Wittwer

Der Kulturkampf und damit einhergehend ein Prozess der langsamen Säkularisierung

prägten die Schweiz, ja das gesamte Europa im 19.Jahrhundert. Dadurch
wurde das Verhältnis zwischen Politik und Religion neu definiert. Religiöse
Institutionen verloren ihren Einfluss auf politische Entwicklungen und Entscheidungen,

währenddem staatliche Einrichtungen auf politischer, sozialer und
wirtschaftlicher Ebene immer stärker ins Geschehen eingriffen. Bemerkbar machte
sich der Kulturkampf insbesondere auch im aargauischen Bildungssystem, indem
der Fokus der Erziehung nicht mehr auf religiöse Inhalte und Überzeugungen

gelegt wurde. Das Bildungssystem wurde reorganisiert, neue Fächer hielten Einzug

in den Lehrplan. Wissenschaftliche Methoden dominierten die Aneignung
von Wissen, und seine kritische Überprüfung anstelle der überlieferten religiösen
Traditionen waren die Maxime.1 Heute sind der Kulturkampf und die damaligen
zum Teil sehr heftig geführten Debatten und Konflikte weitgehend überwunden.
Anstelle des Kulturkampfes ist nun das Schlagwort «Kampf der Kulturen» zu
einem in Wissenschaft, Medien und in der OffenÜichkeit allgemein benutzten Slogan

oder mehr noch zu einem Erklärungsmodell für zahlreiche Probleme geworden.

Hauptakteurinnen sind nicht mehr die reformierte und die katholische
Kirche gegenüber staatlichen Organen, sondern so genannte Kulturkreise. Nach
Samuel P. Huntington sind zwei dieser einander gegenüberstehenden Kulturkreise

der Westen, das heisst Europa und Nordamerika, einerseits und die islamische

Welt andererseits.2 Als Erklärungsansatz dient der «Kampf der Kulturen»
nicht nur dem Versuch, die weltpolitischen Entwicklungen vor allem im
Zusammenhang mit dem Terrorismus zu verstehen. Vielmehr werden auch Konflikte
und Probleme im Kleinen, an denen Menschen unterschiedlicher Herkunft
teilhaben, auf ihre angebliche kulturelle Unvereinbarkeit reduziert. Huntington
versteht hierbei «Kultur» vorwiegend als eine religiöse Erscheinung: «Ein elementares

Merkmal von Kulturkreisen ist die Religion; die grossen Religionen sind,
wie Christopher Dawson gesagt hat, < in einem sehr realen Sinn die Grundlagen,
auf denen die grossen Zivilisationen ruhen».»3

Ein offensichdicher Mangel dieses reduktionistischen Erklärungsansatzes
scheint mir darin zu liegen, dass Europa - und somit auch die Schweiz - die Folgen

des Kulturkampfes und der Säkularisierung von Politik und Gesellschaft für

Vom Kulturkampfzum Kampfder Kulturen 133



sich allein pachten. Jedoch nicht nur «der Kulturkreis des Westens» hat im
19.Jahrhundert eine solche Entwicklung durchgemacht. Es lohnt sich ein Blick
über die Grenzen in einen «anderen Kulturkreis».

Da in der Schweiz Migrantinnen und Migranten aus der islamischen Welt

zunehmen, ist dieser Kulturkreis Hauptthema dieses Artikels. Die letzte

Volkszählung vomJahr 2000 zeigt, dass rund 310 000 Musliminnen und Muslime in der

Schweiz leben. Dies entspricht 4,2 Prozent der gesamten Bevölkerung. Damit ist
der Islam die drittstärkste religiöse Gemeinschaft neben den reformierten und
katholischen Kirchgemeinden. 53 Prozent davon stammen aus dem ehemaligen

Jugoslawien, 22 Prozent aus der Türkei, und der Rest verteilt sich auf Musliminnen

und Muslime aus arabischen Ländern und weiteren Nationen wie Iran,
Afghanistan oder Pakistan. Knapp 40 000 von ihnen besitzen das Schweizer Bürgerrecht.4

Im Folgenden beziehe ich mich auf die Türkei, welche die zweitgrösste
der genannten Gruppen stellt und die bekanntlich in Beitrittsverhandlungen mit
der EU steht.

In diesem Artikel möchte ich, ausgehend von der Geschichte des Osmani-
schen Reichs hin zur Türkischen Nation (ca. 1850-1930), die Entwicklung des os-

manischen/türkischen Schulsystems aufzeigen. Das Augenmerk wird hierbei auf
die Frage nach der Vermittlung einer osmanischen/türkischen Identität sowie auf
die Stellung der Religion in ihrem Selbstverständnis und -bewusstsein gelegt.
Dies sind zwei Problemfelder, die in osmanischen/türkischen Schulbüchern stark

präsent sind und die als wichtige Elemente auch im Aargau in der Zeit des

Kulturkampfes heftig diskutiert wurden. So kann an einigen Stellen ein Vergleich
zwischen den Entwicklungen in der Türkei und in der Schweiz beziehungsweise
im Kanton Aargau gemacht werden. Ausgehend vom historischen Vergleich
stellt sich letztlich die Frage, ob türkisch-muslimische Kinder ganz andere

Schulsysteme und Lerninhalte als die schweizerischen kennen lernten, ob sich somit
eine Art «Kampf der Kulturen» in Schweizer Schulen mit migrierten Kindern
ergibt und wie viel Huntingtons Erklärungsansatz in dieser Hinsicht überhaupt
taugt.

Das ig.Jahrhundert: Vom Osmanischen Reich zur Türkischen Nation

Das 19.Jahrhundert gilt für das Osmanische Reich als das Reformjahrhundert.
Dem Reich gingen damals zahlreiche Gebiete verloren. Einerseits entriss ihm
der europäische Kolonialismus riesige Gebiete wie Algerien oder Tunesien.
Andererseits entstanden zahlreiche Nationalbewegungen, die in der Unabhängigkeit

osteuropäischer Staaten oder aber in einer allmählichen Loslösung arabischer

Länder, allen voran Ägyptens, endeten. Auch im osmanischen Kerngebiet
von Anatolien verbreiteten sich im 19.Jahrhundert nationale und nationalistische

Strömungen. Dieser durch Gebietsverluste und Unabhängigkeitsbewegungen

134



Türkin in traditioneller Kleidung in os-

manischer Zeit (um i8go).

Türkin in moderner Kleidung zur Zeit
derJungtürken (um ig2o).

ausgelösten Krisenzeit versuchte die osmanische Regierung mit zahlreichen
Reformen zu begegnen. Die so genannten Tanzimat-Reformen im früheren und
mittleren lQ.Jahrhundert können von ihrem ideologischen Gehalt her als

Gegenbewegung zum aufkommenden Nationalismus verstanden werden. So wie ein

griechischer, ein serbischer oder auch ein irakischer und syrischer Nationalismus
entstand, so entwickelte die osmanische Regierung eine «Ideologie des Osmanis-

mus», durch welche die Loyalität zum Vaterland, das heisst zur osmanischen
Gemeinschaft und Dynastie, erneuert werden sollte. Als Höhepunkt dieser Reformen

gilt die Zeit von Abdülhamid II. (1876-1909).5

Die Zeit des Osmanismus (i8o8-igo8)

Dass sich diese Krisenstimmung und vor allem der Drang nach Reformen auf
das Schulsystem und die Lehrpläne auswirkten, erstaunt nicht. Gerade das

Entstehen der osteuropäischen Nationen und die Kolonisierung Nordafrikas, beides

in der christlichen Welt entstandene Bewegungen, bewirkten eine Neuinterpretation

der osmanischen Identität, die auch in diversen Schulbüchern zur Geltung
kommt. Doch dazu weiter unten.

Ab der Mitte des 19.Jahrhunderts entstanden zahlreiche neue Institutionen.
Eine 1851 gegründete «Akademie der Wissenschaften» begann mit der Abfassung

Vom Kulturkampfzum Kampfder Kulturen 135



türkischer Schulbücher. Kommissionen wurden eigens mit der Untersuchung der

öffentlichen Erziehung beauftragt, und eine aus verschiedenen religiösen
Gemeinschaften zusammengesetzte Kommission war mit den Erziehungsangelegenheiten

für alle Volksgruppen beauftragt. Wie im Kanton Aargau wurden mit
solchen Kommissionen konfessionsübergreifende Lerninhalte und Schulen
begründet.6 Der Geschichtsunterricht wurde schon 1869 für alle Stufen, also auch in
der Elementarschule, für Knaben und Mädchen eingeführt.

Auch auf inhaltlicher Ebene hatten der Kolonialismus und der Nationalismus

ihre Auswirkungen. So wurde die osmanische Identität verstärkt mit einer
islamischen kombiniert. Erst damals entstand die «Kalifatslegende», wonach das

Osmanische Reich vom letzten abbasidischen Schattenkalifen (1517) die Kalifatswürde

erhalten habe.7 Eine solche Kalifatstheorie und ihre islamische Einfär-

bung, das heisst der Versuch, Politik und Religion in Einklang zu bringen,
entstanden somit erst im 19.Jahrhundert. Die oft und explizit auch von Huntington
formulierte Behauptung, im islamischen Raum seien seit jeher Politik und Religion

miteinander verbunden gewesen, muss zurückgewiesen werden. Diese

Strömung wird in Wirklichkeit dem Osmanismus zugerechnet.8

Kurz gesagt, macht sich die Ideologie des Osmanismus darin bemerkbar,
dass im Rahmen einer Loyalitätsbekundung der Sultan-Kalif, der Staat, ein
dynastischer Patriotismus sowie islamische Werte ins Zentrum gerückt werden. Ein
sehr typisches Beispiel dieser osmanischen Identität zeigt folgender Schulbuchausschnitt:

«So entstand zu jener Zeit, in der überall die Stärke der Muslime nach-

liess [Ende des Abbasidenreichs, 16.Jahrhundert], unser Staat und
besetzte mit seinen grossen Eroberungen die Kontinente Europa, Asien
und Afrika und verbreitete Angst und Schrecken und demonstrierte der
Welt die Kraft des Islam. Der Osmanische Staat ist ein Geschenk Gottes

an die islamische Gemeinschaft und der Beschützer der islamischen

Religion. Wir müssen sehr stolz darauf sein, dass wir diesem ehrenhaften
Staat angehören, dass wir von der berühmten Dynastie regiert werden,
die unserem Reich den grossen Namen Osmane gab.»9

Ein wichtiger Bestandteil des Identitätsbildes, das hier konstruiert wird, ist die
zugleich weltliche und religiöse Legitimation des Reiches. Auf der welüichen Ebene

wird im Geschichtsunterricht den Schülerinnen und Schülern in fast schon
heroischer und heldenhafter Manier aufgezeigt, welche Gebietsgewinne das Reich

für sich verbuchen konnte. Die religiöse Komponente kommt hinzu, indem das

Reich einerseits erfolgreich die nachlassende Stärke der Muslime überwunden
habe und andererseits als Gottesgeschenk an die islamische Gemeinschaft dargestellt

wird. Ganz ähnliche Formulierungen lassen sich bei Augustin Keller
finden: «In den Thalschaften überall beehrtes tapferes Volk»,10 zeigt die militärische

Wehrhaftigkeit des idealen Schweizers. Die religiöse Komponente fehlt
auch bei Keller nicht: «Stolz soll der Schweizer sein. Auf sein Vaterland, aber

136



nicht, dass er sich über andere erhebe, denn was wir haben, hat Gott unsern
Vätern gegeben.»11 Auch «unser Vaterland» ist ein Geschenk Gottes.

DieJungtiirken (1908-1928)

Schon während der Tanzimat-Zeit formierte sich Widerstand gegen die
Herrschaftsform und auch gegen das osmanische Identitätsbild der Regierung. Unter
dem Eindruck der Französischen Revolution versammelten sich Schriftsteller
und Journalisten zu einer Vereinigung, den so genannten Jungosmanen. Sie

bezeichneten die Tanzimat-Reformen als ungeeignet, die osmanische Gesellschaft

zu reformieren. Vielmehr würden sie dazu dienen, die absolutistische Position
des Sultans zu festigen und keineswegs zu einer zunehmenden Demokratisierung
der Bevölkerung führen. Diese Bewegung wurde zwar unterdrückt, doch die

Jungtürken griffen später auf ihre Ideen zurück. Allgemein werden die Jungtürken

grob in zwei Kategorien unterteilt. Die erste wird als pluralistisch-liberale
«osmanische Gruppe» bezeichnet, die zweite als eine etatistisch-nationalistische
«türkische».12 Die Letztere setzte sich schliesslich mit ihrem ausgeprägten
Nationalismus durch.13

Zu dieser immer stärker in den Vordergrund tretenden national-türkischen
Identität gehörten verschiedene Elemente. Die osmanische Geschichte wurde

zwar nicht verdrängt, aber doch ergänzt:
«Die Türken waren in grosse Stämme gespalten. Heute gibt es nicht nur
in Asien, sondern sogar in Europa Nationen von unserer Rasse. Die os-

manischen Türken gingen aus der Stammesgruppe der < Kayi Han > hervor.

[...] Sie erbauten Städte, die, wenn auch nicht ganz perfekt, bis zu

einem bestimmten Grade schön sind. Sie Hessen sogar von einigen ihrer
Herrscher Statuen herstellen. Die Türken sind von Natur aus ausgeglichene

Menschen. Nur können sie es nicht vertragen, wenn sie jemand
belästigt oder ihre Rechte verletzt. [...] Die Waffen, die sie benutzten,

pflegten sie selbst herzustellen. Das Säen und Ernten, Ackerbau, die

Pferde- und Schafzucht war bei ihnen sehr beliebt. Sie konnten
Wasserleitungen legen und mit Hilfe von Kanälen Felder bewässern, die weit

von Flüssen entfernt lagen.»14

Dieser Ausschnitt aus einem Geschichtsbuch für Primarschulen zeigt deutlich,
wie eine osmanische Identität türkifiziert wird. Akteur in der Geschichte waren
Türken, und eine ihrer Stammesgruppen bildete dann die osmanischen Türken
(also nicht die Osmanen).15 Die Jungtürken begannen somit, einen türkischen

Geschichtsmythos herauszubilden, der lediglich noch sehr oberflächlich mit der
osmanischen Dynastie verknüpft wird. Zu diesem Geschichtsmythos gehören
jedoch nicht nur Stammesgruppen. Betont werden vielmehr ihre kulturellen und
zivilisatorischen Aktivitäten sowie ihre positiven Charaktereigenschaften. Im

Vom Kulturkampfzum Kampfder Kulturen 137



Vergleich zur vorhergehenden Stelle ist nun also keine Dynastie mehr im Vordergrund

des Interesses, sondern Menschen als Glieder einer Volksgemeinschaft.
Das Zitat beschreibt die Türken nicht mehr als offensive Eroberer, sondern als

wehrhaftes, bei Bedarf sich verteidigendes Volk; auch dies ein Gegensatz zur
Stelle aus der Ära Abdülhamids II. Ergänzt wird nun das Bild der Türken mit
ihren handwerklichen und hauptsächlich landwirtschaftlichen Fähigkeiten und
zivilisatorischen Errungenschaften. Diese Textstelle spiegelt nicht nur einen

beginnenden türkischen Nationalismus wider. Vielmehr wird den Schülerinnen

und Schülern wieder eine optimistische Zukunftsperspektive aufgezeigt. Zwar

waren damals die meisten ehemals osmanischen Gebiete verloren, und der Staat

schrumpfte langsam auf das Gebiet der heutigen Türkei zusammen. Ein positives
Gegengewicht zu dieser problematischen Entwicklung gebend, betont der Text

aber, dass die Türken gerade in landwirtschaftlichen Tätigkeiten schon immer
bewandert gewesen seien. Weiter fällt auf, dass die Religion unerwähnt bleibt.
Auch in diesem Sinne ist das Osmanische Reich nun kein Geschenk Gottes

mehr, vielmehr sind die Errungenschaften Produkte menschlicher Leistungen.
Auch im Aargau behandelten Lehrerinnen und Lehrer Themen der Landwirtschaft

und des Handwerks. Allerdings waren die Industrie und der Diensdeis-

tungssektor in der Schweiz bereits Themen,'6 welche in türkisch-osmanischen

Lehrbüchern der ausgehenden Osmanenzeit noch fehlten.
Die Religion ist aus dem Geschichtsbild nicht ganz verdrängt, doch nur noch

am Rand präsent: «Sein [Sultan Selims I., 1512-1529] grösstes Ziel war es, alle

Muslime und Türken zu einen und ein sehr grosses islamisch-türkisches Reich zu

gründen.»'7 Das Osmanische Reich wird begrifflich nun also zu einem
islamischtürkischen Reich. Der Islam dient hier lediglich der Benennung der Religionszugehörigkeit

einer Mehrheit der türkischen Volksgemeinschaft. Die 1882 von
Jakob Keller'8 geäusserte Forderung nach einer weit gehenden Reduzierung des

historischen Unterrichts auf biblische Geschichte hätte im osmanisch-türkischen

Geschichtsunterricht keinen Platz gehabt.'9
Die Religion dient in osmanisch-türkischen Lehrbüchern noch einem anderen

Zweck, nämlich der Uberwindung des Gefühls der Unterlegenheit gegenüber

Europa. Wie oben schon angesprochen, fühlten sich die Jungtürken der
Französischen Revolution verpflichtet. So kann man beispielsweise in einem
Geschichtsbuch für die Oberstufe Folgendes lesen:

«Die Prinzipien der Freiheit und Gleichheit in den Menschenrechtserklärungen

wurden bereits 1200 Jahre vor der Französischen Revolution
durch die islamische Scharia bekannt gegeben. Hazret-i Omer hatte

gesagt: <Alle Menschen sind von Geburt aus frei>. Vor dem Gesetz der
Scharia sind alle gleich; zwischen einem Herrscher und einem armen
Mann gibt es nicht den geringsten Unterschied. Uberall in islamischen

Ländern wurden lediglich nach einem Gesetz, nämlich nach der islamischen

Scharia Urteile gefällt.»20

138



Die Scharia als Methode zur Rechtsfindung gilt hier als Garantin für die
Menschenrechte der Musliminnen und Muslime schon seit jeher. Die Ideale der
Jungtürken von Gleichheit und Freiheit, die sie von der Französischen Revolution
übernommen hatten, transferierten sie somit in die Vergangenheit, und zwar in
die Entstehungszeit des Islams.

In einer ähnlichen Funktion dient die Scharia in Schulbüchern nicht nur zur
Festsetzung einer Gleichwertigkeit gegenüber Europa, sondern durchaus auch

zur Betonung einer Überlegenheit, nämlich im Umgang mit sozial schlecht
gestellten Bevölkerungsgruppen. Drehpunkt ist hierbei Andalusien, dessen

Bevölkerung - wie diejenige im Osmanischen Reich - dank den grossartigen zivilisatorischen

und kulturellen Errungenschaften gebildet gewesen sei. Sie habe keinen
Absolutismus und somit auch keine Unterdrückung gekannt. Alle Menschen
seien nach den Prinzipien der Gleichheit, Gerechtigkeit und Gewissensfreiheit
behandelt worden. Die damals unwissenden und fanatischen Christen hingegen
hätten Könige und Fürsten gekannt, die das arme Volk durch Gewaltherrschaft

peinigten.21 Dasselbe gilt für den Umgang mit anderen Religionsgruppen: «Die
Araber respektierten die Religionsfreiheit. Die Christen dagegen quälten diejenigen,

die nicht ihrer Religionsgemeinschaft angehörten [.. .].»22

Wesentliche Inhalte der Menschenrechte werden so einerseits in die islamische

Vergangenheit gerückt, andererseits wird mit solchen Aussagen den
Schulkindern der jungtürkischen Zeit aber auch vermittelt, dass die Europäer ihre
Ideen von Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit aus Andalusien - und somit aus

dem islamischen Mittelalter - übernommen hätten.

Die Zeit Atatürks

Als Ergebnis eines revolutionären Umbruchs ist die neue Türkei aus der
Restmasse des Osmanischen Reichs entstanden. Viele Kräfte, wie die jungtürkische
Bewegung, haben an diesem Umbruch gearbeitet. Letztlich aber gab Mustafa
Kemal (Atatürk) der revolutionären Entwicklung die Richtung vor. Er entwickelte

den so genannten Kemalismus, der auf sechs Prinzipien fusste: Nationalismus,
Laizismus, Revolutionismus, Republikanismus, Populismus und Etatismus. Im
Abkommen von Lausanne wurde die Türkei am 24-Juli 1923 als souveräner Staat

anerkannt; am 1. März 1924 wurde das Amt des Kalifen abgeschafft und die

Angehörigen des osmanischen Hauses mit dem Sultan-Kalifen des Landes verwiesen.

Die Ministerien für geistliche Angelegenheiten und die religiösen Stiftungen
wurden aufgehoben und die gesamte Erziehung einem staatlichen
Unterrichtsministerium unterstellt.

Der türkische Nationalstaat wurde errichtet und der türkische Nationalismus

definiert, wobei die türkische Sprache das wichtigste Element war. Für ethnische
Minderheiten war diese Entwicklung sehr problematisch. So durften beispiels-

Vom Kulturkampfzum Kampfder Kulturen 139



GÜL CEL KCL

js > *

Alphabetisierungskampagne auf dem Land, ig28. Der Wechsel vom arabischen zum
lateinischen Alphabet wirdpropagiert.

weise die Kurden ihre Sprachen nicht mehr sprechen und wurden als Bergtürken
bezeichnet.

Als Folge des Laizismus wurde wie in Frankreich und anders als in der
Schweiz die Trennung zwischen Religion und Staat konsequent vollzogen. Alle
religiösen Angelegenheiten sowie die Ausbildung von Geistlichen wurden unter
staatliche Organisation und Kontrolle gestellt. Die Religion wurde dem Individuum

als private Angelegenheit überlassen, sie hatte im öffentlichen Raum nichts
mehr zu suchen. So wurde den Geistlichen die Rechtsprechung entzogen, und
die Regierung führte das italienische Strafrecht, das schweizerische Zivilrecht
und somit auch die Einehe ein. Die Eheschliessung lag nun nicht mehr bei den

Imamen, sondern bei den Standesbeamten. Im alltäglichen Leben hatte die
Verdrängung weit reichende, zum Teil merkwürdig anmutende Auswirkungen. Die
traditionellen Kopfbedeckungen von Männern, der Fes, und von Frauen, das

Kopftuch, wurden verboten. Alle Türken und Türkinnen mussten europäische
Kopfbedeckungen und allgemein europäische Kleider tragen.

Die beiden Pfeiler des Nationalismus und des Laizismus hatten weit reichende

Konsequenzen für das Bildungs- und Erziehungswesen. Auf der institutionellen

Ebene wurde die Säkularisierung des Bildungswesens konsequent umgesetzt.
Die allgemeine und unentgeltliche Schulpflicht wurde eingeführt, und der Klerus
verlor seinen Einfluss auf die allgemeine Erziehung. Das erste Regierungsprogramm

zielte im Bildungsbereich darauf hin, die Bevölkerung zu einer republi-

140



Schulefür erwachsene Frauen, ig28.

kanischen, nationalistischen und laizistischen Gesinnung zu erziehen.23 Die
allgemeine Schulpflicht betraf auch die Mädchen. 1926 schon führte die Regierung
im Gesetzbuch die gleichen Rechte für Mann und Frau ein. Viel früher als in der
Schweiz erhielten Frauen somit das passive und aktive Wahlrecht, konnten nach
der Grundausbildung eine höhere Bildung anstreben, die Universitäten besuchen

und ins Berufsleben eintreten. Zudem führte Atatürk eine «Revolution der
Schrift und Sprache» durch. Bis anhin war das Osmanische die Schriftsprache,
die mit dem arabischen Alphabet geschrieben wurde. Die Osmanische Sprache

war im Wesentlichen türkisch, aber mit einer Vielzahl von arabischen und
persischen Wörtern durchsetzt. Sie wurde nun turkifiziert, das heisst, anstelle der
arabischen und persischen Wörter wurden türkische entwickelt, was zu einer eigentlichen

Säuberung der Sprache führte. Anstelle des arabischen bediente man sich

jetzt des lateinischen Alphabets.
Die Reaktion der Bevölkerung auf diese Innovationen war gemischt. Ein Teil

der Eliten kannte europäische Sprachen und befürwortete zumeist diese Reform.
Für andere war die Umstellung gerade des Alphabets weniger angenehm, weil
sie dadurch zumindest vorübergehend ihre Lese- und Schreibkompetenz verloren.

Bereits die jungtürkische Regierung erreichte dank der Förderung einer
breiten Schulbildung einen Anteil von 40 Prozent Alphabeten an der gesamten
Bevölkerung. Durch die allgemeine Schul-, Sprach- und Schreibreform stellte
sich die neue türkische Regierung unter Atatürk die Aufgabe, die Alphabetisie-

Vom Kulturkampfzum Kampfder Kulturen 141



rungsrate wesentlich zu erhöhen.24 Eine neue Länderstudie zur Türkei zeigt denn

auch, dass heute 14,5 Prozent der über 14-Jährigen noch Analphabeten sind,
darunter 6 Prozent Männer und 23 Prozent Frauen.2-5 Die Sprach- und Schreibreform

hatte aber noch ein ganz anderes Ziel: Atatürk und seine Regierung wollten
die Brücken zur Vergangenheit abbrechen. Diese Bestrebungen hatten

Konsequenzen nicht nur für den Nation-Building-Prozess insgesamt, sondern vor
allem auch für das in der Schule und im Geschichtsunterricht zu vermittelnde
Identitätsbild und somit für die Stellung der Religion im Erziehungswesen. Grund
hierfür war, dass Atatürk sich vom Islam und seinen Institutionen verabschieden

wollte, weil er ihnen die Schuld an der «relativen Rückständigkeit» des Osmani-
schen Reichs gab. So betonte er in einer 1925 in Ankara gehaltenen Rede: «Die
türkische Revolution bedeutet, die uralte politische Einheit, basierend auf der

Religion, zu ersetzen durch ein anderes Band der Nationalität.»26 Um die
Schulkinder diese Prinzipien zu lehren, diente vor allem der auf den Lehrplänen der
Primarschulen stehende Geschichtsunterricht.

So heisst es in einem Lehrbuch im Anschluss an die Schilderung der krisenhaften

Endphase des Osmanischen Reichs:

«Diese Epoche dauerte in etwa bis zu jenem Tag an, an dem Gazi Pa$a27

das Schicksal der Nation in seine Hand nahm. An jenem Tag wurde für
die neue Türkische Republik die Ära des neuen Lebens, des freien
Lebens, der grossen Entwicklungen und des Fortschritts eingeleitet [ ].

Diese Person war das grosse Genie «Mustafa Kemal Pa?a>.28 Plötzlich
wurde Anatolien lebendig. Mit diesem frischen Blut und neuen Leben
schrie es hinaus in die ganze Welt: «Ich bin nicht gestorben, ich existiere.

Ich werde existieren». [.. ] Gazi Pa$a rettete das Türkentum aus dem

Abgrund, in den es gestürzt war. Er hauchte ihm neues Leben ein und
brachte erneut eine starke und mächtige Regierung hervor. »2y

Oder:
«Er erlöste die Türken von der Unwissenheit. Er übernahm die besten

Gesetze und Traditionen, die den Europäern zum Fortschritt verholfen
hatten. »3°

Diese beiden Ausschnitte machen deutlich, dass der türkische Nationalismus
sehr eng mit einem Personenkult verknüpft ist - ja ohne Atatürk scheint die
türkische Nation gar nicht denkbar gewesen zu sein. Das Schicksal der Nation wird
definitiv nicht mehr Gott, sondern ebendieser Führerpersönlichkeit übertragen.
So erscheint Atatürk nicht nur als Nationalist, vielmehr wird seine revolutionäre
Kraft in den Vordergrund gerückt, die der Nation neues Leben einhaucht. Die
Textstellen vermitteln die damals herrschende Euphorie und Aufbruchstimmung.
Die Krisensituation konnte Atatürk in ein neues und freies Leben verwandeln.
Sehr gezielt wird auch das nationale Selbstbewusstsein und Zusammengehörigkeitsgefühl

gefördert. Nicht Menschen wie in der jungtürkischen Ära pflegen in
diesen Textstellen zu handeln, sondern «Anatolien» schreit mit frischem Blut

142



und neuem Leben. Nicht Individuen, sondern das gesamte Territorium befindet
sich in dieser euphorischen Stimmung.

Neben dem Nationalismus dominiert ein weiterer für die damalige Zeit
typischer Schlüsselbegriff: jener des Fortschritts. Ähnlich wie in Europa treibt dieser

die Menschen in ihrem wirtschafdichen, sozialen und erzieherischen Handeln

an. Nur scheint die türkische Nation die europäischen Staaten in dieser
Hinsicht zu übertreffen: «Unter all diesen Nationen sind wir sicherlich die
glücklichste.»31 «Aus diesem Grund muss der Türke zunächst seine Nationalität verstehen

[.,.].»32
Die türkische Identität wird wie alle Nationalismen nicht nur mit positiv

konnotierten Eigenschaften beschrieben. Wie die Stellen zeigen, wird auch eine

Negativfolie, ein Gegenbild zur türkischen Nation, konstruiert. Atatürk ist es nämlich

gelungen, mit der unmittelbaren Vergangenheit zu brechen. Die osmanische

Geschichte wird nun als Abgrund für die Türken beschrieben, als eine Zeit der
Unwissenheit. Davon musste die Nation sich lösen, um wieder aufleben zu können.

Bei diesem Prozess stützte sich die Türkei unter anderem auf eine Auswahl
der besten Gesetze und Traditionen Europas.

Europa wird hier also als positives Beispiel gesehen, das es nachzuahmen

gilt. Doch muss beachtet werden, dass Atatürk nicht Europa als Gesamtheit zum
Vorbild nehmen wollte, sondern eben nur eine Auswahl der besten Errungenschaften

wie die französische Verfassung mit ihrem strengen Laizismus, das

italienische Strafrecht und das schweizerische Zivilgesetzbuch.
Europa dient im türkischen Nationalismus der Schulbücher wie das Osmanische

Reich ansonsten eher als Gegenbild: «Sowohl die Bulgaren als auch die
Griechen schlachteten die Türken ab, die in Rumelien wohnten. Sie nahmen keine

Rücksicht auf Frauen und Kinder, sie brachten alle mit Bajonetten um. [...]
Die Engländer und Franzosen machten es ihnen [den Armeniern33] nach. Auf
den Strassen belästigten sie türkische Frauen, besetzten Häuser und begannen,
nachts auf den Strassen Menschen auszurauben. »34

Wenn, wie weiter oben erwähnt, die zivilisatorischen Errungenschaften
Europas gelobt, anerkannt und gar übernommen werden, so wird in diesem
Abschnitt den Schülerinnen und Schülern klar gemacht, dass die Europäer viele
ihrer Erkenntnisse nicht umsetzten, ja eigentlich in heuchlerischer Manier
handelten. Sie kennen zwar die Menschenrechte, wenden sie aber gegenüber den
Türken nicht an. Zur Konstruktion der türkischen Identität gehörte damit auch

ein aus Elementen des Osmanischen Reichs und Europas bestehendes Negativbild,

gegenüber dem sich die Türkinnen und Türken abheben konnten.
Unter Führung der überragenden Gestalt Kemal Atatürks wurde somit in

der jungen Türkei ein Prozess vollendet, der eindeutige Parallelen zu den vielfältigen

Veränderungen Europas im Zuge der Aufklärung aufweist. In Bezug auf die

Säkularisierung von Politik, Gesellschaft, Kultur und Bildung ging Atatürk sogar
wesentlich weiter als viele Staaten des «westlichen Kulturkreises». Die explizite

Vom Kulturkampfzum Kampfder Kulturen 143



Anlehnung an europäische Errungenschaften war dabei genauso Programm wie
die ambivalente Distanznahme des türkischen Nationalismus gegenüber den
Nationen Europas.

Fazit: eine neue Phase des Kulturkampfes bedeutet keinen «Kampfder Kulturen»

Die Türkei kannte einen Kulturkampf wie die Schweiz und der Kanton Aargau.
Das Verhältnis zwischen Staat und Religion wurde im Verlauf des 19. und
beginnenden 20.Jahrhunderts neu definiert. Konsequent trennte die türkische Regierung

Politik und Religion, indem der Staat die Oberhoheit über sämtliche Belange,

inklusive religiöse und erzieherische Institutionen, übernahm. In dieser

Absolutheit findet man diese Trennung in vielen Kantonen der Schweiz nicht.
Für die Türkei war in dieser Hinsicht denn auch Frankreich mit seinem absoluten

Laizismus Vorbild und nicht die Schweiz.

Zudem entwickelte die türkische Geschichtswissenschaft einen Nationalismus,

der gewisse Parallelen mit demjenigen der Schweiz aufweist. Die wehrhaften

und frommen Osmanen wurden zu freien, aufgeklärten, untereinander

gleichgestellten und stolzen Türkinnen und Türken. Die wehrhaften und frommen

Schweizer wurden zu freien, aufgeklärten, untereinander gleichgestellten
und stolzen Schweizern. Bezüglich Frauenfragen war die Türkei der Schweiz

aber um einige Schritte voraus. Universitätsbildung und passives wie aktives

Wahlrecht waren für Türkinnen wesentlich früher eine Selbstverständlichkeit als

für Schweizerinnen. Dies dürfte auch der Hauptgrund sein, weshalb in der heutigen

Türkei gut ein Drittel aller Lehrstühle an Universitäten von Frauen besetzt

sind und in der Schweiz gerade einmal rund sechs Prozent.35

In der Konstruktion des Nationalismus gibt es jedoch einen wesentlichen
Unterschied. Ein derart ausgeprägter Personenkult, wie er um Atatürk gebildet
wurde, ist in der Schweiz kaum vorstellbar. Immerhin hatte er aber in den
faschistischen Regimen der Zwischenkriegszeit durchaus europäische Parallelen.

Alle diese nun ausgeführten Punkte weisen darauf hin, dass mit dem «Kampf der
Kulturen» in Bezug auf das Verhältnis zwischen islamischen und christlichen
Ländern kaum etwas erklärt werden kann.

Ein Aspekt von Huntingtons Thesen sei hier nochmals hervorgehoben. Wie

zu Beginn des Artikels aufgeführt, behauptet er, dass der westliche Kulturkreis

seitJahrhunderten die Trennung zwischen Religion und Politik kannte. Dass dieser

Teil seiner These falsch ist, zeigen für die Schweiz und speziell den Kanton

Aargau zahlreiche Artikel des vorliegenden Bandes.

In diesem Beitrag wurde ebenfalls gezeigt, dass das Osmanische Reich nur
in einer kurzen Phase während des «Osmanismus» das Bemühen kannte, Religion

und Politik miteinander zu vereinen. Zuvor waren Politik und Religion
verschiedene Dinge. So wurde das osmanische Reich von einem Sultan - und somit

144



von einem weltlichen Herrscher - regiert, der das Kalifat - und damit die religiöse

Führung - nicht beanspruchte. Das Osmanische Reich scheint somit eher

eine Tradition der Trennung zwischen Politik und Religion gekannt zu haben als

die Schweiz. Mit der jungtürkischen Reform und mit Atatürk gewann, wie ausgeführt,

der Laizismus und mit ihm eine vollkommene Säkularisierung des

Erziehungswesens die Oberhand. Diese Vorstellung von der jahrhundertealten Einheit

von Staat und Religion ist nicht nur in Bezug auf die Türkei ein weit
verbreitetes Klischee, sondern auch bezüglich der gesamten islamischen Welt.

Wenn nun zwei Länder unterschiedlicher Kulturkreise im 19. und
beginnenden 20.Jahrhundert einen ähnlichen Säkularisierungsprozess durchgemacht
haben, so könnte Huntingtons «Kampf der Kulturen» höchstens für heutige
Verhältnisse Gültigkeit haben. Huntington behauptet, dass ein wesentliches Merkmal

des islamischen Kulturkreises eine starke Bewegung zur Re-Islamisierung
sei.3® In der Türkei gibt es in der Tat zahlreiche islamistische Bewegungen
unterschiedlicher Zielsetzung. Doch sind diesbezüglich die Schweiz und der Kanton

Aargau so verschieden? Bei gleichzeitigem Rückgang der reformierten und
katholischen Landeskirchen und fortschreitender Säkularisierung nimmt der Anteil
an freien Kirchen und Sekten zu. Auch hierzulande findet eine - christliche -
Fundamentalisierung statt. Diese Fundamentalisierung in den verschiedenen

Regionen scheint somit eher ein globales als ein kulturspezifisches Phänomen zu
sein.37

Der Kulturkampf des lg.Jahrhunderts dürfte somit durch die fortschreitende

Globalisierung im 20.Jahrhundert in eine neue Phase getreten sein. Doch er ist

lange noch kein «Kampf der Kulturen»!

Türkisch-muslimische Kinder sind nach diesem Befund ohne weiteres in
schweizerische Schulen integrierbar. Auftauchende Probleme lassen sich nicht mit der

Religionszugehörigkeit und schon gar nicht mit einem «Kampf der Kulturen»
erklären. Wesentlich wichtiger dürfte wie in der Schweiz der unterschiedliche soziale

Hintergrund sein. Kriterien wie ausgeprägte Stadt-Land-Unterschiede,
Herkunft aus bildungsnahen oder bildungsfernen oder Herkunft aus traditionellen
oder konservativen Familien spielen eine weitaus grössere Rolle im Verhalten

von Kindern als eine unterschiedliche Religionszugehörigkeit.

Vom Kulturkampfzum Kampfder Kulturen 145


	Vom Kulturkampf zum Kampf der Kulturen? : Identität und Religion in osmanischen/türkischen Schulbüchern

