Zeitschrift: Beitrage zur Aargauergeschichte
Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 14 (2005)

Artikel: Keller und der Katholizismus - eine Hassliebe
Autor: Hagmann, Jurg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-111149

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-111149
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Keller und der Katholizismus - eine Hassliebe
Jiirg Hagmann

«Kein Kardinal wird mich hier zur Ordnung lduten: kein Jesuit wird mich
von der Biihne rufen. Denn diese Biihne ist nicht mit pépstlichem Purpur, sie
ist mit dem lebendigen Immergriin Gottes geschmiickt. Sie steht nicht in Sankt
Peters Dom auf dem Vatikan, sie steht im Dom des freien Schweizerlandes
[...].»

Aus der Rede von Augustin Keller anlisslich der Volksversammlung in
Langenthal (Freischarenfest) vom 3. April 1870

Diese markigen Worte des begnadeten Redners Augustin Keller umfassen in we-
nigen Sitzen den Kern seines kirchenpolitischen Programms: Freiheit und Unab-
hingigkeit der nationalen Politik von den Anmassungen und Einmischungen des
romischen Katholizismus und seiner Reprisentanten. Solche typisch kultur-
kiampferische Ausserungen Kellers, die er gerne mit vaterlindischem Pathos zu
schmiicken pflegte, enthalten oft gleichzeitig ein aufrichtiges personliches Be-
kenntnis zu einem anderen, lebendigeren Christentum. Keller war von Haus aus
ein religioser Mensch mit einer gewissen inneren Frommigkeit, der um den Wert
der Religion fiir die Gesellschaft wusste,* und er war mit Leib und Seele ein Ka-
tholik,3 also Anhidnger einer Konfession, deren poetisch-schone Seiten er liebte;
aber er hatte einen unbestechlichen Reflex* gegen die Auswiichse des politisch
jesuitisch-antinationalen und hierarchisch verfassten Katholizismus, weil sie sei-
nem Ideal eines volksverbundenen, gebildeten und selbstindig denkenden De-
mokraten diametral entgegengesetzt waren. Seine Hassliebe zum Katholizismus
ist psychologisch begriindbar. Weil Keller als (Volks-)Pidagoge und (Spit-) Auf-
klarer mit leichtem Hang zum Romantischen den aus seiner Sicht gesunden
christlichen Teil des Katholischen so liebte, musste er mit derselben Intensitit
den Kampf gegen den Traditionsgotzen des dogmatischen Papsttums mit seinen
antimodernistischen Auswiichsen ausfechten. Dass dieser Kampf zuweilen mit
Hass5 erfiillt war, liegt im impulsiven Naturell® von Keller selbst sowie im Wesen
der historischen Konstellationen und der politischen Gesinnungskampfe, in de-
nen sein Wirken verhaftet war. Fiir die Polarisierung, die Keller provozierte, ist
bezeichnend, dass er von seinen politischen und konservativ-katholischen Fein-
den oft als «Laienpapst» oder «moderner Moralist»7 apostrophiert wurde. Aller-
dings muss betont werden, dass seine Kdmpfe als gestandener Republikaner stets

108



der Sache galten und sich nie gegen die Person richteten, obwohl Keller viele An-
feindungen ertragen musste.

Kellers antiromischer beziehungsweise antivatikanischer Protest — Protest
hier verstanden im urspriinglichen Wortsinn als <protestis>, als Zeugnis fiir die
christliche Wahrheit® — manifestierte sich im Wesentlichen in zwei historischen
Stringen: der Abschaffung der Kloster im Kanton Aargau, die indirekt zum Son-
derbundskrieg und zur Griindung des liberalen Bundesstaates von 1848 fiihrte,
sowie den kirchenpolitischen Errungenschaften des Kulturkampfes, die in den
Konfessionsartikeln der Bundesverfassung von 1874 sowie in der Griindung der
christkatholischen Kirche der Schweiz gipfelten.

In diesen beiden Auseinandersetzungen entfalteten sich Kellers erfolgreiche
kirchenpolitische Aktivitdten, die er in bleibende reformkatholische Werke umzu-
setzen wusste. Insofern soll der von der Geschichtsschreibung zuweilen vermittel-
te Eindruck korrigiert werden, dass seine kirchenpolitischen Verdienste «umstrit-
ten»? sind oder seine Kirchenpolitik «riicksichtslos»'® gewesen sei. Es versteht
sich von selbst, dass seine staatspolitischen Leistungen im Vordergrund stehen, es
wird aber hier aufzuzeigen sein, dass er als Kirchenpolitiker einen massgeblichen
Einfluss auf Entscheide genommen hat, die das Verhiltnis Staat-Kirche sowohl
auf Bundesebene wie auch auf kantonaler Ebene betreffen.

Dieser Beitrag fokussiert fast ausschliesslich auf Kellers reformkatholische
Leistungen der 1870er-Jahre, wobei diese ohne das Verstindnis der Kdmpfe und
Erfahrungen Kellers gegen den Jesuitismus und die Kloster nicht zu erkldren
sind, denn darin besteht eine historische Kontinuitit. Die friihen radikal-revolu-
tiondren Kdmpfe Kellers — seine «Sturm und Drang»-Phase" — mitsamt seinen
politisch strategischen Absichten in den 1830er- und 1840er-Jahren werden in der
vorliegenden Publikation ausfiihrlich im Beitrag von Josef Lang dargestellt.

Bevor nun auf die kulturkimpferische Wirkungsgeschichte Kellers in den
1870er-Jahren eingegangen wird, bedarf es einer kurzen Skizzierung des zeitge-
schichtlichen Hintergrunds, der sowohl eine (Vor-)Geschichte des Kulturkampfes
als auch den geistesgeschichtlichen Hintergrund des Christkatholizismus abgibt.

Kulturkampf und Reformkatholizismus

Der Begriff « Kulturkampf» umfasst ganz allgemein das Spannungsfeld und die
Konflikte im Verhiltnis zwischen Politik und Religion beziehungsweise zwischen
ihren Institutionen Staat und Kirche.”? Mit der Bildung von liberalen National-
staaten in der zweiten Hilfte des 19.Jahrhunderts sowie dem modernen Auf-
schwung von Wirtschaft und Wissenschaft (Positivismus, Materialismus) nahmen
die Bedeutung und der Einfluss der Kirche auf das staatliche Leben ab. Die Fol-
ge war eine Desintegration von gesellschaftlich-politischem und (katholisch-)
kirchlichem Leben, die heute noch virulent ist. Diesem unaufhaltsamen moder-

Keller und der Katholizismus - eine Hassliebe 109



v e
- —

Aﬁr?au g TR 4 ey q 5

«Der Aargau und die Kloster. » Der liberale Kanton im Turnier gegen den fetten Monch.
Karikatur zum aargauischen Klosterstreit, « Guckkasten» vom 12. November 1840.

nen Sikularisierungsprozess versuchte nun die romisch-katholische Kirche ve-
hement entgegenzutreten, indem sie gemdss ihrer konservativen Weltordnung
eine Reihe von Beschliissen fasste, um dem Einfluss des Liberalismus Einhalt zu
gebieten.

Es war vor allem Papst Pius IX., der durch zwei Akte Aufsehen erregte: 1864
veroffentlichte er den Syllabus Errorum, eine Enzyklika von 8o Thesen, die von
ihm als falsch verurteilt wurden und unter anderem den modernen Liberalismus
als Irrlehre bezeichneten. 1870 verkiindete derselbe Papst anldsslich des 1. Vati-
kanischen Konzils die beiden umwilzenden Sitze vom gottlichen, universalen
Rechtsprimat und von der Lehrunfehlbarkeit des Papstes als gottlich geoffenbarte
Glaubenswahrheiten, die auf die ewige Seligkeit hin anzunehmen seien (Infalli-
bilismus).

Es versteht sich von selbst, dass derartige Herrschaftsanspriiche sowie Ver-
urteilungen des Liberalismus und der modernen Welt gerade auf liberale
Staatsménner und Politiker katholischer Herkunft nur eine verwirrende und kon-
traproduktive Wirkung haben konnten und den antiklerikalen Reformbestrebun-
gen Vorschub leisteten. Wer wollte schon in der peinlichen Lage sein, einer reak-
tionéren, sich selbst disqualifizierenden Kirche anzugehéren, welche die Zeichen
der Zeit nicht verstand '3

110



Insbesondere der Syllabus, der mit seiner Undifferenziertheit sein Ziel weit
verfehlt hat,'* hat dazu gefiihrt, dass sich viele liberale Katholiken von der ro-
misch-katholischen Hierarchie zu emanzipieren begannen. Conzemius wagt so-
gar die These, dass «ohne den Syllabus, der seinen Schatten auf das spitere Dog-
ma hiniiberwarf, die antiinfallibilistische Bewegung nicht diese Ausmasse
angenommen hitte, sie wire auf einige wenige Theologen beschrinkt geblie-
ben»."

Selbst der Luzerner Staatsmann Philipp Anton von Segesser, eine der ausge-
wogensten Gestalten des schweizerischen Katholizismus des 1g.Jahrhunderts,
kritisierte 1864 den Syllabus und war enttduscht iiber den Ausgang des Konzils
von 1870: «Die geistigen Grundlagen einer Organisation, die den ganzen Erd-
kreis umfasst, wurden erschiittert, der zivilisatorische Aufschwung des Katholizis-
mus ist gebrochen. »®

Die Dogmen iiber die Lehre von der Unfehlbarkeit des Papstes (Infallibilis-
mus) unter Ausschaltung des Laientums brachten sozusagen das Fass zum Uber-
laufen und entfesselten den Kulturkampf in der Schweiz erst so richtig, wodurch
den Protagonisten einer romfreien Nationalkirche — Augustin Keller und Walter
Munzinger — der Weg geebnet wurde. Bevor nun der Blick auf die konkreten Er-
eignisse der 1870er-Jahre geworfen wird, muss kurz auf wichtige Aspekte des Re-
formkatholizismus und auf Teile seiner Vorgeschichte eingegangen werden, da
bereits lange vor dem 1. Vatikanischen Konzil verschiedene Reformversuche in
Gang gekommen waren, die auch im Keller’schen Kontext vor allem in Bezug
auf die Programmatik relevant sind. Der Kulturkampf erscheint dadurch bloss als
Endphase und Hohepunkt dieser Vorgeschichte.'7 Es soll damit auch aufgezeigt
werden, wie eng Kulturkampf und Kirchenreformen beziehungsweise die re-
formkatholischen Anliegen miteinander verquickt sind.

Reformkatholizismus

Der Widerstand gegen den pépstlichen Zentralismus und seine Machtanspriiche
wurde mit Hinweisen auf die alte Kirche des ersten Jahrtausends begriindet (von
daher stammt der Begriff «altkatholisch»). Alle drei grossen Kirchenspaltungen
gehen auf die Tatsache zuriick, dass ganze Kirchenkorper die immer weitergehen-
den Machtanspriiche der Pipste nicht annehmen konnten: 1054 die Spaltung zwi-
schen der Kirche des Abendlandes und des Morgenlandes (Grosses Schisma), zu
Beginn des 16. Jahrhunderts die Spaltung zwischen Katholiken und Protestanten
und 1534 die Griindung der anglikanischen Kirche in England unter K6nig Hein-
rich VIII, die sich von Rom lossagte. Daneben gab es viele innerkatholische
Reformbestrebungen wie etwa diejenige des osterreichischen Kaisers Josef II.
(Josefinismus), die sich als Staatskirchentum auch im heutigen Fricktal ausbreite-
te. Ahnliche Reformen, wie sie Josef I1. in Osterreich mit Hilfe der staatlichen

Keller und der Katholizismus — eine Hassliebe 111



Helvetia kampft mit Pestalozzi im Riicken gegen die Jesuiten, die auf den im Bistum
Basel gelehrten Katechismus des Paters Johann Peter Gury zeigen. Karikatur zur Schul-
vogtvorlage aus dem « Nebelspalter » vom 25. November 1882.

112



Gewalt durchfiihren wollte, suchte zu Beginn des 19. Jahrhunderts Ignaz Heinrich
von Wessenberg in seinem Bistum Konstanz zu verwirklichen.

Seine Reformideen fanden in weiten Teilen der siiddeutschen und schweize-
rischen Geistlichkeit lebhaften Widerhall und beeinflussten massgeblich auch die
christkatholischen Reformbestrebungen in der Schweiz, die Keller mitgestalten
und mittragen sollte. Keller selbst besuchte 1822 Wessenberg in Konstanz zusam-
men mit dem Toggenburger Gymnasiumsrektor Christophorus Fuchs, bei dem er
in Griechisch unterrichtet wurde. Fuchs wiederum war ein Schiiler des reform-
freudigen Aarauer Pfarrers Alois Vock, der als Vorldufer der Okumene 1815 ano-
nym eine Abhandlung mit dem programmatischen Titel: « Der Kampf zwischen
Papsttum und Katholizismus im 15. Jahrhundert» veréffentlicht hatte. Dem Na-
men Fuchs werden wir weiter unten noch als Vorreiter eines fortschrittlichen
Priestertums und Christkatholizismus begegnen. Wiahrend seines Studiums in
der erst 1811 gegriindeten reformorientierten Universitit Breslau reiften seine ra-
dikalen Vorstellungen eines reformierten Katholizismus. 1828 schrieb er seiner
Braut: «Die katholische Kirche ist unfrei, weil sie eine rémische ist. Ihre Freiheit
kann nur durch Aufhebung des Papsttums und die Einfiihrung der Versammlung
der Bischofe (concilia) erreicht werden.»'® Solche Vorstellungen deckten sich mit
den Reformen von Wessenberg, die im Wesentlichen Folgendes umfassten:
rechtliche Gleichstellung der Konfessionen; Schaffung einer katholischen Natio-
nalkirche; Wiederherstellung einer bischéflich-synodalen Kirchenordnung; Auf-
hebung des Zolibatszwanges; Einfiihrung der Landessprache in die Liturgie.

Grundsitzlich geht es bei der Vorgeschichte immer um die stindigen Re-
formbemiihungen innerhalb der katholischen Kirche, die Freiheit und Eigen-
stindigkeit der einzelnen Ortskirchen gegeniiber den zentralistischen Ansprii-
chen des Papsttums zu verteidigen. Von einer vollstindigen Trennung von Staat
und Kirche wie etwa in Frankreich war nur bedingt die Rede. Keller selbst woll-
te die Trennung von Kirche und Staat so durchfiihren, «dass der Staat zwar keine
Theologie treiben soll, aber die Kirche auch keine Politik. Von einer eigentlichen
und absoluten Trennung von Staat und Kirche konne keine Rede sein.»"9

Wenn hier die Anfiange katholischer Reformen in der Schweiz betrachtet
werden, sind seit 1830, als durch die Einfiihrung liberaler Regenerations-Ver-
fassungen in einigen Kantonen die Vorherrschaft der konservativ-restaurativen
Staatsidee gebrochen wurde, besonders zwei Bestrebungen hervorzuheben:

Erstens gewann im Kanton St. Gallen die Reformpartei, die sich «christkatho-
lisch»*° nannte, unter der Fiihrung des Kapitels Uznach-Rapperswil und der bei-
den Geistlichen Alois und Christoph Fuchs an Einfluss. 1833 entwarf Alois Fuchs in
einer Predigt ein ganzes Reformprogramm, das sich gegen den Romkult wandte
und die Einrichtung von Nationalkirchen und Synoden, die Einfiihrung der Lan-
dessprache in die Liturgie und die Revision der Zélibatsverpflichtung verlangte.

Zweitens einigten sich 1834 an einer Konferenz in Baden sieben liberale
Kantonsregierungen (Bern, Luzern, St. Gallen, Solothurn, Basel-Landschaft, Aar-

Keller und der Katholizismus — eine Hassliebe 113



gau und Thurgau) auf ein Reformprogramm, das ausdriicklich als Erneuerung
dessen bezeichnet wurde, «was unsere Vorfahren schon jahrhundertelang ausge-
iibt haben.» Verlangt wurde dabei vor allem das Aufsichtsrecht des Staates iiber
das kirchliche Leben. Die so genannten Badener Artikel, die unter dem Einfluss
des politischen Radikalismus sehr weit gingen und primir unter zahlreichen ka-
tholischen Intellektuellen lebendig blieben, haben zur Konfessionalisierung der
Konflikte*' und zur Verschirfung der politischen Gegensitze, die zum Sonder-
bundskrieg und zur Griindung des Bundesstaates fiihrten, einiges beigetragen.
Ebenso sehr konnte jedoch von einer Politisierung des kirchlichen Lebens ge-
sprochen werden. Spitestens hier stellt sich die Frage, weshalb gerade in der
Schweiz die konfessionellen Gegensitze sowie das reformkatholische Protestpo-
tenzial wihrend der gesamten Phase des langen Kulturkampfes derart von politi-
schen Motiven durchtrinkt gewesen sind.?* Pragmatisch gesehen haben natiir-
lich liberale Politiker in vielen Kantonen — mit kriftiger Unterstiitzung durch die
Presse — die Gelegenheit genutzt, durch zeitgemisse reformkatholische Postulate
Macht und Einfluss auf die politische Fithrung zu gewinnen, so auch Augustin
Keller, der die Brandstifter jenseits der Berge (ultramontanus), also bei den Ultra-
montanen in Rom ortete und die Gunst der Stunde zu nutzen wusste. Mentalitits-
geschichtlich betrachtet diirfte jedoch eher die Tatsache bedeutsam sein, dass der
Typus des obrigkeitsgldubigen Untertans anders als in Deutschland keine Tradi-
tion hatte und dass sich die (direkt-)demokratisch imprignierten Schweizer
Staatsbiirger®3 auch als Laien und miindige Republikaner in das Geschehen ein-
mischten und an zahlreichen Volksversammlungen teilnahmen, um gegen die
ultramontanen Anmassungen zu protestieren. In den fortschrittlicheren Bevélke-
rungsschichten herrschte ein tiefes Misstrauen gegeniiber der papstlichen Dema-
gogie, die es fertig brachte, noch 1832 die Gewissensfreiheit als « Delirium »*4 anzu-
prangern. Es wird nun im Folgenden zu zeigen sein, wie vierzig Jahre spiiter, als
die pépstliche Uneinsichtigkeit mit dem «vernunftwidrigen»*5 Unfehlbarkeits-
dogma von 1870 ihren Hohepunkt erreichte, sich die reformkatholischen Proteste
zu konkreten Aktivititen entwickelten, um schliesslich zur institutionellen Wirk-
lichkeit zu werden.

Vom Protest gegen die vatikanischen Beschliisse zur Griindung
der christkatholischen Nationalkirche (1870-1875)

Die zuweilen chaotischen Ereignisse und Auseinandersetzungen um die kirchli-
chen Reformbestrebungen zwischen 1870 und 1875 sind vielschichtig und kurven-
reich. Wir miissen uns hier auf die grossen Ziige beschranken und insbesondere
den Beitrag von Augustin Keller selbst bewerten. Die historische Forschung ist
sich indessen einig, dass sich die Kulturkdmpfe im Wesentlichen auf kantonaler
Ebene abgespielt haben. Ansitze zu einer Internationalisierung des Problems

114



gab es lediglich in der Stadt Bern.? Kellers Einsatz betreffend der Einfiihrung ei-
nes Konfessionsartikels in der Bundesverfassung wird im anschliessenden Ab-
schnitt gewiirdigt.

Der Gang der Entwicklung kann am besten anhand einer Chronologie der
Ereignisse und der damit verbundenen Entschliisse und Folgen wiedergegeben
werden.

1869 : Keller publizierte noch vor der Eréffnung des 1. Vatikanischen Konzils
eine Schrift mit dem Titel: «Die Moraltheologie des Jesuiten Pater Gury als Lehr-
buch am Priesterseminar des Bistums Basel», mit dem Ziel, das Lehrbuch abzu-
schaffen und letztlich die Schliessung des Seminars zu erwirken. Er ergriff damit
eine Gelegenheit, um mit gezieltem Spott die Blossen ultramontaner Absichten
schonungslos aufzudecken. Es war klar, dass dieses Handbuch von Gury, das auch
Kellers Gesinnungsgenosse Vigier, der solothurnische Landammann, als «lédp-
pisch und kindisch»*” bezeichnete, nicht wenige Katholiken abstossen musste.
Sein unmittelbares Ziel erreichte Keller sofort, indem Bischof Lachat das umstrit-
tene Lehrbuch von Gury umgehend durch ein anderes ersetzen liess. Kompro-
misslos verfolgte jedoch Keller nun die Strategie, die Diozesanstinde (BE, SO,
AG, BL, TG, LU, ZG) des Bistums Basel zu provozieren, um es auf einen Bruch
mit dem Bischof und mit Rom ankommen zu lassen. Dieses Ziel wurde 1873 er-
reicht, als Bischof Lachat einseitig von den fiinf zustimmenden Ditzesanstinden
des Amtes enthoben wurde. Die Stinde Zug und Luzern stimmten gegen die An-
trage. Diese Massnahme wurde durch den bundesritlichen Entscheid vom 13. Ja-
nuar 1874 gestiitzt, und alle Rekurse wurden in der Folge als unbegriindet abge-
wiesen.?8

1870 Schon drei Monate bevor die Unfehlbarkeitserklarung in Rom ausge-
sprochen wurde, erdffnete Keller den Kampf. Ausziige aus dem Brief an seinen
Freund Nationalrat Weder aus St. Gallen widerspiegeln seinen polemischen Ton
und die konfliktgeladene Spannung zu diesem Zeitpunkt: «Sind die Katholiken
der freien Schweiz, Laien und Priester, ausgestorben? [...] Enzyklika! Syllabus!
Exkommunikationsbulle! Dogmatisierter Syllabus! Gegen hundert neue Glau-
benslehren! Bann und Verfluchung der ewigen Rechte der Vernunft und Volks-
freiheit! Endlich die Blasphemie gottlicher Unfehlbarkeit auf einem menschli-
chen Kirchenstuhl! Die ganze verniinftige Welt ist emport iiber die Greuel aus
heiliger Stitte. Nur in der Republik der beschneiten Alpen regt sich kein Mann,
bewegt sich keiner der unzihligen vaterldndischen Vereine gegen den Unsinn,
der doch ein offener Verrat unseres Landfriedens, ein offener Fehdebrief gegen
die Grundsitze unserer Verfassung, ein offener Mord unserer Freiheit ist. |...]
Freund! Seit Wochen plagen mich diese Dinge Tag und Nacht. Vor 26 Jahren ha-
ben wir beide in Zofingen den damaligen Antijesuitenverein griinden helfen, der
dem Fass den Boden ausstiess und aus demselben den neuen Schweizerbund
hervorrief. Ich fiihle es in allen Nerven, es sei hohe Zeit, dass wieder etwas ge-
schieht, Tausende und Tausende im Lande warten auf das Losungswort.»*9 Un-

Keller und der Katholizismus — eine Hassliebe 115



mittelbar darauf geschah etwas. Keller und seine Gesinnungsfreunde hatten
zu einer grossen freisinnigen Volksversammlung nach Langenthal eingeladen
(3. April), an der rund 7000 Personen teilnahmen. Landammann Keller hielt eine
feurige Rede, die mit einer Resolution und einer patriotischen Grussadresse an
den Bundesrat schloss.3° Ausser der Erwartung, dass die kantonalen und eidge-
nossischen Behorden die Bekanntmachung und praktische Anwendung der
pépstlichen Verlautbarungen verhindern mégen, ging damit die Veranstaltung
nicht iiber eine reine Protestaktion hinaus. Immerhin wurde gleich darauf am
22. April in Luzern die erste Nummer des freisinnigen Wochenblatts «Katholi-
sche Stimme aus den Waldstitten» herausgegeben - ab 18. Mirz 1873 nannten sie
sich dann «Katholische Blitter».

1871: Am 31. Mirz fand in Luzern eine von Walter Munzinger veranlasste
Versammlung freisinniger Méanner statt, um gegen die vatikanischen Dekrete zu
protestieren. Anlass war die Exkommunikation des Luzerner Gefingnispfarrers
Johann Baptist Egli vom 10. Mirz. Keller verschaffte diesem in der Folge eine
neue Stelle als Pfarrer der Fricktaler Gemeinde Olsberg. Ahnliche Versammlun-
gen fanden statt am 29. April in Solothurn, am 1. Mai in Bern und am 7. Mai in Ba-
den. Munzinger schrieb am 7. Mai etwas ratlos an Keller: «Eine neue Kirche sam-
meln? Aber was fiir eine? Altkatholisch sind wir, ehrlich gestanden nicht, d.h.
wir miissten, um das zu sein, auf die ganz ersten christlichen Jahrhunderte zu-
riickgehen. Und dann wissen wir ja, wie es den Deutschkatholiken gegangen ist;
es wiirden bald freie katholische Gemeinden daraus. Das aber will unser katholi-
sches Volk nicht. Dafiir, also etwas zum Eintritt in den schweizerischen Verein fiir
freies Christentum hitten wir Offiziere, aber keine Soldaten.»3! Gefordert waren
also konkrete Massnahmen, die aber noch auf sich warten liessen. Der Solothur-
ner Kongress vom 18. September mit 380 Teilnehmern sollte die Bewegung wei-
terbringen. Keller sprach iiber das Verhiltnis Staat-Kirche. Munzinger hob dann
das erste Mal hervor, «dass man nicht alles nur von den Regierungen erwarten
solle, sondern selbst Hand anzulegen habe, dass es sich um die Griindung rom-
freier Gemeinden handle und dass man im Leben ohne Mut nichts erreiche.»3?
Immerhin zeigte sich dann gegeniiber den bisherigen Versammlungen ein we-
sentlicher Fortschritt, indem man sich nicht mehr nur auf Protestaktionen gegen
die Unfehlbarkeit des Papstes beschriankte, sondern den Fragen der positiven Ar-
beit in Staat und Kirche niher riickte. Zudem konstituierte sich das Komitee neu
als «Schweizerischer Verein freisinniger Katholiken» mit dem Staatsrechtler Si-
mon Kaiser als Prisident. Trotz der Griindung weiterer Vereine freisinniger Ka-
tholiken schien die Reformbewegung weiterhin im « Adventsdunkel»33 zu ver-
harren, und der spitere erste Bischof der christkatholischen Kirche der Schweiz,
Eduard Herzog (1841-1924) schrieb Ende 1871 iiber deren Stand: «Die Versamm-
lungen des Jahres 1871 haben der Bewegung ihre Direktion gegeben. Es handelte
sich jetzt nur darum, die Massen, die auf den Marschbefehl warteten, in Bewe-
gung zu setzen und Punkt fiir Punkt zu erobern und zu befestigen. Allein der

116



Marschbefehl erfolgte nicht. Wo irgend ein energischer Mann war, versammelte
er einmal die Gesinnungsgenossen seines Ortes, griindete einen Verein freisinni-
ger Katholiken und veranlasste einen formlichen Protest gegen die vatikanischen
Dekrete. Dann wurde es wieder still. In Wirklichkeit geschah nichts.»34 Die Ver-
eine mussten feststellen, dass sie es mit einem grossen «Indifferentismus» gegen-
iiber kirchlichen und religiésen Angelegenheiten zu tun hatten.35 Einzig im Kan-
ton Aargau beschloss der Grosse Rat am 28. November die Trennung von Kirche
und Staat, natiirlich im Keller’schen Sinne, was allerdings nicht ohne Einfluss auf
die ganze Reformbewegung blieb: Beseitigung der konfessionellen Verfassungs-
bestimmungen, Ubertragung der Fithrung der Geburts-, Ehe- und Totenbiicher
an weltliche Beamte, die Einfithrung der obligatorischen Zivilehe, die Behandlung
des Begridbniswesens als Polizeisache, die Lossagung des Staates vom Bistums-
verband, Erlass eines Gesetzes iiber die kirchlichen Genossenschaften, Heraus-
gabe der Pfrundgiiter und Einfithrung eines konfessionslosen Religionsunterrich-
tes an allen Schulen.3® Diese Programmpunkte fanden fast alle Eingang in die
neue aargauische Kantonsverfassung von 1885, die insofern auch die Handschrift
Kellers trigt.

1872 : Erst ein neuer Streich von Bischof Lachat brachte wieder Leben in die
Reformbewegung. Am 28. Oktober erfolgte die Exkommunikation des aufmiipfi-
gen Pfarrers Paulin Gschwind aus Starrkirch bei Olten. Sie hatte die Wirkung des
Funkens im Pulverfass.37 Walter Munzinger ergriff die Initiative, um alle Delegier-
ten des Vereins freisinniger Katholiken nach Olten zu berufen, und lud den ein
Jahr spiter zum ersten Bischof der deutschen Altkatholiken geweihten Joseph Hu-
bert Reinkens ein, um dem Volk die religiose Initiative zu geben. Der Oltner Tag
vom 1. Dezember 1872 — es versammelten sich rund 2500 Personen - ging in die
Geschichte ein und wurde fiir die kiinftige Entwicklung der altkatholischen Kir-
che in der Schweiz von grundlegender Bedeutung.3® In der iibervollen Pfarrkirche
zu Olten sprach auch Landammann Keller. Die Versammlung genehmigte die
von Munzinger verfassten Statuten des Vereins freisinniger Katholiken und fasste
im Wesentlichen drei Resolutionen: 1. Bildung von Ortsvereinen (sprich Kirchge-
meinden), wobei das Komitee beauftragt wurde, fiir die Heranbildung wissen-
schaftlich gebildeter Geistlicher zu sorgen, an denen es in der Tat noch mangelte.
2. Dringen auf die Revision der Bundesverfassung und auf den Erlass eines Bun-
desgesetzes wider den Missbrauch der kirchlichen Freiheit und Amtsgewalt; Bun-
desschutz fiir die Ausiibung des christkatholischen Gottesdienstes. 3. Die Aufhe-
bung der pépstlichen Nuntiatur, die im Herbst 1873 zur Tatsache wurde.

1873 : Der neue Aufschwung, der ungebrochen weiterging — am 28. Mirz fand
in Ziirich und am 20. April in Arlesheim eine grosse Volksversammlung statt, an
letzterer sprach auch Keller39 — wurde im Friihjahr 1873 etwas getriibt durch den
allzu frithen Tod Munzingers. Dieser Verlust, der einer «Katastrophe»4° gleich-
kam, wog umso mehr, als Munzinger es immer wieder verstanden hatte, die Ge-
gensitze zwischen den geistlichen und den politischen Tendenzen der Bewegung

Keller und der Katholizismus — eine Hassliebe 117



auszugleichen. Zudem verkorperte er vielmehr den jugendlichen Aufschwung
der Bewegung als «der zur Verbitterung neigende Augustin Keller».4' Munzin-
gers Verdienst bestand vor allem darin, die Reformen Wessenbergs mit der Pro-
grammatik eines romfreien Katholizismus kombiniert und in die Verhiltnisse
der schweizerischen Politiklandschaft amalgamiert zu haben. Er hat diesen Weg
in seinem bahnbrechenden Werk «Papsttum und Nationalkirche» (1860) vorge-
zeichnet. Schliesslich ist ihm auch zu verdanken, dass die Pfarrei Olten den
Durchbruch zur christkatholischen Gemeindebildung schaffte und Olten sozusa-
gen zu einer Hochburg des Christkatholizismus in der Schweiz wurde. Ein gros-
ses Anliegen war ihm auch der Priesternachwuchs. Er gilt deshalb als Mitbegriin-
der der theologischen Fakultit in Bern (siehe unten 1874). Am 15. Juni 1873 fand
dann der grosse Solothurner Volkstag mit iiber 30 000 Teilnehmern statt, der die
Bewegung der kiinftigen Nationalkirche weiter vorantrieb. Von da stammt auch
Kellers symbolkriftige Rede mit dem Bild des «schwarzen Schnees».4?

1874 : Im zweiten Anlauf wurden im April die revidierte Bundesverfassung
und damit auch die umstrittenen Konfessionsartikel, die den Einfluss des Ultra-
montanismus in der Schweiz unterbinden sollten, vom Stimmvolk angenommen
(siehe néchster Abschnitt). Dadurch legten sich nun die grossten Wogen des Kul-
turkampfes, zumal sich auch die christkatholische Bewegung immer besser for-
mierte. Am 14. Juni und 21. September wurde die christkatholische Verfassung auf
den Tagungen in Olten angenommen. Der Grundstein zur Losung des Priester-
problems wurde am 11. Dezember gelegt durch die Griindung einer christkatholi-
schen Fakultit in Bern. Die Bundesstadt wurde auch zum Bischofssitz auserwihlt.
Bern beherbergte somit nicht nur die kiinftige Ausbildungsstitte eines modernen
Reformkatholizismus - die Wahl dieses Ortes stand auch symbolisch fiir die
Nihe der christkatholischen Kirche zum ideellen Staatskirchentum.

1875 : Nun konnte die christkatholische Kirche der Schweiz definitiv als rom-
freie katholische Kirche konstituiert werden. Am 14.Juni versammelten sich die
Delegierten zur ersten Nationalsynode in Olten mit Augustin Keller als Synodal-
ratsprisident. Die Bezeichnung «christkatholisch» wurde gewihlt, weil sie gele-
gentlich seit dem 17. Jahrhundert als Bezeichnung fiir Katholizismus schlechthin
verwendet wurde.*3 Es bleibt in der Tat die Frage offen, wer denn aus dogmati-
scher Sicht von der alten katholischen Kirche abgefallen sei.#4 Nicht so rasch vor-
wirts ging es mit der Bischofswahl. Der Grund der Verzigerung lag beim Bun-
desrat, der sich vor der staatsrechtlichen Anerkennung der christkatholischen
Verfassung noch iiber den Stand der christkatholischen Kirche erkundigen wollte
und die Genehmigung mit der Bedingung verkniipfte, dass der zu wihlende Bi-
schof Schweizerbiirger sei, in der Schweiz wohne und ausserhalb der Schweiz
keine kirchlichen Funktionen innehabe.

1876 : Als diese Voraussetzungen erfiillt waren, erfolgte die staatsrechtliche
Anerkennung des christkatholischen Bistums durch den Bundesrat (28. April). -
Deshalb gilt die christkatholische Kirche der Schweiz neben der romisch-katholi-

118



schen und der reformierten als die dritte schweizerische Landeskirche. — Bald da-
rauf konnte der Bischof anldsslich der Synode vom 7/8.Juni in Olten gewihlt
werden. Eduard Herzog erzielte erwartungsgemiiss im ersten Wahlgang das ab-
solute Mehr. Gross war jedoch die Uberraschung, als Herzog aufstand und er-
klérte, dass er die Wahl nicht annehmen koénne. Jetzt kam die Stunde Augustin
Kellers, der durch ein eindriickliches Votum und schweren Herzens Herzog in-
stindig darum bat, nicht nein zu sagen. Kellers Worte machten auf alle Anwesen-
den einen michtigen Eindruck. Am nichsten Tag — Keller und die Versammlung
hatten Herzog 24 Stunden Bedenkzeit eingerdumt — war Herzog bereit, die Wahl
zum Bischof anzunehmen. Herzogs Wahl sollte der neuen Kirche zum grossen
Segen gereichen. Wir gehen einig mit dem Urteil von Conzemius, dass er «die
starkste religiose Personlichkeit innerhalb der Schweizer Protestbewegung» war
und sie «vor dem Abgleiten ins liberale Clubwesen» bewahrte.45 Die Bischofs-
weihe fand drei Monate spiter am 18. September in Rheinfelden und nicht in der
St.-Ursus-Kathedrale von Solothurn statt.46

Nun konnte der Aufbau der neuen Kirche vonstatten gehen. Bischof Herzog
hat in Abwehr allzu umstiirzlerischer Bestrebungen dieser jungen Kirche der
Schweiz ein nachhaltiges Geprige gegeben und seine geistigen Grundlagen in
gelehrten Werken erarbeitet. Er gilt iiberdies auch als Vorldufer der Okumene.

Die christkatholische Kirche der Schweiz ist indessen eine kleine Kirche ge-
blieben («ecclesiola in ecclesia»¥’), die in Bezug auf die Programmatik von der
Entwicklung in Deutschland beeinflusst worden war. In der Schweiz bekannten
sich damals ungefihr 60000 bis 70000 Seelen zum Christkatholizismus, heute
zihlt das Bistum noch etwa 11 000 Mitglieder.

Kellers Beitrag zur Annahme der Konfessionsartikel
in der Bundesverfassungsrevision von 1874

Im November 1871 eroffnete Keller als Priasident des Stinderates die Winterses-
sion. In seiner gewohnt ausfiihrlichen Rede kam er auch auf die Revision der
Bundesverfassung zu sprechen und bezeichnete sie als die Hauptaufgabe der eid-
gendssischen Riite in dieser schwierigen Zeit.#3 «Der Wille zur Synthese von
staatbiirgerlicher Gesinnung und religioser Erneuerung»,49 der die ganze re-
formkatholische Bewegung trug, sollte sich auch in einzelnen Formulierungen
der revidierten Bundesverfassung niederschlagen. Im Bereich der Kirchenpolitik
ging es dabei um die so genannten Konfessionsartikel, drei Bestimmungen, die
den Vorrang der staatlichen vor der religiosen Ordnung festschreiben und den
Machtanspruch der katholischen Kirche ein fiir allemal unterbinden sollten: Bis-
tumsartikel (Art. 50): Die Errichtung von Bistiimern auf schweizerischem Gebiete
unterliegt der Genehmigung des Bundes. Jesuitenartikel (Art. 51): Der Orden der
Jesuiten und die ihm affiliierten Gesellschaften diirfen in keinem Teile der

Keller und der Katholizismus - eine Hassliebe 119



Eduard Herzog (1841-1924), der erste Bischof der christkatholischen Kirche in der
Schweiz.

Schweiz Aufnahme finden, und es ist ihren Gliedern jede Wirksamkeit in Kirche
und Schule untersagt. Dieses Verbot kann durch Bundesbeschluss auch auf ande-
re geistliche Orden ausgedehnt werden, deren Wirksamkeit staatsgefihrlich ist
oder den Frieden der Konfessionen stort. Klosterartikel (Art. 52): Die Errichtung
neuer und die Wiederherstellung aufgehobener Kloster oder religiser Orden ist
unzuléssig.

Bei der Redaktion des Verfassungsentwurfs gelang es Keller insbesondere
Alinea 3 von Artikel 49 (Glaubens- und Gewissensfreiheit) durchzubringen, wo-
nach die Ausiibung biirgerlicher oder politischer Rechte durch keinerlei Vor-
schriften oder Bedingungen kirchlicher oder religioser Natur beschrinkt werden
diirfe.5° Die anderen Forderungen, die schon lange auf den politischen Revisions-
programmen standen, sind problemlos verwirklicht worden: Zivilehe, Zulassung
gemischter Ehen, Sikularisation von Friedhofen (Art. 53 und 54).

Die Bundesverfassungsrevision wurde 1872 im ersten Anlauf vom Volk &us-
serst knapp verworfen, was Keller mit der Bemerkung abtat, sie sei nur wegen
Missverstandnissen verschoben und stehe deshalb noch unerledigt auf der Tages-
ordnung.5' 1874 wurde sie dann unter der geschickten Fiihrung von Emil Welti in
der Abstimmung vom 19. April mit einer knappen Zweidrittelmehrheit ange-
nommen, womit Keller sein Ziel erreicht hatte, den Ultramontanismus zuriickzu-

120



binden. Die Sonderbundskantone hatten nur noch den Tessin und Appenzell In-
nerrhoden auf ihrer Seite. Die oben erwihnten Konfessionsartikel sind inzwi-
schen ersatzlos aufgehoben worden (Jesuiten- und Klosterartikel 1973 und der
Bistumsartikel erst 2001!).

Fazit

Es ist unbestritten, dass Augustin Keller zusammen mit Walter Munzinger weltli-
cherseits zu den hervorragendsten Protagonisten des Kulturkampfes gehorte, die
fiir die liberalen Anliegen kampften. Arnold Keller hielt sie fiir die besten Fiihrer
der Sache, «nicht nur weil sie alle andern an kirchenhistorischem und kirchen-
rechtlichem Wissen weit iiberragten, sondern insbesondere weil sie schon damals
eine viel klarere Einsicht iiber die anzustrebenden Ziele und iiber dasjenige hat-
ten, was notwendig und erreichbar war, als die meisten ihrer andern Gesinnungs-
genossen. Ihren Bestrebungen stund eben auch ein praktischer Sinn zur Seite, sie
kannten von Grund aus das Volk und dessen religiose Bediirfnisse und schitzten
sie richtig ein und sie hatten, was die Hauptsache ist, fiir die Sache jenes <feu
sacré>, das aus tiefem, religios gestimmten Herzen kommt, ohne welches iiber-
haupt nichts Dauerndes zu erreichen ist. »5*

So tragen denn die Bundesverfassung von 1874, aber auch die revidierte Ver-
fassung des Kantons Aargau von 1885 in bestimmten Teilen auch die Spuren von
Augustin Keller. Unter seinem Einfluss war es gelungen, praktisch in allen Ge-
meinden fortschrittlicher Kantone liberal-demokratische Pfarrwahlgesetze zu in-
stallieren, die ein Abberufungsrecht und die Mdglichkeit einer Auswechslung
der Geistlichkeit boten.

Bei der Errichtung der christkatholischen Kirche der Schweiz ging es ihm
wohl primédr um das politische Zeichen, den Ultramontanismus auch institutio-
nell zum Wohl des Gesamtstaats zuriickzubinden, und nicht nur um ein Kampf-
instrument gegen die Papstanhinger. Anders als sein Kontrahent Segesser ver-
kannte er die religiosen Antriebe der Bewegung nicht, die ihr ihren Eigenwert
verliehen,53 und er iibernahm als erster Synodalratsprisident von 1875 bis 1879
selbst personliche Verantwortung fiir das Wohl der christkatholischen Kirche. Ge-
miss Conzemius gehorte Keller zu jener Gruppe politisch titiger Katholiken, die
ihren politischen Impuls aus der Erfiilltheit fiir das Staatsethos empfangen, und
nicht zu denjenigen, die im Hinblick auf die Kirche ihre politischen Entscheidun-
gen treffen.5¢ Keller war sich jedoch kaum der hohen theologischen Probleme be-
wusst.55 Ahnlich wie bei Munzinger lagen die Griinde der Abwendung von Rom
letztlich in der Weltanschauung, obwohl eine enge Verquickung des reformkatho-
lischen Impetus mit politischen Motiven vorlag.5® Die Weltanschauung, die den
damaligen Zeitgeist prigte, hiess: Liberalismus (Freiheit als oberstes Prinzip) ge-
gen umfassende konservative Weltordnung unter kirchlicher Fiihrung.

Keller und der Katholizismus — eine Hassliebe 121



Am Anfang, in der «Sturm und Drang»-Phase Kellers, war die radikallibera-
le Revolution das Gebot der Stunde. Ohne diesen Dezisionismus beim militéri-
schen Einschreiten gegen die konservativen Freidmter 1841 bei Villmergen wire
der moderne Bundesstaat wohl nicht so rasch aus der Taufe gehoben worden. Da-
rin liegt auch die Ambivalenz Kellers zwischen Vernunft und Leidenschaft. Der
heilige Zorn Kellers gegen alle ultramontanen Auswiichse, gegen die «jesuiti-
schen Dunkelménner» und den katholischen Obskurantismus fand trotz des Un-
terbruchs in den 1850er- und 1860er-Jahren seine Kontinuitit in der antipapisti-
schen Bewegung in den 1870er-Jahren. Trotz den Anfangsschwierigkeiten konnte
sich die christkatholische Reformbewegung institutionalisieren und erhielt auch
die staatsrechtliche Anerkennung, wenn auch eine gréossere Verbreitung aus-
blieb. Keller hat in entscheidenden Phasen und Momenten mit seinem Redner-
talent sein Wort siegreich fiir die Sache eingelegt, sowohl zugunsten der zuletzt
erfolgreichen christkatholischen Bewegung der Schweiz als auch fiir die kirchen-
politischen Erneuerungen in seinem Heimatkanton Aargau und auf Bundesebe-
ne. Er hielt es fiir einen Sieg der Vernunft,57 fiir die er so leidenschaftlich mit sei-
nen Gesinnungsfreunden gefochten hatte.

122



	Keller und der Katholizismus - eine Hassliebe

