
Zeitschrift: Beiträge zur Aargauergeschichte

Herausgeber: Historische Gesellschaft des Kantons Aargau

Band: 14 (2005)

Artikel: Keller und der Katholizismus - eine Hassliebe

Autor: Hagmann, Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111149

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-111149
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Keller und der Katholizismus - eine Hassliebe

Jürg Hagmann

«Kein Kardinal wird mich hier zur Ordnung läuten: kein Jesuit wird mich

von der Bühne rufen. Denn diese Bühne ist nicht mit päpstlichem Purpur, sie

ist mit dem lebendigen Immergrün Gottes geschmückt. Sie steht nicht in Sankt

Peters Dom auf dem Vatikan, sie steht im Dom des freien Schweizerlandes

[...].»
Aus der Rede von Augustin Keller anlässlich der Volksversammlung in

Langenthal (Freischarenfest) vom j. April 1870.1

Diese markigen Worte des begnadeten Redners Augustin Keller umfassen in
wenigen Sätzen den Kern seines kirchenpolitischen Programms: Freiheit und

Unabhängigkeit der nationalen Politik von den Anmassungen und Einmischungen des

römischen Katholizismus und seiner Repräsentanten. Solche typisch
kulturkämpferische Äusserungen Kellers, die er gerne mit vaterländischem Pathos zu
schmücken pflegte, enthalten oft gleichzeitig ein aufrichtiges persönliches
Bekenntnis zu einem anderen, lebendigeren Christentum. Keller war von Haus aus

ein religiöser Mensch mit einer gewissen inneren Frömmigkeit, der um den Wert
der Religion für die Gesellschaft wusste,2 und er war mit Leib und Seele ein
Katholik,3 also Anhänger einer Konfession, deren poetisch-schöne Seiten er liebte;
aber er hatte einen unbestechlichen Reflex4 gegen die Auswüchse des politisch
jesuitisch-antinationalen und hierarchisch verfassten Katholizismus, weil sie

seinem Ideal eines volksverbundenen, gebildeten und selbständig denkenden
Demokraten diametral entgegengesetzt waren. Seine Hassliebe zum Katholizismus
ist psychologisch begründbar. Weil Keller als (Volks-)Pädagoge und (Spät-)Auf-
klärer mit leichtem Hang zum Romantischen den aus seiner Sicht gesunden
christlichen Teil des Katholischen so liebte, musste er mit derselben Intensität
den Kampf gegen den Traditionsgötzen des dogmatischen Papsttums mit seinen

antimodernistischen Auswüchsen ausfechten. Dass dieser Kampf zuweilen mit
Hass5 erfüllt war, liegt im impulsiven Naturell6 von Keller selbst sowie im Wesen

der historischen Konstellationen und der politischen Gesinnungskämpfe, in
denen sein Wirken verhaftet war. Für die Polarisierung, die Keller provozierte, ist

bezeichnend, dass er von seinen politischen und konservativ-katholischen Feinden

oft als «Laienpapst» oder «moderner Moralist»7 apostrophiert wurde. Allerdings

muss betont werden, dass seine Kämpfe als gestandener Republikaner stets

108



der Sache galten und sich nie gegen die Person richteten, obwohl Keller viele

Anfeindungen ertragen musste.

Kellers antirömischer beziehungsweise antivatikanischer Protest - Protest

hier verstanden im ursprünglichen Wortsinn als <protestis>, als Zeugnis für die

christliche Wahrheit8 - manifestierte sich im Wesendichen in zwei historischen

Strängen: der Abschaffung der Klöster im Kanton Aargau, die indirekt zum
Sonderbundskrieg und zur Gründung des liberalen Bundesstaates von 1848 führte,
sowie den kirchenpolitischen Errungenschaften des Kulturkampfes, die in den

Konfessionsartikeln der Bundesverfassung von 1874 sowie in der Gründung der
christkatholischen Kirche der Schweiz gipfelten.

In diesen beiden Auseinandersetzungen entfalteten sich Kellers erfolgreiche
kirchenpolitische Aktivitäten, die er in bleibende reformkatholische Werke umzusetzen

wusste. Insofern soll der von der Geschichtsschreibung zuweilen vermittelte

Eindruck korrigiert werden, dass seine kirchenpolitischen Verdienste «umstritten»9

sind oder seine Kirchenpolitik «rücksichtslos»10 gewesen sei. Es versteht
sich von selbst, dass seine staatspolitischen Leistungen im Vordergrund stehen, es

wird aber hier aufzuzeigen sein, dass er als Kirchenpolitiker einen massgeblichen
Einfluss auf Entscheide genommen hat, die das Verhältnis Staat-Kirche sowohl

auf Bundesebene wie auch auf kantonaler Ebene betreffen.
Dieser Beitrag fokussiert fast ausschliesslich auf Kellers reformkatholische

Leistungen der i87oer-Jahre, wobei diese ohne das Verständnis der Kämpfe und

Erfahrungen Kellers gegen den Jesuitismus und die Klöster nicht zu erklären
sind, denn darin besteht eine historische Kontinuität. Die frühen radikal-revolutionären

Kämpfe Kellers - seine «Sturm und Drang»-Phase11 - mitsamt seinen

politisch strategischen Absichten in den 1830er- und i84oer-Jahren werden in der

vorliegenden Publikation ausführlich im Beitrag vonJosef Lang dargestellt.
Bevor nun auf die kulturkämpferische Wirkungsgeschichte Kellers in den

i87oer-Jahren eingegangen wird, bedarf es einer kurzen Skizzierung des

zeitgeschichtlichen Hintergrunds, der sowohl eine (Vor-)Geschichte des Kulturkampfes
als auch den geistesgeschichdichen Hintergrund des Christkatholizismus abgibt.

Kulturkampfund Reformkatholizismus

Der Begriff «Kulturkampf» umfasst ganz allgemein das Spannungsfeld und die

Konflikte im Verhältnis zwischen Politik und Religion beziehungsweise zwischen

ihren Institutionen Staat und Kirche.12 Mit der Bildung von liberalen Nationalstaaten

in der zweiten Hälfte des lg.Jahrhunderts sowie dem modernen

Aufschwung von Wirtschaft und Wissenschaft (Positivismus, Materialismus) nahmen

die Bedeutung und der Einfluss der Kirche auf das staatliche Leben ab. Die Folge

war eine Desintegration von gesellschafüich-politischem und (katholisch-)

kirchlichem Leben, die heute noch virulent ist. Diesem unaufhaltsamen moder-

Keller und der Katholizismus - eine Hassliebe 109



Aargau ^ Kjo'tfltr /j

«DerAargau und die Klöster.» Der liberale Kanton im Turnier gegen den fetten Mönch.

Karikatur zum aargauischen Klosterstreit, «Guckkasten» vom 12. November 1840.

nen Säkularisierungsprozess versuchte nun die römisch-katholische Kirche
vehement entgegenzutreten, indem sie gemäss ihrer konservativen Weltordnung
eine Reihe von Beschlüssen fasste, um dem Einfluss des Liberalismus Einhalt zu

gebieten.
Es war vor allem Papst Pius IX., der durch zwei Akte Aufsehen erregte: 1864

veröffenüichte er den Syllabus Errorum, eine Enzyklika von 80 Thesen, die von
ihm als falsch verurteilt wurden und unter anderem den modernen Liberalismus
als Irrlehre bezeichneten. 1870 verkündete derselbe Papst anlässlich des 1.

Vatikanischen Konzils die beiden umwälzenden Sätze vom götüichen, universalen

Rechtsprimat und von der Lehrunfehlbarkeit des Papstes als göttlich geoffenbarte
Glaubenswahrheiten, die auf die ewige Seligkeit hin anzunehmen seien (Infalli-
bilismus).

Es versteht sich von selbst, dass derartige Herrschaftsansprüche sowie

Verurteilungen des Liberalismus und der modernen Welt gerade auf liberale
Staatsmänner und Politiker katholischer Herkunft nur eine verwirrende und

kontraproduktive Wirkung haben konnten und den antiklerikalen Reformbestrebungen

Vorschub leisteten. Wer wollte schon in der peinlichen Lage sein, einer
reaktionären, sich selbst disqualifizierenden Kirche anzugehören, welche die Zeichen
der Zeit nicht verstand!13

110



Insbesondere der Syllabus, der mit seiner Undifferenziertheit sein Ziel weit
verfehlt hat,14 hat dazu geführt, dass sich viele liberale Katholiken von der
römisch-katholischen Hierarchie zu emanzipieren begannen. Conzemius wagt
sogar die These, dass «ohne den Syllabus, der seinen Schatten auf das spätere Dogma

hinüberwarf, die antiinfallibilistische Bewegung nicht diese Ausmasse

angenommen hätte, sie wäre auf einige wenige Theologen beschränkt
geblieben».'5

Selbst der Luzerner Staatsmann Philipp Anton von Segesser, eine der
ausgewogensten Gestalten des schweizerischen Katholizismus des lg.Jahrhunderts,
kritisierte 1864 den Syllabus und war enttäuscht über den Ausgang des Konzils

von 1870: «Die geistigen Grundlagen einer Organisation, die den ganzen
Erdkreis umfasst, wurden erschüttert, der zivilisatorische Aufschwung des Katholizismus

ist gebrochen. »l6

Die Dogmen über die Lehre von der Unfehlbarkeit des Papstes (Infallibilis-
mus) unter Ausschaltung des Laientums brachten sozusagen das Fass zum
Überlaufen und entfesselten den Kulturkampf in der Schweiz erst so richtig, wodurch
den Protagonisten einer romfreien Nationalkirche - Augustin Keller und Walter

Munzinger - der Weg geebnet wurde. Bevor nun der Blick auf die konkreten
Ereignisse der i8yoer-Jahre geworfen wird, muss kurz auf wichtige Aspekte des

Reformkatholizismus und auf Teile seiner Vorgeschichte eingegangen werden, da
bereits lange vor dem 1. Vatikanischen Konzil verschiedene Reformversuche in
Gang gekommen waren, die auch im Keller'schen Kontext vor allem in Bezug
auf die Programmatik relevant sind. Der Kulturkampf erscheint dadurch bloss als

Endphase und Höhepunkt dieser Vorgeschichte.'7 Es soll damit auch aufgezeigt
werden, wie eng Kulturkampf und Kirchenreformen beziehungsweise die
reformkatholischen Anliegen miteinander verquickt sind.

Reformkatholizismus

Der Widerstand gegen den päpstlichen Zentralismus und seine Machtansprüche
wurde mit Hinweisen auf die alte Kirche des erstenjahrtausends begründet (von
daher stammt der Begriff «altkatholisch»). Alle drei grossen Kirchenspaltungen
gehen auf die Tatsache zurück, dass ganze Kirchenkörper die immer weitergehenden

Machtansprüche der Päpste nicht annehmen konnten: 1054 die Spaltung
zwischen der Kirche des Abendlandes und des Morgenlandes (Grosses Schisma), zu

Beginn des lö.Jahrhunderts die Spaltung zwischen Katholiken und Protestanten
und 1534 die Gründung der anglikanischen Kirche in England unter König Heinrich

VIII., die sich von Rom lossagte. Daneben gab es viele innerkatholische

Reformbestrebungen wie etwa diejenige des österreichischen Kaisers Josef II.
(Josefinismus), die sich als Staatskirchentum auch im heutigen Fricktal ausbreitete.

Ähnliche Reformen, wie sie Josef II. in Österreich mit Hilfe der staatlichen

Keller und der Katholizismus - eine Hassliebe 111



Helvetia kämpft mit Pestalozzi im Rücken gegen dieJesuiten, die auf den im Bistum
Baselgelehrten Katechismus des PatersJohann Peter Gury zeigen. Karikatur zur
Schulvogtvorlage aus dem «Nebelspalter» vom 25. November 1882.

112



Gewalt durchführen wollte, suchte zu Beginn des 19.Jahrhunderts Ignaz Heinrich
von Wessenberg in seinem Bistum Konstanz zu verwirklichen.

Seine Reformideen fanden in weiten Teilen der süddeutschen und schweizerischen

Geistlichkeit lebhaften Widerhall und beeinflussten massgeblich auch die
christkatholischen Reformbestrebungen in der Schweiz, die Keller mitgestalten
und mittragen sollte. Keller selbst besuchte 1822 Wessenberg in Konstanz zusammen

mit dem Toggenburger Gymnasiumsrektor Christopherus Fuchs, bei dem er
in Griechisch unterrichtet wurde. Fuchs wiederum war ein Schüler des

reformfreudigen Aarauer Pfarrers Alois Vock, der als Vorläufer der Ökumene 1815

anonym eine Abhandlung mit dem programmatischen Titel: «Der Kampf zwischen

Papsttum und Katholizismus im ^.Jahrhundert» veröffentlicht hatte. Dem
Namen Fuchs werden wir weiter unten noch als Vorreiter eines fortschritdichen
Priestertums und Christkatholizismus begegnen. Während seines Studiums in
der erst 1811 gegründeten reformorientierten Universität Breslau reiften seine

radikalen Vorstellungen eines reformierten Katholizismus. 1828 schrieb er seiner
Braut: «Die katholische Kirche ist unfrei, weil sie eine römische ist. Ihre Freiheit
kann nur durch Aufhebung des Papsttums und die Einführung der Versammlung
der Bischöfe (concilia) erreicht werden. »l8 Solche Vorstellungen deckten sich mit
den Reformen von Wessenberg, die im Wesentlichen Folgendes umfassten:

rechtliche Gleichstellung der Konfessionen; Schaffung einer katholischen
Nationalkirche; Wiederherstellung einer bischöflich-synodalen Kirchenordnung;
Aufhebung des Zölibatszwanges; Einführung der Landessprache in die Liturgie.

Grundsätzlich geht es bei der Vorgeschichte immer um die ständigen
Reformbemühungen innerhalb der katholischen Kirche, die Freiheit und
Eigenständigkeit der einzelnen Ortskirchen gegenüber den zentralistischen Ansprüchen

des Papsttums zu verteidigen. Von einer vollständigen Trennung von Staat

und Kirche wie etwa in Frankreich war nur bedingt die Rede. Keller selbst wollte

die Trennung von Kirche und Staat so durchführen, «dass der Staat zwar keine

Theologie treiben soll, aber die Kirche auch keine Politik. Von einer eigentlichen
und absoluten Trennung von Staat und Kirche könne keine Rede sein.»'9

Wenn hier die Anfänge katholischer Reformen in der Schweiz betrachtet

werden, sind seit 1830, als durch die Einführung liberaler Regenerations-Verfassungen

in einigen Kantonen die Vorherrschaft der konservativ-restaurativen
Staatsidee gebrochen wurde, besonders zwei Bestrebungen hervorzuheben:

Erstens gewann im Kanton St. Gallen die Reformpartei, die sich «christkatholisch»20

nannte, unter der Führung des Kapitels Uznach-Rapperswil und der
beiden GeisÜichen Alois und Christoph Fuchs an Einfluss. 1833 entwarfAlois Fuchs in
einer Predigt ein ganzes Reformprogramm, das sich gegen den Romkult wandte
und die Einrichtung von Nationalkirchen und Synoden, die Einführung der
Landessprache in die Liturgie und die Revision der Zölibatsverpflichtung verlangte.

Zweitens einigten sich 1834 an einer Konferenz in Baden sieben liberale

Kantonsregierungen (Bern, Luzern, St. Gallen, Solothurn, Basel-Landschaft, Aar-

Keller und der Katholizismus - eine Hassliebe 113



gau und Thurgau) auf ein Reformprogramm, das ausdrücklich als Erneuerung
dessen bezeichnet wurde, «was unsere Vorfahren schon jahrhundertelang ausgeübt

haben.» Verlangt wurde dabei vor allem das Aufsichtsrecht des Staates über
das kirchliche Leben. Die so genannten Badener Artikel, die unter dem Einfluss
des politischen Radikalismus sehr weit gingen und primär unter zahlreichen
katholischen Intellektuellen lebendig blieben, haben zur Konfessionalisierung der
Konflikte21 und zur Verschärfung der politischen Gegensätze, die zum
Sonderbundskrieg und zur Gründung des Bundesstaates führten, einiges beigetragen.
Ebenso sehr könnte jedoch von einer Politisierung des kirchlichen Lebens

gesprochen werden. Spätestens hier stellt sich die Frage, weshalb gerade in der
Schweiz die konfessionellen Gegensätze sowie das reformkatholische Protestpotenzial

während der gesamten Phase des langen Kulturkampfes derart von
politischen Motiven durchtränkt gewesen sind.22 Pragmatisch gesehen haben natürlich

liberale Politiker in vielen Kantonen - mit kräftiger Unterstützung durch die

Presse - die Gelegenheit genutzt, durch zeitgemässe reformkatholische Postulate

Macht und Einfluss auf die politische Führung zu gewinnen, so auch Augustin
Keller, der die Brandstifter jenseits der Berge (ultramontanus), also bei den
Ultramontanen in Rom ortete und die Gunst der Stunde zu nutzen wusste.
Mentalitätsgeschichtlich betrachtet dürfte jedoch eher die Tatsache bedeutsam sein, dass der

Typus des obrigkeitsgläubigen Untertans anders als in Deutschland keine Tradition

hatte und dass sich die (direkt-) demokratisch imprägnierten Schweizer

Staatsbürger23 auch als Laien und mündige Republikaner in das Geschehen
einmischten und an zahlreichen Volksversammlungen teilnahmen, um gegen die

ultramontanen Anmassungen zu protestieren. In den fortschrittlicheren
Bevölkerungsschichten herrschte ein tiefes Misstrauen gegenüber der päpstlichen Demagogie,

die es fertig brachte, noch 1832 die Gewissensfreiheit als « Delirium »24

anzuprangern. Es wird nun im Folgenden zu zeigen sein, wie vierzigJahre später, als

die päpstliche Uneinsichtigkeit mit dem «vernunftwidrigen»25 Unfehlbarkeitsdogma

von 1870 ihren Höhepunkt erreichte, sich die reformkatholischen Proteste

zu konkreten Aktivitäten entwickelten, um schliesslich zur institutionellen
Wirklichkeit zu werden.

Vom Protest gegen die vatikanischen Beschlüsse zur Gründung
der christkatholischen Nationalkirche (1870-1875)

Die zuweilen chaotischen Ereignisse und Auseinandersetzungen um die kirchlichen

Reformbestrebungen zwischen 1870 und 1875 sind vielschichtig und kurvenreich.

Wir müssen uns hier auf die grossen Züge beschränken und insbesondere

den Beitrag von Augustin Keller selbst bewerten. Die historische Forschung ist

sich indessen einig, dass sich die Kulturkämpfe im Wesentlichen auf kantonaler
Ebene abgespielt haben. Ansätze zu einer Internationalisierung des Problems

114



gab es lediglich in der Stadt Bern.26 Kellers Einsatz betreffend der Einführung
eines Konfessionsartikels in der Bundesverfassung wird im anschliessenden
Abschnitt gewürdigt.

Der Gang der Entwicklung kann am besten anhand einer Chronologie der

Ereignisse und der damit verbundenen Entschlüsse und Folgen wiedergegeben
werden.

186g: Keller publizierte noch vor der Eröffnung des 1. Vatikanischen Konzils
eine Schrift mit dem Titel: «Die Moraltheologie desJesuiten Pater Gury als Lehrbuch

am Priesterseminar des Bistums Basel», mit dem Ziel, das Lehrbuch
abzuschaffen und letztlich die Schliessung des Seminars zu erwirken. Er ergriff damit
eine Gelegenheit, um mit gezieltem Spott die Blossen ultramontaner Absichten

schonungslos aufzudecken. Es war klar, dass dieses Handbuch von Gury, das auch

Kellers Gesinnungsgenosse Vigier, der solothurnische Landammann, als

«läppisch und kindisch»27 bezeichnete, nicht wenige Katholiken abstossen musste.

Sein unmittelbares Ziel erreichte Keller sofort, indem Bischof Lachat das umstrittene

Lehrbuch von Gury umgehend durch ein anderes ersetzen liess. Kompromisslos

verfolgte jedoch Keller nun die Strategie, die Diözesanstände (BE, SO,

AG, BL, TG, LU, ZG) des Bistums Basel zu provozieren, um es auf einen Bruch

mit dem Bischof und mit Rom ankommen zu lassen. Dieses Ziel wurde 1873

erreicht, als Bischof Lachat einseitig von den fünf zustimmenden Diözesanständen
des Amtes enthoben wurde. Die Stände Zug und Luzem stimmten gegen die

Anträge. Diese Massnahme wurde durch den bundesrätlichen Entscheid vom 13 .Ja-

nuar 1874 gestützt, und alle Rekurse wurden in der Folge als unbegründet
abgewiesen.28

1870: Schon drei Monate bevor die Unfehlbarkeitserklärung in Rom
ausgesprochen wurde, eröffnete Keller den Kampf. Auszüge aus dem Brief an seinen

Freund Nationalrat Weder aus St. Gallen widerspiegeln seinen polemischen Ton

und die konfliktgeladene Spannung zu diesem Zeitpunkt: «Sind die Katholiken
der freien Schweiz, Laien und Priester, ausgestorben? [ ] Enzyklika! Syllabus!
Exkommunikationsbulle! Dogmatisierter Syllabus! Gegen hundert neue
Glaubenslehren Bann und Verfluchung der ewigen Rechte der Vernunft und
Volksfreiheit! Endlich die Blasphemie göttlicher Unfehlbarkeit auf einem menschlichen

Kirchenstuhl! Die ganze vernünftige Welt ist empört über die Greuel aus

heiliger Stätte. Nur in der Republik der beschneiten Alpen regt sich kein Mann,
bewegt sich keiner der unzähligen vaterländischen Vereine gegen den Unsinn,
der doch ein offener Verrat unseres Landfriedens, ein offener Fehdebrief gegen
die Grundsätze unserer Verfassung, ein offener Mord unserer Freiheit ist. [ ..]

Freund! Seit Wochen plagen mich diese Dinge Tag und Nacht. Vor 26Jahren
haben wir beide in Zofingen den damaligen Antijesuitenverein gründen helfen, der
dem Fass den Boden ausstiess und aus demselben den neuen Schweizerbund

hervorrief. Ich fühle es in allen Nerven, es sei hohe Zeit, dass wieder etwas

geschieht, Tausende und Tausende im Lande warten auf das Losungswort.»29 Un-

Keller und der Katholizismus - eine Hassliebe 115



mittelbar darauf geschah etwas. Keller und seine Gesinnungsfreunde hatten

zu einer grossen freisinnigen Volksversammlung nach Langenthal eingeladen
(3. April), an der rund 7000 Personen teilnahmen. Landammann Keller hielt eine

feurige Rede, die mit einer Resolution und einer patriotischen Grussadresse an
den Bundesrat schloss.30 Ausser der Erwartung, dass die kantonalen und
eidgenössischen Behörden die Bekanntmachung und praktische Anwendung der

päpstlichen Verlautbarungen verhindern mögen, ging damit die Veranstaltung
nicht über eine reine Protestaktion hinaus. Immerhin wurde gleich darauf am
22. April in Luzern die erste Nummer des freisinnigen Wochenblatts «Katholische

Stimme aus den Waldstätten» herausgegeben - ab 18. März 1873 nannten sie

sich dann «Katholische Blätter».
1871: Am 31. März fand in Luzern eine von Walter Munzinger veranlasste

Versammlung freisinniger Männer statt, um gegen die vatikanischen Dekrete zu

protestieren. Anlass war die Exkommunikation des Luzerner Gefängnispfarrers
Johann Baptist Egli vom 10. März. Keller verschaffte diesem in der Folge eine

neue Stelle als Pfarrer der Fricktaler Gemeinde Olsberg. Ahnliche Versammlungen

fanden statt am 29. April in Solothurn, am 1. Mai in Bern und am 7. Mai in
Baden. Munzinger schrieb am 7. Mai etwas ratlos an Keller: «Eine neue Kirche
sammeln Aber was für eine Altkatholisch sind wir, ehrlich gestanden nicht, d. h.

wir müssten, um das zu sein, auf die ganz ersten christlichen Jahrhunderte
zurückgehen. Und dann wissen wir ja, wie es den Deutschkatholiken gegangen ist;
es würden bald freie katholische Gemeinden daraus. Das aber will unser katholisches

Volk nicht. Dafür, also etwas zum Eintritt in den schweizerischen Verein für
freies Christentum hätten wir Offiziere, aber keine Soldaten. »31 Gefordert waren
also konkrete Massnahmen, die aber noch auf sich warten Hessen. Der Solothur-

ner Kongress vom 18. September mit 380 Teilnehmern sollte die Bewegung
weiterbringen. Keller sprach über das Verhältnis Staat-Kirche. Munzinger hob dann
das erste Mal hervor, «dass man nicht alles nur von den Regierungen erwarten
solle, sondern selbst Hand anzulegen habe, dass es sich um die Gründung
romfreier Gemeinden handle und dass man im Leben ohne Mut nichts erreiche. »32

Immerhin zeigte sich dann gegenüber den bisherigen Versammlungen ein
wesentlicher Fortschritt, indem man sich nicht mehr nur auf Protestaktionen gegen
die Unfehlbarkeit des Papstes beschränkte, sondern den Fragen der positiven
Arbeit in Staat und Kirche näher rückte. Zudem konstituierte sich das Komitee neu
als «Schweizerischer Verein freisinniger Katholiken» mit dem Staatsrechtler

Simon Kaiser als Präsident. Trotz der Gründung weiterer Vereine freisinniger
Katholiken schien die Reformbewegung weiterhin im «Adventsdunkel»33 zu
verharren, und der spätere erste Bischof der christkatholischen Kirche der Schweiz,
Eduard Herzog (1841-1924) schrieb Ende 1871 über deren Stand: «Die Versammlungen

desJahres 1871 haben der Bewegung ihre Direktion gegeben. Es handelte
sich jetzt nur darum, die Massen, die auf den Marschbefehl warteten, in Bewegung

zu setzen und Punkt für Punkt zu erobern und zu befestigen. Allein der

116



Marschbefehl erfolgte nicht. Wo irgend ein energischer Mann war, versammelte

er einmal die Gesinnungsgenossen seines Ortes, gründete einen Verein freisinniger

Katholiken und veranlasste einen förmlichen Protest gegen die vatikanischen
Dekrete. Dann wurde es wieder still. In Wirklichkeit geschah nichts. »34 Die
Vereine mussten feststellen, dass sie es mit einem grossen «Indifferentismus» gegenüber

kirchlichen und religiösen Angelegenheiten zu tun hatten.35 Einzig im Kanton

Aargau beschloss der Grosse Rat am 28. November die Trennung von Kirche
und Staat, natürlich im Keller'schen Sinne, was allerdings nicht ohne Einfluss auf
die ganze Reformbewegung blieb: Beseitigung der konfessionellen
Verfassungsbestimmungen, Übertragung der Führung der Geburts-, Ehe- und Totenbücher

an weltliche Beamte, die Einführung der obligatorischen Zivilehe, die Behandlung
des Begräbniswesens als Polizeisache, die Lossagung des Staates vom
Bistumsverband, Erlass eines Gesetzes über die kirchlichen Genossenschaften, Herausgabe

der Pfrundgüter und Einführung eines konfessionslosen Religionsunterrichtes

an allen Schulen.36 Diese Programmpunkte fanden fast alle Eingang in die

neue aargauische Kantonsverfassung von 1885, die insofern auch die Handschrift
Kellers trägt.

1872: Erst ein neuer Streich von Bischof Lachat brachte wieder Leben in die

Reformbewegung. Am 28. Oktober erfolgte die Exkommunikation des aufmüpfigen

Pfarrers Paulin Gschwind aus Starrkirch bei Ölten. Sie hatte die Wirkung des

Funkens im Pulverfass.37 Walter Munzinger ergriff die Initiative, um alle Delegierten

des Vereins freisinniger Katholiken nach Ölten zu berufen, und lud den ein

Jahr später zum ersten Bischof der deutschen Altkatholiken geweihtenjoseph
Hubert Reinkens ein, um dem Volk die religiöse Initiative zu geben. Der Oltner Tag

vom 1. Dezember 1872 - es versammelten sich rund 2500 Personen - ging in die
Geschichte ein und wurde für die künftige Entwicklung der altkatholischen Kirche

in der Schweiz von grundlegender Bedeutung.38 In der übervollen Pfarrkirche

zu Ölten sprach auch Landammann Keller. Die Versammlung genehmigte die

von Munzinger verfassten Statuten des Vereins freisinniger Katholiken und fasste

im Wesentlichen drei Resolutionen: 1. Bildung von Ortsvereinen (sprich
Kirchgemeinden), wobei das Komitee beauftragt wurde, für die Heranbildung
wissenschaftlich gebildeter Geistlicher zu sorgen, an denen es in der Tat noch mangelte.
2. Drängen auf die Revision der Bundesverfassung und auf den Erlass eines

Bundesgesetzes wider den Missbrauch der kirchlichen Freiheit und Amtsgewalt;
Bundesschutz für die Ausübung des christkatholischen Gottesdienstes. 3. Die Aufhebung

der päpstlichen Nuntiatur, die im Herbst 1873 zur Tatsache wurde.

1873: Der neue Aufschwung, der ungebrochen weiterging - am 28. März fand

in Zürich und am 20. April in Arlesheim eine grosse Volksversammlung statt, an
letzterer sprach auch Keller39 - wurde im Frühjahr 1873 etwas getrübt durch den

allzu frühen Tod Munzingers. Dieser Verlust, der einer «Katastrophe»40 gleichkam,

wog umso mehr, als Munzinger es immer wieder verstanden hatte, die

Gegensätze zwischen den geisdichen und den politischen Tendenzen der Bewegung

Keller und der Katholizismus - eine Hassliebe 117



auszugleichen. Zudem verkörperte er vielmehr den jugendlichen Aufschwung
der Bewegung als «der zur Verbitterung neigende Augustin Keller».41 Munzingers

Verdienst bestand vor allem darin, die Reformen Wessenbergs mit der

Programmatik eines romfreien Katholizismus kombiniert und in die Verhältnisse

der schweizerischen Politiklandschaft amalgamiert zu haben. Er hat diesen Weg
in seinem bahnbrechenden Werk «Papsttum und Nationalkirche» (i860)
vorgezeichnet. Schliesslich ist ihm auch zu verdanken, dass die Pfarrei Ölten den

Durchbruch zur christkatholischen Gemeindebildung schaffte und Ölten sozusagen

zu einer Hochburg des Christkatholizismus in der Schweiz wurde. Ein grosses

Anliegen war ihm auch der Priesternachwuchs. Er gilt deshalb als Mitbegründer

der theologischen Fakultät in Bern (siehe unten 1874). Am 15 .Juni 1873 fand
dann der grosse Solothurner Volkstag mit über 30 000 Teilnehmern statt, der die

Bewegung der künftigen Nationalkirche weiter vorantrieb. Von da stammt auch

Kellers symbolkräftige Rede mit dem Bild des «schwarzen Schnees».42

1874: Im zweiten Anlauf wurden im April die revidierte Bundesverfassung
und damit auch die umstrittenen Konfessionsartikel, die den Einfluss des

Ultramontanismus in der Schweiz unterbinden sollten, vom Stimmvolk angenommen
(siehe nächster Abschnitt). Dadurch legten sich nun die grössten Wogen des

Kulturkampfes, zumal sich auch die christkatholische Bewegung immer besser

formierte. Am 14-Juni und 21. September wurde die christkatholische Verfassung auf
den Tagungen in Ölten angenommen. Der Grundstein zur Lösung des

Priesterproblems wurde am 11. Dezember gelegt durch die Gründung einer christkatholischen

Fakultät in Bern. Die Bundesstadt wurde auch zum Bischofssitz auserwählt.

Bern beherbergte somit nicht nur die künftige Ausbildungsstätte eines modernen
Reformkatholizismus - die Wahl dieses Ortes stand auch symbolisch für die
Nähe der christkatholischen Kirche zum ideellen Staatskirchentum.

1875: Nun konnte die christkatholische Kirche der Schweiz definitiv als romfreie

katholische Kirche konstituiert werden. Am i4.Juni versammelten sich die

Delegierten zur ersten Nationalsynode in Ölten mit Augustin Keller als

Synodalratspräsident. Die Bezeichnung «christkatholisch» wurde gewählt, weil sie

gelegentlich seit dem 17.Jahrhundert als Bezeichnung für Katholizismus schlechthin
verwendet wurde.43 Es bleibt in der Tat die Frage offen, wer denn aus dogmatischer

Sicht von der alten katholischen Kirche abgefallen sei44 Nicht so rasch

vorwärts ging es mit der Bischofswahl. Der Grund der Verzögerung lag beim
Bundesrat, der sich vor der staatsrechtlichen Anerkennung der christkatholischen

Verfassung noch über den Stand der christkatholischen Kirche erkundigen wollte
und die Genehmigung mit der Bedingung verknüpfte, dass der zu wählende
Bischof Schweizerbürger sei, in der Schweiz wohne und ausserhalb der Schweiz

keine kirchlichen Funktionen innehabe.

1876: Als diese Voraussetzungen erfüllt waren, erfolgte die staatsrechüiche

Anerkennung des christkatholischen Bistums durch den Bundesrat (28. April). -
Deshalb gilt die christkatholische Kirche der Schweiz neben der römisch-katholi-

118



sehen und der reformierten als die dritte schweizerische Landeskirche. - Bald
darauf konnte der Bischof anlässlich der Synode vom 7-/8.Juni in Ölten gewählt
werden. Eduard Herzog erzielte erwartungsgemäss im ersten Wahlgang das

absolute Mehr. Gross war jedoch die Überraschung, als Herzog aufstand und
erklärte, dass er die Wahl nicht annehmen könne. Jetzt kam die Stunde Augustin
Kellers, der durch ein eindrückliches Votum und schweren Herzens Herzog
inständig darum bat, nicht nein zu sagen. Kellers Worte machten auf alle Anwesenden

einen mächtigen Eindruck. Am nächsten Tag - Keller und die Versammlung
hatten Herzog 24 Stunden Bedenkzeit eingeräumt - war Herzog bereit, die Wahl

zum Bischof anzunehmen. Herzogs Wahl sollte der neuen Kirche zum grossen
Segen gereichen. Wir gehen einig mit dem Urteil von Conzemius, dass er «die
stärkste religiöse Persönlichkeit innerhalb der Schweizer Protestbewegung» war
und sie «vor dem Abgleiten ins liberale Clubwesen» bewahrte.45 Die Bischofsweihe

fand drei Monate später am 18. September in Rheinfelden und nicht in der
St.-Ursus-Kathedrale von Solothurn statt.46

Nun konnte der Aufbau der neuen Kirche vonstatten gehen. Bischof Herzog
hat in Abwehr allzu umstürzlerischer Bestrebungen dieser jungen Kirche der
Schweiz ein nachhaltiges Gepräge gegeben und seine geistigen Grundlagen in
gelehrten Werken erarbeitet. Er gilt überdies auch als Vorläufer der Ökumene.

Die christkatholische Kirche der Schweiz ist indessen eine kleine Kirche
geblieben («ecclesiola in ecclesia»47), die in Bezug auf die Programmatik von der

Entwicklung in Deutschland beeinflusst worden war. In der Schweiz bekannten
sich damals ungefähr 60000 bis 70000 Seelen zum Christkatholizismus, heute

zählt das Bistum noch etwa 11000 Mitglieder.

Kellers Beitrag zur Annahme der Konfessionsartikel
in der Bundesverfassungsrevision von 1874

Im November 1871 eröffnete Keller als Präsident des Ständerates die Wintersession.

In seiner gewohnt ausführlichen Rede kam er auch auf die Revision der

Bundesverfassung zu sprechen und bezeichnete sie als die Hauptaufgabe der
eidgenössischen Räte in dieser schwierigen Zeit.48 «Der Wille zur Synthese von
staatbürgerlicher Gesinnung und religiöser Erneuerung»,49 der die ganze
reformkatholische Bewegung trug, sollte sich auch in einzelnen Formulierungen
der revidierten Bundesverfassung niederschlagen. Im Bereich der Kirchenpolitik
ging es dabei um die so genannten Konfessionsartikel, drei Bestimmungen, die
den Vorrang der staadichen vor der religiösen Ordnung festschreiben und den

Machtanspruch der katholischen Kirche ein für allemal unterbinden sollten:
Bistumsartikel (Art. 50): Die Errichtung von Bistümern auf schweizerischem Gebiete

unterliegt der Genehmigung des Bundes. Jesuitenartikel (Art. 51): Der Orden der

Jesuiten und die ihm affiliierten Gesellschaften dürfen in keinem Teile der

Keller und der Katholizismus - eine Hassliebe 119



Eduard Herzog (1841-1324), der erste Bischof der christkatholischen Kirche in der

Schweiz-

Schweiz Aufnahme finden, und es ist ihren Gliedern jede Wirksamkeit in Kirche
und Schule untersagt. Dieses Verbot kann durch Bundesbeschluss auch auf andere

geistliche Orden ausgedehnt werden, deren Wirksamkeit staatsgefährlich ist

oder den Frieden der Konfessionen stört. Klosterartikel (Art. 52): Die Errichtung
neuer und die Wiederherstellung aufgehobener Klöster oder religiöser Orden ist

unzulässig.
Bei der Redaktion des Verfassungsentwurfs gelang es Keller insbesondere

Alinea 3 von Artikel 49 (Glaubens- und Gewissensfreiheit) durchzubringen,
wonach die Ausübung bürgerlicher oder politischer Rechte durch keinerlei
Vorschriften oder Bedingungen kirchlicher oder religiöser Natur beschränkt werden
dürfe.50 Die anderen Forderungen, die schon lange auf den politischen
Revisionsprogrammen standen, sind problemlos verwirklicht worden: Zivilehe, Zulassung

gemischter Ehen, Säkularisation von Friedhöfen (Art. 53 und 54).

Die Bundesverfassungsrevision wurde 1872 im ersten Anlauf vom Volk
äusserst knapp verworfen, was Keller mit der Bemerkung abtat, sie sei nur wegen
Missverständnissen verschoben und stehe deshalb noch unerledigt auf der

Tagesordnung.51 1874 wurde sie dann unter der geschickten Führung von Emil Welti in
der Abstimmung vom 19. April mit einer knappen Zweidrittelmehrheit
angenommen, womit Keller sein Ziel erreicht hatte, den Ultramontanismus zurückzu-

120



binden. Die Sonderbundskantone hatten nur noch den Tessin und Appenzell
Innerrhoden auf ihrer Seite. Die oben erwähnten Konfessionsartikel sind inzwischen

ersatzlos aufgehoben worden (Jesuiten- und Klosterartikel 1973 und der
Bistumsartikel erst 2001!).

Fazit

Es ist unbestritten, dass Augustin Keller zusammen mit Walter Munzinger weltli-
cherseits zu den hervorragendsten Protagonisten des Kulturkampfes gehörte, die
für die liberalen Anliegen kämpften. Arnold Keller hielt sie für die besten Führer
der Sache, «nicht nur weil sie alle andern an kirchenhistorischem und
kirchenrechtlichem Wissen weit überragten, sondern insbesondere weil sie schon damals

eine viel klarere Einsicht über die anzustrebenden Ziele und über dasjenige hatten,

was notwendig und erreichbar war, als die meisten ihrer andern Gesinnungsgenossen.

Ihren Bestrebungen stund eben auch ein praktischer Sinn zur Seite, sie

kannten von Grand aus das Volk und dessen religiöse Bedürfnisse und schätzten

sie richtig ein und sie hatten, was die Hauptsache ist, für die Sache jenes <feu

sacre >, das aus tiefem, religiös gestimmten Herzen kommt, ohne welches

überhaupt nichts Dauerndes zu erreichen ist. »-r>2

So tragen denn die Bundesverfassung von 1874, aber auch die revidierte
Verfassung des Kantons Aargau von 1885 in bestimmten Teilen auch die Spuren von
Augustin Keller. Unter seinem Einfluss war es gelungen, praktisch in allen
Gemeinden fortschrittlicher Kantone liberal-demokratische Pfarrwahlgesetze zu
installieren, die ein Abberufungsrecht und die Möglichkeit einer Auswechslung
der Geistlichkeit boten.

Bei der Errichtung der christkatholischen Kirche der Schweiz ging es ihm
wohl primär um das politische Zeichen, den Ultramontanismus auch institutionell

zum Wohl des Gesamtstaats zurückzubinden, und nicht nur um ein Kampf-
instrament gegen die Papstanhänger. Anders als sein Kontrahent Segesser
verkannte er die religiösen Antriebe der Bewegung nicht, die ihr ihren Eigenwert
verliehen,53 und er übernahm als erster Synodalratspräsident von 1875 bis 1879

selbst persönliche Verantwortung für das Wohl der christkatholischen Kirche.
Gemäss Conzemius gehörte Keller zu jener Gruppe politisch tätiger Katholiken, die

ihren politischen Impuls aus der Erfülltheit für das Staatsethos empfangen, und
nicht zu denjenigen, die im Hinblick auf die Kirche ihre politischen Entscheidungen

treffen.54 Keller war sich jedoch kaum der hohen theologischen Probleme be-

wusst.55 Ahnlich wie bei Munzinger lagen die Gründe der Abwendung von Rom
letztlich in der Weltanschauung, obwohl eine enge Verquickung des reformkatholischen

Impetus mit politischen Motiven vorlag.56 Die Weltanschauung, die den

damaligen Zeitgeist prägte, hiess: Liberalismus (Freiheit als oberstes Prinzip)
gegen umfassende konservative Weltordnung unter kirchlicher Führung.

Keller und der Katholizismus - eine Hassliebe 121



Am Anfang, in der «Sturm und Drang»-Phase Kellers, war die radikalliberale

Revolution das Gebot der Stunde. Ohne diesen Dezisionismus beim militärischen

Einschreiten gegen die konservativen Freiämter 1841 bei Villmergen wäre

der moderne Bundesstaat wohl nicht so rasch aus der Taufe gehoben worden. Darin

liegt auch die Ambivalenz Kellers zwischen Vernunft und Leidenschaft. Der

heilige Zorn Kellers gegen alle ultramontanen Auswüchse, gegen die «jesuitischen

Dunkelmänner» und den katholischen Obskurantismus fand trotz des

Unterbruchs in den 1850er- und i86oer-Jahren seine Kontinuität in der antipapisti-
schen Bewegung in den i8yoer-Jahren. Trotz den Anfangsschwierigkeiten konnte
sich die christkatholische Reformbewegung institutionalisieren und erhielt auch

die staatsrechtliche Anerkennung, wenn auch eine grössere Verbreitung
ausblieb. Keller hat in entscheidenden Phasen und Momenten mit seinem Rednertalent

sein Wort siegreich für die Sache eingelegt, sowohl zugunsten der zuletzt

erfolgreichen christkatholischen Bewegung der Schweiz als auch für die

kirchenpolitischen Erneuerungen in seinem Heimatkanton Aargau und auf Bundesebene.

Er hielt es für einen Sieg der Vernunft,57 für die er so leidenschaftlich mit
seinen Gesinnungsfreunden gefochten hatte.

122


	Keller und der Katholizismus - eine Hassliebe

