
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 77 (2023)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Book reviews

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2023; 77(1): 277-278

Book Review

Bauer, Thomas: A Culture ofAmbiguity: An Alternative History of Islam. Translated by

Heinrich Biesterfeldt and Tricia Tunstall. New York: Columbia University Press, 2021, xii +

322 pp., ISBN 978-02-31-17064-2.

Reviewed by Carl W. Ernst, The Department of Religious Studies, The University of North Carolina at

Chapel Hill, Chapel Hill, NC, USA, E-mail: cernst@email.unc.edu

https://doi.org/10.1515/asia-2023-0034

This book is a remarkable contribution to the understanding of Islam. The author,
who has published extensively particularly in the field of classical Arabic literature,
here undertakes a major revision of Western conceptualizations of Islam. Drawing a

big picture with a big brush, he makes the concept of ambiguity central to the

understanding of Islamic culture, arguing that perhaps to a degree unknown in other

cultures, ambiguity was domesticated by Muslims in practically every field of

knowledge. Throughout, this characteristic is contrasted with the modern Western

quest for certainty obtained through binary exclusions.

He begins by introducing the concept of cultural ambiguity, with attention to

literary, psychological, and social science aspects of the term. He proceeds with
detailed and closely argued case studies, on the textual variation of the Qur'an in
classical Islamic scholarship, the probabilistic nature of Islamic legal reasoning, and

the rich field of hadith of the Prophet. The chapter on the nature of the Qur'anic text

skillfully explains why the typical Western (and Islamist) insistence on a single

unchanging Ur-text is misplaced. Centuries of high tolerance for ambiguity have

been replaced in Muslim societies by a modernization that includes narrowminded
certainties, insistence on a single truth, and repudiation of much of the culture of the

past. Colonialism and the adoption of modern Western dogmas were the principal
mechanisms for this transformation. That process, called here "the Islamization of

Islam," helps to explain the strange similarities between Orientalists and Islamists,

who seem to approach texts through the same lens to explicate a tradition deemed

decadent (though for different reasons).

The argument is reinforced by a fascinating chapter on the ambiguous use of

language in Arabic literature, followed by another chapter on "the ambiguity of
sexual desire," charting the impact of Western middle-class morality on modern

Muslim societies. The richness of the presentation is based on a sophisticated

handling of materials relating to rhetoric, philosophy, theology, law, and many other

topics. In the process, the author frequently cites the wrongheaded and obtuse

depictions of Islam by European scholars who ignored evidence and felt no need to

provide proof for their caricatures. In closing, the book offers interpretations of the



278 —— Book Review DE GRUYTER

reasons for the singularity of Western culture in its quest for certainty, and it
cautions that the social ambiguity created by democracy will need to have the freedom to

explore Islamic resources to succeed in Muslim societies.

One of the strengths of the book is its expert deployment of examples of

important authors writing in Arabic, who time and again displayed the welcoming of

ambiguity and the distrust of monolithic viewpoints. This evidence is enhanced by
attention to major theoretical contributions from psychology, social sciences, and

new histories. All this is presented in a clear and elegant fashion that is a pleasure to
read. This book is a welcome contribution, with the capacity to be a game changer.



DE GRUYTER ASIA 2023; 77(1); 279-282

Book Review

Sarhan Dhouib (Hg.): Toleranz in transkultureller Perspektive. Weilerswist; Velbrück

Wissenschaft, 2020. 325 pp. ISBN 978-3-95832-047-5.

Reviewed by Michael Frey, Universität Bern, Institut für Studien zum Nahen Osten und zu muslimischen

Gesellschaften, Lerchenweg 36, 3012 Bern, Switzerland, E-mail: michael.frey@unibe.ch

https://doi.org/10.1515/asia-2023-0011

Toleranz in transkultureller Perspektive vereint Beiträge einer so betitelten
Konferenz, die 2013 unter der Schirmherrschaft von Walter Pfannkuche und Sarhan

Dhouib in Tunis stattfand. Dhouib, der am Institut für Philosophie der Universität
Hildesheim Wissenschaftlicher Mitarbeiter ist, hat den vorliegenden Sammelband

herausgegeben. Das Buch ist auch das jüngste Ergebnis einer bereits länger
andauernden Zusammenarbeit zwischen den Universitäten Kassel und Tunis bzw.

dem dort angesiedelten UNESCO-Lehrstuhl für die arabische Welt. Dieser Kooperation

sind bereits mehrere Sammelbände erwachsen, die jeweils ein
philosophisches Thema in transkultureller Perspektive beleuchten. Wie bei den anderen

entfaltet sich diese transkulturelle Perspektive auch in diesem Band dadurch, dass

jedem der 16 Beiträge (wovon diejenigen von Jocelyn Maclure und von Monique
Zanetti zusätzlich in den Band aufgenommen wurden) eine kurze Replik angefügt ist.

Die Texte sind in drei Blöcke unterteilt. Der erste Teil will begriffliche und

historische Klärungen vornehmen. Walter Pfannkuche geht im ersten Beitrag der

Frage nach, was die Existenz unterschiedlicher moralischer Grundsätze in einer
Gesellschaft für die demokratische Aushandlung einer staatlichen Normenordnung
bedeutet. Das liberale Credo der weltanschaulichen Neutralität des Staates sowie der
Fokus auf die rechtlichen Strukturen in Pfannkuches Ausführungen sieht Munir
Tibaoui in seiner Replik insofern kritisch, als dass diese den Blick auf die soziale

Realität verstellten, deren Betrachtung aber ausschlaggebend sei, um das Problem

der Toleranz zu verstehen. In diesem Sinne .realistischer' ist Véronique Zanettis

Abhandlung. Auch sie geht der Frage nach, wie in pluralistischen Gesellschaften mit
unterschiedlichen Moralvorstellungen umgegangen wird, betrachtet dabei aber die

„intersubjektive Dimension" (S. 73), indem sie Kompromissbereitschaft und Toleranz
als zwei Arten des Umgangs mit der eigenen moralischen Integrität analysiert und
differenziert. In ihrer Replik bemängelt allerdings auch Nadia El Ouerghemmi, dass

Zanetti Machverhältnissen und Formen der Hegemonie zu wenig Aufmerksamkeit
schenke. Sarhan Dhouib beginnt seinen Beitrag mit der wichtigen Feststellung, dass

eine Auseinandersetzung mit nahöstlichen Toleranzkonzepten meist auf theologische

oder islamrechtliche Aspekte abhebe und die philosophischen Debatten im

engeren Sinne unterschlage. Vor diesem Hintergrund zeigt er auf, wie seit der



280 ——- Book Review DE GRUYTER

zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts mit den Übersetzungen des französischen

tolérance zunächst als tasähul und dann als tasämuh säkulare Toleranzkonzepte
entstanden. Als Beispiel führt Dhouib Amin ar-Rihänl an, der in einer Schilderung
eines Traums, der an Lessings Ringparabel erinnert, Toleranz (tasähul) als

„Nebeneinander von Differenz auf der Basis des Agnostizismus" (S. 46) konzipierte.
Eine gänzlich andere Perspektive auf das moderne arabische Denken nimmt Salah

Mosbah in seinem Beitrag ein. Ausgehend von einer Analyse des komplexen „her-
meneutischen Zustands" (S. 56), welcher die nahöstliche Moderne in ihrer globalen

Verflechtung kennzeichnet, arbeitet er unterschiedliche Formen des Umgangs mit
dem Toleranzpostulat heraus. Ziel seines postkolonialen Ansatzes sei es, die

einseitige Universalisierung der europäischen historischen Erfahrung, wie sie laut
Moshab etwa in Rainer Forsts Toleranz im Konflikt (2003) stattfinde, mit der Plura-

lität historischer Erfahrungen zu konfrontieren. Die von ihm geforderte „Toleranz,
die auf einer gemeinsamen Menschenwürde beruht" (S. 53), bleibt jedoch äußerst

vage, weshalb auch Franziska Dübgen in ihrer Replik anmerkt, dass Mosbahs

letztlich das entscheidende normative Nachdenken über Toleranz schuldig bleibe.

Mongi Serbaji schließlich geht den Ursprüngen der Intoleranz nach. Er

argumentiert, dass eine meist in materiellen Entbehrungen gründende kulturelle Armut
und die damit einhergehenden gesellschaftlichen Exklusionsprozesse Intoleranz
verursachten. Der Kampf gegen Intoleranz sei folglich als Kampf gegen
Ungerechtigkeit zu führen. Mit Karl-Otto Apel geht Serbaji einig, dass Toleranz nicht als

.negative' Duldung respektive Indifferenz gegenüber dem anderen missverstanden

werden sollte, sondern eine .positive' Verantwortung darstelle, das Gegenüber zu
verstehen und zu unterstützen und die Pluralität zu würdigen.

Der zweite Teil des Sammelbandes will sich den Herausforderungen des

Pluralismus annehmen. Stefan Gosepath konzipiert in seinem Beitrag Toleranz als eine

Bürgertugend, die im weltanschaulich neutralen liberalen Staat eine persönliche
soziale Haltung gegenüber Lebensweisen und Einstellungen, die von den eigenen

Vorstellungen des Guten abweichen, zum Ausdruck bringe. Als Bürgertugend sei die

Toleranz eine „gerechtigkeitsrelevante Ergänzung" (S. 124) zum auf Rechte fokus-

sierten und damit mangelhaften Gerechtigkeitsverständnis des liberalen Staates,

könne juristisch jedoch nicht erzwungen werden. Soumaya Mestiris Erwiderung
zielt kritisch auf Gosepaths liberale Setzungen ab. So verweist sie etwa darauf, dass

der Liberalismus jüngst nicht mehr rein prozeduralistisch verstanden werde,
sondern Wahrheitsbegriffe in die Konzipierung des Öffentlichen zurückkehrten. Dies

sollte auch das liberale Verständnis von Toleranz nicht unberührt lassen, so Mestiri.

In ihrem eigenen Beitrag kritisiert sie im Rahmen einer Inventarisierung des

muslimischen Feminismus einen Toleranzbegriff, der Pluralität feiere, solange sie

bestehende Machtverhältnisse nicht ins Wanken bringe. Abhilfe gegen einen

derartigen „hegemonialen liberalen Multikulturalismus" (S. 146) glaubt sie in Derridas



DE GRUYTER Book Review — 281

Begriff von Hospitalität zu erkennen. Matthias Katzer geht am Beispiel der
Mohammed-Karikaturen der Frage nach, wie mit Beleidigungen umzugehen sei. Die

Möglichkeiten einer staatlichen Sanktionierung solcher Verhaltensweisen weist er
zurück und plädiert stattdessen für eine „freiwillige Kultur des Respekts" (S. 153).

Wenn darin die Rücksichtnahme auf andere Weltanschauungen aus eigener
Überzeugung geschehe, sei dies in freiheitlichen Gesellschaften als Gewinn und nicht als

Einschränkung der Freiheitsrechte zu werten. Fethi Meskini wirft in seinem Beitrag
einen in seiner Differenziertheit seltenen Blick auf das islamische Dimmf-Prinzip
und deutet es als „besondere Form der Toleranz, die man vorläufig als

nachbarschaftliche Toleranz bezeichnen könnte: eine Toleranz ohne Objekt und ohne
normativ fixierten Gehalt" (S. 174). Herauszustreichen sind auch Miskinis Überlegungen

zum Islamismus, den er als „Selbstverweigerung, eine radikale Intoleranz gegenüber
einem enttäuschenden neuen Selbst-Sein, das mit dem Namen der modernen
Identität getauft wurde" (S. 186), deutet. Ciaire Block arbeitet schließlich heraus, wie
Toleranz als etwas, das - im Gegensatz zum Respekt - Alterität nicht löscht, sondern

lebt, mit Alterität umgehen kann.

Der dritte Teil von Toleranz in transkultureller Perspektive schließlich wendet
sich dem Verhältnis von Toleranz einerseits sowie Freiheit und Menschenrechten

andererseits zu. Mohamed Turki zeichnet in seinem Beitrag ein begriffs- und
kulturhistorisches Panorama von vormodernen nahöstlichen Formen der Toleranz, um
davon ausgehend die Möglichkeiten einer „aktiven Toleranzpraxis" (S. 209) in einer

von „Fanatismus und der Intoleranz gegenüber Andersgläubigen" (S. 207) geprägten
arabisch-islamischen Gegenwart aufzuzeigen. Seine pessimistische
Gegenwartsdiagnose teilt Hans Jörg Sandkühler in seiner Replik insofern nicht, als dass

Turki selbst einige zeitgenössische Denker der Gegenwart referiere (z. B. Mohammed

Arkoun und Abdelaziz Boumeshouli), die sich dem Kampf für Toleranz
verschrieben hätten. Georg Lohmann deutet in seiner Abhandlung den Kampf für
Menschenrechte im Zuge des Arabischen Frühlings in Tunesien und eine
möglicherweise daraus entstehende „horizontale Achtungskonzeption von Toleranz"
(S. 238) als Basis eines postsäkularen Zusammenseins im nordafrikanischen Staat.

Markus Kneer zeichnet in seiner Abhandlung die historischen und
theologischanthropologischen Entwicklungen nach, welche die katholische Kirche von einer

Erlaubnis-Konzeption der Toleranz gegenüber anderen Religionsgemeinschaften zu
einer Anerkennung der Religionsfreiheit brachte, welche den interreügiösen Dialog

ermöglichte. Azelarabe Lahkim Bennani fokussiert ausgehend von der Annahme
einer engen Verzahnung zwischen Toleranz und gesetztem Recht auf juristische
Rahmenbedingungen, die eine „Kultur der Toleranz" (S. 264) begünstigten, und
erläutert sie anhand von Vergleichen zwischen nahöstlichen und europäischen
Rechtskulturen. Henning Halm argumentiert in seinem Beitrag, dass ein auf einer

„kosmopolitische^!] Status-Konzeption der Menschenwürde" (S. 298) basierendes



282 — Book Review DE GRUYTER

Verständnis von Menschenrechten ein Instrument sei, um Grenzen der
internationalen Toleranz im Sinne einer Nichteinmischung in die Angelegenheiten eines

anderen Staates festzulegen. Abgeschlossen wird der Band mit einem Beitrag von

Jocelyn Maclure, der argumentiert, dass nicht Toleranz das Schlüsselkonzept sei, um
in pluralistischen Gesellschaften das friedliche Zusammenleben zu garantieren,
sondern politischer Säkularismus. Diesen sieht er durch zwei moralische Grundsätze,

nämlich Religionsfreiheit und gleiche Achtung der Bürger vonseiten des

Staates, sowie zwei institutionelle Grundsätze, und zwar die Trennung von Kirche

und Staat und die weltanschaubche Neutralität des Staates, garantiert. Trotzdem sei

Toleranz als ethischer Begriff, d.h. „als Bürgertuend der Selbsteinschränkung"
(S. 313), nicht obsolet.

Die in Toleranz in transkultureller Perspektive vereinten Studien leuchten den

Begriff der Toleranz aus einer Vielzahl von philosophischen und methodischen

Blickwinkeln aus, die die unterschiedlichen akademischen Spezialisierungen der

einzelnen Autorinnen widerspiegeln, aber auch Einblick in die verschiedenen

soziopolitischen Erfahrungshorizonte der Schreibenden geben. Diese Vielfalt

verlangt dem Leser einiges - manchmal vielleicht etwas zu viel - ab, zumal
fast mit jedem Beitrag neue historische Kontexte, theoretische Konzepte und

Diskurszusammenhänge eingeführt werden. Sie zeigt aber auch auf, wie fruchtbar
und gedanklich anregend gerade die transkulturelle Herangehensweise an ein

philosophisches Thema sein kann, da, wie in dem Band immer wieder sichtbar

wird, sich mit verändernden historischen Gegebenheiten auch die Konstellation
eines philosophischen Problems ändern kann - eine Tatsache, der sich die westliche

Philosophie, die nach wie vor meist im Namen der einen, universalistischen
Vernunftwahrheit zu sprechen in Anspruch nimmt, nach wie vor verweigert. In
diesem Sinne lässt der Sammelband erahnen, wie die transkulturelle Perspektive
auf ein philosophisches Problem in Zukunft noch so einige neue Debattenräume

um Begriffe eröffnen dürfte, zu denen vermeintlich bereits alles gesagt ist.

Diesbezüglich sei abschließend auch nochmals lobend herausgestrichen, dass

Toleranz in transkultureller Perspektive jedem Beitrag eine Replik entgegenstellt.
Dank dem daraus erwachsenden dialogischen Aufbau des Buches bleibt die
transkulturelle Perspektive auf den Begriff der Toleranz in dem Buch nicht nur ein

abstraktes Versprechen oder ein Wunsch, sondern wird gleich auch praktiziert. In
der Regel fallen die Repliken dabei durchaus kritisch aus und bleiben damit dem

philosophischen Handwerk treu. Es bleibt zu hoffen, dass sich in Zukunft vermehrt
auch in euro-amerikanischen philosophischen Traditionen verankerte Philoso-

ph:innen für solche transkulturelle philosophische Dialoge gewinnen lassen oder gar
aus eigenem Antrieb den transkulturellen Dialog suchen.



DE GRUYTER ASIA 2023; 77(1): 283-286

Book Review

Alexander Jabbari: The Making of Persianate Modernity. Language and Literary History
between Iran and India. Cambridge & New York: Cambridge University Press, 2023,260 p.

ISBN: 9781009320825.

Recensé par Kristof Szitar, Université de Lausanne, Quartier UNIL-Chamberonne, Bâtiment Anthropole,
bureau: 4071, CH-1015 Lausanne, Suisse, E-mail: kristof.szitar@unil.ch

https://doi.org/10.1515/asia-2023-0014

Comment les Iraniens et les Indiens des XIXe et XXe siècles ont-ils perçu l'histoire de

la langue persane en Iran et en Asie du Sud sous l'influence du nationalisme et de

modernité? Qu'est-il advenu de l'espace culturel commun des intellectuels après que
le persan a perdu sa position de lingua franca? Alexander Jabbari aborde ces

questions dans son étude historique comparative et retrace les efforts collectifs des

intellectuels indiens et iraniens qui ont conduit à la naissance de l'histoire de la

littérature. Il examine comment l'émergence de l'histoire de la littérature en tant que

genre a modifié la compréhension des mythes, de l'historiographie, de la nation, de la

sexualité et de la technologie. La culture persianate a fonctionné comme un cadre

qui a permis aux Iraniens et aux Indiens d'influencer mutuellement leurs projets de

modernisation et a fourni le matériel textuel nécessaire à la refonte du patrimoine
national aux XIXe et XXe siècles. Le livre soutient de manière convaincante que les

littérateurs indiens (par exemple Ârzû, Shiblî Nu'mânî, etc.) ont influencé les

intellectuels iraniens (par exemple, Hidâyat Khân, Muhammad Taqî Bahâr, etc.) et ont

joué un rôle clé dans la création de l'histoire de la littérature moderne.

L'étude de Jabbari comble deux lacunes. Premièrement, elle explore l'histoire
littéraire en tant que genre et retrace le développement de ses conventions

stylistiques et formelles. Deuxièmement, elle accorde une attention particulière à la

transformation de la culture persianate à l'époque moderne, qui a reçu beaucoup

moins d'attention que l'époque prémoderne. The Making of Persianate Modernity
complète la thèse de doctorat Becoming Literature d'Aria Fani (2019), mais le champ

chronologique de Jabbari, marqué par la publication de l'Assemblée des éloquents

(Majma'al-fusahâ) de Hidâyat et de La Stylistique (Sabk-shinâsî) de Bahâr en 1942, est

plus large. Le cadre théorique de l'ouvrage s'inspire des études fondamentales de

Mohamad Tavakoli-Targhi, tandis que l'accent mis par Jabbari sur les interactions
modernes entre musulmans indiens et iraniens complète l'ouvrage d'Afshin Marashi

Exile and the Nation, sur les interactions entre zoroastriens et parsis et leurs
ramifications nationalistes et modernisatrices. Ce livre stylistiquement clair et

intellectuellement stimulant est enrichi d'une série d'illustrations d'œuvres négligées et

d'une bibliographie exhaustive et actualisée. Même si les sources primaires et



284 — Book Review DE GRUYTER

secondaires ne sont pas répertoriées séparément à la fin du livre, les ouvrages
référencés par Jabbari faciliteront les recherches prospectives sur des sujets

connexes.

Le premier chapitre retrace la manière dont les anthologies littéraires prémodernes

ont été refondues en histoire littéraire (adabiyât) par les modernisateurs des

XIXe et XXe siècles, qui ont introduit un sens linéaire du temps et une critique
littéraire dans leurs sources. Les contradictions internes et les incohérences

chronologiques des anthologies médiévales et prémodernes ont invité les historiens

littéraires modernes à introduire des remarques "correctives" et critiques et à

s'engager dans un dialogue transformateur avec leurs sources. Sous l'influence de la

philologie comparée, les modernisateurs ont mis l'accent sur la trajectoire linguistique

continue du persan, composée de trois périodes apparentées (vieux perse,

moyen perse, et persan classique) et ont souligné sa continuité, tandis que l'ourdou a

été associé à l'extranéité et à la rupture linguistique et culturelle en Asie du Sud. Le

deuxième chapitre, inspiré des études d'Afsaneh Najmabadi sur la sexualité, analyse

les réactions puritaines des historiens littéraires anglophones, ourdous et persans
face aux aspects sexuelles, obscènes et souvent homoérotiques des anthologies
littéraires prémodernes et des œuvres classiques révérées. Les réactions face à la

sexualité sont différentes et vont de la réticence, au silence "complexe", à la

médicalisation de l'homosexualité et à sa transformation en "maladie" (bîmârî), en

passant par l'utilisation d'euphémismes. Comme Jabbari le mentionne, la relation
entre le souverain du Xle siècle Mahmûd de Ghazna et son courtisan turc Ayâz a été

décrite dans l'histoire littéraire de Furûzânfar comme une simple "amitié" (dûstî).

Pour compléter l'argument de Jabbari, permettez-moi de mentionner que des

tendances similaires sont perceptibles dans les ouvrages d'histoire politique du XXe

siècle sur les Ghaznévides et les Ghurides. Un exemple notable est celui de l'historien
indien Muhammad Nâzim, formé à Cambridge, qui a fait des commentaires
similaires sur Mahmûd de Ghazna en affirmant que "he was not tainted with the licentious

sensuality which often disgraced the life of Oriental despots" et qui a ensuite

commenté la représentation littéraire de leur relation intime en disant que "the

existence of such a tender sentiment between a king and his slave soon captured the

fancy of poets and story-tellers who developed it into an exciting love romance".1

Le troisième chapitre examine la transformation des récits historiques et his-

toriographiques littéraires concernant l'histoire linéaire progressive du persan, qui
met l'accent sur sa continuité, sa discrétion et ses origines nationales, et la perception
de l'hybridité et de l'extranéité de l'ourdou en Asie du Sud. Au lieu d'observer ces

discours à travers le prisme du positivisme, Jabbari étudie les facteurs qui ont

façonné les relations différentes des Iraniens et des Indiens à la philologie

1 Nâzim 1971:153-154.



DE GRUYTER Book Review — 285

orientaliste et à la théorie de l'évolution. Imprégné des vues de la philologie
indoaryenne, le nationalisme iranien a adopté un jargon linguistique pour l'histoire
littéraire, tandis que l'historiographie coloniale de l'Asie du Sud a créé une binaire
entre l'ancienne civilisation aryenne et l'islam apporté à l'Inde par les envahisseurs

et les commerçants. L'étude des revendications nativistes des musulmans indiens
concernant la mosquée de Cherâman dans l'actuel Kerala et la présence de l'islam en
Asie du Sud à partir des années 630 pourrait nuancer davantage l'argument avancé

au troisième chapitre. La diffusion du darwinisme a été déterminante dans la

perception des langues comme des organes vivants et la terminologie des historiens de

la littérature s'est enrichie d'un vocabulaire biologique évolutionniste (par exemple,

irtiqâ, tatavvur, signifiant "évolution" et "développement"). Le quatrième chapitre
analyse les ramifications culturelles et historiques du remplacement de la culture

manuscrite, caractérisée par des ambiguïtés et des complexités, par des textes

imprimés simples et directs. Ce chapitre démontre également de manière convaincante

que la transformation des écritures, de la forme des lettres et des conventions

orthographiques et paratextuelles a fonctionné comme une technologie de

modernisation. Pour compléter le quatrième chapitre, nous pouvons mentionner que les

poètes et les critiques littéraires médiévaux étaient conscients du potentiel littéraire
et interprétatif de l'ambiguïté créée par l'absence de points dans les manuscrits. À cet

égard, la consommation des manuscrits prémodernes était et reste plus interactive et

nécessite l'adoption d'une approche dialogique de la part des lecteurs.

Le livre lucide d'Alexander Jabbari, avec sa diversité méthodologique, est une
contribution significative au corpus croissant d'études sur la modernité persianate.
Comme l'indique l'illustration de la couverture du livre réalisée par le peintre de

l'école Saqqâ-khâna Sadeq Tabrizi (d. 2018), l'interaction entre la modernité et la

tradition occupe une place importante dans l'étude. Bien que l'ouvrage démontre de

manière convaincante l'existence d'un lien étroit entre le passé persianate et les

histoires littéraires modernes certaines questions clés restent opaques. Les créateurs
de la modernité étaient-ils conscients de leur activité modernisatrice? Certains des

personnages du livre ont-ils perçu la modernité comme une rupture? Le fait que Sir

Muhammad Iqbâl ait élaboré une version de la modernité caractérisée par une

critique des Lumières et de leur lien avec l'impérialisme suggère un certain degré de

conscience. Si tel est le cas, ne devrions-nous pas accorder plus d'attention à sa

perception personnelle? Cette remarque mise à part, The Making of Persianate

Modernity est une contribution polyvalente et substantielle qui, tout comme les

anthologies poétiques prémodernes, suscitera des discussions et des recherches

futures sur les fonctions et les transformations des cultures persianates à l'époque
moderne.



286 — Book Review

Références

DE GRUYTER

Näzim, Muhammad (1971): The Life and Times ofSultan Mahmud ofGhazna. 2nd ed. New Delhi: Munshiram

Manoharlal.


	Rezensionen = Comptes rendus = Book reviews

