Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 77 (2023)
Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Book reviews

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2023; 77(1): 277-278

Book Review

Bauer, Thomas: A Culture of Ambiguity: An Alternative History of Islom. Translated by
Heinrich Biesterfeldt and Tricia Tunstall. New York: Columbia University Press, 2021, xii +
322 pp., ISBN 978-02-31-17064-2.

Reviewed by Carl W. Ernst, The Department of Religious Studies, The University of North Carolina at
Chapel Hill, Chapel Hill, NC, USA, E-mail: cernst@email.unc.edu

https://doi.org/10.1515/asia-2023-0034

This book is a remarkable contribution to the understanding of Islam. The author,
who has published extensively particularly in the field of classical Arabic literature,
here undertakes a major revision of Western conceptualizations of Islam. Drawing a
big picture with a big brush, he makes the concept of ambiguity central to the
understanding of Islamic culture, arguing that perhaps to a degree unknown in other
cultures, ambiguity was domesticated by Muslims in practically every field of
knowledge. Throughout, this characteristic is contrasted with the modern Western
quest for certainty obtained through binary exclusions.

He begins by introducing the concept of cultural ambiguity, with attention to
literary, psychological, and social science aspects of the term. He proceeds with
detailed and closely argued case studies, on the textual variation of the Qur’an in
classical Islamic scholarship, the probabilistic nature of Islamic legal reasoning, and
the rich field of hadith of the Prophet. The chapter on the nature of the Qur’anic text
skillfully explains why the typical Western (and Islamist) insistence on a single
unchanging Ur-text is misplaced. Centuries of high tolerance for ambiguity have
been replaced in Muslim societies by a modernization that includes narrowminded
certainties, insistence on a single truth, and repudiation of much of the culture of the
past. Colonialism and the adoption of modern Western dogmas were the principal
mechanisms for this transformation. That process, called here “the Islamization of
Islam,” helps to explain the strange similarities between Orientalists and Islamists,
who seem to approach texts through the same lens to explicate a tradition deemed
decadent (though for different reasons).

The argument is reinforced by a fascinating chapter on the ambiguous use of
language in Arabic literature, followed by another chapter on “the ambiguity of
sexual desire,” charting the impact of Western middle-class morality on modern
Muslim societies. The richness of the presentation is based on a sophisticated
handling of materials relating to rhetoric, philosophy, theology, law, and many other
topics. In the process, the author frequently cites the wrongheaded and obtuse
depictions of Islam by European scholars who ignored evidence and felt no need to
provide proof for their caricatures. In closing, the book offers interpretations of the



278 =—— Book Review DE GRUYTER

reasons for the singularity of Western culture in its quest for certainty, and it cau-
tions that the social ambiguity created by democracy will need to have the freedom to
explore Islamic resources to succeed in Muslim societies.

One of the strengths of the book is its expert deployment of examples of
important authors writing in Arabic, who time and again displayed the welcoming of
ambiguity and the distrust of monolithic viewpoints. This evidence is enhanced by
attention to major theoretical contributions from psychology, social sciences, and
new histories. All this is presented in a clear and elegant fashion that is a pleasure to
read. This book is a welcome contribution, with the capacity to be a game changer.



DE GRUYTER ASIA 2023; 77(1): 279-282

Book Review

Sarhan Dhouib (Hg.): Toleranz in transkultureller Perspektive. Weilerswist: Velbriick
Wissenschaft, 2020. 325 pp. ISBN 978-3-95832-047-5.

Reviewed by Michael Frey, Universitdt Bern, Institut fiir Studien zum Nahen Osten und zu muslimischen
Gesellschaften, Lerchenweg 36, 3012 Bern, Switzerland, E-mail: michael.frey@unibe.ch

https://doi.org/10.1515/asia-2023-0011

Toleranz in transkultureller Perspektive vereint Beitrdge einer so betitelten Kon-
ferenz, die 2013 unter der Schirmherrschaft von Walter Pfannkuche und Sarhan
Dhouib in Tunis stattfand. Dhouib, der am Institut fiir Philosophie der Universitét
Hildesheim Wissenschaftlicher Mitarbeiter ist, hat den vorliegenden Sammelband
herausgegeben. Das Buch ist auch das jlingste Ergebnis einer bereits ldnger
andauernden Zusammenarbeit zwischen den Universitdten Kassel und Tunis bzw.
dem dort angesiedelten UNESCO-Lehrstuhl fiir die arabische Welt. Dieser Koope-
ration sind bereits mehrere Sammelbdnde erwachsen, die jeweils ein philoso-
phisches Thema in transkultureller Perspektive beleuchten. Wie bei den anderen
entfaltet sich diese transkulturelle Perspektive auch in diesem Band dadurch, dass
jedem der 16 Beitrdge (wovon diejenigen von Jocelyn Maclure und von Monique
Zanetti zusatzlich in den Band aufgenommen wurden) eine kurze Replik angefiigt ist.

Die Texte sind in drei Blocke unterteilt. Der erste Teil will begriffliche und
historische Kldrungen vornehmen. Walter Pfannkuche geht im ersten Beitrag der
Frage nach, was die Existenz unterschiedlicher moralischer Grundsétze in einer
Gesellschaft fiir die demokratische Aushandlung einer staatlichen Normenordnung
bedeutet. Das liberale Credo der weltanschaulichen Neutralitét des Staates sowie der
Fokus auf die rechtlichen Strukturen in Pfannkuches Ausfiilhrungen sieht Munir
Tibaoui in seiner Replik insofern kritisch, als dass diese den Blick auf die soziale
Realitét verstellten, deren Betrachtung aber ausschlaggebend sei, um das Problem
der Toleranz zu verstehen. In diesem Sinne ,realistischer‘ ist Véronique Zanettis
Abhandlung. Auch sie geht der Frage nach, wie in pluralistischen Gesellschaften mit
unterschiedlichen Moralvorstellungen umgegangen wird, betrachtet dabei aber die
sintersubjektive Dimension“ (S. 73), indem sie Kompromissbereitschaft und Toleranz
als zwei Arten des Umgangs mit der eigenen moralischen Integritdt analysiert und
differenziert. In ihrer Replik beméngelt allerdings auch Nadia El Ouerghemmi, dass
Zanetti Machverhéltnissen und Formen der Hegemonie zu wenig Aufmerksamkeit
schenke. Sarhan Dhouib beginnt seinen Beitrag mit der wichtigen Feststellung, dass
eine Auseinandersetzung mit nahdstlichen Toleranzkonzepten meist auf theolo-
gische oder islamrechtliche Aspekte abhebe und die philosophischen Debatten im
engeren Sinne unterschlage. Vor diesem Hintergrund zeigt er auf, wie seit der



280 = Book Review DE GRUYTER

zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts mit den Ubersetzungen des franzdsischen
tolérance zunachst als tasahul und dann als tasamuh sékulare Toleranzkonzepte
entstanden. Als Beispiel fithrt Dhouib Amin ar-Rihani an, der in einer Schilderung
eines Traums, der an Lessings Ringparabel erinnert, Toleranz (tasahul) als
»Nebeneinander von Differenz auf der Basis des Agnostizismus“ (S. 46) konzipierte.
Eine ginzlich andere Perspektive auf das moderne arabische Denken nimmt Salah
Mosbah in seinem Beitrag ein. Ausgehend von einer Analyse des komplexen ,her-
meneutischen Zustands“ (S. 56), welcher die nahéstliche Moderne in ihrer globalen
Verflechtung kennzeichnet, arbeitet er unterschiedliche Formen des Umgangs mit
dem Toleranzpostulat heraus. Ziel seines postkolonialen Ansatzes sei es, die ein-
seitige Universalisierung der europdischen historischen Erfahrung, wie sie laut
Moshab etwa in Rainer Forsts Toleranz im Konflikt (2003) stattfinde, mit der Plura-
litat historischer Erfahrungen zu konfrontieren. Die von ihm geforderte ,Toleranz,
die auf einer gemeinsamen Menschenwtirde beruht“ (S. 53), bleibt jedoch &uferst
vage, weshalb auch Franziska Diibgen in ihrer Replik anmerkt, dass Mosbahs
letztlich das entscheidende normative Nachdenken tiber Toleranz schuldig bleibe.
Mongi Serbaji schlieflich geht den Urspriingen der Intoleranz nach. Er argu-
mentiert, dass eine meist in materiellen Entbehrungen griindende kulturelle Armut
und die damit einhergehenden gesellschaftlichen Exklusionsprozesse Intoleranz
verursachten. Der Kampf gegen Intoleranz sei folglich als Kampf gegen Unge-
rechtigkeit zu fithren. Mit Karl-Otto Apel geht Serbaji einig, dass Toleranz nicht als
,negative‘ Duldung respektive Indifferenz gegeniiber dem anderen missverstanden
werden sollte, sondern eine ,positive‘ Verantwortung darstelle, das Gegentiber zu
verstehen und zu unterstiitzen und die Pluralitdt zu wiirdigen.

Der zweite Teil des Sammelbandes will sich den Herausforderungen des Plu-
ralismus annehmen. Stefan Gosepath konzipiert in seinem Beitrag Toleranz als eine
Biirgertugend, die im weltanschaulich neutralen liberalen Staat eine personliche
soziale Haltung gegentiber Lebensweisen und Einstellungen, die von den eigenen
Vorstellungen des Guten abweichen, zum Ausdruck bringe. Als Biirgertugend sei die
Toleranz eine ,gerechtigkeitsrelevante Erganzung“ (S. 124) zum auf Rechte fokus-
sierten und damit mangelhaften Gerechtigkeitsverstdndnis des liberalen Staates,
konne juristisch jedoch nicht erzwungen werden. Soumaya Mestiris Erwiderung
zielt kritisch auf Gosepaths liberale Setzungen ab. So verweist sie etwa darauf, dass
der Liberalismus jlingst nicht mehr rein prozeduralistisch verstanden werde, son-
dern Wahrheitshegriffe in die Konzipierung des Offentlichen zuriickkehrten. Dies
sollte auch das liberale Verstdndnis von Toleranz nicht unberiihrt lassen, so Mestiri.
In ihrem eigenen Beitrag kritisiert sie im Rahmen einer Inventarisierung des mus-
limischen Feminismus einen Toleranzbegriff, der Pluralitidt feiere, solange sie
bestehende Machtverhéltnisse nicht ins Wanken bringe. Abhilfe gegen einen der-
artigen ,hegemonialen liberalen Multikulturalismus® (S. 146) glaubt sie in Derridas



DE GRUYTER Book Review = 281

Begriff von Hospitalitdt zu erkennen. Matthias Katzer geht am Beispiel der
Mohammed-Karikaturen der Frage nach, wie mit Beleidigungen umzugehen sei. Die
Moglichkeiten einer staatlichen Sanktionierung solcher Verhaltensweisen weist er
zuriick und pladiert stattdessen fiir eine ,freiwillige Kultur des Respekts® (S. 153).
Wenn darin die Riicksichtnahme auf andere Weltanschauungen aus eigener Uber-
zeugung geschehe, sei dies in freiheitlichen Gesellschaften als Gewinn und nicht als
Einschrankung der Freiheitsrechte zu werten. Fethi Meskini wirft in seinem Beitrag
einen in seiner Differenziertheit seltenen Blick auf das islamische Dimmi-Prinzip
und deutet es als ,besondere Form der Toleranz, die man vorlaufig als nachbar-
schaftliche Toleranz bezeichnen konnte: eine Toleranz ohne Objekt und ohne nor-
mativ fixierten Gehalt“ (S. 174). Herauszustreichen sind auch Miskinis Uberlegungen
zum Islamismus, den er als ,Selbstverweigerung, eine radikale Intoleranz gegeniiber
einem enttduschenden neuen Selbst-Sein, das mit dem Namen der modernen
Identitdt getauft wurde“ (S. 186), deutet. Claire Block arbeitet schlieflich heraus, wie
Toleranz als etwas, das —im Gegensatz zum Respekt — Alteritét nicht 16scht, sondern
lebt, mit Alteritdt umgehen kann.

Der dritte Teil von Toleranz in transkultureller Perspektive schliefflich wendet
sich dem Verhéltnis von Toleranz einerseits sowie Freiheit und Menschenrechten
andererseits zu. Mohamed Turki zeichnet in seinem Beitrag ein begriffs- und kul-
turhistorisches Panorama von vormodernen nahdstlichen Formen der Toleranz, um
davon ausgehend die Moglichkeiten einer ,aktiven Toleranzpraxis“ (S. 209) in einer
von ,Fanatismus und der Intoleranz gegeniiber Andersgldubigen“ (S. 207) gepragten
arabisch-islamischen Gegenwart aufzuzeigen. Seine pessimistische Gegen-
wartsdiagnose teilt Hans Jorg Sandkiihler in seiner Replik insofern nicht, als dass
Turki selbst einige zeitgenossische Denker der Gegenwart referiere (z. B. Moham-
med Arkoun und Abdelaziz Boumeshouli), die sich dem Kampf fiir Toleranz ver-
schrieben hétten. Georg Lohmann deutet in seiner Abhandlung den Kampf fiir
Menschenrechte im Zuge des Arabischen Frithlings in Tunesien und eine mdogli-
cherweise daraus entstehende ,horizontale Achtungskonzeption von Toleranz“
(S. 238) als Basis eines postsdkularen Zusammenseins im nordafrikanischen Staat.
Markus Kneer zeichnet in seiner Abhandlung die historischen und theologisch-
anthropologischen Entwicklungen nach, welche die katholische Kirche von einer
Erlaubnis-Konzeption der Toleranz gegeniiber anderen Religionsgemeinschaften zu
einer Anerkennung der Religionsfreiheit brachte, welche den interreligiosen Dialog
ermdglichte. Azelarabe Lahkim Bennani fokussiert ausgehend von der Annahme
einer engen Verzahnung zwischen Toleranz und gesetztem Recht auf juristische
Rahmenbedingungen, die eine ,Kultur der Toleranz“ (S. 264) begiinstigten, und
erlautert sie anhand von Vergleichen zwischen nahdstlichen und europiischen
Rechtskulturen. Henning Halm argumentiert in seinem Beitrag, dass ein auf einer
»kosmopolitische[n] Status-Konzeption der Menschenwtirde“ (S. 298) basierendes



282 —— Book Review DE GRUYTER

Verstandnis von Menschenrechten ein Instrument sei, um Grenzen der inter-
nationalen Toleranz im Sinne einer Nichteinmischung in die Angelegenheiten eines
anderen Staates festzulegen. Abgeschlossen wird der Band mit einem Beitrag von
Jocelyn Maclure, der argumentiert, dass nicht Toleranz das Schliisselkonzept sei, um
in pluralistischen Gesellschaften das friedliche Zusammenleben zu garantieren,
sondern politischer Sdkularismus. Diesen sieht er durch zwei moralische Grund-
sdtze, namlich Religionsfreiheit und gleiche Achtung der Biirger vonseiten des
Staates, sowie zwei institutionelle Grundsétze, und zwar die Trennung von Kirche
und Staat und die weltanschauliche Neutralitat des Staates, garantiert. Trotzdem sei
Toleranz als ethischer Begriff, d.h. ,als Burgertuend der Selbsteinschrankung®
(S. 313), nicht obsolet.

Die in Toleranz in transkultureller Perspektive vereinten Studien leuchten den
Begriff der Toleranz aus einer Vielzahl von philosophischen und methodischen
Blickwinkeln aus, die die unterschiedlichen akademischen Spezialisierungen der
einzelnen Autor:innen widerspiegeln, aber auch Einblick in die verschiedenen
soziopolitischen Erfahrungshorizonte der Schreibenden geben. Diese Vielfalt
verlangt dem Leser einiges — manchmal vielleicht etwas zu viel - ab, zumal
fast mit jedem Beitrag neue historische Kontexte, theoretische Konzepte und
Diskurszusammenhdnge eingefiihrt werden. Sie zeigt aber auch auf, wie fruchtbar
und gedanklich anregend gerade die transkulturelle Herangehensweise an ein
philosophisches Thema sein kann, da, wie in dem Band immer wieder sichtbar
wird, sich mit verdndernden historischen Gegebenheiten auch die Konstellation
eines philosophischen Problems dndern kann - eine Tatsache, der sich die west-
liche Philosophie, die nach wie vor meist im Namen der einen, universalistischen
Vernunftwahrheit zu sprechen in Anspruch nimmt, nach wie vor verweigert. In
diesem Sinne l4sst der Sammelband erahnen, wie die transkulturelle Perspektive
auf ein philosophisches Problem in Zukunft noch so einige neue Debattenrdume
um Begriffe erdffnen dirfte, zu denen vermeintlich bereits alles gesagt ist.

Diesbeztiglich sei abschliefend auch nochmals lobend herausgestrichen, dass
Toleranz in transkultureller Perspektive jedem Beitrag eine Replik entgegenstellt.
Dank dem daraus erwachsenden dialogischen Aufbau des Buches bleibt die trans-
kulturelle Perspektive auf den Begriff der Toleranz in dem Buch nicht nur ein
abstraktes Versprechen oder ein Wunsch, sondern wird gleich auch praktiziert. In
der Regel fallen die Repliken dabei durchaus kritisch aus und bleiben damit dem
philosophischen Handwerk treu. Es bleibt zu hoffen, dass sich in Zukunft vermehrt
auch in euro-amerikanischen philosophischen Traditionen verankerte Philoso-
ph:innen fiir solche transkulturelle philosophische Dialoge gewinnen lassen oder gar
aus eigenem Antrieb den transkulturellen Dialog suchen.



DE GRUYTER ASIA 2023; 77(1): 283-286

Book Review

Alexander Jabbari: The Making of Persianate Modernity. Language and Literary History
between Iran and India. Cambridge & New York: Cambridge University Press, 2023, 260 p.
ISBN: 9781009320825.

Recensé par Kristof Szitar, Université de Lausanne, Quartier UNIL-Chamberonne, Batiment Anthropole,
bureau: 4071, CH-1015 Lausanne, Suisse, E-mail: kristof.szitar@unil.ch

https://doi.org/10.1515/asia-2023-0014

Comment les Iraniens et les Indiens des XIXe et XXe siécles ont-ils percu I’histoire de
la langue persane en Iran et en Asie du Sud sous l'influence du nationalisme et de
modernité? Qu’'est-il advenu de I’espace culturel commun des intellectuels apres que
le persan a perdu sa position de lingua franca? Alexander Jabbari aborde ces
questions dans son étude historique comparative et retrace les efforts collectifs des
intellectuels indiens et iraniens qui ont conduit & la naissance de l’histoire de la
littérature. Il examine comment I’émergence de I'histoire de la littérature en tant que
genre a modifié la compréhension des mythes, de 'historiographie, de la nation, de la
sexualité et de la technologie. La culture persianate a fonctionné comme un cadre
qui a permis aux Iraniens et aux Indiens d’influencer mutuellement leurs projets de
modernisation et a fourni le matériel textuel nécessaire a la refonte du patrimoine
national aux XIXe et XXe siécles. Le livre soutient de maniere convaincante que les
littérateurs indiens (par exemple Arzd, Shibli Nu‘mani, etc.) ont influencé les intel-
lectuels iraniens (par exemple, Hidayat Khan, Muhammad Taqi Bahér, etc.) et ont
joué un role clé dans la création de I’histoire de la littérature moderne.

L’étude de Jabbari comble deux lacunes. Premiérement, elle explore 'histoire
littéraire en tant que genre et retrace le développement de ses conventions sty-
listiques et formelles. Deuxiémement, elle accorde une attention particuliére a la
transformation de la culture persianate a 'époque moderne, qui a recu beaucoup
moins d’attention que I’époque prémoderne. The Making of Persianate Modernity
compléte la thése de doctorat Becoming Literature d’Aria Fani (2019), mais le champ
chronologique de Jabbari, marqué par la publication de I’Assemblée des éloquents
(Majma‘al-fusahd) de Hidayat et de La Stylistique (Sabk-shinasi) de Bahar en 1942, est
plus large. Le cadre théorique de I'ouvrage s’'inspire des études fondamentales de
Mohamad Tavakoli-Targhi, tandis que I’accent mis par Jabbari sur les interactions
modernes entre musulmans indiens et iraniens complete 'ouvrage d’Afshin Marashi
Exile and the Nation, sur les interactions entre zoroastriens et parsis et leurs rami-
fications nationalistes et modernisatrices. Ce livre stylistiquement clair et intel-
lectuellement stimulant est enrichi d’une série d’illustrations d’ceuvres négligées et
d’'une bibliographie exhaustive et actualisée. Méme si les sources primaires et



284 —— Book Review DE GRUYTER

secondaires ne sont pas répertoriées séparément a la fin du livre, les ouvrages
référencés par Jabbari faciliteront les recherches prospectives sur des sujets
connexes.

Le premier chapitre retrace la maniére dont les anthologies littéraires prémo-
dernes ont été refondues en histoire littéraire (adabiyat) par les modernisateurs des
XIXe et XXe siecles, qui ont introduit un sens linéaire du temps et une critique
littéraire dans leurs sources. Les contradictions internes et les incohérences chro-
nologiques des anthologies médiévales et prémodernes ont invité les historiens
littéraires modernes a introduire des remarques “correctives” et critiques et a
s’engager dans un dialogue transformateur avec leurs sources. Sous I'influence de la
philologie comparée, les modernisateurs ont mis I'accent sur la trajectoire linguis-
tique continue du persan, composée de trois périodes apparentées (vieux perse,
moyen perse, et persan classique) et ont souligne sa continuité, tandis que 'ourdou a
été associé a 'extranéité et a la rupture linguistique et culturelle en Asie du Sud. Le
deuxiéme chapitre, inspiré des études d’Afsaneh Najmabadi sur la sexualité, analyse
les réactions puritaines des historiens littéraires anglophones, ourdous et persans
face aux aspects sexuelles, obscenes et souvent homoérotiques des anthologies
littéraires prémodernes et des ceuvres classiques révérées. Les réactions face a la
sexualité sont différentes et vont de la réticence, au silence “complexe”, a la
meédicalisation de ’'homosexualité et a sa transformation en “maladie” (bimari), en
passant par l'utilisation d’euphémismes. Comme Jabbari le mentionne, la relation
entre le souverain du XIe siecle Mahmad de Ghazna et son courtisan turc Ayaz a été
décrite dans lhistoire littéraire de FurGizanfar comme une simple “amitié” (dsti).
Pour compléter I’argument de Jabbari, permettez-moi de mentionner que des ten-
dances similaires sont perceptibles dans les ouvrages d’histoire politique du XXe
siecle sur les Ghaznévides et les Ghurides. Un exemple notable est celui de I'historien
indien Muhammad Nézim, formé a Cambridge, qui a fait des commentaires simi-
laires sur Mahmud de Ghazna en affirmant que “he was not tainted with the licen-
tious sensuality which often disgraced the life of Oriental despots” et qui a ensuite
commenté la représentation littéraire de leur relation intime en disant que “the
existence of such a tender sentiment between a king and his slave soon captured the
fancy of poets and story-tellers who developed it into an exciting love romance”.!

Le troisieme chapitre examine la transformation des récits historiques et his-
toriographiques littéraires concernant I'histoire linéaire progressive du persan, qui
met 'accent sur sa continuité, sa discrétion et ses origines nationales, et la perception
de I’hybridité et de I'extranéité de 'ourdou en Asie du Sud. Au lieu d’observer ces
discours a travers le prisme du positivisme, Jabbari étudie les facteurs qui ont
faconné les relations différentes des Iraniens et des Indiens & la philologie

1 Nazim 1971: 153-154.



DE GRUYTER Book Review =—— 285

orientaliste et & la théorie de I’évolution. Imprégné des vues de la philologie indo-
aryenne, le nationalisme iranien a adopté un jargon linguistique pour Ihistoire
littéraire, tandis que I’historiographie coloniale de I’Asie du Sud a créé une binaire
entre ancienne civilisation aryenne et I'islam apporté a I'Inde par les envahisseurs
et les commercants. L’étude des revendications nativistes des musulmans indiens
concernant la mosquée de Cherdman dans I'actuel Kerala et la présence de I'islam en
Asie du Sud a partir des années 630 pourrait nuancer davantage I’argument avancé
au troisiéme chapitre. La diffusion du darwinisme a été déterminante dans la per-
ception des langues comme des organes vivants et la terminologie des historiens de
la littérature s’est enrichie d’un vocabulaire biologique évolutionniste (par exemple,
irtiqd, tatavvur, signifiant “évolution” et “développement”). Le quatriéme chapitre
analyse les ramifications culturelles et historiques du remplacement de la culture
manuscrite, caractérisée par des ambiguités et des complexités, par des textes
imprimés simples et directs. Ce chapitre démontre également de maniére convain-
cante que la transformation des écritures, de la forme des lettres et des conventions
orthographiques et paratextuelles a fonctionné comme une technologie de moder-
nisation. Pour compléter le quatriéme chapitre, nous pouvons mentionner que les
poetes et les critiques littéraires médiévaux étaient conscients du potentiel littéraire
etinterprétatif de ’ambiguité créée par 'absence de points dans les manuscrits. A cet
égard, la consommation des manuscrits prémodernes était et reste plus interactive et
nécessite 'adoption d’une approche dialogique de la part des lecteurs.

Le livre lucide d’Alexander Jabbari, avec sa diversité méthodologique, est une
contribution significative au corpus croissant d’études sur la modernité persianate.
Comme l'indique Pillustration de la couverture du livre réalisée par le peintre de
I’école Saqqd-khana Sadeq Tabrizi (d. 2018), I'interaction entre la modernité et la
tradition occupe une place importante dans I’étude. Bien que I'ouvrage démontre de
maniére convaincante l’existence d’un lien étroit entre le passé persianate et les
histoires littéraires modernes certaines questions clés restent opaques. Les créateurs
de la modernité étaient-ils conscients de leur activité modernisatrice? Certains des
personnages du livre ont-ils percu la modernité comme une rupture? Le fait que Sir
Muhammad Igbal ait élaboré une version de la modernité caractérisée par une
critique des Lumiéres et de leur lien avec I'impérialisme suggére un certain degré de
conscience. Si tel est le cas, ne devrions-nous pas accorder plus d’attention a sa
perception personnelle? Cette remarque mise a part, The Making of Persianate
Modernity est une contribution polyvalente et substantielle qui, tout comme les
anthologies poétiques prémodernes, suscitera des discussions et des recherches
futures sur les fonctions et les transformations des cultures persianates a ’époque
moderne.



286 —— Book Review DE GRUYTER

References

Nazim, Muhammad (1971): The Life and Times of Sultan Mahmid of Ghazna. 2" ed. New Delhi: Munshiram
Manoharlal.



	Rezensionen = Comptes rendus = Book reviews

