
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 76 (2022)

Heft: 2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus = Book reviews

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen - Comptes Rendus -
Book Reviews



DE GRUYTER ASIA 2022; 76(2): 455-461

Heubel, Fabian: Was ist chinesische Philosophie? Kritische Perspektiven.
Hamburg, Meiner Verlag, 2021, 404 pp. ISBN 978-3-7873-3808-5.

Reviewed by Jana S. Rosker, University of Ljubljana, Faculty of Arts, Askerceva cesta 2, SI-1000

Ljubljana, Slovenija, E-mail: jana.Rosker@ff.uni-lj.si

https://doi.org/10.1515/asia-2022-0020

Fabian Heubel's recent book, entitled What is Chinese Philosophy? Critical
Perspectives, was published in 2021 by Meiner Verlag in Hamburg. It is written in
German, but Heubel has discussed some of its main themes in English publications
as well.1 Moreover, many aspects of his theories, as contained in this book, have
also already been published in Chinese and have sparked lively discussions among
numerous Sinophone scholars.

The central question of the book is: How is the relationship between the

comparative and the transcultural perspective to be understood? Heubel explores
this question by looking at European interpretations of "Chinese thought".

The book begins with an introduction in which the author explains the

importance of Chinese philosophy for today's globalised world. The first part of the

book, entitled "Immanence and Criticism", is divided into five chapters that
discuss and describe various fundamental characteristics of Chinese philosophy,
beginning with its global position, which can be described historically as a

dynamic "in-between" - a concept that opens up a new dimension in the trans-

cultural development of different worlds and cultures. The author then addresses

the controversial feature of Chinese "immanent transcendence" and asks whether
the main paradigm of Chinese philosophy is really as conservative as its Western

interpreters (far too) often understand it. From the perspective of the "crisis of
European thought", the author then examines the ideational character of the

European view of Chinese philosophy and analyses its multiple visions, as

embedded in the realms of Utopia, dystopia, heterotopia, and atopia. Heubel

tackles the specific features of Chinese aesthetics. He critically questions François
Jullien's interpretation of the important concept of blandness and integrates the
aesthetic theory ofJi Kang, an influential scholar and artist from the Wei Jin period,
into the framework ofAdorno's aesthetic paradigms. In this context, Heubel points
out the distinction between aesthetics and aesthetics as a doctrine of sensory

1 "Kant and Transcultural Critique. Toward a Contemporary Philosophy of Self-Cultivation"
(2011); "Aesthetic Cultivation and Creative Ascesis. Transcultural Reflections on the Late Foucault"
(2017); "Beyond Murderous Dialectics. On Paradoxical Thinking and Maoism" (2019); "Within the

Spinning Stillness of the Present: Reflections on Transcultural Zhuangzi-Studies in Taiwan" (2020)

(see Heubel 2011, 2019, and 2020).



456 — Book Review DE GRUYTER

cognition, or even as a general theory of perception, which allows the aesthetic to
be extended to the experience of atmospheres and bodily perception. In the next
section, the author addresses the issue of alleged Confucian conformism via a

critical analysis of several influential interpretations offered by François Jullien,
Jean François Billeter, and Heiner Roetz.

The second part of the book is devoted to the question of subjectivity in
Chinese philosophy. After clarifying certain crucial categories that constitute the

practise of "critical cultivation", Heubel develops and presents to his readers a new
conceptualisation of "energetic-transformative subjectivity" (qihua zhuti), which

primarily draws on Daoist discourses and which represents a further development
and valorisation of Yang Rubin's philosophy of breath-energy (gi). In this context,
the author addresses important, previously overlooked relationships between

aesthetics, energetic transformations, and economics by critically examining the

connection between Daoism and so-called "creative capitalism". His poetic
elaboration of the subtle interactions between Chinese philosophy and art transcends
the static, dualistic views offered by complementary binaries of efficacy and

blandness, latency and manifestation, hardness and softness. Thus Heubel points
to the path that leads - in true Daoist fashion - from innermost intimacy to infinite
freedom, beyond the ceaseless dilemmas of political and moral normativity.

Heubel's book raises numerous important questions about the nature of
transcultural dialogues - questions that go far beyond the limited circles of
Sinological research in "Chinese thought". The book touches on several
fundamental problems of modern global philosophy and opens up a truly transcultural
discussion of classical as well as contemporary Chinese philosophy and its place in
the context of contemporary European theory. However, given the limited space
available here, I will focus on only two of the main issues that seem to be most
relevant to the current debates among scholars and experts in Chinese and

transcultural philosophy - namely Heubel's conception of interculturality,
transculturality, and comparative methods on the one hand, and his innovative

concept of energetic subjectivity on the other.

In general and theoretical terms, the former theme is addressed mainly in the

first and longest chapter - comprising nearly 100 pages - and also in the
introduction. The central problems the author deals with in this part of the book are

highly topical and deserve our attention, proceeding as they do from his exposure
of traditional intercultural philosophy's drastic inadequacy. In Heubel's view,
intercultural philosophy's methods are based on the assumption that it is possible
to work with fixed philosophies - fixed in terms of cultural space or even the
nation-state - and to speak of European, Asian, German, French, Indian, African,
Latin American, Japanese, or Chinese philosophy. However, we must take into
account the fact that classical and pre-modern Chinese philosophy is by no means



DE GRUYTER Book Review 457

a homogeneous discourse: in this respect, we need only recall the historical
influence of Indian Buddhism, and also the great diversity of different discourses

within so-called "autochthonous Chinese" currents of thought. Moreover, such

transcultural dynamics are a fortiori an inseparable part of modern and contemporary

Chinese philosophy, which is the result of what Heubel calls "hybrid
modernisation". Indeed, anyone who wishes to engage with contemporary Sino-

phone philosophy today must include Kant, Hegel, Marx, and Nietzsche - among
others - as well as ancient Chinese texts or Chinese Buddhism, and must therefore
have a strong awareness of a transcultural dynamic that goes beyond the simple
culture-based comparative framework.

Furthermore, in Heubel's view, the very concept of transculturality as such is

clearly reaching its limits. He points to a growing suspicion that these studies are

closer than they would like to pretend to the comparative interculturality from which

they claim to critically distance themselves: transcultural research often amounts to

little more than comparative studies that have become somewhat flexible and
reflexive. The term may be better suited to the complexity of relations between major
cultural spheres (East-West, Asia-Europe, etc.) than conventional comparative
approaches, but it seems ill-suited to discussing the full scope of phenomena related to

philosophical hybridisation in contemporary China. How should one deal with the

situation in contemporary Sinophone philosophy, in which European terminology is

constitutively admixed, and in which this hybrid philosophy has become the starting

point for a renewed concern with the interpretation of classical Chinese texts? In this
intra-Chinese relationship between antiquity and modernity, dynamic philosophical
transformation processes are underway, and these cannot be adequately described as

intracultural, intercultural, or transcultural. This dynamic raises problems that
transcultural approaches are only partly suited to investigate - problems that become

apparent the moment an awareness of hybrid modernisation emerges as a condition
of possibility for understanding the East Asian cultural situation at the beginning of
the 21st century. Increased attention to this internal dynamic of transformation is

essential if one is to engage philosophically not only with modem, but also with
ancient China.

In this regard, Heubel emphasises that even in contemporary Western theory,
the introduction and evaluation of classical Chinese philosophy has not improved
much, either in quality or comprehensiveness, since Hegel's first, now-infamous
introduction and terribly biased interpretation - which, as we all know, was
Eurocentric in the extreme.

As an example, Heubel mentions Jürgen Habermas's recent book, entitled Also

a History of Philosophy, in which Habermas devotes a short chapter to
"Confucianism and Taoism". Heubel points out that the weight this book gives to Chinese

philosophy is no more than such philosophy was given in Hegel's "Lectures on the



458 — Book Review DE GRUYTER

History of Philosophy", in which Chinese philosophy is treated over the course of a

few pages - under the heading "Oriental Philosophy" - because, in Hegel's view, it
was only a preliminary stage, ofwhich we speak only in order to give an account of
why we do not deal with it more extensively and in what relation it stands to

thought, to true philosophy. Unfortunately, Heubel emphasises, when it comes to

European attitudes towards Chinese philosophy, it seems that almost nothing has

changed since then.

Although I understand the discursive ground on which it was developed, this
criticism seems to me a bit too harsh, and the comparison between Hegel and
Habermas a bit too hasty.

As we well know, China is for Hegel the eternal realm of substance, in which
subjectivity - and thus the medium of philosophy, and also the principle of
modernity - does not develop. For Hegel, the Oriental was to be separated from the

history of philosophy.
In this regard, I would like to echo Heiner Roetz, who points out that Hegel's

thought is an expression of a triumphalist Europe which was about to "open a new
book of history" and thus subdue the whole world.

Habermas's book, on the other hand, reflects the end of this triumphalism.
Undoubtedly he has at least attempted to bring about the systematic inclusion of
the Other, and in a very different way than would have been conceivable with
Hegel, who could not even think of the so-called "Oriental" - specifically, the
Chinese - as a subject, and thus as a co-subject.

In contrast, Habermas's view is based on his reference to the "axial age" of
ancient cultures, an idea that Karl Jaspers - its originator - explicitly developed
against Hegel's conviction that Greek-Christian culture was unique in world-
historical terms. For Jaspers, all philosophy must be "world philosophy". What

Jaspers - and with him Habermas - discovers in all axial-age cultures, and thus
also in China, is nothing less than the breakthrough of subjectivity through
substance, which Hegel had denied.

However, Heubel is undoubtedly right when he points out the glaring
deficiency of such descriptions in their inability to explain this newly discovered

subjectivity in a larger philosophical context.
This fact is related to the great asymmetry between Chinese knowledge of

Western philosophy and Western knowledge of Chinese philosophy. Most of the
relevant Western works have been translated into Chinese quite soon after their
publication in the original language. But in Western cultural circles, the situation
is completely different. While many classical works from the pre-Qin period have
been repeatedly translated, the West still does not know much about philosophy
from later periods, when Chinese philosophers began to develop systematic
theories. With a few exceptions, the major works of the Han and Wei Jin theorists have



DE GRUYTER Book Review — 459

not yet been translated into Western languages. Even the high points of medieval
Chinese philosophy - namely the Neo-Confucian speeches from the Song and Ming
dynasties - are virtually unknown in Western scholarship, and the same is true of
almost the entire body of pre-modern Chinese philosophy. Considering all of this, it
is easier to understand why Western scholarship has often criticised Chinese

philosophy for lacking any systematic theory. Confucius, for example, lived at the
time when ancient Greek pre-Socratic philosophy was being developed. As we
know, the pre-Socratic philosophical works are also preserved only in fragmentary
form and do not contain any systematic theory, and yet no one equates Western

philosophy with pre-Socratic philosophy. In contrast, the original Confucianism
and Daoism of the pre-Qin period are still commonly considered the only
representatives of the entire spectrum and history of Chinese philosophical thought.

As Fabian Heubel rightly points out in this context, ignorance with regard to
China also paralyses the European capacity for critical self-knowledge.

However, Heubel also points out that as soon as the discussion of Chinese texts

begins to go into philosophical and philological depth, Western readers with no basic

knowledge immediately perceive it as overly sinological and intimidatingly
"Chinese". But the problem is not so much the technical jargon as it is the lack of general

knowledge about China - its specific history, politics, culture, and philosophy. This

dearth of knowledge can often obscure not only the general picture of so-called

Chinese philosophy and its discursive historical development, but also particular
insights that might be helpful for its transcultural understanding. Indeed, it is clear

that the study of Chinese philosophy is inevitably shaped by particular research

perspectives, which may complement and also compete with each other.

As an example, Heubel first introduces Zhao Tingyang's recent theory of
Tianxia, which is commonly translated as the "all-under-heaven" paradigm,
although Heubel prefers to call it Himmelunten (heaven-under). (I am not sure why
he chose such an unusual formulation, but I suspect he wanted to emphasise the

spatial nature of the concept.) In his book, Heubel attempts to go beyond the
standard Western interpretations that see Zhao's attempt to view "world order"

through the lens of his Tianxia paradigm as the dawn of a "world order dominated

by China". Heubel points out that the "Tianxia system" refers to a complicated
constellation of "self-cultivation", "family", and "state", emphasising that in this
sense it contains opportunities for developments that are by no means reducible to
"authoritarian" or "totalitarian" characteristics.

Heubel wants to open up new approaches to this constellation - approaches
which do not start from the concept of Tianxia, but from that of self-cultivation and

a paradigm of subjectivity that is inseparable from this latter concept. In his view,
Zhao Tingyang's cycle of Tianxia, family, and state deprives this politico-cosmic
constellation of its central point - namely self-cultivation. It is therefore no



460 — Book Review DE GRUYTER

coincidence that, in his discussion of the relationship between subjectivity and

politics, he prefers to follow Xiong Shili's (1885-1968) New Confucian interpretation

rather than Zhao's. Indeed, Xiong strongly emphasised self-cultivation's
crucial role, and he also pointed out that it is a "great mistake" to think the

influence of the "common people" (shumin) in this traditional political system

concerns only the small sphere of the "private", and not also the "public" tasks of
"governing the states" and "pacifying the Tianxia". This political dimension of the
Chinese notion of subjectivity is virtually unknown in the West.

But Fabian Heubel does not stop there. He points out another possible dimension
of human subjectivity, which manifests in his own approach to reading and
understanding Chinese philosophy. He starts from the question ofa philosophical "theory of
energetic transformation" (qihua lun) and the paradigm of "energy-transformed

subjectivity" (qihua zhutbdng). This perspective explicitly proceeds from a trans-

cultural context of discussion within contemporary Chinese philosophy, which is

largely unknown in Europe. It is based on Yang Rubin's theory of qi, which is

conceived as breath-energy and contains within itself the dimensions of physical
form (xing) and mind (shen). This means that "breath-energy" is able to subvert "our"
dualistic opposition between materialism and idealism, body and mind. Heubel's new

paradigm of subjectivity is based first on Yang Rubin's constellation of the three

moments: body or form, breath or energy, and mind or spirit. Heubel builds his

innovative interpretation of the "energetic-transformative subject" (qihua zhuti) on
this basis. On the other hand, this groundbreaking concept is also founded on Heubel's

attempt to mediate critically between François Jullien's energetic interpretation
and Jean François Billeter's subject-oriented one.

Heubel attempts to defend this paradigm against Billeter's objections, which
are directed at mainstream Chinese intellectual history. Billeter suggests that the

ingenious source or creative nothingness of classical Chinese philosophy can no

longer be sought in the universe, but must rather be sought in the individual. Of

course, this would have the effect of giving the individual a value it never really
had in Chinese thought. Heubel correctly notes that this would require "Chinese

philosophers" to make the same turn the Europeans made on their path to
modernisation: shifting the creative source from God or heaven to humankind.
This is made possible by a different understanding of the subject, namely one that
can break away from the dominant concept of the subject, centred on consciousness

and reason. Here Billeter proposes what he calls desubjectivisation, a process
understood as opening the subject to a "nurturing void" or a "fully receptive
emptiness" that allows it to remain in contact with the "ensemble of its own
resources". This creative subjectivity, inspired by Zhuangzi's Daoist philosophy, is

thus characterised by an openness to capacities, resources, and forces beyond
conscious control. But in what sense can one speak of a relationship of the self to



DE GRUYTER Book Review — 461

itself - and thus of a subject - in this context? This openness to the capacities of
one's own inwardness is expressed in a dialectic of freedom in which the subject's
freedom - following Adorno - must be connected not only with the dimension of
identity, but equally with that of non-identity.

In my opinion, this dialectic of personal identity and non-identity, inspired by
Daoist philosophy, is somewhat one-sided, since it refers to only one discourse

within Chinese philosophy. It could be expanded by applying the Confucian notion
of the relational self, in which the individual's relationships with his or her social
and natural environments are identity-forming. In this framework, the identity of
the self is not limited to the idea (or the self-reflection) of individual existence. The

notion of non-identity would thus refer solely to the individual self, and the
dialectic of the free self to the complementary relationship between the inwardness of
the individual on the one hand and his or her social and natural environments -
i.e., external reality - on the other.

Be that as it may, I think both the notion of the subject's energetic
transformation and the concept of the dialectic of freedom deserve a place among the

fascinating new ideas that have enormous potential for further development and

elaboration, and are therefore of utmost importance as we begin a new trans-
cultural dialogue between Europe and China. Fabian Heubel's new book is a first,

very significant step on the tortuous path to such necessary dialogues, as it offers

us new horizons of mutual understanding. I therefore wholeheartedly and warmly
recommend it to anyone who can read German.

References

Heubel, Fabian (2011): "Kant and Transcultural Critique. Toward a Contemporary Philosophy of
Self-Cultivation". Journal of Chinese Philosophy 38.4: 584-601.

Heubel, Fabian (2017): "Aesthetic Cultivation and Creative Ascesis. Transcultural Reflections on

the Late Foucault". Human Affairs 27: 389-399.
Heubel, Fabian (2019): "Beyond Murderous Dialectics. On Paradoxical Thinking and Maoism".

Asian Studies 7.1: 37-54.
Heubel, Fabian (2020): "Within the Spinning Stillness of the Present: Reflections on Transcultural

Zhuangzi-Studies in Taiwan". Asian Studies 8.3: 211-230.





DE GRUYTER ASIA 2022; 76(2): 463-466

Savage-Smith, Emilie/Swain, Simon/van Gelder, Geert Jan (Hrsg.) (2020):
A literary history of medicine: The 'Uyün al-anbä' fi tabaqät al-atibbâ'oflbn Abi
Usaybi'a. (Handbook of Oriental Studies/Handbuch der Orientalistik: Section One,

vol. 134). Leiden: Brill, 2020, xviii+501+xviii+xviii+1467+xviii+xviii+1664 S.:

Illustrationen, Karten, ISBN 978-90-04-41031-2 (Hardback).

Besprochen von Johannes Thomann, Asien-Orient-Institut, Islamwissenschaft, Universität Zürich,

Rämistrasse 59, 8001 Zürich, Switzerland, E-mail: johannes.thomann@aoi.uzh.ch

https://doi.org/10.1515/asia-2022-0006

Biographische Lexika bilden ein reich vertretenes Genre der vormodernen
arabischen Literatur. Es umfasst eine Vielfalt an Auswahlkriterien und Anordnungsprinzipien.

Zu den frühesten spezialisierten biographischen Lexika gehören
solche über die in den Überliefererketten (asänid, sg. isnäd) der Berichte über
Taten und Aussprüche (ahädit, sg. hadtt) des Propheten Muhammad, seiner

Gefährten (sahäba) und der nachfolgenden Generation (täbi'ün). Ein frühes, bis

heute benütztes Werk dieser Gattung ist das Kitäb Tabaqät al-kablr von Ibn Sa'd

(gest. 845), das Biographien von 4250 Personen enthält. Diese sind nach Regionen
und innerhalb einer Region chronologisch geordnet. In der Folgezeit wurde der

Personenkreis erweitert; so entstanden Lexika über Herrscher, Beamte, oder

Dichter. Auch lokalgeschichtliche biographische Werke entstanden, so über
Damaskus und Bagdad. Diese waren meist chronologisch geordnet. Das Genre der

Allgemeinbiographien kulminierte im Kitäb al-Wäfl bi-l-wafayät von as-Safadl

(gest. 1363). Es enhält 14000 Biographien, die alphabetisch nach ism und nasab

geordnet sind (also z. B. Muhammad ibn Ahmad). Eine besondere Gattung sind

biographische Lexika über Gelehrte. Der Fihrist des Ibn an-Nadim (gest. 990) ist ein
frühes Beispiel. Das für die Bereiche Philosophie, Mathematik, Naturwissenschaft

und Medizin reichhaltigste Lexikon ist das Kitäb 'Uyün al-anbä' fl tabaqät al-

atibbä' von Ibn Abi Usaybi'a (gest. 1270). Das hier anzuzeigende Werk enthält eine

kritische Edition des arabischen Textes und die erste vollständige Übersetzung in
eine europäische Sprache.

Das vorliegende Werk ist nicht die erste kritische Edition der 'Uyün. August
Müllers (1848-1892) Unternehmen einer wissenschaftlichen Edition war kein
Glück beschieden. Um Kosten zu sparen, liess er den arabischen Text in Kairo

drucken. Die zwei Bände erschienen 1882. Zu seinem Entsetzen musste er
feststellen, dass nicht nur der kritische Apparat fehlte, sondern dass auch der von ihm
etablierte Text willkürlich verändert wurde. Müller sah sich gezwungen, einen

dritten Band im Selbstverlag herauszugeben, der den kritischen Apparat und die

Berichtigungen des entstellten Textes der ersten zwei Bänden enthielt. So war der

Druck am Ende teurer, als wenn er von Anfang an in Deutschland hätte drucken



464 — Book Review DE GRUYTER

lassen. Der dritte Band seiner Ausgabe ist sehr selten, so dass oft der korrumpierte
Text der ersten zwei Bände benutzt werden musste. Dies gilt auch für zwei Drucke,
die 1965 und 1998 in Beirut erschienen. Eine neue, als kritische Edition angelegte

Ausgabe (Kairo 1996-2004) ist anscheinend derart fehlerhaft, dass sie nicht als

wissenschaftliche Ausgabe gelten kann (siehe «Introductory Remarks» Bd. 1, S. 8

des rezensierten Werkes).

Um es gleich vorwegzunehmen: Das hier besprochene Werk ist ein Meilenstein
in der Erforschung der Wissenschaften in der vormodernen islamischen Welt. Der

englische Titel «A Literary History of Medicine» paraphrasiert zwar treffend den

arabischen Titel 'Uyûn al-anbâ'fî tabaqät al-atibbä' («Die besten Nachrichten über
die Klassen der Ärzte»), suggeriert aber einen zu engen Fokus des Werks. Es

berichtet über viele Gelehrte, die wir nicht als Ärzte bezeichnen würden, so über

Plato, Aristoteles, al-Färäbl, Ibn al-Haytam usw. Auch die bibliographischen
Angaben beschränken sich nicht auf medizinische Werke, sondern versuchen die

literarische Produktion der behandelten Gelehrten vollständig aufzulisten, was
etwa im Fihrist des Ibn an-Nadim nicht der Fall war.

Ibn Abi Usaybi'a stammte aus Syrien, wo er im Jahr 1200 oder etwas früher
geboren wurde. Sein Vater und sein Onkel waren Ärzte, so dass es nicht erstaunt,
dass er sich der Medizin zuwandte. Zu seinen Lehrern gehörten berühmte Ärzte

seiner Zeit, so Ibn al-Baytär (gest. 1248). Zunächst studierte er in Damaskus, begab
sich dann aber nach Kairo, wo er sein Studium fortsetzte. Dann kehrte er nach

Syrien zurück, wo er den Rest seines Lebens verbrachte. Er starb im Monat Jumäda
I 668 H. (27. Dezember 1269-25. Januar 1270).

Das Werk ist in fünfzehn Kapitel eingeteilt: 1. Ursprung der Medizin;
2. Begründer der Medizin (Asklepios, Apollon); 3. Schüler des Asklepios; 4. Hip-
pokrates und Schüler (Sokrates, Piaton, Aristoteles etc.); 5. Galen und seine

Schüler; 6. Alexandrinische Ärzte; 7. Ärzte der frühesten islamischen Zeit; 8.

Syrische Ärzte der frühen Abbasidenzeit; 9. Übersetzer griechischer Werke; 10.

Ärzte im Iraq; 11. Ärzte im Iran; 12. Ärzte in Indien; 13. Ärzte des Westens; 14 Ärzte in
Ägypten; 15. Ärzte in Syrien. Zusammen enthalten sie Biographien von mehr als

432 Gelehrten.

Die Länge der Biographien variiert stark, aber nicht notwendigerweise
entsprechend der Bedeutung der Persönlichkeit. Ibn SInas Biographie füllt fast

fünfzig Seiten (Bd. 3-2 S. 895-952) und seine Werkliste hat 101 Einträge, während
al-BIrünls Biographie nur zwei Seiten umfasst (Bd. 3-2 S. 953-955) und seine

Werkliste gerade einmal 14 Einträge aufweist. Offensichtlich hatte Ibn Abi Usaybi'a

für Ibn SInä die besseren Quellen zur Verfügung. So zitiert er dessen

Autobiographie, die auch separat in einer frühen Handschrift erhalten ist, wörtlich und
im vollen Umfang. Man kann davon ausgehen, dass er so auch sonst mit den

Zitaten aus früheren Werken, von denen viele verloren sind, verfuhr. Deshalb ist



DE GRUYTER Book Review — 465

sein Werk gerade für die frühe Phase der Wissenschaften in der islamischen Welt

so wichtig. Die Biographien geben je nach Quellenlage Auskunft über Herkunft der

Person, seine Lehrer und Studienorte, Anstellungen und Dienst bei Fürsten,
Korrespondenz mit anderen Gelehrten, Todesdatum und Begräbnisort. Auch Werklisten

gehören zum Repertoire. In vielen Fällen werden von den Personen verfasste

Gedichte zitiert.
Die nun vorgelegte fünfbändige Edition mit ihren 3722 Seiten lässt nichts zu

wünschen übrig. Unter der Leitung der drei prominenten Herausgeber hat das

fünfköpfige Team (Ignacio Sanchez, N. Peter Joosse, Alasdair Watson, Bruce

Inksetter und Franak Hilloowala) hervorragende Arbeit geleistet. Der erste Band
umfasst im ersten Teil (S. 1-200) acht Essays über Leben, Titel und Genre des

Werks, Handschriften, benützte Quellen, Gedichte, die Kapitel über die Griechen

und die medizinische Praxis in der Sicht des Werkes, die zusammen eine stattliche

Monographie repräsentieren. Der zweite Teil umfasst eine Liste der Biographien,
die Bibliographie und nicht weniger als sieben Indizes (allgemein, Masse und
Gewichte, Verse, Koranzitate, Personen, Orte und Sachen). Die Bände 2-1 und 2-2

enthalten die kritische Edition des arabischen Textes. Sie basiert auf neun
Handschriften aus dem 13. bis 16. Jahrhundert. Der Text ist eine Ausgabe letzter Hand.

Da Ibn Abi Usaybi'a sein Werk zweimal überarbeitet und ergänzt hat, liegt es in
drei Fassungen vor, von denen der Text der letzten Fassung ediert ist. Die beiden
früheren Fassungen werden im kritischen Apparat dokumentiert. Die Bände 3-1

und 3-2 enthalten die englische Übersetzung. Dabei sind die Annotationen
besonders hilfreich. Insbesonere bei den Werklisten sind die bibliographischen
Angaben wertvoll. Meist handelt es sich um geeignete Einstiegspunkte in die

aktuelle Fachliteratur, nicht um vollständige Bibliographien zu den Werken, was
den Rahmen definitiv gesprengt hätte. Aber auch so umfasst die

Gesamtbibliographie 129 Seiten im ersten Band (S. 214-342) mit schätzungsweise 2000

Einträgen.
Neben der gedruckten Ausgabe existiert auch eine frei zugängliche

elektronische Version (https://brill.com/view/db/lhom; aufgerufen 5. März 2022). Dies

ist umso erfreulicher als der Preis der gedruckten Ausgabe von 699.00 manche

Bibliothek vom Kauf abschrecken dürfte. Allerdings erlaubt die Online-Version
keine Zitate mit Seitenzahlen, so dass bei Publikationen doch wieder auf die

gedruckte Ausgabe zurückzugreifen ist. Immerhin erlaubt die feinteilige Para-

graphennummerierung ein schnelles Hin- und Herwechseln zwischen den

Ausgaben.
Seit 140 Jahren wird Ibn Abi Usaybi'a in der Fachliteratur nach der Ausgabe

von Müller zitiert. Band und Seitenzahlen sind in der neuen Ausgabe im
arabischen Text in eckigen Klammern eingefügt. Leider ist dies aber bei der englischen
Übersetzung nicht der Fall. In jedem Fall müssen die Benutzer die Stelle im



466 — Book Review DE GRUYTER

arabischen Text suchen, um dann mittels Paragraphennummer die entsprechende
Stelle im Übersetzungsteil zu suchen. Inbesondere für jene, die des Arabischen
nicht mächtig sind, ist das unnötig umständlich. In diesem Punkt ist die Online-
Version bequemer, da in ihr arabischer Text und englische Übersetzung
synoptisch dargestellt werden können.

Neben der grossen Gesamtausgabe der 'Uyün is gleichzeitig auch eine

erschwingliche Auswahl als Paperback in der Reihe «Oxford World's Classics»

unter dem Titel Anecdotes and Antidotes erschienen (10.99 £).

Projekte wie dasjenige, aus dem die vorliegende Edition hervorgegangen ist,
sind heutzutage schwer zu realisieren. Öffentliche Mittel werden zunehmend
nurmehr für kurzfristig Realisierbares vergeben. So war es denn eine private
Stiftung, der Wellcome Trust, die das Projekt und die Open Access Online-Version
finanzierte. Gerade im Bereich der Arabistik besteht ein Defizit an wissenschaftlich
fundierten Editionen von literarischen Haupwerken. Keine wissenschaftliche
Arbeit zur Wissenschafts- und Medizingeschichte der vormodernen islamischen
Welt kommt ohne Zitate aus den 'Uyün aus. Alle Angehörigen dieses Faches

werden den Herausgebern und Mitarbeitern dieser Ausgabe dankbar sein und ihre
Existenz täglich zu schätzen wissen. Darüber hinaus können nun erstmal auch
Nichtarabisten von den reichen Informationsschätzen des Werks profitieren. Es

wäre zu hoffen, dass dies zukünftig auch für die zahlreichen noch nicht in dieser

Weise erschlossenen Werke mit Gelehrtenbiographien der Fall sein wird.



DE GRUYTER ASIA 2022; 76(2): 467-470

Jawdath Jabbour: De la matière à l'intellect. L'âme et la substance de l'homme dans
l'œuvre de Färäbl Paris: Librairie philosophique J. Vrin, 2021, 466 pp., ISBN

2711629708.

Recensé par Charles Genequand, Université de Genève, Département d'études méditerranéennes,
slaves et orientales, Bâtiment des Philosophes, 22, boulevard des Philosophes, 1205, Genève,

Switzerland, E-mail: charles.genequand@unige.ch

https://doi.org/10.1515/asia-2022-0028

Le livre que publie aujourd'hui Jawdath Jabbour, issu d'une thèse de doctorat
soutenue en 2016 à l'EPHE (Paris), constitue la première étude systématique et

détaillée de la pensée psychologique d'al-Färäbl. À vrai dire, comme l'indique le

titre, et plus encore le sous-titre de l'ouvrage, c'est d'anthropologie plutôt que de

psychologie qu'il conviendrait de parler. Cela peut paraître surprenant, quoique
les raisons de cette situation soient faciles à percevoir. Il y a d'abord le fait que la
recherche s'est focalisée jusqu'ici sur les deux disciplines le plus en évidence dans

l'œuvre de ce philosophe: la philosophie politique et la cosmo-métaphysique, les

deux étant d'ailleurs liées de multiples façons, en particulier dans les deux

grandes synthèses de l'auteur: al-Madïna al-fädila et al-Siyâsa al-madaniyya. La

deuxième raison est l'absence dans son corpus de tout écrit consacré spécialement
à la science de l'âme, comme chez Aristote. Cette absence n'est sans doute pas sans

rapport avec le fait, reconnu depuis longtemps et corroboré par l'étude de Jabbour,
de la faible diffusion du De Anima d'Aristote à l'époque de Fârâbi. Cette situation à

son tour n'est sans doute pas due au hasard, mais au caractère problématique de la
doctrine aristotélicienne de l'âme dans une perspective monothéiste ancrée dans

la croyance à son immortalité. C'est donc en lien soit avec la question du
mouvement des cieux, soit des différents types de cités et des différentes classes de

citoyens qui les habitent que la conception farabienne de l'âme a été abordée

jusqu'ici. Il n'est sans doute pas excessif de dire que ces deux approches ont
constitué un obstacle majeur à l'égard d'une appréciation adéquate de cette partie
de sa pensée. Dans l'introduction, Jabbour montre les limites de ce qui a été

entrepris précédemment et identifie trois écueils à éviter: aborder l'étude de l'âme
comme principe commun aux corps sublunaires et célestes; étudier ses diverses

fonctions comme une collection de puissances sans chercher à penser les liens qui
les unissent, y compris les inférieures et la plus élevée, l'intellect, sur lequel
l'attention s'est le plus souvent concentrée; enfin orienter le travail vers l'eschatologie

farabienne et les problèmes politiques qu'elle pose.
On peut dire que Jabbour a magistralement réussi à définir et à éviter ces

écueils; c'est même la qualité la plus remarquable de son travail que
l'enchaînement qui en lie les parties et révèle du même coup la grande cohérence qui



468 — Book Review DE GRUYTER

règne dans une pensée philosophique où l'on a parfois donné trop d'importance à

des variations ou à des inconséquences de détail.

L'ouvrage est divisé en trois parties: la première se fonde sur le traité
Philosophie d'Aristote pour donner un premier aperçu de la constitution de l'homme
selon les trois principes que sont la nature, l'âme et l'intellect, structure dont il
montrera par la suite l'omniprésence dans l'œuvre de Fârâbî. L'auteur fait aussi un
sort à des écrits généralement assez négligés, tel la Réfutation de Galien, un texte

qui présente de sérieux problèmes éditoriaux, mais dont Jabbour montre
l'importance pour mettre en lumière un aspect fondamental de la pensée farabienne:
la réinsertion de la psychologie dans la science naturelle, en quoi il revient à la

position aristotélicienne dans laquelle la psychologie, en tant que s'occupant du

mouvement, fait partie de la physique. Le De Anima d'Aristote n'occupe dans

l'œuvre de Fârâbî qu'une place assez effacée, au point que l'on a parfois supposé

que ce dernier n'avait qu'une connaissance indirecte de son contenu, à travers les

commentaires d'Alexandre et de Themistius, ou qu'il n'en acquit une connaissance

directe qu'à la fin de sa carrière. Il est possible aussi qu'il n'ait disposé que
d'un texte incomplet. Toutes ces questions sont examinées en détail dans le
chapitre II, et la discussion de Jabbour est un modèle de précision, de clarté et

de finesse. Il démontre de manière parfaitement convaincante que la démarche de

Fârâbî correspond à une orientation philosophique précise en reconstituant le
fondement physique de la psychologie à l'aide en particulier du De Partibus Ani-

malium. La conséquence en est un déplacement fondamental de l'équilibre du

système, la psychologie ne constituant plus une discipline autonome et
intermédiaire entre la physique et la métaphysique comme c'était le cas dans la lecture

néoplatonicienne d'Aristote qui avait trouvé sa formulation la plus aboutie chez

Simplicius. La Philosophie d'Aristote est construite selon un schéma analytique et

ascendant qui atteint sa limite en parvenant aux confins du monde immatériel.

Jabbour peut ainsi apporter au passage une solution élégante à un problème qui a

causé longtemps la perplexité des chercheurs: l'absence dans cet ouvrage d'un
traitement spécifique de la métaphysique. La réponse proposée ici, correspondant
à la structure propre de l'univers farabien et à son investigation dans l'enquête
philosophique, est incomparablement plus satisfaisante. L'étude de l'intellect
humain marque la limite de la recherche physique qui est de nature « analytique »,

comme la nomme Jabbour (que je qualifierais plutôt d'inductive), et la recherche

métaphysique requiert un saut épistémologique qui est accompli dans les grands
traités de al-Madîna al-fâdila et al-Siyâsa al-madaniyya, construits selon une
méthode « synthétique » (déductive). La perspective reste en tous cas celle
d'une « ontologie scalaire » dans laquelle la téléologie aristotélicienne, manifestée
dans la nature, est étendue à l'ensemble du réel. De ce point de vue, s'il n'y a pas



DE GRUYTER Book Review — 469

de retrait de la philosophie naturelle chez Färäbi, il y a néanmoins une sorte de

dissolution de celle-ci dans un ensemble beaucoup vaste.
Le chapitre III élabore la triade (ascendante) nature-âme-intellect dont il

retrace l'origine dans les écrits néoplatoniciens arabes et montre qu'elle constitue
le schéma de base du système farabien. Une autre notion fondamentale mise en
relief ici est celle de substantification (tagawhur), qui désigne les processus
évolutifs se déroulant à chaque niveau de la réalité et par lesquels les substances

acquièrent leur essence propre. C'est elle aussi qui permet de rendre compte de

l'unité dans la multiplicité présente dans tous les êtres causés. Jabbour en montre
la relation avec la définition des formes que l'on trouve dans l'arbre de Porphyre, et
de l'addition des formes dans le De Anima d'Alexandre d'Aphrodise. Il se réfère à

plusieurs reprises dans son travail à ce dernier ouvrage comme s'il constituait la

source directe et immédiate de Färäbi. Pour ne citer qu'un exemple: « Le rapport de

la puissance impulsive aux puissances cognitives...semble en grande partie
inspired] par la lecture du Traité [sic] De l'âme d'Alexandre d'Aphrodise (p.395). » Sur

ce point, on pourrait lui chercher noise, car l'existence d'une traduction arabe de

ce texte demeure douteuse, et la paraphrase de Themistius, à côté de ce que Färäbi

a pu connaître du texte aristotélicien, suffit à rendre compte des éléments dont il
est redevable à la tradition ancienne.

Ces notions fournissent la base de la seconde partie de l'ouvrage, portant sur
l'âme et l'unité du corps vivant. C'est ici un autre texte, sans rapport direct avec la
psychologie, qui fournit un élément important de l'armature théorique de la
discussion: le traité Sur l'un et le multiple. L'analogie classique du corps, de la cité et
du monde s'inscrit aussi dans ce contexte, et Jabbour montre comment le rejet par
Färäbi de la trilocation de l'âme, reformulée par Galien, au profit du cardiocentrisme

aristotélicien, découle aussi de cette conception fondamentale visant à

préserver l'unité du vivant, et particulièrement de l'homme. Cette notion et celle de

substantification sont complémentaires, et en un certain sens les deux faces d'une

médaille, la substance ne pouvant exister sans un principe unifiant, qui est l'âme
dans le cas du corps vivant.

C'est dans la troisième partie du travail, « Les puissances de l'âme et l'unité
fonctionnelle de l'être humain », que l'on retrouve le paysage familier du De Anima
d'Aristote. Ces puissances sont au nombre de cinq: la nutritive, la sensitive, la
représentative et la rationnelle, auxquelles il faut ajouter l'impulsion dont
la position est particulière en ce qu'elle est liée soit à la sensitive, soit à la
représentative. À côté de cette liste longue, Färäbi a souvent recours à une liste
courte comprenant la nutritive, la sensitive et l'impulsive, voire seulement la
nutritive et la sensitive, selon la nature et l'objet des ouvrages où elles
apparaissent. Les deux derniers chapitres, conformément à la tradition, traitent l'un de



470 —— Book Review DE GRUYTER

l'intellect, et l'autre du désir et de la volonté, concluant ainsi le cycle de la
philosophie naturelle, et débouchant sur l'action et l'éthique.

L'argument de Jabbour est si précisément et rigoureusement ordonné qu'il est

ardu de le résumer. On admire la finesse avec laquelle il a su mettre à profit
l'ensemble des ouvrages de Farabi, y compris ceux qui à première vue pourraient
sembler n'avoir que peu de rapport avec la doctrine de l'âme. La pensée du Second

maître y gagne une cohérence et une unité qu'aucune des très nombreuses études

qui lui ont été consacrées jusqu'ici n'avaient réussi à mettre en évidence, lui
donnant plutôt un caractère épisodique (pour se servir de cette expression
aristotélicienne) qui est à l'opposé d'une vraie réflexion philosophique. De ce point de

vue, le travail de Jabbour possède éminemment les qualités qu'il y su dégager dans

son objet. Au-delà d'une première étude d'ensemble de la psychologie, il constitue

une contribution majeure à la compréhension de la pensée de Fârâbi, et introduit
une nouvelle manière d'aborder son œuvre. Son moindre mérite n'est pas d'avoir
enfin permis de dépasser l'antinomie factice entre métaphysique et politique et les

débats oiseux auxquels elle a trop longtemps donné lieu.


	Buchbesprechungen = Comptes rendus = Book reviews

