Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 76 (2022)
Heft: 2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus = Book reviews

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen — Comptes Rendus -
Book Reviews



DE GRUYTER ASIA 2022; 76(2): 455-461

Heubel, Fabian: Was ist chinesische Philosophie? Kritische Perspektiven.
Hamburg, Meiner Verlag, 2021, 404 pp. ISBN 978-3-7873-3808-5.

Reviewed by Jana S. RoSker, University of Ljubljana, Faculty of Arts, ASkerceva cesta 2, SI-1000
Ljubljana, Slovenija, E-mail: Jana.Rosker@ff.uni-lj.si

https://doi.org/10.1515/asia-2022-0020

Fabian Heubel’s recent book, entitled What is Chinese Philosophy? Critical Per-
spectives, was published in 2021 by Meiner Verlag in Hamburg. It is written in
German, but Heubel has discussed some of its main themes in English publications
as well.! Moreover, many aspects of his theories, as contained in this book, have
also already been published in Chinese and have sparked lively discussions among
numerous Sinophone scholars.

The central question of the book is: How is the relationship between the
comparative and the transcultural perspective to be understood? Heubel explores
this question by looking at European interpretations of “Chinese thought”.

The book begins with an introduction in which the author explains the
importance of Chinese philosophy for today’s globalised world. The first part of the
book, entitled “Immanence and Criticism”, is divided into five chapters that
discuss and describe various fundamental characteristics of Chinese philosophy,
beginning with its global position, which can be described historically as a dy-
namic “in-between” - a concept that opens up a new dimension in the trans-
cultural development of different worlds and cultures. The author then addresses
the controversial feature of Chinese “immanent transcendence” and asks whether
the main paradigm of Chinese philosophy is really as conservative as its Western
interpreters (far too) often understand it. From the perspective of the “crisis of
European thought”, the author then examines the ideational character of the
European view of Chinese philosophy and analyses its multiple visions, as
embedded in the realms of utopia, dystopia, heterotopia, and atopia. Heubel
tackles the specific features of Chinese aesthetics. He critically questions Frangois
Jullien’s interpretation of the important concept of blandness and integrates the
aesthetic theory of Ji Kang, an influential scholar and artist from the Wei Jin period,
into the framework of Adorno’s aesthetic paradigms. In this context, Heubel points
out the distinction between aesthetics and aesthetics as a doctrine of sensory

1 “Kant and Transcultural Critique. Toward a Contemporary Philosophy of Self-Cultivation”
(2011); “Aesthetic Cultivation and Creative Ascesis. Transcultural Reflections on the Late Foucault”
(2017); “Beyond Murderous Dialectics. On Paradoxical Thinking and Maoism” (2019); “Within the
Spinning Stillness of the Present: Reflections on Transcultural Zhuangzi-Studies in Taiwan” (2020)
(see Heubel 2011, 2019, and 2020).



456 =—— Book Review DE GRUYTER

cognition, or even as a general theory of perception, which allows the aesthetic to
be extended to the experience of atmospheres and bodily perception. In the next
section, the author addresses the issue of alleged Confucian conformism via a
critical analysis of several influential interpretations offered by Francois Jullien,
Jean Francois Billeter, and Heiner Roetz.

The second part of the book is devoted to the question of subjectivity in Chi-
nese philosophy. After clarifying certain crucial categories that constitute the
practise of “critical cultivation”, Heubel develops and presents to his readers a new
conceptualisation of “energetic-transformative subjectivity” (gihua zhuti), which
primarily draws on Daoist discourses and which represents a further development
and valorisation of Yang Rubin’s philosophy of breath—energy (gi). In this context,
the author addresses important, previously overlooked relationships between
aesthetics, energetic transformations, and economics by critically examining the
connection between Daoism and so-called “creative capitalism”. His poetic elab-
oration of the subtle interactions between Chinese philosophy and art transcends
the static, dualistic views offered by complementary binaries of efficacy and
blandness, latency and manifestation, hardness and softness. Thus Heubel points
to the path that leads - in true Daoist fashion — from innermost intimacy to infinite
freedom, beyond the ceaseless dilemmas of political and moral normativity.

Heubel’s book raises numerous important questions about the nature of
transcultural dialogues — questions that go far beyond the limited circles of
Sinological research in “Chinese thought”. The book touches on several funda-
mental problems of modern global philosophy and opens up a truly transcultural
discussion of classical as well as contemporary Chinese philosophy and its place in
the context of contemporary European theory. However, given the limited space
available here, I will focus on only two of the main issues that seem to be most
relevant to the current debates among scholars and experts in Chinese and
transcultural philosophy — namely Heubel’s conception of interculturality,
transculturality, and comparative methods on the one hand, and his innovative
concept of energetic subjectivity on the other.

In general and theoretical terms, the former theme is addressed mainly in the
first and longest chapter — comprising nearly 100 pages — and also in the intro-
duction. The central problems the author deals with in this part of the book are
highly topical and deserve our attention, proceeding as they do from his exposure
of traditional intercultural philosophy’s drastic inadequacy. In Heubel’s view,
intercultural philosophy’s methods are based on the assumption that it is possible
to work with fixed philosophies — fixed in terms of cultural space or even the
nation-state — and to speak of European, Asian, German, French, Indian, African,
Latin American, Japanese, or Chinese philosophy. However, we must take into
account the fact that classical and pre-modern Chinese philosophy is by no means



DE GRUYTER Book Review == 457

a homogeneous discourse: in this respect, we need only recall the historical in-
fluence of Indian Buddhism, and also the great diversity of different discourses
within so-called “autochthonous Chinese” currents of thought. Moreover, such
transcultural dynamics are a fortiori an inseparable part of modern and contem-
porary Chinese philosophy, which is the result of what Heubel calls “hybrid
modernisation”. Indeed, anyone who wishes to engage with contemporary Sino-
phone philosophy today must include Kant, Hegel, Marx, and Nietzsche — among
others — as well as ancient Chinese texts or Chinese Buddhism, and must therefore
have a strong awareness of a transcultural dynamic that goes beyond the simple
culture-based comparative framework.

Furthermore, in Heubel’s view, the very concept of transculturality as such is
clearly reaching its limits. He points to a growing suspicion that these studies are
closer than they would like to pretend to the comparative interculturality from which
they claim to critically distance themselves: transcultural research often amounts to
little more than comparative studies that have become somewhat flexible and re-
flexive. The term may be better suited to the complexity of relations between major
cultural spheres (East-West, Asia-Europe, etc.) than conventional comparative ap-
proaches, but it seems ill-suited to discussing the full scope of phenomena related to
philosophical hybridisation in contemporary China. How should one deal with the
situation in contemporary Sinophone philosophy, in which European terminology is
constitutively admixed, and in which this hybrid philosophy has become the starting
point for a renewed concern with the interpretation of classical Chinese texts? In this
intra-Chinese relationship between antiquity and modemity, dynamic philosophical
transformation processes are underway, and these cannot be adequately described as
intracultural, intercultural, or transcultural. This dynamic raises problems that
transcultural approaches are only partly suited to investigate — problems that become
apparent the moment an awareness of hybrid modernisation emerges as a condition
of possibility for understanding the East Asian cultural situation at the beginning of
the 21st century. Increased attention to this internal dynamic of transformation is
essential if one is to engage philosophically not only with modern, but also with
ancient China.

In this regard, Heubel emphasises that even in contemporary Western theory,
the introduction and evaluation of classical Chinese philosophy has not improved
much, either in quality or comprehensiveness, since Hegel’s first, now-infamous
introduction and terribly biased interpretation — which, as we all know, was
Eurocentric in the extreme,

As an example, Heubel mentions Jiirgen Habermas’s recent book, entitled Also
a History of Philosophy, in which Habermas devotes a short chapter to “Confu-
cianism and Taoism”. Heubel points out that the weight this book gives to Chinese
philosophy is no more than such philosophy was given in Hegel’s “Lectures on the



458 =— Book Review DE GRUYTER

History of Philosophy”, in which Chinese philosophy is treated over the course of a
few pages — under the heading “Oriental Philosophy” — because, in Hegel’s view, it
was only a preliminary stage, of which we speak only in order to give an account of
why we do not deal with it more extensively and in what relation it stands to
thought, to true philosophy. Unfortunately, Heubel emphasises, when it comes to
European attitudes towards Chinese philosophy, it seems that almost nothing has
changed since then.

Although I understand the discursive ground on which it was developed, this
criticism seems to me a bit too harsh, and the comparison between Hegel and
Habermas a bit too hasty.

As we well know, China is for Hegel the eternal realm of substance, in which
subjectivity — and thus the medium of philosophy, and also the principle of
modernity — does not develop. For Hegel, the Oriental was to be separated from the
history of philosophy.

In this regard, I would like to echo Heiner Roetz, who points out that Hegel’s
thought is an expression of a triumphalist Europe which was about to “open a new
book of history” and thus subdue the whole world.

Habermas’s book, on the other hand, reflects the end of this triumphalism.
Undoubtedly he has at least attempted to bring about the systematic inclusion of
the Other, and in a very different way than would have been conceivable with
Hegel, who could not even think of the so-called “Oriental” — specifically, the
Chinese — as a subject, and thus as a co-subject.

In contrast, Habermas’s view is based on his reference to the “axial age” of
ancient cultures, an idea that Karl Jaspers - its originator — explicitly developed
against Hegel’s conviction that Greek—Christian culture was unique in world-
historical terms. For Jaspers, all philosophy must be “world philosophy”. What
Jaspers — and with him Habermas — discovers in all axial-age cultures, and thus
also in China, is nothing less than the breakthrough of subjectivity through sub-
stance, which Hegel had denied.

However, Heubel is undoubtedly right when he points out the glaring defi-
ciency of such descriptions in their inability to explain this newly discovered
subjectivity in a larger philosophical context.

This fact is related to the great asymmetry between Chinese knowledge of
Western philosophy and Western knowledge of Chinese philosophy. Most of the
relevant Western works have been translated into Chinese quite soon after their
publication in the original language. But in Western cultural circles, the situation
is completely different. While many classical works from the pre-Qin period have
been repeatedly translated, the West still does not know much about philosophy
from later periods, when Chinese philosophers began to develop systematic the-
ories. With a few exceptions, the major works of the Han and Wei Jin theorists have



DE GRUYTER Book Review == 459

not yet been translated into Western languages. Even the high points of medieval
Chinese philosophy — namely the Neo-Confucian speeches from the Song and Ming
dynasties — are virtually unknown in Western scholarship, and the same is true of
almost the entire body of pre-modern Chinese philosophy. Considering all of this, it
is easier to understand why Western scholarship has often criticised Chinese
philosophy for lacking any systematic theory. Confucius, for example, lived at the
time when ancient Greek pre-Socratic philosophy was being developed. As we
know, the pre-Socratic philosophical works are also preserved only in fragmentary
form and do not contain any systematic theory, and yet no one equates Western
philosophy with pre-Socratic philosophy. In contrast, the original Confucianism
and Daoism of the pre-Qin period are still commonly considered the only repre-
sentatives of the entire spectrum and history of Chinese philosophical thought.

As Fabian Heubel rightly points out in this context, ignorance with regard to
China also paralyses the European capacity for critical self-knowledge.

However, Heubel also points out that as soon as the discussion of Chinese texts
begins to go into philosophical and philological depth, Western readers with no basic
knowledge immediately perceive it as overly sinological and intimidatingly “Chi-
nese”. But the problem is not so much the technical jargon as it is the lack of general
knowledge about China — its specific history, politics, culture, and philosophy. This
dearth of knowledge can often obscure not only the general picture of so-called
Chinese philosophy and its discursive historical development, but also particular
insights that might be helpful for its transcultural understanding. Indeed, it is clear
that the study of Chinese philosophy is inevitably shaped by particular research
perspectives, which may complement and also compete with each other.

As an example, Heubel first introduces Zhao Tingyang’s recent theory of
Tianxia, which is commonly translated as the “all-under-heaven” paradigm,
although Heubel prefers to call it Himmelunten (heaven-under). (I am not sure why
he chose such an unusual formulation, but I suspect he wanted to emphasise the
spatial nature of the concept.) In his book, Heubel attempts to go beyond the
standard Western interpretations that see Zhao’s attempt to view “world order”
through the lens of his Tianxia paradigm as the dawn of a “world order dominated
by China”. Heubel points out that the “Tianxia system” refers to a complicated
constellation of “self-cultivation”, “family”, and “state”, emphasising that in this
sense it contains opportunities for developments that are by no means reducible to
“authoritarian” or “totalitarian” characteristics.

Heubel wants to open up new approaches to this constellation — approaches
which do not start from the concept of Tianxia, but from that of self-cultivation and
a paradigm of subjectivity that is inseparable from this latter concept. In his view,
Zhao Tingyang’s cycle of Tianxia, family, and state deprives this politico-cosmic
constellation of its central point — namely self-cultivation. It is therefore no



460 —— Book Review DE GRUYTER

coincidence that, in his discussion of the relationship between subjectivity and
politics, he prefers to follow Xiong Shili’s (1885-1968) New Confucian interpreta-
tion rather than Zhao’s. Indeed, Xiong strongly emphasised self-cultivation’s
crucial role, and he also pointed out that it is a “great mistake” to think the
influence of the “common people” (shumin) in this traditional political system
concerns only the small sphere of the “private”, and not also the “public” tasks of
“governing the states” and “pacifying the Tianxia”. This political dimension of the
Chinese notion of subjectivity is virtually unknown in the West.

But Fabian Heubel does not stop there. He points out another possible dimension
of human subjectivity, which manifests in his own approach to reading and under-
standing Chinese philosophy. He starts from the question of a philosophical “theory of
energetic transformation” (gihua lun) and the paradigm of “energy-transformed
subjectivity” (gihua zhutixing). This perspective explicitly proceeds from a trans-
cultural context of discussion within contemporary Chinese philosophy, which is
largely unknown in Europe. It is based on Yang Rubin’s theory of gi, which is
conceived as breath—energy and contains within itself the dimensions of physical
form (xing) and mind (shen). This means that “breath—energy” is able to subvert “our”
dualistic opposition between materialism and idealism, body and mind. Heubel’s new
paradigm of subjectivity is based first on Yang Rubin’s constellation of the three
moments: body or form, breath or energy, and mind or spirit. Heubel builds his
innovative interpretation of the “energetic-transformative subject” (gihua zhuti) on
this basis. On the other hand, this groundbreaking concept is also founded on Heu-
bel’s attempt to mediate critically between Francois Jullien’s energetic interpretation
and Jean Francois Billeter’s subject-oriented one.

Heubel attempts to defend this paradigm against Billeter’s objections, which
are directed at mainstream Chinese intellectual history. Billeter suggests that the
ingenious source or creative nothingness of classical Chinese philosophy can no
longer be sought in the universe, but must rather be sought in the individual. Of
course, this would have the effect of giving the individual a value it never really
had in Chinese thought. Heubel correctly notes that this would require “Chinese
philosophers” to make the same turn the Europeans made on their path to
modernisation: shifting the creative source from God or heaven to humankind.
This is made possible by a different understanding of the subject, namely one that
can break away from the dominant concept of the subject, centred on conscious-
ness and reason. Here Billeter proposes what he calls desubjectivisation, a process
understood as opening the subject to a “nurturing void” or a “fully receptive
emptiness” that allows it to remain in contact with the “ensemble of its own
resources”. This creative subjectivity, inspired by Zhuangzi’s Daoist philosophy, is
thus characterised by an openness to capacities, resources, and forces heyond
conscious control. But in what sense can one speak of a relationship of the self to



DE GRUYTER Book Review = 461

itself — and thus of a subject — in this context? This openness to the capacities of
one’s own inwardness is expressed in a dialectic of freedom in which the subject’s
freedom - following Adorno — must be connected not only with the dimension of
identity, but equally with that of non-identity.

In my opinion, this dialectic of personal identity and non-identity, inspired by
Daoist philosophy, is somewhat one-sided, since it refers to only one discourse
within Chinese philosophy. It could be expanded by applying the Confucian notion
of the relational self, in which the individual’s relationships with his or her social
and natural environments are identity-forming. In this framework, the identity of
the self is not limited to the idea (or the self-reflection) of individual existence. The
notion of non-identity would thus refer solely to the individual self, and the dia-
lectic of the free self to the complementary relationship between the inwardness of
the individual on the one hand and his or her social and natural environments —
i.e., external reality — on the other.

Be that as it may, I think both the notion of the subject’s energetic trans-
formation and the concept of the dialectic of freedom deserve a place among the
fascinating new ideas that have enormous potential for further development and
elaboration, and are therefore of utmost importance as we begin a new trans-
cultural dialogue between Europe and China. Fabian Heubel’s new book is a first,
very significant step on the tortuous path to such necessary dialogues, as it offers
us new horizons of mutual understanding. I therefore wholeheartedly and warmly
recommend it to anyone who can read German.

References

Heubel, Fabian (2011): “Kant and Transcultural Critique. Toward a Contemporary Philosophy of
Self-Cultivation”. Journal of Chinese Philosophy 38.4: 584-601.

Heubel, Fabian (2017): “Aesthetic Cultivation and Creative Ascesis. Transcultural Reflections on
the Late Foucault”. Human Affairs 27: 389-399.

Heubel, Fabian (2019): “Beyond Murderous Dialectics. On Paradoxical Thinking and Maoism”.
Asian Studies 7.1: 37-54.

Heubel, Fabian (2020): “Within the Spinning Stillness of the Present: Reflections on Transcultural
Zhuangzi-Studies in Taiwan”. Asian Studies 8.3: 211-230,






DE GRUYTER ASIA 2022; 76(2): 463-466

Savage-Smith, Emilie/Swain, Simon/van Gelder, Geert Jan (Hrsg.) (2020):

A literary history of medicine: The ‘Uyin al-anba’ fi tabaqat al-atibba’of /bn Abr
Usaybi‘a. (Handbook of Oriental Studies/Handbuch der Orientalistik: Section One,
vol. 134). Leiden: Brill, 2020, xviii+501+xviii+xviii+1467+xviii+xviii+1664 S.:
[llustrationen, Karten, ISBN 978-90-04-41031-2 (Hardback).

Besprochen von Johannes Thomann, Asien-Orient-Institut, Islamwissenschaft, Universitét Ziirich,
Ramistrasse 59, 8001 Ziirich, Switzerland, E-mail: johannes.thomann@aoi.uzh.ch

https://doi.org/10.1515/asia-2022-0006

Biographische Lexika bilden ein reich vertretenes Genre der vormodernen arabi-
schen Literatur. Es umfasst eine Vielfalt an Auswahlkriterien und Anordnungs-
prinzipien. Zu den friihesten spezialisierten biographischen Lexika gehdren
solche iiber die in den Uberliefererketten (asdnid, sg. isnad) der Berichte iiber
Taten und Ausspriiche (ahddit, sg. hadit) des Propheten Muhammad, seiner
Gefdhrten (sahaba) und der nachfolgenden Generation (tabin). Ein friihes, bis
heute beniitztes Werk dieser Gattung ist das Kitab Tabagat al-kabir von Ibn Sa‘d
(gest. 845), das Biographien von 4250 Personen enthdlt. Diese sind nach Regionen
und innerhalb einer Region chronologisch geordnet. In der Folgezeit wurde der
Personenkreis erweitert; so entstanden Lexika iiber Herrscher, Beamte, oder
Dichter. Auch lokalgeschichtliche biographische Werke entstanden, so iiber
Damaskus und Bagdad. Diese waren meist chronologisch geordnet. Das Genre der
Allgemeinbiographien kulminierte im Kitab al-Wafi bi-l-wafayat von as-Safadi
(gest. 1363). Es enhdlt 14000 Biographien, die alphabetisch nach ism und nasab
geordnet sind (also z. B. Muhammad ibn Ahmad). Eine besondere Gattung sind
biographische Lexika {iber Gelehrte. Der Fihrist des Ibn an-Nadim (gest. 990) ist ein
friihes Beispiel. Das fiir die Bereiche Philosophie, Mathematik, Naturwissenschaft
und Medizin reichhaltigste Lexikon ist das Kitab ‘Uyiin al-anba’ fi tabagat al-
atibba’ von Ibn Abi Usaybi‘a (gest. 1270). Das hier anzuzeigende Werk enthilt eine
kritische Edition des arabischen Textes und die erste vollstindige Ubersetzung in
eine europdische Sprache.

Das vorliegende Werk ist nicht die erste kritische Edition der ‘Uyiin. August
Miillers (1848-1892) Unternehmen einer wissenschaftlichen Edition war kein
Gliick beschieden. Um Kosten zu sparen, liess er den arabischen Text in Kairo
drucken. Die zwei Bdnde erschienen 1882. Zu seinem Entsetzen musste er fest-
stellen, dass nicht nur der kritische Apparat fehlte, sondern dass auch der von ihm
etablierte Text willkiirlich verdndert wurde. Miiller sah sich gezwungen, einen
dritten Band im Selbstverlag herauszugeben, der den kritischen Apparat und die
Berichtigungen des entstellten Textes der ersten zwei Banden enthielt. So war der
Druck am Ende teurer, als wenn er von Anfang an in Deutschland hétte drucken



464 =— Book Review DE GRUYTER

lassen. Der dritte Band seiner Ausgabe ist sehr selten, so dass oft der korrumpierte
Text der ersten zwei Binde benutzt werden musste. Dies gilt auch fiir zwei Drucke,
die 1965 und 1998 in Beirut erschienen. Eine neue, als kritische Edition angelegte
Ausgabe (Kairo 1996-2004) ist anscheinend derart fehlerhaft, dass sie nicht als
wissenschaftliche Ausgabe gelten kann (siehe «Introductory Remarks» Bd. 1, S. 8
des rezensierten Werkes).

Um es gleich vorwegzunehmen: Das hier besprochene Werk ist ein Meilenstein
in der Erforschung der Wissenschaften in der vormodernen islamischen Welt. Der
englische Titel «A Literary History of Medicine» paraphrasiert zwar treffend den
arabischen Titel ‘Uyiin al-anba’ fi tabaqat al-atibba’ («Die besten Nachrichten tiber
die Klassen der Arzte»), suggeriert aber einen zu engen Fokus des Werks. Es
berichtet iiber viele Gelehrte, die wir nicht als Arzte bezeichnen wiirden, so {iber
Plato, Aristoteles, al-Farabi, Ibn al-Haytam usw. Auch die bibliographischen
Angaben beschranken sich nicht auf medizinische Werke, sondern versuchen die
literarische Produktion der behandelten Gelehrten vollstandig aufzulisten, was
etwa im Fihrist des Ibn an-Nadim nicht der Fall war.

Ibn Abi Usaybi‘a stammte aus Syrien, wo er im Jahr 1200 oder etwas friiher
geboren wurde. Sein Vater und sein Onkel waren Arzte, so dass es nicht erstaunt,
dass er sich der Medizin zuwandte. Zu seinen Lehrern gehorten beriihmte Arzte
seiner Zeit, so Ibn al-Baytar (gest. 1248). Zundchst studierte er in Damaskus, begab
sich dann aber nach Kairo, wo er sein Studium fortsetzte. Dann kehrte er nach
Syrien zurlick, wo er den Rest seines Lebens verbrachte. Er starb im Monat Jumada
1 668 H. (27. Dezember 1269-25. Januar 1270).

Das Werk ist in fiinfzehn Kapitel eingeteilt: 1. Ursprung der Medizin;
2. Begriinder der Medizin (Asklepios, Apollon); 3. Schiiler des Asklepios; 4. Hip-
pokrates und Schiiler (Sokrates, Platon, Aristoteles etc.); 5. Galen und seine
Schiiler; 6. Alexandrinische Arzte; 7. Arzte der frithesten islamischen Zeit; 8.
Syrische Arzte der frithen Abbasidenzeit; 9. Ubersetzer griechischer Werke; 10.
Arzteim Iraq; 11. Arzte im Iran; 12. Arzte in Indien; 13. Arzte des Westens; 14 Arzte in
Agypten; 15. Arzte in Syrien. Zusammen enthalten sie Biographien von mehr als
432 Gelehrten.

Die Lénge der Biographien variiert stark, aber nicht notwendigerweise ent-
sprechend der Bedeutung der Persdnlichkeit. Ibn Sinas Biographie fiillt fast
fiinfzig Seiten (Bd. 3-2 S. 895-952) und seine Werkliste hat 101 Eintrdge, wihrend
al-Birtinis Biographie nur zwei Seiten umfasst (Bd. 3-2 S. 953-955) und seine
Werkliste gerade einmal 14 Eintrdage aufweist. Offensichtlich hatte Ibn Abi Usay-
bi‘a fiir Ibn Sina die besseren Quellen zur Verfiigung. So zitiert er dessen Auto-
biographie, die auch separat in einer frithen Handschrift erhalten ist, wortlich und
im vollen Umfang. Man kann davon ausgehen, dass er so auch sonst mit den
Zitaten aus fritheren Werken, von denen viele verloren sind, verfuhr. Deshalb ist



DE GRUYTER Book Review =—— 465

sein Werk gerade fiir die friihe Phase der Wissenschaften in der islamischen Welt
so wichtig. Die Biographien geben je nach Quellenlage Auskunft iiber Herkunft der
Person, seine Lehrer und Studienorte, Anstellungen und Dienst bei Fiirsten, Kor-
respondenz mit anderen Gelehrten, Todesdatum und Begrabnisort. Auch Werk-
listen gehdren zum Repertoire. In vielen Fédllen werden von den Personen verfasste
Gedichte zitiert.

Die nun vorgelegte fiinfbdndige Edition mit ihren 3722 Seiten 1dsst nichts zu
wiinschen iibrig. Unter der Leitung der drei prominenten Herausgeber hat das
fiinfkopfige Team (Ignacio Sanchez, N. Peter Joosse, Alasdair Watson, Bruce
Inksetter und Franak Hilloowala) hervorragende Arbeit geleistet. Der erste Band
umfasst im ersten Teil (S. 1-200) acht Essays iiber Leben, Titel und Genre des
Werks, Handschriften, beniitzte Quellen, Gedichte, die Kapitel iiber die Griechen
und die medizinische Praxis in der Sicht des Werkes, die zusammen eine stattliche
Monographie reprdsentieren. Der zweite Teil umfasst eine Liste der Biographien,
die Bibliographie und nicht weniger als sieben Indizes (allgemein, Masse und
Gewichte, Verse, Koranzitate, Personen, Orte und Sachen). Die Biande 2-1 und 2-2
enthalten die kritische Edition des arabischen Textes. Sie basiert auf neun Hand-
schriften aus dem 13. bis 16. Jahrhundert. Der Text ist eine Ausgabe letzter Hand.
Da Ibn Abi Usaybi‘a sein Werk zweimal {iberarbeitet und ergdnzt hat, liegt es in
drei Fassungen vor, von denen der Text der letzten Fassung ediert ist. Die beiden
fritheren Fassungen werden im kritischen Apparat dokumentiert. Die Bande 3-1
und 3-2 enthalten die englische Ubersetzung. Dabei sind die Annotationen
besonders hilfreich. Insbesonere bei den Werklisten sind die bibliographischen
Angaben wertvoll. Meist handelt es sich um geeignete Einstiegspunkte in die
aktuelle Fachliteratur, nicht um vollstdndige Bibliographien zu den Werken, was
den Rahmen definitiv gesprengt hdtte. Aber auch so umfasst die Gesamt-
bibliographie 129 Seiten im ersten Band (S. 214-342) mit schédtzungsweise 2000
Eintragen.

Neben der gedruckten Ausgabe existiert auch eine frei zugéngliche elek-
tronische Version (https://brill.com/view/db/lhom; aufgerufen 5. Médrz 2022). Dies
ist umso erfreulicher als der Preis der gedruckten Ausgabe von 699.00 € manche
Bibliothek vom Kauf abschrecken diirfte. Allerdings erlaubt die Online-Version
keine Zitate mit Seitenzahlen, so dass bei Publikationen doch wieder auf die
gedruckte Ausgabe zuriickzugreifen ist. Immerhin erlaubt die feinteilige Para-
graphennummerierung ein schnelles Hin- und Herwechseln zwischen den
Ausgaben.

Seit 140 Jahren wird Ibn Abi Usaybi‘a in der Fachliteratur nach der Ausgabe
von Miiller zitiert. Band und Seitenzahlen sind in der neuen Ausgabe im arabi-
schen Text in eckigen Klammern eingefiigt. Leider ist dies aber bei der englischen
Ubersetzung nicht der Fall. In jedem Fall miissen die Benutzer die Stelle im



466 =—— Book Review DE GRUYTER

arabischen Text suchen, um dann mittels Paragraphennummer die entsprechende
Stelle im Ubersetzungsteil zu suchen. Inbesondere fiir jene, die des Arabischen
nicht machtig sind, ist das unndtig umstdndlich. In diesem Punkt ist die Online-
Version bequemer, da in ihr arabischer Text und englische Ubersetzung syn-
optisch dargestellt werden kénnen.

Neben der grossen Gesamtausgabe der Uyiin is gleichzeitig auch eine
erschwingliche Auswahl als Paperback in der Reihe «Oxford World’s Classics»
unter dem Titel Anecdotes and Antidotes erschienen (10.99 £).

Projekte wie dasjenige, aus dem die vorliegende Edition hervorgegangen ist,
sind heutzutage schwer zu realisieren. Offentliche Mitte]l werden zunehmend
nurmehr fiir kurzfristig Realisierbares vergeben. So war es denn eine private
Stiftung, der Wellcome Trust, die das Projekt und die Open Access Online-Version
finanzierte. Gerade im Bereich der Arabistik besteht ein Defizit an wissenschaftlich
fundierten Editionen von literarischen Haupwerken. Keine wissenschaftliche
Arbeit zur Wissenschafts- und Medizingeschichte der vormodernen islamischen
Welt kommt ohne Zitate aus den Uyuin aus. Alle Angehérigen dieses Faches
werden den Herausgebern und Mitarbeitern dieser Ausgabe dankbar sein und ihre
Existenz tédglich zu schdtzen wissen. Dariiber hinaus kdnnen nun erstmal auch
Nichtarabisten von den reichen Informationsschitzen des Werks profitieren. Es
wire zu hoffen, dass dies zukiinftig auch fiir die zahlreichen noch nicht in dieser
Weise erschlossenen Werke mit Gelehrtenbiographien der Fall sein wird.



DE GRUYTER ASIA 2022; 76(2): 467-470

Jawdath Jabbour: De la matiére a Uintellect. L’ame et la substance de ’homme dans
I'ceuvre de Farabi. Paris: Librairie philosophique J. Vrin, 2021, 466 pp., ISBN
2711629708.

Recensé par Charles Genequand, Université de Genéve, Département d’études méditerranéennes,
slaves et orientales, Batiment des Philosophes, 22, boulevard des Philosophes, 1205, Genéve,
Switzerland, E-mail: charles.genequand@unige.ch

https://doi.org/10.1515/asia-2022-0028

Le livre que publie aujourd’hui Jawdath Jabbour, issu d’une thése de doctorat
soutenue en 2016 a ’EPHE (Paris), constitue la premiére étude systématique et
détaillée de la pensée psychologique d’al-Farabi. A vrai dire, comme I'indique le
titre, et plus encore le sous-titre de I'ouvrage, c’est d’anthropologie plutot que de
psychologie qu’il conviendrait de parler. Cela peut paraitre surprenant, quoique
les raisons de cette situation soient faciles a percevoir. I1 y a d’abord le fait que la
recherche s’est focalisée jusqu’ici sur les deux disciplines le plus en évidence dans
I’ceuvre de ce philosophe: la philosophie politique et la cosmo-métaphysique, les
deux étant d’ailleurs liées de multiples facons, en particulier dans les deux
grandes synthéses de 'auteur: al-Madina al-fadila et al-Siyasa al-madaniyya. La
deuxiéme raison est I’absence dans son corpus de tout écrit consacré spécialement
ala science de ’ame, comme chez Aristote. Cette absence n’est sans doute pas sans
rapport avec le fait, reconnu depuis longtemps et corroboré par 1’étude de Jabbour,
de la faible diffusion du De Anima d’Aristote a I’époque de Farabi. Cette situation a
son tour n’est sans doute pas due au hasard, mais au caractere problématique de la
doctrine aristotélicienne de I’ame dans une perspective monothéiste ancrée dans
la croyance a son immortalité. C’est donc en lien soit avec la question du mou-
vement des cieux, soit des différents types de cités et des différentes classes de
citoyens qui les habitent que la conception farabienne de ’ame a été abordée
jusqu’ici. Il n’est sans doute pas excessif de dire que ces deux approches ont
constitué un obstacle majeur a I’égard d’une appréciation adéquate de cette partie
de sa pensée. Dans l'introduction, Jabbour montre les limites de ce qui a été
entrepris précedemment et identifie trois écueils a éviter: aborder I’étude de I’ame
comme principe commun aux corps sublunaires et célestes; étudier ses diverses
fonctions comme une collection de puissances sans chercher a penser les liens qui
les unissent, y compris les inférieures et la plus élevée, I'intellect, sur lequel
’attention s’est le plus souvent concentrée; enfin orienter le travail vers ’escha-
tologie farabienne et les problemes politiques qu’elle pose.

On peut dire que Jabbour a magistralement réussi a définir et a éviter ces
écueils; c’est méme la qualité la plus remarquable de son travail que ’en-
chainement qui en lie les parties et révele du méme coup la grande cohérence qui



468 =—— Book Review DE GRUYTER

régne dans une pensée philosophique ot I’on a parfois donné trop d’importance a
des variations ou a des inconséquences de détail.

L'ouvrage est divisé en trois parties: la premiére se fonde sur le traité Philo-
sophie d’Aristote pour donner un premier apercu de la constitution de ’homme
selon les trois principes que sont la nature, ’ame et I’intellect, structure dont il
montrera par la suite ’omniprésence dans I’ceuvre de Farabi. L’auteur fait aussi un
sort a des écrits généralement assez négligés, tel la Réfutation de Galien, un texte
qui présente de sérieux probléemes éditoriaux, mais dont Jabbour montre I’im-
portance pour mettre en lumiére un aspect fondamental de la pensée farabienne:
la réinsertion de la psychologie dans la science naturelle, en quoi il revient a la
position aristotélicienne dans laquelle la psychologie, en tant que s’occupant du
mouvement, fait partie de la physique. Le De Anima d’Aristote n’occupe dans
I’ceuvre de Farabi qu’une place assez effacée, au point que 1’on a parfois supposé
que ce dernier n’avait qu’une connaissance indirecte de son contenu, a travers les
commentaires d’Alexandre et de Themistius, ou qu’il n’en acquit une connais-
sance directe qu’a la fin de sa carriére. Il est possible aussi qu’il n’ait disposé que
d’un texte incomplet. Toutes ces questions sont examinées en deétail dans le cha-
pitre II, et la discussion de Jabbour est un modele de précision, de clarté et
de finesse. Il démontre de maniére parfaitement convaincante que la démarche de
Farabi correspond a une orientation philosophique précise en reconstituant le
fondement physique de la psychologie a I’aide en particulier du De Partibus Ani-
malium. La conséquence en est un déplacement fondamental de I’équilibre du
systeme, la psychologie ne constituant plus une discipline autonome et inter-
médiaire entre la physique et la métaphysique comme c’était le cas dans la lecture
néoplatonicienne d’Aristote qui avait trouvé sa formulation la plus aboutie chez
Simplicius. La Philosophie d’Aristote est construite selon un schéma analytique et
ascendant qui atteint sa limite en parvenant aux confins du monde immatériel.
Jabbour peut ainsi apporter au passage une solution élégante a un probléme qui a
causé longtemps la perplexite des chercheurs: ’absence dans cet ouvrage d'un
traitement spécifique de la métaphysique. La réponse proposée ici, correspondant
a la structure propre de I'univers farabien et a son investigation dans I’enquéte
philosophique, est incomparablement plus satisfaisante. L’étude de I'intellect
humain marque la limite de la recherche physique qui est de nature « analytique »,
comme la nomme Jabbour (que je qualifierais plutot d’inductive), et la recherche
meétaphysique requiert un saut épistémologique qui est accompli dans les grands
traités de al-Madina al-fadila et al-Siyasa al-madaniyya, construits selon une
méthode « synthétique » (déductive). La perspective reste en tous cas celle
d’une « ontologie scalaire » dans laquelle la téléologie aristotélicienne, manifestée
dans la nature, est étendue a I’ensemble du réel. De ce point de vue, s’il n’y a pas



DE GRUYTER Book Review =—— 469

de retrait de la philosophie naturelle chez Farabi, il y a néanmoins une sorte de
dissolution de celle-ci dans un ensemble beaucoup vaste.

Le chapitre III élabore la triade (ascendante) nature-ame-intellect dont il
retrace ’origine dans les écrits néoplatoniciens arabes et montre qu’elle constitue
le schéma de base du systeme farabien. Une autre notion fondamentale mise en
relief ici est celle de substantification (tagawhur), qui désigne les processus
évolutifs se déroulant a chaque niveau de la réalité et par lesquels les substances
acquierent leur essence propre. C’est elle aussi qui permet de rendre compte de
I'unité dans la multiplicité présente dans tous les étres causés. Jabbour en montre
la relation avec la définition des formes que I’on trouve dans ’arbre de Porphyre, et
de I’addition des formes dans le De Anima d’Alexandre d’Aphrodise. Il se réfere a
plusieurs reprises dans son travail a ce dernier ouvrage comme s’il constituait la
source directe et immédiate de Farabi. Pour ne citer qu'un exemple: « Le rapport de
la puissance impulsive aux puissances cognitives...semble en grande partie ins-
piré[e] par la lecture du Traité [sic] De I’dme d’ Alexandre d’Aphrodise (p.395). » Sur
ce point, on pourrait lui chercher noise, car I’existence d’une traduction arabe de
ce texte demeure douteuse, et la paraphrase de Themistius, a c6té de ce que Farabi
a pu connaitre du texte aristotélicien, suffit a rendre compte des éléments dont il
est redevable a la tradition ancienne.

Ces notions fournissent la base de la seconde partie de I’ouvrage, portant sur
I’ame et I'uniteé du corps vivant. C’est ici un autre texte, sans rapport direct avec la
psychologie, qui fournit un élément important de ’armature théorique de la dis-
cussion: le traité Sur 'un et le multiple. L’analogie classique du corps, de la cité et
du monde s’inscrit aussi dans ce contexte, et Jabbour montre comment le rejet par
Farabi de la trilocation de ’ame, reformulée par Galien, au profit du cardiocen-
trisme aristotélicien, découle aussi de cette conception fondamentale visant a
préserver 'unité du vivant, et particulierement de I’homme, Cette notion et celle de
substantification sont complémentaires, et en un certain sens les deux faces d’une
médaille, la substance ne pouvant exister sans un principe unifiant, qui est 'ame
dans le cas du corps vivant.

C’est dans la troisieme partie du travail, « Les puissances de I’dme et I'unité
fonctionnelle de I’étre humain », que I’on retrouve le paysage familier du De Anima
d’Aristote. Ces puissances sont au nombre de cing: la nutritive, la sensitive, la
représentative et la rationnelle, auxquelles il faut ajouter I'impulsion dont
la position est particuliere en ce qu’elle est liée soit a la sensitive, soit a la
représentative. A coté de cette liste longue, Farabi a souvent recours a une liste
courte comprenant la nutritive, la sensitive et 'impulsive, voire seulement la
nutritive et la sensitive, selon la nature et 1’objet des ouvrages ot elles appa-
raissent. Les deux derniers chapitres, conformément a la tradition, traitent I’'un de



470 =— Book Review DE GRUYTER

I’intellect, et I’autre du désir et de la volonté, concluant ainsi le cycle de la phi-
losophie naturelle, et débouchant sur I’action et 1’éthique.

L’argument de Jabbour est si précisément et rigoureusement ordonneé qu’il est
ardu de le résumer. On admire la finesse avec laquelle il a su mettre a profit
I’ensemble des ouvrages de Farabi, y compris ceux qui a premiere vue pourraient
sembler n’avoir que peu de rapport avec la doctrine de I'ame. La pensée du Second
maitre y gagne une cohérence et une unité qu’aucune des trés nombreuses études
qui lui ont été consacrées jusqu'ici n’avaient réussi a mettre en évidence, lui
donnant plut6ét un caractére épisodique (pour se servir de cette expression aris-
totélicienne) qui est a I’'opposé d’une vraie réflexion philosophique. De ce point de
vue, le travail de Jabbour posséde éminemment les qualités qu’il y su dégager dans
son objet. Au-dela d’une premiere étude d’ensemble de la psychologie, il constitue
une contribution majeure a la compréhension de la pensée de Farabi, et introduit
une nouvelle maniére d’aborder son ceuvre. Son moindre mérite n’est pas d’avoir
enfin permis de dépasser I'antinomie factice entre métaphysique et politique et les
débats oiseux auxquels elle a trop longtemps donne lieu.



	Buchbesprechungen = Comptes rendus = Book reviews

