Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 76 (2022)
Heft: 2

Buchbesprechung: Book review essay

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2022; 76(2): 435-454

Book Review Essay

Pour un usage critique des sources non musulmanes sur les débuts de I'lslam :
compte rendu de Stephen Shoemaker, A Prophet Has Appeared: The Rise of Islam
through Christian and Jewish Eyes. A Sourcebook (Oakland: University of California
Press, 2021; 320 pp., ISBN 978-0-5202-9961-0).

Compte rendu par Simon Pierre, Sorbonne Université, Faculté des Lettres, Rue de la Sorbonne 17,
75005 Paris, France/Institut francais du Proche Orient, Rue de Damas, Beyrouth, Liban, E-mail:
sim.pierre85@gmail.com

https://doi.org/10.1515/asia-2021-0041

Abstract: This contribution presents some critical discussions on Stephen Shoe-
maker’s last Sourcebook as well as two of the author’s publications from 2012 and
2018. His thesis defends the possibility of Muhammad being an “eschatological
Prophet” of an ecumenical messianic movement whose supporters attempted to
rewrite his confessional message and communal identity to adapt their religious
ideology to the reality of their leader’s death. We first recall that Muhammad
appears in the older Syriac sources as a political leader, never as a Prophet, and
that the eschatological moment is more probably the late First century than the
time of the conquest. Concerning the vocabulary issue, we show that his revolu-
tionary idea of calling the Tayydyé “Nomads” — while “Saracens” inconsistently
remains — might be irrelevant, while the systematic translation of mhaggroyé as
muhgjiriin, though popular among researchers, is still not firmly grounded. In fact,
they seem to have had their specific Christological credo, according to the most
ancient sources that designate them as such. As his revisionist theory is almost
entirely based on a single Greek short excerpt within the very long Byzantine
apologetic Doctrina Jacobi, we remark how he never analyzes this single
and isolated source with the hypercritical methodology arabicist accept to apply
to Arab-Muslim sources. Finally, this skeptical approach needs to be applied —
diachronically — for every middle eastern sources, the Muslim as well as the
Christian ones, and thus could show many circulations from the first to the second.

Keywords: Arabs; Byzantium; Christian; Early Islam; eschatology; Medieval

sources; Prophet; Syriac Christianity

L’ouvrage de Stephen Shoemaker s’inscrit dans la continuité d’une riche et
intense production universitaire consacrée a I’histoire culturelle et religieuse

Correction note: Correction added after online publication [25 August 2022]: Footnote 41 was
added after the initial online publication of this paper.



436 —— Book Review Essay DE GRUYTER

du Moyen-Orient pendant I’Antiquité tardive. L’auteur a dédié ses premiéres
recherches a la littérature chrétienne tardo-antique, tout particulierement aux
traditions évangéliques apocryphes qui construisaient alors le culte marial. Cet
angle d’approche I’a conduit a identifier certaines convergences entre ces sources
et le texte coranique - ainsi que la tradition islamique qui le prolonge - a propos de
ce type de figure néotestamentaires. Il faut mentionner ici sa remarquable iden-
tification du passage coranique 19 : 22-26 évoquant le palmier de Marie avec le
culte de I’église du kathisma dont les ruines ont été découvertes entre Bethléhem et
Jérusalem’. A partir de 13, son intérét pour I’étude du milieu culturel et intellectuel
entourant la premiere émergence de I'islam est devenu prééminent.

1 Prophete ou leader ?

Il publie en 2012 une étude qui fait I'’hypothése que I’expérience prophétique de
Muhammad revétait une dimension apocalyptique fondamentale et primitive. En
effet, profondément marqué par le témoignage évocateur de la Doctrina Jacobi
nuper baptizati (infra), Shoemaker tente d’identifier des éléments convergents
dans les témoignages juifs et chrétiens du Moyen-Orient, ainsi que dans la tra-
dition musulmane liée a la sira, afin de proposer le modéle d’un « eschatological
Prophet ».2 La dimension novatrice de son approche consiste & proposer une
reconstruction stimulante des premiers temps de I'Islam en associant la
séduisante théorie de Fred Donner avec les principes de I’école hypercritique. Le
modeéle du premier congoit le proto-islam comme un mouvement monothéiste
cecuménique de Believers (mu’miniin) qui se serait progressivement distingué et
défini comme une religion propre dans le cadre de la construction de I’Etat
omeyyade.” Quant & la méthode des seconds, héritée des travaux pionniers de
Patricia Crone, elle consiste a se fonder sur les sources externes a la tradition
arabo-musulmane et a n’accepter cette derniere que dans le cas ou elle confirme
les premiéres.* La thése de ce premier traité® reconstruit donc habilement
une « communauté de Believers » formée dans un premier temps par une méme
conviction eschatologique autour de son meneur prophétique et qui, décue du
report sine die de la parousie, en vint peu a peu a définir sa propre identité
confessionnelle. L’ouvrage fait date, au sens o il se situe a I’apogée du courant

1 Schoemaker (2003).

2 Shoemaker (2012) : 118.

3 Donner (2010).

4 Crone (1994).

5 Compte rendu détaillé et critique de Bouali (2014).



DE GRUYTER Book Review Essay =— 437

ascendant qui a conduit I’école sceptique a se manifester pleinement dans le
champ académique. Ce faisant, il symbolise aussi I’avénement d’un nouveau
paradigme hégémonique posant comme principe la prime authenticité des textes
juifs ou chrétiens au détriment de ceux du registre arabo-musulman. En premier
lieu, il faut affirmer que la nature incertaine du matériau traditionnel islamique
impose légitimement de confirmer ou d’infirmer la chronologie d’une informa-
tion ou d’une tradition théologique, juridique ou historique, et ce en cherchant
des points d’ancrages externes a celui-ci. Cependant, il faut se garder d’omefttre
que les informations des auteurs juifs et chrétiens n’étaient elles-mémes ni tou-
jours de premiere main, ni forcément récentes et encore moins précises. En
d’autres termes, 'image qu’ils renvoient du contenu de I’idéologie des premiers
mu’miniin pourrait difficilement ne pas étre, a tout le moins, déformee et orientée.

Néanmoins, a celui qui oserait lui opposer cet état de fait, Shoemaker le
rejette d’emblée dans un groupe indéterminé et non délimité de « so many isla-
micists » qui n’auraient été que de naifs transcripteurs des communiqués de la
Pravdaislamique (p. 7). Tout en se refusant a déduire de cette contre métaphore le
postulat idéologique de 'auteur, il faut ici dire deux choses. D’une part, au risque
d’étre assigné a cette catégorie, cet acharnement a caricaturer le positivisme, de
toute facon moribond au XXI siécle, ne sert nullement la cause de la méthode
critique en histoire. D’autre part, le probleme réside peut-étre dans le fait que,
comme Shoemaker lui-méme le souligne, les plus sfires des informations
historiques anciennes que 1’on puisse exhumer de la tradition islamique « convey
virtually no information concerning the life of Muhammad and the circumstances
of his prophetic mission (Ibid.) ». En d’autres termes, les informations les
plus fiables que I’analyse la plus sceptique et la plus rigoureuse des sources
arabo-musulmanes peut produire ne permet pas de conclure que la dimension
eschatologique de Muhammad efit été prééminente chez ses premiers adeptes.
Les plus attentifs échouent plutét a vérifier 'hypothése - celle-1a réellement
positiviste — d’une primauté méme de la stature prophétique dans la fagon dont
les conquérants percevaient le fondateur de laumma médinoise. Par conséquent,
il est loisible de s’interroger sur la pertinence de rejeter en bloc I’ensemble des
traditions que les disciples des premiers partisans de Muhammad auraient
transmises au prétexte qu’ils ne le définissent pas du tout comme un « eschato-
logical prophet ». Par ailleurs, ajoutons que si les autorités muhammadiennes du
I*' siécle n’ont pas eu la présence d’esprit d’insister sur la dimension messianique
et eschatologique d’un chef qu’ils désignaient plus volontiers comme « apotre
(rasiil) » que comme « propheéte (nabi) », et dont ils n’évoquaient le souvenir
qu’avec modération, peut-étre serait-il nécessaire d’examiner avec une méme
prudence 'image renvoyée par les témoins externes a ce milieu.

Car, outre le silence assourdissant des sources musulmanes, les sources
chrétiennes bien datables du premier siécle de I'hégire recensées et analysées par



438 =— Book Review Essay DE GRUYTER

Michael Penn indiquent également que la dimension prophétique n’était guére
prédominante. Avant le milieu du II° siécle de I'hégire, Muhammad y était bien
plus couramment percu comme un « gouverneur (mdabbrana) », un « conducteur
(mhaddyana) » et un « roi » ou encore un « instructeur (t@r’a) » et un « législateur ».°
Shoemaker est bien forcé de I’admettre (p. 195). Pour confirmer sa thése, il faudrait
d’abord démontrer que la tempérance du discours de nature prophétique pour
I’époque relativement avancée de la fin du I* siécle, ajoutée a I’absence de rhéto-
rique apocalyptique, traduit un processus conscient de modérer a posteriori le role
de Muhammad dans la fondation de'Islam. Or, les partisans de Muhammad étaient,
bien plus que les milieux juifs et chrétiens, les premiers intéressés a rehausser la
figure de leur « apbtre » et les plus préoccupes par son apologétique, au moment ou,
soudain, son nom commence effectivement a apparaitre, par exemple dans leurs
émissions numismatiques a Kiifa en 70/689-690.”

Quel que soit le fin mot de I’histoire, cet exemple prouve s’il en était besoin
que rejeter la littérature arabo-musulmane comme fictive n’est pas un argument
suffisant pour faire ’économie de la maitrise approfondie des méthodes et des
acquis de tout le champ disciplinaire des débuts de ’Islam. En outre, méme en se
focalisant sur la littérature chrétienne — qui est une entrée tout a fait acceptable si
elle ne vise pas a étouffer les autres approches — ces passages juifs et chrétiens, a
n’en pas douter essentiels et précieux pour comprendre le monde des débuts de
I’Islam, ne peuvent pas non plus étre extraits des textes complets auxquels ils
appartiennent, sans risquer de biaiser leur interprétation. Une fois seulement
ce contexte littéraire pris en compte, il faut dater ces données, mais sans faire
I'impasse sur une analyse serrée de I’histoire de ces textes dans leurs milieux
propres. A defaut de ce travail titanesque, il faut a minima présenter une synthese
équilibrée des débats critiques qui entourent chacun de ces matériaux dans leurs
disciplines historiques, philologiques et ecdotiques propres, une remarque déja
formulée il y a trente ans par Gerrit Reinink.®

2 Un moment eschatologique ? Le choix dans la
date

Néanmoins, en dépit de la double difficulté d’identifier un discours -
muhammadien comme chrétien — & méme de vérifier sa thése, Shoemaker reste
intimement convaincu, sur le fondement d’un seul passage de la Doctrina Jacobi
(infra), que « ’apparition du Prophéte » ne pouvait que s’inscrire dans une

6 Penn (2015) : 105-107.
7 llisch (2007) : fig. 5.
8 Reinink (1993).



DE GRUYTER Book Review Essay == 439

attente apocalyptique qui aurait atteint son apogée durant la premiére moitié du
VII® siécle. Il s’est donc attelé a la tdche d’écrire I’histoire de cette passion
eschatologique tardo-antique dans The Apocalypse of Empire. Pour I’auteur, un
des autres indices du contexte apocalyptique dans lequel le message prophétique
se serait glissé se trouve dans la Légende d’Alexandre,’ fantaisie héroique dont le
dernier volet prédit en effet la victoire finale des Romains contre les Sassanides.
Ici aussi, le débat qui anime les spécialistes porte sur la date de ’année
940 d’Alexandre (628—-629) que ’auteur anonyme annonce comme heure de cet
avénement, et que Shoemaker accepte comme un fait avéré — ce qu’il n’est pas. A
I'inverse, concernant, I’Apocalypse du Pseudo-Méthode, il rejette la datation que
le consensus scientifique, depuis les études de Gerrit Reinink et Sebastian Brock,
continue de situer aux années 690. Afin de pouvoir anticiper I’existence d’un
climat apocalyptique au tout début de la période hégirienne,'® Shoemaker
n’hésite donc pas a antéposer la plupart des témoignages qui, pourtant,
s’'inseérent assez logiquement dans ce grand moment d’angoisse, de remise en
question, et de réinvention des enjeux que furent la deuxiéme guerre civile (fitna,
v. 680-692) et la reconquéte marwanide (v. 692-702). Selon lui, ce contexte
propice aux écrits eschatologiques, aujourd’hui bien admis, ne serait que le pale
reflet, la réplique étouffée, d’'un mouvement muhammadien primitivement
apocalyptique. Une fois ces sources ainsi déplacées d’autorité, les quelques
témoignages de constructions a Jérusalem au lendemain de la conquéte, ou
I’ambivalent ‘signe (aya)’ de la sitrat (30) al-Riim peuvent enfin se couler dans le
moule, Le choix d’affirmer que I’Apocalypse du Pseudo-Ephrem date de « ca.
640s CE » est lui-méme assez arbitraire. Si en effet les orientalistes avaient
proposé une telle hypothése en raison des détails portant sur la dureté des
invasions, Robert Hoyland a remarqué a quel point le propos sur le tribut était
possiblement marwanide." En effet, cette éventualité épouse bien mieux I’enjeu
de la résurgence des invasions des peuples du Nord, que le prédicateur annonce
comme l’achevement parousiaque, apres un interlude arabe imprévu, et qui
coincide avec la séquence des offensives khazars du début du II® siécle H.
Ainsi, la raison d’étre de A Prophet Has Appeared ne peut guére s’interpréter
indéependamment de ces deux ouvrages précédents. Il s’agit, comme son titre
I'indique, d’un « livre de source », c’est a dire un recueil des passages de textes
non-arabo-musulmans qui, en théorie du moins, devraient nous donner une idée
de I’environnement religieux des premiers conquérants. Ainsi, Shoemaker rend

9 Shoemaker (2018) : 79-85.
10 Shoemaker (2018) : 45-58.
11 Hoyland (1997) : 262-263.



440 =—— Book Review Essay DE GRUYTER

légitimement hommage aux plus anciens Sourcebooks de Robert Hoyland™ et de
Michael Penn. En revanche, il omet bizarrement celui d’Andrew Palmer,'* pionnier
en ce qui concemne I’historiographie syriaque, bien qu’il le cite au cours de I’'ouvrage.
Afin de prouver l'utilité d’une nouvelle publication, il revendique une sélection
portant sur un cadre chronologique du premier siecle, et surtout, visant a « contenir
des informations a propos des croyances religieuses et des pratiques des partisans de
Muhammad (p. 8-9) ». Et Shoemaker a effectivement « exclu » un certain nombre
d’allusions politiques, militaires, et souvent géopolitiques et donc idéologiques qui
auraient été utiles pour comprendre 'imaginaire des auteurs. Cependant, il a jugé
bon, entre autres, de conserver les deux notices du prétre Elie (p. 55-56) et du prétre
Thomas (p. 60-61) qui ne connaissent guére Muhammad que comme un nom, pos-
siblement d’un chef des envahisseurs, mais guere plus. En sus, il cite en longueur le
long discours de Bar Penkayé qui, pourtant, abonde a I'inverse en détail d’histoire
politique et militaire sur les remous de la deuxieéme fitna (p. 189-192). Ainsi, outre
d’étre déja édités, traduits et maintes fois cités in extenso, I'intérét de ces extraits peut
sembler limité par rapport a 1a fagcon dont 1’auteur se propose de circonscrire son sujet.

Mieux, il insére une bonne part de la Chronique de Huzistan (p. 128-131) dont
I’essentiel ne porte pourtant guére que sur la conquéte des « fils d’Ismaél ».
Sans doute la place de ce passage dans son livre est-elle justifiée par le fait
que l’anonyme cite en effet « Muhammad » pour introduire le récit de la
conquéte. Cependant, il est impossible de se fonder sur ce texte pour considérer
qu’il efit été « the leader of sons of Ishmael at the time of their invasion (p. 134) ».
Sans doute cette surinterprétation, ainsi que I’ensemble de son assomption visant
a reporter I’'année de sa mort qui en découle, repose avant tout sur la confiance
accordée a la datation traditionnelle de la Doctrina (p. 133-134). Et pourtant, le
chroniqueur syro-oriental ne le présente pas comme un prophéte, et encore moins
comme un leader messianique — mais comme « leur commandeur (mdabbrana) ».
Par ailleurs, pour certifier I’historicité ancienne de la Chronique de Huzistan,
Shoemaker s’appuie sur 'opinion de James Howard-Johnston (p. 128-129). Par
malheur, il relégue en notes — malencontreusement éditées a la fin du livre — une
appréciation complémentaire d’un intérét certain : Howard-Johnston, comme
d’ailleurs I’ensemble de I’historiographie contemporaine,”® n’admet pas ferme-
ment la date de 650, et se refuse a assumer que ce texte ait pu avoir été le produit
d’une seule main. Plus avant, Shoemaker parait se fonder sur une remarque de
Robert Hoyland qui rappelle avec prudence que les importantes ruptures de style

12 Ibid.

13 Penn (2015).

14 Palmer (1993).

15 Debié (2015) : 611-613.



DE GRUYTER Book Review Essay = 441

et de contenu ne sont pas la preuve absolue d’un changement d’auteur « but of a
change of focus and/or source ». Or, cette nuance épistémique ne change rien a
I’hétérogénéité manifeste du document. Pourtant, il la transforme en un nouvel
argument d’autorité pour confirmer son parti pris (p. 129). L’enjeu d’une datation
précise des différentes strates de la Chronique est alors assujetti au besoin d’in-
terdire tout report de datation, laquelle rendrait alors la preuve inutilisable pour
étayer un contexte des toutes premiéres années de I’hégire. Et pourtant, une partie
conséquente des éléments réunis maladroitement dans la toute derniére phase de
cette chronique reflete non seulement des informations communes avec le milieu
arabo-musulman, mais concorde méme avec les représentations de I’historio-
graphie arabo-musulmane tardive. Par ailleurs, 'opinion que ’anonyme aurait
percu une continuité entre le royaume « lakhmid » (sic) et les conquérants du VII®
siécle devrait étre quelque peu nuancée (p. 136). En effet, méme I’exo-ethnonyme
principal y est différent entre les deux passages (Ma‘addayé dans la premiére
phase, ISma ‘élayé dans la seconde).

Concernant I'identification a Ismaél, si I’on se tourne du c6té des sources
juives — qui ne sont pas notre spécialité — il apparait également que les deux
textes de référence, (déja cités par Hoyland et récemment retraduits en lon-
gueur)'® les Secrets du Pseudo-Siméon b. Yohay et les Chapitres du Pseudo-Eliezer
b. Hyrcanos, sont datés d’une maniére bien singuliére de « ca. 660? » (p. 138) et
de « 665-6707 » (p. 144). Or, les points d’interrogation ne suffisent pas a la
nécessaire prudence épistémique qui sied a des textes qui décrivent clairement
le Moyen-Orient omeyyade. En effet, Bernard Lewis a publié il y a 70 ans une
analyse détaillée du premier texte ot sont distinctement évoqués — certes sans
les nommer — tous les califes saillants de I'histoire politique arabo-musulmane
depuis les années 60/680 et jusqu’a I’époque du calife al-Mansar,"” appa-
remment avant la construction de Bagdad en 762. Or, cette datation n’a jamais été
réfutée, seuls Crone et Cook ont proposé qu’il put y avoir une trace d’une
premiére apocalypse en raison de I’évocation du messie au début du récit,
pourtant, celle-ci est implicite et sied donc bien & une introduction.'® Dés lors,
aucun des spécialistes de la littérature post-rabbinique' ou des débuts de
I'Islam®® n’a jamais proposé une autre interprétation que celle de Lewis, c’est-a-
dire la seconde moitié du VIII® siécle — et pas le « début » (p. 148). En revanche,
les trés vagues allusions au fait que le « deuxiéme roi sera un ami d’Israél », mis

16 Reeves (2006) : 67-75 et 76-88.

17 Lewis (1950).

18 Crone et Cook (1994) : 4-5 ; leur opinion semble avoir perturbé Hoyland (1997) : 308-312 qui
opte pour la médiane.

19 Reeves (2006) : 77.

20 Borrut (2011) : 164 et 372.



442 =— Book Review Essay DE GRUYTER

en relation avec les travaux sur I’esplanade du temple, constitue un élément
convergent avec la probable datation des traditions anti judaiques chrétiennes
traitant du méme motif (infra). Quant aux Chapitres (Pirge) du Ps-Eliezer, ils sont
textuellement liés aux Secrets et Constanza Cordini les date de la fin du VIII®s. au
plus t6t.! D’une part, ils comportent une énumération de I’ceuvre du pouvoir
ismaélite qui renvoie a la période marwanide en général. D’autre part, ils
démontrent la connaissance d’un discours idéologique fatimide (ch. 30) et
d’une connaissance polémique du fait que, en dépit du verbe coranique (Q. 7 :
102-113), certains savants musulmans du milieu du VIII® siécle commencérent a
remplacer Isaac par Ismaél dans le récit du sacrifice (ch. 31). Peter Webb a montré
que c’est en effet a cette méme époque que ce dernier devint un maillon essentiel
du discours généalogique arabo-musulman.”

3 Des « Nomades » « emigrés » ?

Au chapitre du vocabulaire ethnographique, essentiel en effet pour comprendre
les conceptions des auteurs tardo-antiques, le choix audacieux de traduire
systématiquement Tayydyé par « Nomads (p. 31-32) » doit ici étre discuté. Selon
Shoemaker, la catégorie syriaque des Tayydyé ne « réplique » pas celle des ‘arab.
Or, en adoptant une démarche diachronique, la comparaison des passages
communs de la chronique de Théophane, de celle de Denys de Tell Mahré, et des
chroniques arabes, indique bien que les termes respectifs de Saracenes, Tayyayé
et ‘Arab étaient équivalents a I’époque de la source commune du VIII® siécle
(infra). Ici, Shoemaker reconnait lui-méme que les Tayyayé sont bien le syno-
nyme syriaque des Saracenes des textes byzantins (p. 32). Pourtant, ces
Sarakénoi des auteurs gréco-romains ont I'inestimable privilége d’étre restitués
dans cet ouvrage comme « Saracens ». Ainsi, seuls leurs stricts équivalents, les
Tayyayé des syriaques, apparaissent comme des « Nomads ». Faut-il comprendre
que les Saracénes auraient pu brusquement se sédentariser ? Cela dit, ajoutons
gu’aucune catégorie, si tant est qu’elle soit correctement définie, n’est con-
damnée par principe a faire « résonner » le « nationalisme ethnique du XIX® siécle
(Ibid.) ». Il est possible d’adopter un critére ethnique sans lui imposer une petr-
ception moderne. Il est méme souhaitable de se focaliser sur un critére unique et
réplicable, comme, par exemple, le caractére linguistique d’arabophone. En
revanche, il est absolument impossible de suivre Shoemaker dans 1’expression
qu’il souhaite utiliser pour remplacer « Arabs », régle a laquelle, il est conduit a

21 Cordini (2022) : 215.
22 Webb (2016) : 211-215.



DE GRUYTER Book Review Essay = 443

déroger lui-méme dans I’analyse d’un passage de la source commune (p. 231). En
outre, aucun terme n’étant innocent, « Nomads » pourrait tout aussi bien
évoquer quelques relents d’une certaine anthropologie du passé. Certes, il est
possible que les Saracenes et les Tayyayé des marges de la Syrie romaine et de
I'Irak sassanide occupaient une niche institutionnelle et écologique similaire a
celle des « Bédouins » modernes et contemporains. Il peut donc étre pertinent et
utile d’employer une telle catégorie anthropologique et socio-professionnelle — a
condition qu’elle s’applique aussi bien aux Tayyayé qu’aux Saracénes. Toute-
fois, rien n’indique que I’ethnicité associée a ces catégories se limitat aux seuls
pasteurs - lesquels ne sont d’ailleurs pas vraiment « nomades » pour la plupart —
puisqu’elle s’étendait couramment a inclure ceux qui, dans une bonne part de la
péninsule, cultivaient la terre ou habitaient des villes. Ainsi, en suivant son parti,
il faudrait appeler Péroz-Sapiir (al-Anbar) la « ville des nomades »,%> ce qui
confinerait a ’absurde. En définitive, au prétexte d’éviter la catégorie « nationa-
liste » d’Arabe, est-il nécessaire de remployer un potentiel topos tardo-antique
pas méme vraiment démontré, et de se I'imposer comme un fait acquis pour notre
analyse ? On pourrait ici opposer qu’il y a un risque a renouveler cet autre
stéréotype contemporain, celui-la orientaliste : celui de I’Arabe fonciérement
bedouin.

Par ailleurs, le terme Tayydyé muta a partir du milieu du VIII® siécle et en vint &
désigner assez nettement les Arabo-musulmans dans un sens purement
confessionnel. Cet abus de langage ethnicisant est significatif chez ’anonyme de
Zugnin®* qui écrivait durant la seconde moitié du II° siécle de I’hégire. 11 est
d’autant plus frappant que, se trahissant lui-méme, Shoemaker semble lui-méme
I’adopter en ce sens lorsqu’il énumére, parmi les « trois groupes de mono-
théistes » participants a la Community of Believers de Fred Donner (p. 15),
des « Jews, Christians and Arabs » (sic., p. 22). Par ailleurs, en s’appuyant sur
les travaux d’llkka Lindtstedt,” lequel n’est pourtant jamais si péremptoire,
Shoemaker adhére sans réserve a la (seconde) hypothése de Patricia Crone que
le syriaque mhaggrayé dériverait de l’arabe muhagirin (p. 100). La défunte
chercheuse a I'ombre de laquelle il vient s’abriter avait simplement suggéré un
rapprochement en raison de I’exonyme magaritai de quelques rares papyrus des
années 640.” Malheureusement pour cette séduisante hypotheése, il n’a pas été
édité depuis lors le moindre document dont la version arabe efit jamais désigné les

23 Jullien (2015) : 62.

24 Wood (2021) : 219-224.

25 Lindstedt (2015).

26 Crone (1994).

27 Une occurrence avec un omeéga : moagaritai, cpr.30.11,



444 =— Book Review Essay DE GRUYTER

conquérants comme des muhagirin.”® 1’état des connaissances doit conduire a
plus de prudence a I’égard de certaines théories sceptiques non étayées, méme si
elles sont devenues mainstream. Par conséquent, on ne pourra que déplorer que le
grand public éclairé et les étudiants de premier, voire de deuxiéme cycle, auquel
Shoemaker destine son livre, en arrivent a penser que le Moyen-Orient du VII®
siécle était dominé par des Nomades ou que Jacques d’Edesse et Jean de Litarba
discutaient du probléme des muhagiriin (p. 203).

4 (Ecumenisme monotheiste ou religion des
mhaggraye ?

Sur le fond, les rares documents égyptiens en question sont tous contemporains
de la lettre 48E envoyée par I’ecclésiastique syro-oriental I156°-Yahb d’Adiabéne,
alors qu’il n’était encore que ’évéque de Ninive, c’est-a-dire au plus tard vers
640. Cette épitre constitue la plus ancienne preuve d’un usage du terme syriaque
de mhaggrayé. En outre, dans cette épitre, le prélat ne se contente pas de citer le
terme, il semble en expliquer I’étymologie, car avant de parler de mhaggraye,
I’évéque emploie un hapax : les Tayyayé mhaggre. Ce faisant, il disséque la
formation, a priori récente, d’un concept que, ainsi expliqué, il est loisible de
répéter quelques lignes plus bas. Dans ces conditions, I’hypothése la moins
coliteuse reste peut-étre celle d’une origine syro-araméenne a magaritai, a partir
d’une forme adjectivale mhaggraya dérivée de Bnay Hagar (« les fils d’Agar »).
C’était en effet le terme le plus fréquent pour désigner les Arabes dans les textes
du début du VII® siécle, Le fait est que le vocabulaire administratif gréco-égyptien
d’époque islamique comporte plusieurs innovations notables, comme par
exemple le concept de sigillion,”® qui sont vraisemblablement d’origine syrienne.

Or, I’évéque de Ninive utilise trés certainement mhaggraya comme un quali-
ficatif religieux. En effet, dans sa missive, il évoque explicitement le type de
croyance christologique que professaient ces “Arabes mhaggré”, en expliquant
qu’ils étaient par principe hostiles a la tendance théopaschite des miaphysites, et
ne pouvaient donc les favoriser au détriment de son Eglise dyophysite. En dépit de
'intérét majeur de ce document pour comprendre I'univers dogmatique et con-
fessionnel des premiers conquérants, il n’apparait pas dans le Sourcebook de
Shoemaker. Une telle omission est sans doute inquiétante pour un ouvrage dont
I’ambition affichée est de réunir les données les plus anciennes sur la nature de la

28 Sijpesteijn (2022), 183 fait remarquer que cet équivalent serait plutdt ashab.
29 Dés le sh.6.9577 de 22/643.



DE GRUYTER Book Review Essay = 445

premiére religiosité des partisans de Muhammad (p. 8-9). Et pourtant, Shoemaker
ne méconnait pas I$6°-Yahb dont il restitue en partie la lettre 14C, d’une décennie
au moins plus tardive. Or, outre d’étre bien connue, rééditée et traduite par Mario
Kozah®® — qui n’a pas droit a une citation— celui qui était alors devenu catholicos y
néglige toute question sur la nature de la religion des Tayyaye; il se concentre
seulement sur celle de ses interlocuteurs chrétiens et se contente de réaffirmer le
respect que les premiers ont pour les institutions des seconds (p. 95-96). Dés lors, I’
omission de 48E pourrait-elle étre le fruit malencontreux d’'un moyen commode
pour résoudre sa dissonance au regard de la these de Shoemaker d’un mono-
théisme muhammadien universel ? En outre, I’existence de cette lettre contrevient
a une autre affirmation de I'auteur : que mhaggrayé serait utilisée « more com-
monly in later Syriac sources ». Cette affirmation sans preuve a beau étre trop
vague pour étre réfutable, elle reste inexacte. En effet, outre la lettre 48E qui
pourrait aprés tout avoir été interpolée, le terme est attesté par plusieurs docu-
ments parfaitement bien datés de la seconde moitié du I* siécle de ’hégire, comme
un colophon daté de 682,>' ou encore l'inscription Kdmed10 de I’an 715.%
En revanche, contrairement a ce qu’il semble affirmer, mhaggrayé disparait
complétement au cours du VIII® siécle.

D’ailleurs, pour Shoemaker, le Coran lui-méme n’est pas un témoin valable de
la religiosité de l'islam naissant. En effet, le texte sacré ne portant guére d’emphase
pour son « prophete eschatologique », il devient pour lui plus prudent d’en
déplacer le fagconnement au II° siecle de I'hégire. Pourtant, les datations isotopi-
ques indiquent — avec un degré de certitude somme toute plus élevé que les
hypothéses de Shoemaker —que des mashaf au contenu presqu’identique a ceux de
I’époque abbasside circulaient déja durant la seconde moitié VII® siécle. A ce titre,
que Jean Damascene appelle les siirat du nom de « livres » (p. 24) n’a en soit rien
de surprenant : une telle remarque ne peut guere constituer le fondement scien-
tifique d’'une connaissance codicologique de 'ouvrage ainsi décrit. La méfiance
qu’exprime I’auteur du Sourcebook a I’égard du Coran explique peut-étre pourquoi
il confond les catégories coraniques des « gens de I'Ecriture », qui, dans cette
littérature de conversion, sont les témoins bibliques de la parole divine, avec celles
des « Juifs » et des « Chrétiens », qui consistent a I'inverse en communautés
confessionnelles humaines. Or ces dernieres, bien que dépeintes comme proches
des « croyants », sont souvent exclues et vilipendées par 1’auteur du texte sacré.

30 Kozah (2015).
31 Ms BL Add 14 666, fol. 56.
32 Mouterde (1939).



446 =— Book Review Essay DE GRUYTER

Toutes les déductions tirées de cette interpretation — tristement positiviste —
du tafsir ne peuvent guere servir a démontrer la possible communauté
monothéiste et eschatologique originelle (p. 18). On retrouve la méme naiveté, en
sens inverse, dans son traitement de la correspondance entre Léon III et ‘Umar II
qu'’il identifie chez le chroniqueur arménien Lewond, et chez son contemporain,
le (pseudo-) « Théophile d’Edesse » qu’il serait plus prudent d’appeler la ‘source
commune®, de Théophane et de Denys de Tell Mahré (infra). Or, dans ce texte,
les signes de traditions irakiennes et abbassides hostiles au gouverneur de I'Irak,
al-Haggag b. Yasuf, sont omniprésents pour quiconque connait un tant soit peu
I’historiographie et I’adab arabo-musulman. Il est difficile de tenir ce document
pour une lettre historique de I’empereur Léon, mais bien pour une habile ten-
tative de composition apologétique empruntant, en les exagérant, a des critiques
internes aux milieux arabes eux-mémes. A titre d’exemple, Shoemaker con-
sidere « most likely that the Qur'an was in fact composed under al-Hajjaj’s
supervision and authority (p. 26) ». Or, si al-Haggag est bien réputé avoir ordonné
une correction orthographique du Coran, ni le moine faussaire ni sa probable
source musulmane ne pouvaient croire sincérement que le Coran avait été
« composé » par al-Haggag. Quant bien méme efit-ce été le cas, pourquoi I'infame
gouverneur aurait-il omis d’y inclure des allusions plus explicites a son Propheéte,
au califat de son maitre, aux bourgs du Higaz de ses ancétres... et aussi a son
attente eschatologique, themes qui devenaient alors prioritaires comme le
prouvent les sources documentaires du début de la période marwanide. A ce titre,
Donner a eu la pertinente intuition que ce fut a cette époque que bien des con-
cepts coraniques d’ordre spirituel furent simplement réinterprétés voire
réinventés a 'aune des nouveaux enjeux temporels.>*

A travers les yeux et la langue, jamais déformants (si on en croit Shoemaker),
d’une sélection particuliere de textes de moines qui, pour la plupart, ne connais-
saient pas I’arabe et avaient interdiction religieuse et disciplinaire de s’entretenir
avec des infidéles un tant soi peu érudits, le lecteur pourra se faire une idée
singuliére des conceptions religieuses des Arabes de la conquéte des deux
géneérations postérieures. L’étudiant ou le jeune chercheur qui souhaitera utiliser
cet ouvrage y trouvera un certain nombre de traductions de textes qui tendent a
illustrer, non pas les conceptions religieuses des premiers musulmans, mais
seulement celles qui ne sont pas complétement incompatibles avec la thése qu’ils
se fussent considérés comme une légion de Dieu préparant I’eschaton.

33 Conterno (2015) ; Shoemaker ne méconnait pas ce débat et il utilise une des pistes de recherche
de la chercheure, la source grecque, pour la transformer en une certitude de datation haute
extensible a I'ensemble des textes dérivants de la source commune (225-227).

34 Donner (2011).



DE GRUYTER Book Review Essay = 447

5 Scepticisme ou Doctrina ?

En fait, la thése de Shoemaker repose depuis The Death of a Prophet sur une
intuition fondamentale qui dépend d’un court extrait d’un seul texte : la Doctrina
Jacobi Nuper Baptizati.>® Ce monument d’apologétique chrétienne rédigé
initialement en langue grecque a été édite et traduit par Gilbert Dagron et Vincent
Déroche.’® Seules quelques lignes de ces centaines de folios intéressent
Shoemaker : celles qui évoquent un « prophete » et des « Saraceénes ». Or, cette
proposition n’est pas du tout au cceur de « I’enseignement de Jacob le nouveau
baptisé », avant tout préoccupé de convaincre les juifs de Carthage d’accepter le
christianisme imposé a eux par le baptéme forcé ordonné par Héraclius vers 630.
Le court morceau souvent cité (§V.16), arrive subitement, hors contexte, et est
lui-méme structuré en une mise en abime de trois discours successivement
rapportés : (1) un des assistants de I’assemblée, nommeé Juste, restitue (2) la
lettre que son frere Abraham lui aurait envoyé de Palestine ot les Juifs se
réjouissait de la défaite romaine. En effet, des « Saracénes » avaient battu les
troupes d’un certain kandidatos, ce qui alimentait la rumeur que ce « pro-
phete » ainsi « apparu » « venant avec les Saracénes » annoncait I'irruption du
Messie. Or, ayant pris (3) des renseignements auprés d’un « ancien trés versé dans
I’Ecriture », cet Abraham avertissait Juste de n’en rien croire pour la raison qu’un
prophéte ne venait pas « avec épée et char » et (2) a coup de « massacres » et, donc,
d’admettre que le vrai Christ était celui que vénerent les chrétiens.

Dans ces conditions, on ne sera pas surpris de trouver la Doctrina dans le
tout premier chapitre de son Sourcebook puisqu’elle sous-tend tout le reste
(p. 37-44). Ici, il faut s’arréter sur une affirmation fascinante de ce passage :
le « faux-prophéte » « prétend détenir les clefs du paradis ». Des lors, Shoemaker
en est venu a s’intéresser aux théses non moins audacieuses de Sean Anthony*’
(p. 8) depuis que ce dernier a étudié en détail la remarque de Crone et Cook
concernant un echo traditionniste arabo-musulman a cette bizarrerie théologi-
que. Tandis que Shoemaker s’évertue a anticiper les textes apocalyptiques
communément datés de la fin du VII® siécle pour les redater de I’aube de I’hégire,
et qu’a I'inverse il rejette le texte coranique a I’époque marwanide, il s’empresse
d’accepter les traditions apocalyptiques islamiques les plus fantaisistes, pour-
tant compilées au plus t6t au début du II° siecle, a condition qu’elles veuillent
bien valider sa thése de I'Imperial Eschatology. 1l se satisfait ainsi qu’Anthony
définisse lui aussi la Doctrina comme « an early testimony to the doctrine of jihad

35 Shoemaker (2012) : 18-72 et 2018 : 87-89.
36 Dagon/Déroche (1991).
37 Anthony (2014).



448 =— Book Review Essay DE GRUYTER

procuring believers access to paradise. (p. 43) » mais il relégue subrepticement en
note — a nouveau- le fait que ce dernier propose une date plus tardive pour la
Doctrina. En effet, 'islamisant a bien conscience que ces traditions prophétiques
ne peuvent pas étre sérieusement datées du début du VII® siécle. A cette hypo-
thése argumentée, Shoemaker retorque de maniére imparable qu’elle est « not
very convincing, in my opinion ».

Car Anthony a raison de douter de la date de ce témoignage externe, dans la
mesure ou celle sur laquelle repose le consensus scientifique, incidemment, se
fonde elle-méme sur ce tout petit paragraphe imprévu. D’une part, il a été assumé
que le kandidatos appelé « Serge » coincidait certainement avec le « patrice » de
méme nom auquel la source commune de Théophane (AM 6124) et Denys de Tell
Mahré (1234, n°108), au milieu du VIII® siécle, accordait un rdle face aux enva-
hisseurs arabes. Cependant, les informateurs des chroniques arabo-musulmanes,
contemporains de la source commune, qui mentionnent le « patrice », n’ont
aucune connaissance de son nom. En outre, les témoignages de lecteurs de la
Doctrina sont difficiles a identifier avant le milieu du VIII® siécle.>® A ce titre, aucun
des manuscrits grecs, arabes et éthiopiens ne comporte le nom de Serge, a I’ex-
ception de la traduction slave postérieure au XI® siécle® qui est aussi le moment de
copie du seul manuscrit grec comportant ce passage.‘® Le paragraphe sur lequel se
fonde une bonne part de ’historiographie sceptique pourrait donc tout aussi bien
étre une autre de ces gloses qui abondent dans la Doctrina.** Vincent Déroche les

38 Dagron/Déroche (1991) : 49.

39 Dagron/Déroche (1991) : 55.

40 Dagron/Déroche (1991) : 48.

41 Contrairement d ce que nous indiquons ici, le nom du kandidatos, « Serge », figure dans le
témoin éthiopien de la Doctrina Jacobi (Patrologia Orientalis, 13, 1919, p. 91), au méme titre que
dans la version slave. D'une part, cela induit sa présence dans l’archétype grec de ces deux
traductions, mais, d’autre part, I’absence de ce nom dans les deux témoins grecs — et non un seul il
est vrai —, supposés lacuneux (Dagron/Déroche 1991 : 59), n’invalide pas la possibilité inverse
d’'une interpolation du premier. Cet ajout s’expliquerait bien par le besoin de se conformer aux
informations historiographiques du début du IX® siécle (la version éthiopienne ajoute d’ailleurs
d’autres détails d'historicité comme le nom de « Muhammad » et de la ville de « La Mecque »). Cela
dit, méme si « Serge » constitue une glose, ce n’est probablement pas le cas de la totalité du
passage mentionnant le Prophéte venu avec les Saracénes. Or, les doutes d’Anthony restent fondés
car certains éléments contenus dans ce passage — avec ou sans le nom de Serge — comme I’allusion
aux « clefs du paradis » (mais aussi le titre de prophétés) sont probablement tardifs. Cela impli-
querait 1/ soit que cet élément ait, lui aussi, été ajouté en amont d’'un embranchement textuel
supérieur (il ne figure d’ailleurs pas dans ladite version éthiopienne), 2/ soit, plus parcimonieu-
sement, que la majeure partie de I’original soit postérieure au milieu du VII°siécle. Je remercie
Bastien Dumont pour ses remarques, toute erreur subsistante serait bien entendu de mon fait.



DE GRUYTER Book Review Essay = 449

date du X°® siécle, et il semble a le lire que certaines sont également bien
présentes dans les traductions arabes et éthiopiennes.*? Pour résumer, d’une
part, il n’est pas siir que ce paragraphe ait existé des la premiére publication,
laquelle n’est méme pas assurée avant le VIII® siecle et, d’autre part, il est loin
d’étre prouvé que le kandidatos soit identique au « patrice » de la ‘source
commune’. Le « Serge » de la version slave a pu avoir été a I’inverse importé de
cette derniere par un copiste ultérieur. Dans ces conditions, il est difficile de
dater ce texte, dans sa version définitive, de 1’époque ot il prétend se situer,
les années 630, sur 'unique fondement de cette courte allusion a un « faux-
Prophéte » — et encore moins de 634 précisement comme ’assume Shoemaker
(p. 37).

Concernant la source commune du grec Théophane et du syriaque Denys,
Shoemaker n’hésite pas a I’exploiter comme un reflet du VII® siecle, notamment
pour son évocation de la rencontre de Sophrone et du premier calife ‘Umar b. al-
Hattab, ou encore concernant I'influence des Juifs au moment de la construction
du premier lieu de culte musulman (p. 224-234). Or, aucun texte correctement
daté du VII® siécle ne vient corroborer ces événements, et certainement pas les
Homélies de I'intéressé. Lorsque Sophrone parle des Arabes, il ignore I’existence
de leur Prophéte, et méme de toute religiosité qui leur fiit particuliere. Ici au
moins, Shoemaker a évité le piege de la surinterprétation a propos des « Sarace-
nes impies » (p. 53-54) dans lequel plusieurs sont tombés avant lui. L’ennui du
raisonnement circulaire c’est qu’il peut se retourner aisément : comment
Sophrone pourrait-il ignorer ’existence de ce propheéte des Saracénes si la vic-
toire militaire de ses hommes était si bouleversante. En d’autres termes, si
Muhammad arrivait vraiment a la téte de ses troupes, et que sa venue était
attendue comme annonciatrice d’'une émancipation messianique des Juifs de
Palestine, comme le suggeére la courte allusion de la Doctrina Jacobi, comment
concilier ’absence de toute mention, méme implicite, dans les homélies du
patriarche de Jérusalem, leur voisin et adversaire ? Comment, enfin, une telle
émotion aurait-elle été effacée de toutes les sources chréetiennes a peine post-
érieures si ce n’est qu’elles puisaient elles-mémes 1’essentiel de leurs sources
aupres des Arabes d’époque omeyyade ? Ce faisant, elles ne seraient pas plus en
mesure que la tradition arabo-musulmane de nous permettre de reconstruire un
passé que cette derniere aurait voulu effacer.

42 Dagron/Déroche (1991) : 57-58.



450 =—— Book Review Essay DE GRUYTER

6 Conclusion : pour une méthodologie critique
appliquée a toutes les circulations de
Pinformation au Moyen-Orient tardo-antique

En définitive, I'idée générale de rapprocher la théorie des Believers avec la
démarche sceptique de Patricia Crone est seduisante et prometteuse. Le projet de
travailler a identifier des documents extérieurs a la tradition arabe pour constituer
des jalons chronologique a méme de dater les strates de transmission et de
réécriture du matériau islamique est lui aussi nécessaire. Cependant, ce livre
s’inscrit dans 1’évolution moderne de certains partisans du courant sceptique au
moment ou ce dernier acquiert une certaine reconnaissance. Poussant la tendance
de leurs illustres prédécesseurs a I’extréme, ses tenants tendent a privilégier la
Unique Value of the Non-Islamic Witnesses (p. 4) et semblent croire qu’ils puissent
étre des équivalents des témoins documentaires que sont les papyrus datés, les
trouvailles archéologiques stratigraphiées ou les inscriptions monétaires et
lapidaires. En traitant ces sources externes de la sorte, il existe un risque non
négligeable de renverser complétement 1’idéal de la méthode critique initiée par
Patricia Crone.

Répétons-le : le scepticisme n’autorise ni a ignorer ou surinterpréter les
sources arabo-musulmanes ni a omettre d’appliquer au matériau chrétien un
rigoureuse méthode de recherche systématique de I’erreur. En outre, il convient de
garder a I'esprit le penchant civilisationnel général de notre propre milieu qui
induit ces biais. Le chercheur sceptique ne devrait jamais passer sous silence les
difficultés de datation inhérentes a la littérature historiographique et hagio-
graphique syriaque, copte, arménienne, grecque byzantine ou arabe chrétienne
(etc). En effet, dans chacun de leurs champs disciplinaires propres, les questions
de transmission, de copie, de sélection et de glose y sont aussi complexes, incer-
tains, et débattus que celles qui animent les islamisants au sujet le processus de
transmission et de réécriture de I'information historique et juridique arabe. Dés
lors, une fois sortie de son injuste marginalité, il ne faudrait pas que la méthode
sceptique tombe dans le travers de I’école positiviste qu’elle s’était utilement
évertuée a réparer a propos du matériau arabo-musulman. Il n’est pas question de
nier I'influence certaine qu’exercéerent les milieux tardo-antiques installés sur les
envahisseurs péninsulaires moins lettrés au cours du I*' siécle. Cependant, les
textes chrétiens, dans leur état actuel, sont eux aussi le produit d’une construction
par empilements, extractions, réécritures et réaménagements successifs.*> En les

43 Van Ginkel (1998 et 2006), voir aussi les publications en cours comme Mazzola (2017).



DE GRUYTER Book Review Essay = 451

intégrant comme des données positives a I’aune desquelles évaluer I'historicité de
I'information traditionnelle islamique, le chercheur s’expose au risque de valider une
méme mémoire et ses topoi de 1’époque abbasside, en y additionnant le filtre
déformant d’un second ‘milieu sectaire’. En tentant d’adjoindre ces données, méme
lorsqu’elles sont manifestement contradictoires, c’est une ‘réalité alternative’ que I'on
peut étre amené a dessiner. Pour éviter ce scepticisme circulaire, il est nécessaire de
prendre en compte trois dimensions du probléme : 1/ la synchronicité des strates de
réécritures des documents chrétiens et islamiques,** 2/ la « circulation de 'informa-
tion historique » entre les milieux au sein de chacune des phases chronologiques™ et,
enfin, 3/ I'importance du flux de cette méme information dans le sens contre-intuitif
du milieu arabo-musulman vers celui des monasteres chrétiens.

Ce faisant, la démarche sceptique ne peut pas non plus se déparer d’'une
intégration attentive des débats et des questionnements des spécialistes des
différents milieux d’écriture juifs et chrétiens : elle doit refléter ces incertitudes.
Elle ne devrait pas non plus surinterpréter le discours théologique dogmatique de
ces derniers. Sur ce plan, les univers chrétiens et musulmans paraissent le plus
souvent fonctionner en circuits fermés. Le regard que jettent les premiers sur les
seconds est souvent déformé au point que chaque texte exige une analyse critique
de toute la tradition arabo-musulmane pour laquelle on ferait I’hypothese d'une
référence, ou d’une similitude, quitte a2 admettre leur inexistence. Faut-il le dire ?
Les élites cléricales chrétiennes constituaient ensemble, elles-aussi, de véritables
‘milieux sectaires’.*® On y dissertait peut-étre parfois a partir d’éléments islami-
ques réels, mais on les reformulait de telle sorte qu’ils se coulent dans leur propre
référencement d’autorité, dans leur propre schéma idéel et discursif déja rodé,
pour leur propre public, pour leur université singuliére. Au terme de cette con-
ceptualisation, méme lorsque ces éléments existent, ils sont presqu’indétectables,
et aisément confondables avec ceux que, par exemple, ces clercs réchauffaient a
partir du fond commun de polémique anti judaique ou antihérétique, beaucoup
plus accessible et donc prégnant. Par conséquent, la fusion forcée de ces deux
univers paralléles peut accoucher de tant de contresens ou de distorsions qu’il en
devient inutilisable. A l'inverse, sur le plan historiographique et aussi hagio-
graphique — voire apologétique — chrétien, les éléments issus de la tradition arabo-
musulmane sont pléthores et souvent aisément détectables. Il apparait clairement
que le flux d’information se dirigeait tout autant, et peut-étre davantage, du milieu
de production arabo-musulman vers celui des moines syriaques. Ces derniers
inscrivirent leur histoire spirituelle dans le canevas des informations séculiéres qui

44 Borrut (2011),
45 Borrut (2009).
46 Wansbrough (1978).



452 = Book Review Essay DE GRUYTER

la ballotaient, la conditionnaient, et qu’ils durent, tout en s’islamisant intel-
lectuellement et culturellement, accepter de comprendre. En effet, a I’époque
omeyyade et abbasside, personne ne pouvait plus écrire une histoire de I'Eglise, de
ses saints et de ses victoires contre le paganisme et 'impiété sans I'ancrer dans les
deétails de I’histoire civile arabo-musulmane, sans connaitre ses enjeux et ses
ambivalences. Cette étude serrée des sources, depuis la derniére strate de la
Chronique de Huzistan jusqu’a celle de Denys Tell Mahré (m. 845) est encore vierge.
Elle serait pourtant nécessaire pour confirmer ou infirmer les dates d’émergence de
certaines informations historiques et les sens de leurs circulations.

Dans ces conditions, I'approche critique de 1’école sceptique des années
1980-1990 pourrait nous servir pour proposer une analyse conjointe des textes
des juifs, chrétiens et musulmans en les appréhendant comme des obijets
moyen-orientaux interconnectés et interpénétrés. Il faudrait adopter une approche
résolument diachronique et approfondie de chaque source, de chaque thématique
dans chaque source, des échanges de vocabulaires et d’idées entre toutes les
sources. Une telle entreprise n’est plus une vue de I’esprit, elle commence a émerger
avec un autre Sourcebook, édité récemment par Nimrod Hurvitz, Christian Sahner,
Uriel Simonsohn, and Luke Yarbrough et portant sur le croisement de sources
de différents registres littéraires et linguistiques concernant la « Conversion to
Islam » —les seize premiers documents portant sur les deux premiers siécles de
I’hégire®” - chacun accompagné de la synthése analytique personnalisée et
approfondie d’un seul chercheur. Une fois les informations d’origine musulmane
identifiées et datées dans les textes chrétiens, peut-étre sera-t-il alors possible de
connaitre par déduction ce qui dérive réellement de textes primitifs. Enfin seulement
pourrons-nous les transformer en une connaissance scientifique presqu’aussi solide
que ce que la numismatique, I’archéologie, la papyrologie ou I’épigraphie peuvent
apporter a I’étude des débuts de I’Islam. Alors seulement sera-t-il possible d’évaluer
les plus anciennes strates du Coran a leur juste mesure, car elles restent, jusqu’a
preuve du contraire, le matériau le plus abondant et détaillé pour comprendre la
religiosité des conquérants a ’aube du I siécle de I’hégire.

Bibliographie selective

Anthony, Sean (2014) : “Muhammad, the Keys to Paradise, and the Doctrina lacobi: A Late Antique
Puzzle”. Der Islam 91.2 : 243-265.

Borrut, Antoine (2009) : « La circulation de I'information historique entre les sources arabo-
musulmanes et syriaques: Elie de Nisibe et ses sources ». In : L’historiographie syriaque.
Edité par Muriel Debié. Paris : Geuthner, 137-160.

47 Hurvitz et al. (2020) : 41-118.



DE GRUYTER Book Review Essay = 453

Borrut, Antoine (2011) : Entre mémoire et pouvoir. L’espace syrien sous les derniers Omeyyades et
les premiers Abbassides (v. 72-193/692-809). Leyde : Brill.

Bouali, Hassan, (2014) : « Compte rendu de “Stephen J. Shoemaker, The Death of a Prophet. The
End of Muhammad’s Life and the Beginning of Islam”. ASSR. 168. 288-290.

Conterno, Maria (2015) : “Theophilos, ‘the more likely candidate’? Towards a reappraisal of the
question of Theophanes’ Oriental source(s)”, dans Studies in Theophanes. Edité par Federico
Montinaro et Marek Jankowiak, Paris : Association des Amis du Centre d’Histoire et
Civilisation de Byzance, 383-400.

Cordini, Constanza (2022) : “Of Siblings, Kingdoms, and the Days of the Messiah: Jewish Literary
Responses to the New Order in the Land of Israel in the First Muslim Period”, dans Late
Antique Responses to the Arab Conquests. Edité par Josephine van den Bent, Floris van den
Eijnde et Johan Westeijn, Leyde : Brill, 212-244.

Crone, Patricia et Cook, Michael (1977) : Hagarism. The Making of the Islamic World. Londres :
Cambridge University Press.

Crone, Patricia (1994) : “The First-Century Concept of Higra”. Arabica 41 : 352-387.

Dagron, Gilbert et Déroche, Vincent (1991) : Juifs et Chreétiens dans I’Orient duvii® siécle. Paris :
Association des Amis du Centre d’Histoire et Civilisation de Byzance, 17-273.

Debié, Muriel 2015: L’écriture de I’histoire en syriaque : transmissions interculturelles et
constructions identitaires entre hellénisme et Islam [...]. Louvain: Peeters.

Donner, Fred (2000) : « La question du messianisme dans Uislam primitif ». Revue des mondes
musulmans et de la Méditerranée 91/94 : 17-28.

Donner, Fred (2010) : Muhammad and the Believers. At the Origins of islam. Londres : Harvard
University Press.

Donner, Fred (2011) : “Qur’anicization of Religio-Political Discourse in the Umayyad Period”.
Remmm 129 : 79-92.

Hurvitz Nimrod, Sahner, Christian, Simonsohn Uriel et Yarbrough Luke (2020), Conversion to Islam
in the Premodern Age: A Sourcebook. Berkeley : University of California Press.

Ilisch, Lutz (2007) : “The Muhammad-Drachms and Their Relation to Umayyad Syria and Northern
Mesopotamia”. Supplement of JONS 193 : 17-24.

Jullien, Florence (2015) : Histoire de Mar Abba, catholicos de [’Orient. Martyres de Mar Grigor, général
en chef du roi Khusro ler et de Mar Yazd-panah, juge et gouverneur. Louvain : Peeters.

Kozah Mario et al. (2015) : An Anthology of Syriac Writers from Qatar in the Seventh Century,
Piscataway.

Lewis, Bernard (1950) : “An Apocalyptic Vision of Islamic History”. BSOAS 13.2 : 308-338.

Lindtstedt, Ilkka (2015) : “Muhdjiriin as a Name for the First/Seventh Century Muslims”, INES 74.1:
67-73.

Mazzola, Maria (2017) : « A “Woven-Texture” Narration: On the Compilation Method of the Syriac
Renaissance Chronicles (Twelfth-Thirteenth Centuries)”. Sacris Erudiri 56 : 445-463.

Mouterde, Paul (1939) : « Inscriptions en syriaque dialectal a Kamed (Beq’a) ». MU St. Joseph 22.4:
73-106.

Palmer, Andrew (1993) : The Seventh Century in the West-Syrian Chronicles. Liverpool : Liverpool
University Press.

Penn, Michael (2015) : Envisioning Islam: Syriac Christians and early Muslim World. Philadelphie :
University of Pennsylvania Press.

Reeves, John (2006), Trajectories in Near Eastern Apocalyptic: A Postrabbinic Jewish Apocalypse
Reader, Atlanta : Society of Biblical Literature.



454 —— Book Review Essay DE GRUYTER

Reinink, Gerrit (1993) : “The Beginnings of Syriac Apologetic Literature in Response to Islam,”
Oriens Christianus 77 : 165-187.

Shoemaker, Stephen (2003) : “Christmas in the Qur'an: The Qur'anic Account of Jesus’ Nativity and
Palestinian Local Tradition”. Jerusalem Studies in Arabic and Islam 28 : 11-39.

Shoemaker, Stephen (2012) : The Death of a Prophet. The End of Muhammad'’s Life and the
Beginning of Islam. Philadelphie : University of Pennsylvania Press.

Shoemaker, Stephen (2018) : The Apocalypse of Empire: Imperial Eschatology in Late Antiquity and
Early Islam. Philadelphie : University of Pennsylvania Press.

Sijpesteijn, Petra (2022) : “Muhammad’s world in Egypt”. In Lat Antique Responses tot he Arab
Conquests. Edité par Josephine van den Bent, Floris vand den Eijinde et Johan Weststeijn.
Leyde : Brill, 171-194.

Van Ginkel, Jan (2006) : “The Perception And Presentation Of The Arab Conquest In Syriac
Historiography: How Did The Changing Social Position Of The Syrian Orthodox Community
Influence The Account Of Their Historiographers?”. In The Encounter of Eastern Christianity
and Early /slam. Edité par Enmanouela Grypeou, Mark Swanson et David Thomas. Leyde :
Brill, 171-184.

Van Ginkel, Jan (1998) : “Michael the Syrian and His Sixth-Century Sources”. In Symposium
Syriacum VII, Edité par R. Lavenant. Rome : Pontifical Institute of Oriental Studies, 351-358.

Wansbrough, John (1978) : The Sectarian Milieu: Content And Composition of Islamic Salvation
History. Oxford : Oxford University Press.

Webb, Peter (2016) : Imagining the Arabs: Arab Identity and the Rise of Islam. Edimbourg :
Edinburgh University Press.

Wood, Philip (2021) : The Imam of the Christians: The World of Dionysius of Tel-Mahre, c. 750-850,
Princeton : Princeton University Press.



	Book review essay

