
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 76 (2022)

Heft: 2

Buchbesprechung: Book review essay

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2022; 76(2): 435-454

Book Review Essay

Pour un usage critique des sources non musulmanes sur les débuts de l'Islam :

compte rendu de Stephen Shoemaker, A Prophet Has Appeared: The Rise of Islam

through Christian andJewish Eyes. A Sourcebook {Oakland: University of California

Press, 2021; 320 pp., ISBN 978-0-5202-9961-0).

Compte rendu par Simon Pierre, Sorbonne Université, Faculté des Lettres, Rue de la Sorbonne 17,

75005 Paris, France/Institut français du Proche Orient, Rue de Damas, Beyrouth, Liban, E-mail:

sim.pierre85@gmaii.com

https://doi.org/10.1515/asia-2021-0041

Abstract: This contribution presents some critical discussions on Stephen
Shoemaker's last Sourcebook as well as two of the author's publications from 2012 and
2018. His thesis defends the possibility of Muhammad being an "eschatological
Prophet" of an ecumenical messianic movement whose supporters attempted to
rewrite his confessional message and communal identity to adapt their religious
ideology to the reality of their leader's death. We first recall that Muhammad

appears in the older Syriac sources as a political leader, never as a Prophet, and

that the eschatological moment is more probably the late First century than the

time of the conquest. Concerning the vocabulary issue, we show that his
revolutionary idea of calling the Tayyôyë "Nomads" - while "Saracens" inconsistently
remains - might be irrelevant, while the systematic translation of mhaggrôyë as

muhäjirün, though popular among researchers, is still not firmly grounded. In fact,

they seem to have had their specific Christological credo, according to the most
ancient sources that designate them as such. As his revisionist theory is almost

entirely based on a single Greek short excerpt within the very long Byzantine
apologetic Doctrina Jacobi, we remark how he never analyzes this single
and isolated source with the hypercritical methodology arabicist accept to apply
to Arab-Muslim sources. Finally, this skeptical approach needs to be applied -
diachronically - for every middle eastern sources, the Muslim as well as the
Christian ones, and thus could show many circulations from the first to the second.

Keywords: Arabs; Byzantium; Christian; Early Islam; eschatology; Medieval

sources; Prophet; Syriac Christianity

L'ouvrage de Stephen Shoemaker s'inscrit dans la continuité d'une riche et
intense production universitaire consacrée à l'histoire culturelle et religieuse

Correction note: Correction added after online publication [25 August 2022]: Footnote 41 was
added after the initial online publication of this paper.



436 — Book Review Essay DE GRUYTER

du Moyen-Orient pendant l'Antiquité tardive. L'auteur a dédié ses premières
recherches à la littérature chrétienne tardo-antique, tout particulièrement aux
traditions évangéliques apocryphes qui construisaient alors le culte mariai. Cet

angle d'approche l'a conduit à identifier certaines convergences entre ces sources

et le texte coranique - ainsi que la tradition islamique qui le prolonge - à propos de

ce type de figure néotestamentaires. Il faut mentionner ici sa remarquable
identification du passage coranique 19 : 22-26 évoquant le palmier de Marie avec le

culte de l'église du kathisma dont les ruines ont été découvertes entre Bethléhem et

Jérusalem1. À partir de là, son intérêt pour l'étude du milieu culturel et intellectuel
entourant la première émergence de l'islam est devenu prééminent.

I Prophète ou leader

II publie en 2012 une étude qui fait l'hypothèse que l'expérience prophétique de

Muhammad revêtait une dimension apocalyptique fondamentale et primitive. En

effet, profondément marqué par le témoignage évocateur de la Doctrina Jacobi

nuper baptizati (infra), Shoemaker tente d'identifier des éléments convergents
dans les témoignages juifs et chrétiens du Moyen-Orient, ainsi que dans la
tradition musulmane liée à la sïra, afin de proposer le modèle d'un « eschatological
Prophet ».2 La dimension novatrice de son approche consiste à proposer une
reconstruction stimulante des premiers temps de l'Islam en associant la
séduisante théorie de Fred Donner avec les principes de l'école hypercritique. Le

modèle du premier conçoit le proto-islam comme un mouvement monothéiste

œcuménique de Believers (mu'minün) qui se serait progressivement distingué et

défini comme une religion propre dans le cadre de la construction de l'État
omeyyade.3 Quant à la méthode des seconds, héritée des travaux pionniers de

Patricia Crone, elle consiste à se fonder sur les sources externes à la tradition
arabo-musulmane et à n'accepter cette dernière que dans le cas où elle confirme
les premières.4 La thèse de ce premier traité5 reconstruit donc habilement
une « communauté de Believers » formée dans un premier temps par une même

conviction eschatologique autour de son meneur prophétique et qui, déçue du

report sine die de la parousie, en vint peu à peu à définir sa propre identité
confessionnelle. L'ouvrage fait date, au sens où il se situe à l'apogée du courant

1 Schoemaker (2003).

2 Shoemaker (2012) : 118.

3 Donner (2010).

4 Crone (1994).

5 Compte rendu détaillé et critique de Bouali (2014).



DE GRUYTER Book Review Essay — 437

ascendant qui a conduit l'école sceptique à se manifester pleinement dans le

champ académique. Ce faisant, il symbolise aussi l'avènement d'un nouveau
paradigme hégémonique posant comme principe la prime authenticité des textes

juifs ou chrétiens au détriment de ceux du registre arabo-musulman. En premier
lieu, il faut affirmer que la nature incertaine du matériau traditionnel islamique
impose légitimement de confirmer ou d'infirmer la chronologie d'une information

ou d'une tradition théologique, juridique ou historique, et ce en cherchant
des points d'ancrages externes à celui-ci. Cependant, il faut se garder d'omettre

que les informations des auteurs juifs et chrétiens n'étaient elles-mêmes ni
toujours de première main, ni forcément récentes et encore moins précises. En

d'autres termes, l'image qu'ils renvoient du contenu de l'idéologie des premiers
mu 'minün pourrait difficilement ne pas être, à tout le moins, déformée et orientée.

Néanmoins, à celui qui oserait lui opposer cet état de fait, Shoemaker le

rejette d'emblée dans un groupe indéterminé et non délimité de « so many isla-

micists » qui n'auraient été que de naïfs transcripteurs des communiqués de la
Pravda islamique (p. 7). Tout en se refusant à déduire de cette contre métaphore le

postulat idéologique de l'auteur, il faut ici dire deux choses. D'une part, au risque
d'être assigné à cette catégorie, cet acharnement à caricaturer le positivisme, de

toute façon moribond au XXIe siècle, ne sert nullement la cause de la méthode

critique en histoire. D'autre part, le problème réside peut-être dans le fait que,
comme Shoemaker lui-même le souligne, les plus sûres des informations

historiques anciennes que l'on puisse exhumer de la tradition islamique « convey
virtually no information concerning the life of Muhammad and the circumstances

of his prophetic mission (Ibid.) ». En d'autres termes, les informations les

plus fiables que l'analyse la plus sceptique et la plus rigoureuse des sources
arabo-musulmanes peut produire ne permet pas de conclure que la dimension

eschatologique de Muhammad eût été prééminente chez ses premiers adeptes.
Les plus attentifs échouent plutôt à vérifier l'hypothèse - celle-là réellement

positiviste - d'une primauté même de la stature prophétique dans la façon dont
les conquérants percevaient le fondateur de la umma médinoise. Par conséquent,

il est loisible de s'interroger sur la pertinence de rejeter en bloc l'ensemble des

traditions que les disciples des premiers partisans de Muhammad auraient
transmises au prétexte qu'ils ne le définissent pas du tout comme un « eschato-

logical prophet ». Par ailleurs, ajoutons que si les autorités muhammadiennes du
Ier siècle n'ont pas eu la présence d'esprit d'insister sur la dimension messianique
et eschatologique d'un chef qu'ils désignaient plus volontiers comme « apôtre
(rasül) » que comme « prophète (nabi) », et dont ils n'évoquaient le souvenir

qu'avec modération, peut-être serait-il nécessaire d'examiner avec une même

prudence l'image renvoyée par les témoins externes à ce milieu.
Car, outre le silence assourdissant des sources musulmanes, les sources

chrétiennes bien datables du premier siècle de l'hégire recensées et analysées par



438 — Book Review Essay DE GRUYTER

Michael Penn indiquent également que la dimension prophétique n'était guère

prédominante. Avant le milieu du IIe siècle de l'hégire, Muhammad y était bien

plus couramment perçu comme un « gouverneur (mdabbränä) », un « conducteur

(mhaddyânâ) » et un « roi » ou encore un « instructeur (târ'â) » et un « législateur ».6

Shoemaker est bien forcé de l'admettre (p. 195). Pour confirmer sa thèse, il faudrait
d'abord démontrer que la tempérance du discours de nature prophétique pour
l'époque relativement avancée de la fin du Ier siècle, ajoutée à l'absence de rhétorique

apocalyptique, traduit un processus conscient de modérer a posteriori le rôle
de Muhammad dans la fondation de l'Islam. Or, les partisans de Muhammad étaient,
bien plus que les milieux juifs et chrétiens, les premiers intéressés à rehausser la

figure de leur « apôtre » et les plus préoccupés par son apologétique, au moment où,

soudain, son nom commence effectivement à apparaître, par exemple dans leurs

émissions numismatiques à Kùfa en 70/689-690/
Quel que soit le fin mot de l'histoire, cet exemple prouve s'il en était besoin

que rejeter la littérature arabo-musulmane comme fictive n'est pas un argument
suffisant pour faire l'économie de la maîtrise approfondie des méthodes et des

acquis de tout le champ disciplinaire des débuts de l'Islam. En outre, même en se

focalisant sur la littérature chrétienne - qui est une entrée tout à fait acceptable si

elle ne vise pas à étouffer les autres approches - ces passages juifs et chrétiens, à

n'en pas douter essentiels et précieux pour comprendre le monde des débuts de

l'Islam, ne peuvent pas non plus être extraits des textes complets auxquels ils

appartiennent, sans risquer de biaiser leur interprétation. Une fois seulement

ce contexte littéraire pris en compte, il faut dater ces données, mais sans faire

l'impasse sur une analyse serrée de l'histoire de ces textes dans leurs milieux

propres. A défaut de ce travail titanesque, il faut à minima présenter une synthèse

équilibrée des débats critiques qui entourent chacun de ces matériaux dans leurs

disciplines historiques, philologiques et ecdotiques propres, une remarque déjà
formulée il y a trente ans par Gerrit Reinink.8

2 Un moment eschatologique Le choix dans la

date

Néanmoins, en dépit de la double difficulté d'identifier un discours -
muhammadien comme chrétien - à même de vérifier sa thèse, Shoemaker reste
intimement convaincu, sur le fondement d'un seul passage de la Doctrina Jacobi

(infra), que « l'apparition du Prophète » ne pouvait que s'inscrire dans une

6 Penn (2015) : 105-107.

7 Ilisch (2007) : flg. 5.

8 Reinink (1993).



DE GRUYTER Book Review Essay — 439

attente apocalyptique qui aurait atteint son apogée durant la première moitié du
VIIe siècle. Il s'est donc attelé à la tâche d'écrire l'histoire de cette passion
eschatologique tardo-antique dans The Apocalypse ofEmpire. Pour l'auteur, un
des autres indices du contexte apocalyptique dans lequel le message prophétique
se serait glissé se trouve dans la Légende d'Alexandre,9 fantaisie héroïque dont le
dernier volet prédit en effet la victoire finale des Romains contre les Sassanides.

Ici aussi, le débat qui anime les spécialistes porte sur la date de l'année
940 d'Alexandre (628-629) que l'auteur anonyme annonce comme heure de cet

avènement, et que Shoemaker accepte comme un fait avéré - ce qu'il n'est pas. À

l'inverse, concernant, l'Apocalypse du Pseudo-Méthode, il rejette la datation que
le consensus scientifique, depuis les études de Gerrit Reinink et Sebastian Brock,
continue de situer aux années 690. Afin de pouvoir anticiper l'existence d'un
climat apocalyptique au tout début de la période hégirienne,10 Shoemaker
n'hésite donc pas à antéposer la plupart des témoignages qui, pourtant,
s'insèrent assez logiquement dans ce grand moment d'angoisse, de remise en

question, et de réinvention des enjeux que furent la deuxième guerre civile (fitna,
v. 680-692) et la reconquête marwânide (v. 692-702). Selon lui, ce contexte

propice aux écrits eschatologiques, aujourd'hui bien admis, ne serait que le pâle
reflet, la réplique étouffée, d'un mouvement muhammadien primitivement
apocalyptique. Une fois ces sources ainsi déplacées d'autorité, les quelques
témoignages de constructions à Jérusalem au lendemain de la conquête, ou
l'ambivalent 'signe {aya)' de la sùrât (30) al-Rûm peuvent enfin se couler dans le
moule. Le choix d'affirmer que l'Apocalypse du Pseudo-Ephrem date de « ca.

640s CE » est lui-même assez arbitraire. Si en effet les orientalistes avaient

proposé une telle hypothèse en raison des détails portant sur la dureté des

invasions, Robert Hoyland a remarqué à quel point le propos sur le tribut était

possiblement marwânide.11 En effet, cette éventualité épouse bien mieux l'enjeu
de la résurgence des invasions des peuples du Nord, que le prédicateur annonce
comme l'achèvement parousiaque, après un interlude arabe imprévu, et qui
coïncide avec la séquence des offensives khazars du début du IIe siècle H.

Ainsi, la raison d'être de A Prophet Has Appeared ne peut guère s'interpréter
indépendamment de ces deux ouvrages précédents. Il s'agit, comme son titre
l'indique, d'un « livre de source », c'est à dire un recueil des passages de textes
non-arabo-musulmans qui, en théorie du moins, devraient nous donner une idée

de l'environnement religieux des premiers conquérants. Ainsi, Shoemaker rend

9 Shoemaker (2018) : 79-85.
10 Shoemaker (2018) : 45-58.
11 Hoyland (1997) : 262-263.



440 Book Review Essay DE GRUYTER

légitimement hommage aux plus anciens Sourcebooks de Robert Hoyland12 et de

Michael Penn.13 En revanche, il omet bizarrement celui d'Andrew Palmer,14 pionnier
en ce qui concerne l'historiographie syriaque, bien qu'il le cite au cours de l'ouvrage.
Afin de prouver l'utilité d'une nouvelle publication, il revendique une sélection

portant sur un cadre chronologique du premier siècle, et surtout, visant à « contenir
des informations à propos des croyances religieuses et des pratiques des partisans de

Muhammad (p. 8-9) ». Et Shoemaker a effectivement « exclu » un certain nombre

d'allusions politiques, militaires, et souvent géopolitiques et donc idéologiques qui
auraient été utiles pour comprendre l'imaginaire des auteurs. Cependant, il a jugé

bon, entre autres, de conserver les deux notices du prêtre Élie (p. 55-56) et du prêtre
Thomas (p. 60-61) qui ne connaissent guère Muhammad que comme un nom,
possiblement d'un chef des envahisseurs, mais guère plus. En sus, il cite en longueur le

long discours de Bar Penkâyê qui, pourtant, abonde à l'inverse en détail d'histoire

politique et militaire sur les remous de la deuxième fitna (p. 189-192). Ainsi, outre
d'être déjà édités, traduits et maintes fois cités in extenso, l'intérêt de ces extraits peut
sembler limité par rapport à la façon dont l'auteur se propose de circonscrire son sujet.

Mieux, il insère une bonne part de la Chronique de Huzistân (p. 128-131) dont
l'essentiel ne porte pourtant guère que sur la conquête des « fils d'Ismaël ».

Sans doute la place de ce passage dans son livre est-elle justifiée par le fait

que l'anonyme cite en effet « Muhammad » pour introduire le récit de la

conquête. Cependant, il est impossible de se fonder sur ce texte pour considérer

qu'il eût été « the leader of sons of Ishmael at the time of their invasion (p. 134) ».

Sans doute cette surinterprétation, ainsi que l'ensemble de son assomption visant
à reporter l'année de sa mort qui en découle, repose avant tout sur la confiance
accordée à la datation traditionnelle de la Doctrina (p. 133-134). Et pourtant, le

chroniqueur syro-oriental ne le présente pas comme un prophète, et encore moins

comme un leader messianique - mais comme « leur commandeur (mdabbrânâ) ».

Par ailleurs, pour certifier l'historicité ancienne de la Chronique de Huzistân,
Shoemaker s'appuie sur l'opinion de James Howard-Johnston (p. 128-129). Par

malheur, il relègue en notes - malencontreusement éditées à la fin du livre - une

appréciation complémentaire d'un intérêt certain : Howard-Johnston, comme
d'ailleurs l'ensemble de l'historiographie contemporaine,15 n'admet pas fermement

la date de 650, et se refuse à assumer que ce texte ait pu avoir été le produit
d'une seule main. Plus avant, Shoemaker parait se fonder sur une remarque de

Robert Hoyland qui rappelle avec prudence que les importantes ruptures de style

12 Ibid.
13 Penn (2015).

14 Palmer (1993).

15 Debié (2015) : 611-613.



DE GRUYTER Book Review Essay — 441

et de contenu ne sont pas la preuve absolue d'un changement d'auteur « but of a

change of focus and/or source ». Or, cette nuance épistémique ne change rien à

l'hétérogénéité manifeste du document. Pourtant, il la transforme en un nouvel

argument d'autorité pour confirmer son parti pris (p. 129). L'enjeu d'une datation

précise des différentes strates de la Chronique est alors assujetti au besoin
d'interdire tout report de datation, laquelle rendrait alors la preuve inutilisable pour
étayer un contexte des toutes premières années de l'hégire. Et pourtant, une partie
conséquente des éléments réunis maladroitement dans la toute dernière phase de

cette chronique reflète non seulement des informations communes avec le milieu
arabo-musulman, mais concorde même avec les représentations de l'historiographie

arabo-musulmane tardive. Par ailleurs, l'opinion que l'anonyme aurait

perçu une continuité entre le royaume « lakhmid » (sic) et les conquérants du VIIe

siècle devrait être quelque peu nuancée (p. 136). En effet, même l'exo-ethnonyme
principal y est différent entre les deux passages (Ma'addâyë dans la première
phase, Ismâ'ëlâyë dans la seconde).

Concernant l'identification à Ismaël, si l'on se tourne du côté des sources

juives - qui ne sont pas notre spécialité - il apparaît également que les deux
textes de référence, (déjà cités par Hoyland et récemment retraduits en
longueur)16 les Secrets du Pseudo-Siméon b. Yöhay et les Chapitres du Pseudo-Eliezer
b. Hyrcanos, sont datés d'une manière bien singulière de « ca. 660? » (p. 138) et

de « 665-670? » (p. 144). Or, les points d'interrogation ne suffisent pas à la
nécessaire prudence épistémique qui sied à des textes qui décrivent clairement
le Moyen-Orient omeyyade. En effet, Bernard Lewis a publié il y a 70 ans une
analyse détaillée du premier texte où sont distinctement évoqués - certes sans

les nommer - tous les califes saillants de l'histoire politique arabo-musulmane

depuis les années 60/680 et jusqu'à l'époque du calife al-Mansùr,17

apparemment avant la construction de Bagdad en 762. Or, cette datation n'a jamais été

réfutée, seuls Crone et Cook ont proposé qu'il put y avoir une trace d'une

première apocalypse en raison de l'évocation du messie au début du récit,

pourtant, celle-ci est implicite et sied donc bien à une introduction.18 Dès lors,

aucun des spécialistes de la littérature post-rabbinique19 ou des débuts de

l'Islam20 n'a jamais proposé une autre interprétation que celle de Lewis, c'est-à-

dire la seconde moitié du VIIIe siècle - et pas le « début » (p. 148). En revanche,
les très vagues allusions au fait que le « deuxième roi sera un ami d'Israël », mis

16 Reeves (2006) : 67-75 et 76-88.
17 Lewis (1950).

18 Crone et Cook (1994) : 4-5 ; leur opinion semble avoir perturbé Hoyland (1997) : 308-312 qui
opte pour la médiane.

19 Reeves (2006) : 77.

20 Borrut (2011) : 164 et 372.



442 Book Review Essay DE GRUYTER

en relation avec les travaux sur l'esplanade du temple, constitue un élément

convergent avec la probable datation des traditions anti judaïques chrétiennes
traitant du même motif (infra). Quant aux Chapitres (Pirqë) du Ps-Eliezer, ils sont
textuellement liés aux Secrets et Constanza Cordini les date de la fin du VIIIe s. au

plus tôt.21 D'une part, ils comportent une énumération de l'œuvre du pouvoir
ismaélite qui renvoie à la période marwänide en général. D'autre part, ils
démontrent la connaissance d'un discours idéologique fatimide (ch. 30) et

d'une connaissance polémique du fait que, en dépit du verbe coranique (Q. 7 :

102-113 certains savants musulmans du milieu du VIIIe siècle commencèrent à

remplacer Isaac par Ismaël dans le récit du sacrifice (ch. 31). Peter Webb a montré

que c'est en effet à cette même époque que ce dernier devint un maillon essentiel

du discours généalogique arabo-musulman.22

3 Des « Nomades » « émigrés »

Au chapitre du vocabulaire ethnographique, essentiel en effet pour comprendre
les conceptions des auteurs tardo-antiques, le choix audacieux de traduire
systématiquement Tayyâyë par « Nomads (p. 31-32) » doit ici être discuté. Selon

Shoemaker, la catégorie syriaque des Tayyâyë ne « réplique » pas celle des 'arab.

Or, en adoptant une démarche diachronique, la comparaison des passages
communs de la chronique de Théophane, de celle de Denys de Tell Mahrë, et des

chroniques arabes, indique bien que les termes respectifs de Saracènes, Tayyâyë
et 'Arab étaient équivalents à l'époque de la source commune du VIIIe siècle

(infra). Ici, Shoemaker reconnaît lui-même que les Tayyâyë sont bien le

synonyme syriaque des Saracènes des textes byzantins (p. 32). Pourtant, ces

Sarakènoi des auteurs gréco-romains ont l'inestimable privilège d'être restitués
dans cet ouvrage comme « Saracens ». Ainsi, seuls leurs stricts équivalents, les

Tayyâyë des syriaques, apparaissent comme des « Nomads ». Faut-il comprendre

que les Saracènes auraient pu brusquement se sédentariser Cela dit, ajoutons
qu'aucune catégorie, si tant est qu'elle soit correctement définie, n'est
condamnée par principe à faire « résonner » le « nationalisme ethnique du XIXe siècle

(Ibid.) ». Il est possible d'adopter un critère ethnique sans lui imposer une
perception moderne. Il est même souhaitable de se focaliser sur un critère unique et

réplicable, comme, par exemple, le caractère linguistique d'arabophone. En

revanche, il est absolument impossible de suivre Shoemaker dans l'expression
qu'il souhaite utiliser pour remplacer « Arabs », règle à laquelle, il est conduit à

21 Cordini (2022) : 215.

22 Webb (2016) : 211-215.



DE GRUYTER Book Review Essay — 443

déroger lui-même dans l'analyse d'un passage de la source commune (p. 231). En

outre, aucun terme n'étant innocent, « Nomads » pourrait tout aussi bien
évoquer quelques relents d'une certaine anthropologie du passé. Certes, il est

possible que les Saracènes et les Tayyâyë des marges de la Syrie romaine et de

l'Irak sassanide occupaient une niche institutionnelle et écologique similaire à

celle des « Bédouins » modernes et contemporains. Il peut donc être pertinent et

utile d'employer une telle catégorie anthropologique et socio-professionnelle - à

condition qu'elle s'applique aussi bien aux Tayyâyë qu'aux Saracènes. Toutefois,

rien n'indique que l'ethnicité associée à ces catégories se limitât aux seuls

pasteurs - lesquels ne sont d'ailleurs pas vraiment « nomades » pour la plupart -
puisqu'elle s'étendait couramment à inclure ceux qui, dans une bonne part de la
péninsule, cultivaient la terre ou habitaient des villes. Ainsi, en suivant son parti,
il faudrait appeler Pêrôz-Sâpûr (al-Anbâr) la « ville des nomades »,23 ce qui
confinerait à l'absurde. En définitive, au prétexte d'éviter la catégorie « nationaliste

» d'Arabe, est-il nécessaire de remployer un potentiel topos tardo-antique

pas même vraiment démontré, et de se l'imposer comme un fait acquis pour notre

analyse On pourrait ici opposer qu'il y a un risque à renouveler cet autre

stéréotype contemporain, celui-là orientaliste : celui de l'Arabe foncièrement
bédouin.

Par ailleurs, le terme Tayyâyë muta à partir du milieu du VIIIe siècle et en vint à

désigner assez nettement les Arabo-musulmans dans un sens purement
confessionnel. Cet abus de langage ethnicisant est significatif chez l'anonyme de

Zuqnîn24 qui écrivait durant la seconde moitié du IIe siècle de l'hégire. Il est

d'autant plus frappant que, se trahissant lui-même, Shoemaker semble lui-même

l'adopter en ce sens lorsqu'il énumère, parmi les « trois groupes de
monothéistes » participants à la Community of Believers de Fred Donner (p. 15),

des « Jews, Christians and Arabs » (sic., p. 22). Par ailleurs, en s'appuyant sur
les travaux d'Ilkka Lindtstedt,25 lequel n'est pourtant jamais si péremptoire,
Shoemaker adhère sans réserve à la (seconde) hypothèse de Patricia Crone26 que
le syriaque mhaggrâyë dériverait de l'arabe muhâgirûn (p. 100). La défunte
chercheuse à l'ombre de laquelle il vient s'abriter avait simplement suggéré un
rapprochement en raison de l'exonyme magantai de quelques rares papyrus des

années 640.27 Malheureusement pour cette séduisante hypothèse, il n'a pas été

édité depuis lors le moindre document dont la version arabe eût jamais désigné les

23 Jullien (2015) : 62.

24 Wood (2021) : 219-224.

25 Lindstedt (2015).

26 Crone (1994).

27 Une occurrence avec un oméga : môagaritai, cpr.30.11.



444 — Book Review Essay DE GRUYTER

conquérants comme des muhägirün.28 L'état des connaissances doit conduire à

plus de prudence à l'égard de certaines théories sceptiques non étayées, même si

elles sont devenues mainstream. Par conséquent, on ne pourra que déplorer que le

grand public éclairé et les étudiants de premier, voire de deuxième cycle, auquel
Shoemaker destine son livre, en arrivent à penser que le Moyen-Orient du VIIe

siècle était dominé par des Nomades ou que Jacques d'Édesse et Jean de Litarbâ
discutaient du problème des muhägirün (p. 203).

4 Œcuménisme monothéiste ou religion des

mhaggrâyë

Sur le fond, les rares documents égyptiens en question sont tous contemporains
de la lettre 48E envoyée par l'ecclésiastique syro-oriental Isô'-Yahb d'Adiabène,
alors qu'il n'était encore que l'évêque de Ninive, c'est-à-dire au plus tard vers
640. Cette épître constitue la plus ancienne preuve d'un usage du terme syriaque
de mhaggrâyë. En outre, dans cette épître, le prélat ne se contente pas de citer le

terme, il semble en expliquer l'étymologie, car avant de parler de mhaggrâyë,

l'évêque emploie un hapax : les Tayyâyë mhaggrë. Ce faisant, il dissèque la

formation, à priori récente, d'un concept que, ainsi expliqué, il est loisible de

répéter quelques lignes plus bas. Dans ces conditions, l'hypothèse la moins
coûteuse reste peut-être celle d'une origine syro-araméenne à magaritai, à partir
d'une forme adjectivale mhaggrâyâ dérivée de Bnay Hagar (« les fils d'Agar »).

C'était en effet le terme le plus fréquent pour désigner les Arabes dans les textes
du début du VIIe siècle. Le fait est que le vocabulaire administratif gréco-égyptien
d'époque islamique comporte plusieurs innovations notables, comme par
exemple le concept de sigillion,29 qui sont vraisemblablement d'origine syrienne.

Or, l'évêque de Ninive utilise très certainement mhaggrâyâ comme un
qualificatif religieux. En effet, dans sa missive, il évoque explicitement le type de

croyance christologique que professaient ces "Arabes mhaggrë", en expliquant
qu'ils étaient par principe hostiles à la tendance théopaschite des miaphysites, et

ne pouvaient donc les favoriser au détriment de son Église dyophysite. En dépit de

l'intérêt majeur de ce document pour comprendre l'univers dogmatique et
confessionnel des premiers conquérants, il n'apparaît pas dans le Sourcebook de

Shoemaker. Une telle omission est sans doute inquiétante pour un ouvrage dont
l'ambition affichée est de réunir les données les plus anciennes sur la nature de la

28 Sijpesteijn (2022), 183 fait remarquer que cet équivalent serait plutôt a$hâb.

29 Dès le sb.6.9577 de 22/643.



DE GRUYTER Book Review Essay — 445

première religiosité des partisans de Muhammad (p. 8-9). Et pourtant, Shoemaker

ne méconnaît pas Isô'-Yahb dont il restitue en partie la lettre 14C, d'une décennie

au moins plus tardive. Or, outre d'être bien connue, rééditée et traduite par Mario
Kozah30 - qui n'a pas droit à une citation- celui qui était alors devenu catholicos y
néglige toute question sur la nature de la religion des Tayyâyë; il se concentre
seulement sur celle de ses interlocuteurs chrétiens et se contente de réaffirmer le

respect que les premiers ont pour les institutions des seconds (p. 95-96). Dès lors, 1'

omission de 48E pourrait-elle être le fruit malencontreux d'un moyen commode

pour résoudre sa dissonance au regard de la thèse de Shoemaker d'un
monothéisme muhammadien universel En outre, l'existence de cette lettre contrevient
à une autre affirmation de l'auteur : que mhaggrâyë serait utilisée « more
commonly in later Syriac sources ». Cette affirmation sans preuve a beau être trop

vague pour être réfutable, elle reste inexacte. En effet, outre la lettre 48E qui
pourrait après tout avoir été interpolée, le terme est attesté par plusieurs
documents parfaitement bien datés de la seconde moitié du Ier siècle de l'hégire, comme

un colophon daté de 682,31 ou encore l'inscription KämedlO de l'an 715.32

En revanche, contrairement à ce qu'il semble affirmer, mhaggrâyë disparaît
complètement au cours du VIIIe siècle.

D'ailleurs, pour Shoemaker, le Coran lui-même n'est pas un témoin valable de

la religiosité de l'islam naissant. En effet, le texte sacré ne portant guère d'emphase

pour son « prophète eschatologique », il devient pour lui plus prudent d'en

déplacer le façonnement au IIe siècle de l'hégire. Pourtant, les datations isotopiques

indiquent - avec un degré de certitude somme toute plus élevé que les

hypothèses de Shoemaker -que des mashafau contenu presqu'identique à ceux de

l'époque abbasside circulaient déjà durant la seconde moitié VIIe siècle. A ce titre,

que Jean Damascène appelle les sürät du nom de « livres » (p. 24) n'a en soit rien
de surprenant : une telle remarque ne peut guère constituer le fondement
scientifique d'une connaissance codicologique de l'ouvrage ainsi décrit. La méfiance

qu'exprime l'auteur du Sourcebook à l'égard du Coran explique peut-être pourquoi
il confond les catégories coraniques des « gens de l'Écriture », qui, dans cette

littérature de conversion, sont les témoins bibliques de la parole divine, avec celles

des « Juifs » et des « Chrétiens », qui consistent à l'inverse en communautés
confessionnelles humaines. Or ces dernières, bien que dépeintes comme proches
des « croyants », sont souvent exclues et vilipendées par l'auteur du texte sacré.

30 Kozah (2015).

31 Ms BL Add 14 666, fol. 56.

32 Mouterde (1939).



446 Book Review Essay DE GRUYTER

Toutes les déductions tirées de cette interprétation - tristement positiviste -
du tafsïr ne peuvent guère servir à démontrer la possible communauté
monothéiste et eschatologique originelle (p. 18). On retrouve la même naïveté, en

sens inverse, dans son traitement de la correspondance entre Léon III et 'Umar II
qu'il identifie chez le chroniqueur arménien Lewond, et chez son contemporain,
le (pseudo-) « Théophile d'Édesse » qu'il serait plus prudent d'appeler la 'source
commune33, de Théophane et de Denys de Tell Mahrë {infra). Or, dans ce texte,
les signes de traditions irakiennes et abbassides hostiles au gouverneur de l'Irak,
al-Haggäg b. Yûsuf, sont omniprésents pour quiconque connaît un tant soit peu
l'historiographie et l'adab arabo-musulman. Il est difficile de tenir ce document

pour une lettre historique de l'empereur Léon, mais bien pour une habile
tentative de composition apologétique empruntant, en les exagérant, à des critiques
internes aux milieux arabes eux-mêmes. A titre d'exemple, Shoemaker
considère « most likely that the Qur'an was in fact composed under al-Hajjäj's
supervision and authority (p. 26) ». Or, si al-Haggäg est bien réputé avoir ordonné

une correction orthographique du Coran, ni le moine faussaire ni sa probable
source musulmane ne pouvaient croire sincèrement que le Coran avait été

« composé » par al-Haggäg. Quant bien même eût-ce été le cas, pourquoi l'infâme

gouverneur aurait-il omis d'y inclure des allusions plus explicites à son Prophète,

au califat de son maître, aux bourgs du Higäz de ses ancêtres... et aussi à son
attente eschatologique, thèmes qui devenaient alors prioritaires comme le

prouvent les sources documentaires du début de la période marwânide. A ce titre,
Donner a eu la pertinente intuition que ce fut à cette époque que bien des

concepts coraniques d'ordre spirituel furent simplement réinterprétés voire
réinventés à l'aune des nouveaux enjeux temporels.34

A travers les yeux et la langue, jamais déformants (si on en croit Shoemaker),

d'une sélection particulière de textes de moines qui, pour la plupart, ne connaissaient

pas l'arabe et avaient interdiction religieuse et disciplinaire de s'entretenir

avec des infidèles un tant soi peu érudits, le lecteur pourra se faire une idée

singulière des conceptions religieuses des Arabes de la conquête des deux

générations postérieures. L'étudiant ou le jeune chercheur qui souhaitera utiliser
cet ouvrage y trouvera un certain nombre de traductions de textes qui tendent à

illustrer, non pas les conceptions religieuses des premiers musulmans, mais
seulement celles qui ne sont pas complètement incompatibles avec la thèse qu'ils
se fussent considérés comme une légion de Dieu préparant l'eschaton.

33 Conterno (2015) ; Shoemaker ne méconnaît pas ce débat et il utilise une des pistes de recherche

de la chercheure, la source grecque, pour la transformer en une certitude de datation haute

extensible à l'ensemble des textes dérivants de la source commune (225-227).

34 Donner (2011).



DE GRUYTER Book Review Essay — 447

5 Scepticisme ou Doctrina

En fait, la thèse de Shoemaker repose depuis The Death of a Prophet sur une
intuition fondamentale qui dépend d'un court extrait d'un seul texte : la Doctrina

Jacobi Nuper Baptizati.35 Ce monument d'apologétique chrétienne rédigé
initialement en langue grecque a été édité et traduit par Gilbert Dagron et Vincent
Déroche.36 Seules quelques lignes de ces centaines de folios intéressent
Shoemaker : celles qui évoquent un « prophète » et des « Saracènes ». Or, cette

proposition n'est pas du tout au cœur de « l'enseignement de Jacob le nouveau
baptisé », avant tout préoccupé de convaincre les juifs de Carthage d'accepter le

christianisme imposé à eux par le baptême forcé ordonné par Héraclius vers 630.

Le court morceau souvent cité (§V.16), arrive subitement, hors contexte, et est

lui-même structuré en une mise en abime de trois discours successivement

rapportés : (1) un des assistants de l'assemblée, nommé Juste, restitue (2) la

lettre que son frère Abraham lui aurait envoyé de Palestine où les Juifs se

réjouissait de la défaite romaine. En effet, des « Saracènes » avaient battu les

troupes d'un certain kandidatos, ce qui alimentait la rumeur que ce «

prophète » ainsi « apparu » « venant avec les Saracènes » annonçait l'irruption du
Messie. Or, ayant pris (3) des renseignements auprès d'un « ancien très versé dans
l'Écriture », cet Abraham avertissait Juste de n'en rien croire pour la raison qu'un
prophète ne venait pas « avec épée et char » et (2) à coup de « massacres » et, donc,
d'admettre que le vrai Christ était celui que vénèrent les chrétiens.

Dans ces conditions, on ne sera pas surpris de trouver la Doctrina dans le

tout premier chapitre de son Sourcebook puisqu'elle sous-tend tout le reste

(p. 37-44). Ici, il faut s'arrêter sur une affirmation fascinante de ce passage :

le « faux-prophète » « prétend détenir les clefs du paradis ». Dès lors, Shoemaker

en est venu à s'intéresser aux thèses non moins audacieuses de Sean Anthony37

(p. 8) depuis que ce dernier a étudié en détail la remarque de Crone et Cook

concernant un écho traditionniste arabo-musulman à cette bizarrerie théologique.

Tandis que Shoemaker s'évertue à anticiper les textes apocalyptiques
communément datés de la fin du VIIe siècle pour les redater de l'aube de l'hégire,
et qu'à l'inverse il rejette le texte coranique à l'époque marwànide, il s'empresse
d'accepter les traditions apocalyptiques islamiques les plus fantaisistes, pourtant

compilées au plus tôt au début du IIe siècle, à condition qu'elles veuillent
bien valider sa thèse de 1 'Imperial Eschatology. Il se satisfait ainsi qu'Anthony
définisse lui aussi la Doctrina comme « an early testimony to the doctrine ofjihäd

35 Shoemaker (2012) : 18-72 et 2018 : 87-89.
36 Dagon/Déroche (1991).

37 Anthony (2014).



448 — Book Review Essay DE GRUYTER

procuring believers access to paradise, (p. 43) » mais il relègue subrepticement en

note - à nouveau- le fait que ce dernier propose une date plus tardive pour la

Doctrina. En effet, l'islamisant a bien conscience que ces traditions prophétiques
ne peuvent pas être sérieusement datées du début du VIIe siècle. A cette hypothèse

argumentée, Shoemaker retorque de manière imparable qu'elle est « not

very convincing, in my opinion ».

Car Anthony a raison de douter de la date de ce témoignage externe, dans la

mesure où celle sur laquelle repose le consensus scientifique, incidemment, se

fonde elle-même sur ce tout petit paragraphe imprévu. D'une part, il a été assumé

que le kandidatos appelé « Serge » coïncidait certainement avec le « patrice » de

même nom auquel la source commune de Théophane (AM 6124) et Denys de Tell

Mahrë {1234, n°108), au milieu du VIIIe siècle, accordait un rôle face aux
envahisseurs arabes. Cependant, les informateurs des chroniques arabo-musulmanes,

contemporains de la source commune, qui mentionnent le « patrice », n'ont
aucune connaissance de son nom. En outre, les témoignages de lecteurs de la

Doctrina sont difficiles à identifier avant le milieu du VIIIe siècle.38 A ce titre, aucun
des manuscrits grecs, arabes et éthiopiens ne comporte le nom de Serge, à

l'exception de la traduction slave postérieure au XIe siècle39 qui est aussi le moment de

copie du seul manuscrit grec comportant ce passage.40 Le paragraphe sur lequel se

fonde une bonne part de l'historiographie sceptique pourrait donc tout aussi bien
être une autre de ces gloses qui abondent dans la Doctrina."1 Vincent Déroche les

38 Dagron/Déroche (1991) : 49.

39 Dagron/Déroche (1991) : 55.

40 Dagron/Déroche (1991) : 48.

41 Contrairement à ce que nous indiquons ici, le nom du kandidatos, « Serge », figure dans le

témoin éthiopien de la Doctrina Jacobi (Patrologia Orientalis, 13,1919, p. 91), au même titre que
dans la version slave. D'une part, cela induit sa présence dans l'archétype grec de ces deux

traductions, mais, d'autre part, l'absence de ce nom dans les deux témoins grecs - et non un seul il
est vrai -, supposés lacuneux (Dagron/Déroche 1991 : 59), n'invalide pas la possibilité inverse

d'une interpolation du premier. Cet ajout s'expliquerait bien par le besoin de se conformer aux
informations historiographiques du début du IXe siècle (la version éthiopienne ajoute d'ailleurs
d'autres détails d'historicité comme le nom de « Muhammad » et de la ville de « La Mecque »). Cela

dit, même si « Serge » constitue une glose, ce n'est probablement pas le cas de la totalité du

passage mentionnant le Prophète venu avec les Saracènes. Or, les doutes d'Anthony restent fondés

car certains éléments contenus dans ce passage - avec ou sans le nom de Serge - comme l'allusion
aux « clefs du paradis » (mais aussi le titre de prophètès) sont probablement tardifs. Cela

impliquerait 1/ soit que cet élément ait, lui aussi, été ajouté en amont d'un embranchement textuel
supérieur (il ne figure d'ailleurs pas dans ladite version éthiopienne), 2/ soit, plus parcimonieusement,

que la majeure partie de l'original soit postérieure au milieu du VIIesiècle. Je remercie

Bastien Dumont pour ses remarques, toute erreur subsistante serait bien entendu de mon fait.



DE GRUYTER Book Review Essay — 449

date du Xe siècle, et il semble à le lire que certaines sont également bien
présentes dans les traductions arabes et éthiopiennes.42 Pour résumer, d'une

part, il n'est pas sûr que ce paragraphe ait existé dès la première publication,
laquelle n'est même pas assurée avant le VIIIe siècle et, d'autre part, il est loin
d'être prouvé que le kandidatos soit identique au « patrice » de la 'source
commune'. Le « Serge » de la version slave a pu avoir été à l'inverse importé de

cette dernière par un copiste ultérieur. Dans ces conditions, il est difficile de

dater ce texte, dans sa version définitive, de l'époque où il prétend se situer,
les années 630, sur l'unique fondement de cette courte allusion à un « faux-
Prophète » - et encore moins de 634 précisément comme l'assume Shoemaker

(p. 37).

Concernant la source commune du grec Théophane et du syriaque Denys,
Shoemaker n'hésite pas à l'exploiter comme un reflet du VIIe siècle, notamment

pour son évocation de la rencontre de Sophrone et du premier calife 'Umar b. al-

Hatfäb, ou encore concernant l'influence des Juifs au moment de la construction
du premier lieu de culte musulman (p. 224-234). Or, aucun texte correctement
daté du VIIe siècle ne vient corroborer ces événements, et certainement pas les

Homélies de l'intéressé. Lorsque Sophrone parle des Arabes, il ignore l'existence
de leur Prophète, et même de toute religiosité qui leur fût particulière. Ici au

moins, Shoemaker a évité le piège de la surinterprétation à propos des « Saracè-

nes impies » (p. 53-54) dans lequel plusieurs sont tombés avant lui. L'ennui du

raisonnement circulaire c'est qu'il peut se retourner aisément : comment

Sophrone pourrait-il ignorer l'existence de ce prophète des Saracènes si la
victoire militaire de ses hommes était si bouleversante. En d'autres termes, si
Muhammad arrivait vraiment à la tête de ses troupes, et que sa venue était
attendue comme annonciatrice d'une émancipation messianique des Juifs de

Palestine, comme le suggère la courte allusion de la Doctrina Jacobi, comment
concilier l'absence de toute mention, même implicite, dans les homélies du

patriarche de Jérusalem, leur voisin et adversaire Comment, enfin, une telle
émotion aurait-elle été effacée de toutes les sources chrétiennes à peine
postérieures si ce n'est qu'elles puisaient elles-mêmes l'essentiel de leurs sources

auprès des Arabes d'époque omeyyade Ce faisant, elles ne seraient pas plus en

mesure que la tradition arabo-musulmane de nous permettre de reconstruire un
passé que cette dernière aurait voulu effacer.

42 Dagron/Déroche (1991) : 57-58.



450 Book Review Essay DE GRUYTER

6 Conclusion : pour une méthodologie critique
appliquée à toutes les circulations de

l'information au Moyen-Orient tardo-antique

En définitive, l'idée générale de rapprocher la théorie des Believers avec la
démarche sceptique de Patricia Crone est séduisante et prometteuse. Le projet de

travailler à identifier des documents extérieurs à la tradition arabe pour constituer
des jalons chronologique à même de dater les strates de transmission et de

réécriture du matériau islamique est lui aussi nécessaire. Cependant, ce livre
s'inscrit dans l'évolution moderne de certains partisans du courant sceptique au
moment où ce dernier acquiert une certaine reconnaissance. Poussant la tendance

de leurs illustres prédécesseurs à l'extrême, ses tenants tendent à privilégier la

Unique Value of the Non-Islamic Witnesses (p. 4) et semblent croire qu'ils puissent
être des équivalents des témoins documentaires que sont les papyrus datés, les

trouvailles archéologiques stratigraphiées ou les inscriptions monétaires et

lapidaires. En traitant ces sources externes de la sorte, il existe un risque non
négligeable de renverser complètement l'idéal de la méthode critique initiée par
Patricia Crone.

Répétons-le : le scepticisme n'autorise ni à ignorer ou surinterpréter les

sources arabo-musulmanes ni à omettre d'appliquer au matériau chrétien un
rigoureuse méthode de recherche systématique de l'erreur. En outre, il convient de

garder à l'esprit le penchant civilisationnel général de notre propre milieu qui
induit ces biais. Le chercheur sceptique ne devrait jamais passer sous silence les

difficultés de datation inhérentes à la littérature historiographique et
hagiographique syriaque, copte, arménienne, grecque byzantine ou arabe chrétienne

(etc). En effet, dans chacun de leurs champs disciplinaires propres, les questions
de transmission, de copie, de sélection et de glose y sont aussi complexes, incertains,

et débattus que celles qui animent les islamisants au sujet le processus de

transmission et de réécriture de l'information historique et juridique arabe. Dès

lors, une fois sortie de son injuste marginalité, il ne faudrait pas que la méthode

sceptique tombe dans le travers de l'école positiviste qu'elle s'était utilement
évertuée à réparer à propos du matériau arabo-musulman. Il n'est pas question de

nier l'influence certaine qu'exercèrent les milieux tardo-antiques installés sur les

envahisseurs péninsulaires moins lettrés au cours du Ier siècle. Cependant, les

textes chrétiens, dans leur état actuel, sont eux aussi le produit d'une construction

par empilements, extractions, réécritures et réaménagements successifs.43 En les

43 Van Ginkel (1998 et 2006), voir aussi les publications en cours comme Mazzola (2017).



DE GRUYTER Book Review Essay 451

intégrant comme des données positives à l'aune desquelles évaluer l'historicité de

l'information traditionnelle islamique, le chercheur s'expose au risque de valider une
même mémoire et ses topoi de l'époque abbasside, en y additionnant le filtre
déformant d'un second 'milieu sectaire'. En tentant d'adjoindre ces données, même

lorsqu'elles sont manifestement contradictoires, c'est une 'réalité alternative' que l'on

peut être amené à dessiner. Pour éviter ce scepticisme circulaire, il est nécessaire de

prendre en compte trois dimensions du problème : 1/ la synchronicité des strates de

réécritures des documents chrétiens et islamiques,44 2/ la « circulation de l'information

historique » entre les milieux au sein de chacune des phases chronologiques45 et,

enfin, 3/ l'importance du flux de cette même information dans le sens contre-intuitif
du milieu arabo-musulman vers celui des monastères chrétiens.

Ce faisant, la démarche sceptique ne peut pas non plus se déparer d'une

intégration attentive des débats et des questionnements des spécialistes des

différents milieux d'écriture juifs et chrétiens : elle doit refléter ces incertitudes.
Elle ne devrait pas non plus surinterpréter le discours théologique dogmatique de

ces derniers. Sur ce plan, les univers chrétiens et musulmans paraissent le plus
souvent fonctionner en circuits fermés. Le regard que jettent les premiers sur les

seconds est souvent déformé au point que chaque texte exige une analyse critique
de toute la tradition arabo-musulmane pour laquelle on ferait l'hypothèse d'une
référence, ou d'une similitude, quitte à admettre leur inexistence. Faut-il le dire
Les élites cléricales chrétiennes constituaient ensemble, elles-aussi, de véritables

'milieux sectaires'.46 On y dissertait peut-être parfois à partir d'éléments islamiques

réels, mais on les reformulait de telle sorte qu'ils se coulent dans leur propre
référencement d'autorité, dans leur propre schéma idéel et discursif déjà rodé,

pour leur propre public, pour leur université singulière. Au terme de cette

conceptualisation, même lorsque ces éléments existent, ils sont presqu'indétectables,
et aisément confondables avec ceux que, par exemple, ces clercs réchauffaient à

partir du fond commun de polémique anti judaïque ou antihérétique, beaucoup

plus accessible et donc prégnant. Par conséquent, la fusion forcée de ces deux

univers parallèles peut accoucher de tant de contresens ou de distorsions qu'il en

devient inutilisable. A l'inverse, sur le plan historiographique et aussi

hagiographique - voire apologétique - chrétien, les éléments issus de la tradition arabo-

musulmane sont pléthores et souvent aisément détectables. Il apparaît clairement

que le flux d'information se dirigeait tout autant, et peut-être davantage, du milieu
de production arabo-musulman vers celui des moines syriaques. Ces derniers

inscrivirent leur histoire spirituelle dans le canevas des informations séculières qui

44 Borrut (2011).

45 Borrut (2009).

46 Wansbrough (1978).



452 Book Review Essay DE GRUYTER

la ballotaient, la conditionnaient, et qu'ils durent, tout en s'islamisant
intellectuellement et culturellement, accepter de comprendre. En effet, à l'époque
omeyyade et abbasside, personne ne pouvait plus écrire une histoire de l'Église, de

ses saints et de ses victoires contre le paganisme et l'impiété sans l'ancrer dans les

détails de l'histoire civile arabo-musulmane, sans connaître ses enjeux et ses

ambivalences. Cette étude serrée des sources, depuis la dernière strate de la

Chronique de Huzistan jusqu'à celle de Denys Tell Mahrë (m. 845) est encore vierge.
Elle serait pourtant nécessaire pour confirmer ou infirmer les dates d'émergence de

certaines informations historiques et les sens de leurs circulations.
Dans ces conditions, l'approche critique de l'école sceptique des années

1980-1990 pourrait nous servir pour proposer une analyse conjointe des textes
des juifs, chrétiens et musulmans en les appréhendant comme des objets

moyen-orientaux interconnectés et interpénétrés. Il faudrait adopter une approche
résolument diachronique et approfondie de chaque source, de chaque thématique
dans chaque source, des échanges de vocabulaires et d'idées entre toutes les

sources. Une telle entreprise n'est plus une vue de l'esprit, elle commence à émerger

avec un autre Sourcebook, édité récemment par Nimrod Hurvitz, Christian Sahner,

Uriel Simonsohn, and Luke Yarbrough et portant sur le croisement de sources
de différents registres littéraires et linguistiques concernant la « Conversion to
Islam » -les seize premiers documents portant sur les deux premiers siècles de

l'hégire47 - chacun accompagné de la synthèse analytique personnalisée et

approfondie d'un seul chercheur. Une fois les informations d'origine musulmane
identifiées et datées dans les textes chrétiens, peut-être sera-t-il alors possible de

connaître par déduction ce qui dérive réellement de textes primitifs. Enfin seulement

pourrons-nous les transformer en une connaissance scientifique presqu'aussi solide

que ce que la numismatique, l'archéologie, la papyrologie ou l'épigraphie peuvent
apporter à l'étude des débuts de l'Islam. Alors seulement sera-t-il possible d'évaluer
les plus anciennes strates du Coran à leur juste mesure, car elles restent, jusqu'à

preuve du contraire, le matériau le plus abondant et détaillé pour comprendre la
religiosité des conquérants à l'aube du Ier siècle de l'hégire.

Bibliographie sélective

Anthony, Sean (2014) : "Muhammad, the Keys to Paradise, and the Doctrina lacobi: A Late Antique
Puzzle". Der Islam 91.2 : 243-265.

Borrut, Antoine (2009) : « La circulation de l'information historique entre les sources arabo-

musulmanes et syriaques: Élie de Nisibe et ses sources ». In : L'historiographie syriaque.
Édité par Muriel Debié. Paris : Geuthner, 137-160.

47 Hurvitz et al. (2020) : 41-118.



DE GRUYTER Book Review Essay 453

Borrut, Antoine (2011) : Entre mémoire etpouvoir. L'espace syrien sous les derniers Omeyyades et
les premiers Abbassides (v. 72-193/692-809). Leyde : Brill.

Bouali, Hassan, (2014) : « Compte rendu de "Stephen J. Shoemaker, The Death of a Prophet. The

End of Muhammad's Life and the Beginning of Islam". ASSR. 168. 288-290.
Conterno, Maria (2015) : "Theophiios, 'the more likely candidate'? Towards a reappraisal of the

question of Theophanes' Oriental source(s)", dans Studies in Theophanes. Édité par Federico

Montinaro et Marek Jankowiak, Paris : Association des Amis du Centre d'Histoire et

Civilisation de Byzance, 383-400.
Cordini, Constanza (2022) : "Of Siblings, Kingdoms, and the Days of the Messiah: Jewish Literary

Responses to the New Order in the Land of Israel in the First Muslim Period", dans Late

Antique Responses to the Arab Conquests. Édité par Josephine van den Bent, Floris van den

Eijnde et Johan Westeijn, Leyde : Brill, 212-244.
Crone, Patricia et Cook, Michael (1977) : Hagarism. The Making of the Islamic World. Londres :

Cambridge University Press.

Crone, Patricia (1994) : "The First-Century Concept of Higra". Arabica 41: 352-387.
Dagron, Gilbert et Déroche, Vincent (1991) : Juifs et Chrétiens dans l'Orient duvi'f siècle. Paris :

Association des Amis du Centre d'Histoire et Civilisation de Byzance, 17-273.
Debié, Muriel 2015: L'écriture de l'histoire en syriaque : transmissions interculturelles et

constructions identitaires entre hellénisme et Islam [...]. Louvain: Peeters.

Donner, Fred (2000) : « La question du messianisme dans l'islam primitif». Revue des mondes

musulmans et de la Méditerranée 91/94 :17-28.
Donner, Fred (2010) : Muhammad and the Believers. At the Origins of Islam. Londres : Harvard

University Press.

Donner, Fred (2011) : "Qur'ânicization of Religio-Political Discourse in the Umayyad Period".

Remmm 129 : 79-92.
Hurvitz Nimrod, Sahner, Christian, Simonsohn Uriel et Yarbrough Luke (2020), Conversion to Islam

in the Premodern Age: A Sourcebook. Berkeley : University of California Press.

Ilisch, Lutz (2007) : "The Muhammad-Drachms and Their Relation to Umayyad Syria and Northern

Mesopotamia". Supplement ofJONS 193 :17-24.
Jullien, Florence (2015) : Histoire de MarAbba, catholicos de l'Orient. Martyres de Mar Grigor, général

en chefdu roi Khusro 1er et de Mar Yazd-panah, juge et gouverneur. Louvain : Peeters.

Kozah Mario et al. (2015) : An Anthology ofSyriac Writers from Qatar in the Seventh Century,

Piscataway.
Lewis, Bernard (1950) : "An Apocalyptic Vision of Islamic History". BSOAS 13.2 : 308-338.
Lindtstedt, llkka (2015) : "Muhäjirün as a Name for the First/Seventh Century Muslims". JNES 74.1 :

67-73.
Mazzola, Maria (2017) : « A"Woven-Texture" Narration: On the Compilation Method of the Syriac

Renaissance Chronicles (Twelfth-Thirteenth Centuries)". Sacris Erudiri 56 : 445-463.
Mouterde, Paul (1939) : « Inscriptions en syriaque dialectal a Kamed (Beq'a) ». MUSt. Joseph 22.4:

73-106.
Palmer, Andrew (1993) : The Seventh Century in the West-Syrian Chronicles. Liverpool : Liverpool

University Press.

Penn, Michael (2015) : Envisioning Islam: Syriac Christians and early Muslim World. Philadelphie :

University of Pennsylvania Press.

Reeves, John (2006), Trajectories in Near Eastern Apocalyptic: A Postrabbinic Jewish Apocalypse
Reader, Atlanta : Society of Biblical Literature.



454 — Book Review Essay DE GRUYTER

Reinink, Gerrit (1993) : "The Beginnings of Syriac Apologetic Literature in Response to Islam,"
Oriens Christianus 77 :165-187.

Shoemaker, Stephen (2003) : "Christmas in the Qur'än: The Qur'ânic Account of Jesus' Nativity and

Palestinian Local Tradition". Jerusalem Studies in Arabic and Islam 28 :11-39.
Shoemaker, Stephen (2012) : The Death of a Prophet. The End of Muhammad's Life and the

Beginning of Islam. Philadelphie : University of Pennsylvania Press.

Shoemaker, Stephen (2018) : TheApocalypse ofEmpire: Imperial Eschatology in LateAntiquity and

Early Islam. Philadelphie : University of Pennsylvania Press.

Sijpesteijn, Petra (2022) : "Muhammad's world in Egypt". In Lat Antique Responses tot he Arab

Conquests. Édité par Josephine van den Bent, Floris vand den Eijinde et Johan Weststeijn.
Leyde : Brill, 171-194.

Van Ginkel, Jan (2006) : "The Perception And Presentation Of The Arab Conquest In Syriac

Historiography: How Did The Changing Social Position Of The Syrian Orthodox Community
Influence The Account Of Their Historiographers?". In The Encounter ofEastern Christianity
and Early Islam. Édité par Emmanouela Grypeou, Mark Swanson et David Thomas. Leyde :

Brill, 171-184.
Van Ginkel, Jan (1998) : "Michael the Syrian and His Sixth-Century Sources". In Symposium

Syriacum VII, Édité par R. Lavenant. Rome : Pontifical Institute of Oriental Studies, 351-358.

Wansbrough, John (1978) : The Sectarian Milieu: Content And Composition of Islamic Salvation

History. Oxford : Oxford University Press.

Webb, Peter (2016) : Imagining the Arabs: Arab Identity and the Rise of Islam. Edimbourg :

Edinburgh University Press.

Wood, Philip (2021) : The Imam of the Christians: The World ofDionysius ofTel-Mahre, c. 750-850,
Princeton : Princeton University Press.


	Book review essay

