
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 76 (2022)

Heft: 2

Artikel: Le patrimoine culturel arabe dans les nouvelles de Zakariyy Tmir :
une esthétique du grotesque

Autor: Dové, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1035029

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1035029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2022; 76(2): 389-406

Peter Dové*

Le patrimoine culturel arabe dans les
nouvelles de Zakariyyä Tämir: Une
esthétique du grotesque

https://doi.org/10.1515/asia-2022-0005
Received March 4, 2022; accepted August 17, 2022

Abstract: Zakariyyä Tämir (b. 1931) is generally considered to be one of the most
innovative authors in contemporary Arabic literature. One characteristic of his
short stories is that they take up and retell the historical and literary traditions of
the Middle East in a variety of ways: in his texts Tämir works - and plays - with
subjects, literary models, conventions, lore, and popular folk fictions. It is this
work with and on tradition which this study explores by analysing Tämirs use of
historical and literary figures that are part of the cultural heritage. The study
argues that the grotesque is the aesthetic category through which Tämir narrates
tradition. This grotesque, distorting, use of the cultural heritage serves a satirical

purpose - the stories are a violent critique of the modern Arabic world -, but,

moreover, the stories forge by this means a new concept of tradition that subverts

any kind of immovable, static and paternalistic concept of tradition.

Keywords: cultural heritage in modern arabic literature; grotesque/satire; inter-

textuality in modern Arabic literature; modern Arabic literature; Zakariyya Tamir

L'écrivain syrien Zakariyyä Tämir (*1931), considéré comme un des écrivains les plus
innovatifs de la littérature arabe moderne, a repris et réécrit dans son œuvre des

éléments du patrimoine culturel arabe, du turät. Tämir exploite des personnages
historiques, des mythes littéraires, des motifs tirés des textes du turât ainsi que
les procédés et stratégies narratives des traditions littéraires et historiques du
Proche-Orient.

En cela, son œuvre s'inscrit dans les contextes littéraires et socio-politiques
des années soixante et soixante-dix. Tämir, comme beaucoup d'autres écrivains
arabes de cette période, rompaient dans ses textes avec le paradigme esthétique du
réalisme, qui était alors le paradigme dominant. Il recherchait, comme ses pairs,
d'autres stratégies narratives non-réalistes afin de rendre compte des

transformations sociales, politiques et culturelles de l'époque, comme, entre autres,

Corresponding author: Peter Dové, Université de Genève, MESLO, 22, Boulevard des

Philosophes, 1211, Geneva, Switzerland, E-mail: peter.dove@unige.ch



390 Dové DE GPUYTER

les indépendances, la création et la construction de nouveaux états nationaux,
mais aussi la désillusion, la persistance de la répression, politique et sociale,
dans ces nouveaux états, et la question de la Palestine et des guerres (dont
surtout la défaite contre Israël en 1967).

Ces écrivains exploraient aussi - dans le contexte de la décolonisation politique
et culturelle - des stratégies narratives « authentiquement » arabes, qu'ils puisaient
dans leur patrimoine culture arabe, le turât. Or, le réalisme et ses stratégies
narratives étant un paradigme esthétique qui provenait initialement de l'Occident
et se fondait sur des prémisses esthétiques et épistémologiques occidentales. Les

écrivains intervenaient de cette façon dans un grand et important débat qui animait
et anime le monde arabe, à savoir comment définir le turât, et comment intégrer
et vivre son propre héritage culturel au 20eme siècle. Et ce patrimoine, peut-il
être transformé en un projet de société Ce débat était lié à des questions de

modernisation, d'identité, mais aussi à la décolonisation politique et culturelle.
Cette étude est consacrée à l'exploitation du turât dans l'œuvre de Tâmir à travers

une analyse des personnages historiques et des mythes littéraires1 dans ses nouvelles.

L'analyse montre que le grotesque est la catégorie esthétique principale par laquelle
les textes de Tâmir construisent leur relation au turât.2

1 Le grotesque et l'œuvre de Zakariyyä Tâmir

La carrière littéraire de Zakariyyä Tâmir débuta vers la fin des années cinquante. Il
a publié jusqu'à aujourd'hui dix recueils de nouvelles,3 deux recueils de chroniques4

et un grand nombre de contes pour enfants.

1 l'ai adopté une conception de l'intertextualité qui examine les relations entre des textes

concrets et/ou des genres; je n'ai donc pas adopté une conception de l'intertextualité
poststructuraliste. Une difficulté en analysant les nouvelles de Tamir sous cet angle intertextuel est

que l'identification sans équivoque d'un texte singulier, que Tâmir retravaille, est souvent
difficile voire impossible. Ce sont souvent des personnages historiques ou littéraires, comme
öinkiz Hân, 'Umar al-Hayyâm ou Sindbâd dont il existe de nombreuses versions historiques et
littéraires qui transcendent le texte singulier. C'est pour cette raison que j'ai adopté le
terme « mythe littéraire » dans ces cas, ce qui permet d'analyser ces personnages historiques et
littéraires dans une perspective intertextuelle. (Cf. Rabau 2002: 240-241.) Cependant, Tâmir,
qui remanie et transforme ces mythes afin de dépayser, fournit dans ses nouvelles mêmes assez
d'indices intertextuels pour reconstruire son « point de départ » (cf. les analyses 4.1. - 4.4.).
2 Cf. Dové 2006.

3 Ce sont les recueils suivants: $ahïl al-gawâd al-abyad, 1960; RabV fi r-ramäd, 1963; ar-Ra'd,
1970; DimaSq al-harâ'iq, 1973; an-Numûrfial-yaum al- 'äsir, 1978; Nidä'Nüh, 1994; Sanadhak, 1998;

al-Hi?rim, 2000; Taksïr ar-rukab, 2002 et al-Qunfud, 2005.

4 Higâ' al-qatîl li-qâtilihi, 2003; Ard al-wail, 2015.



DE GRUYTER Le patrimoine culturel arabe dans les nouvelles 391

L'œuvre de Tämir se présente quant aux thèmes et aux stratégies narratives
relativement homogène. Une conception de littérature engagée — dans une
perspective moderniste, émancipatrice et laïque — sous-tend toute son œuvre, et les

thèmes abordés n'ont que peu changé durant sa vie littéraire: ainsi il y est question
des problèmes politiques et sociaux, en particulier de l'oppression par l'état et par
les conventions et traditions sociales, à savoir par le patriarcat et les structures

familiales. La violence, souvent explicite et extrême, est omniprésente. Tämir critique
les abus d'un pouvoir autoritaire et la corruption dans toutes les facettes. Ses

textes parlent aussi de l'effet dévastateur de ces circonstances sur les individus,
ainsi, à titre d'exemple, la situation — et le drame — de l'intellectuel qui n'a de

choix qu'entre la mort (ou l'exil) et la collaboration.

Toute son œuvre exprime de la sympathie pour les faibles, les opprimés et les

pauvres (Tâmir lui-même étant originaire d'un quartier populaire de Damas). Dans

ses textes, les « petits gens » aspirent aux petits plaisirs que la vie peut leur offrir
comme une famille, assez à manger, vivre leur vie en sécurité et en paix. Mais

ces espoirs sont toujours déjoués; il leur est impossible de trouver ce bonheur, à

cause de la répression de l'état et de la tradition oppressante.
Tämir valorise dans ses nouvelles l'enfant, son innocence et son empathie

pour son environnement, comme, entre autres, les animaux, les plantes, les étoiles

(contrairement aux adultes qui auraient - selon les nouvelles de Tämir - perdu ces

facultés « empathiques »).

Les stratégies littéraires de ses deux premiers recueils (Sahîl al-gawäd al-

abyad [Le henissment du cheval blanc], 1960 et RabV fî r-ramâd [Printemps en

cendres], 1963) sont encore multiformes: Tämir adopte les stratégies du réalisme,
du romantisme—comme la poétisation des personnages—, mais il exploite aussi

des techniques modernistes, ainsi l'écriture surréaliste et le stream of
consciousness, la technique du leitmotif, les techniques du collage et du montage, qui
subvertissent toute linéarité de l'intrigue. Il reprend des stratégies de la poésie

contemporaine et il en exploite certains motifs, comme le mythe de tammuz,
mythe de renaissance de l'Orient ancien.5

Dans les recueils suivants, publiés entre 1970 et 2002 (cf. note 3), le satirique-

grotesque devient la catégorie esthétique dominante.

5 L'écriture de Tämir se distingue ainsi du paradigme dominant dans la littérature syrienne qui
était le réalisme socialiste. L'œuvre de Tamir a été critiqué, surtout dans les années soixante et

soixante-dix, par des critiques syriens pour son contenu « petit bourgeois », p.e. Sulaymän/Bü
1985: 211-230.



392 — Dové DE GRUYTER

Le dernier recueil publié jusqu'à présent, al-Qunfud {Le hérisson), 2005,
contraste cependant fortement avec le satirique-grotesque des recueils
précédents,6 par une écriture réaliste et intime, teintée d'un humour doux et

tendre, en racontant une enfance heureuse dans une famille toute normale et
aimable.

2 La catégorie du grotesque

Le grotesque est ainsi la catégorie esthétique dominante dans une grande partie
de l'œuvre de Tâmir, et il sert d'abord à une critique satirique du monde arabe

(et, dans quelques nouvelles au moins, de l'Humain en général). Mais le

grotesque « disloque » et reconfigure le patrimoine culturel en même temps et

force, à cet égard, une transformation culturelle.
La définition du grotesque est toujours sujet à débat, mais il y a consensus

que le grotesque comporte la combinaison d'éléments hétérogènes.7 À titre
d'exemple la définition de Judith Kauffmann:

« Le grotesque est, avant toute chose, une (més)alliance incongrue et inextricable d'éléments

hétérogènes que dominent le comique et l'étrange. La tension qui résulte de cette coexistence

difficile épouse les formes variées de l'excessif sous les espèces de l'excentrique, de

l'extravagant et du monstrueux. Sont repoussées d'emblée aux antipodes toutes les valeurs

d'unité et de retenue. »8

Pour mon analyse des stratégies narratives dans les nouvelles de Tâmir, je me

suis basé en particulier sur le travail de Peter Fuß et sa théorie du grotesque.
Fuß identifie comme les trois mécanismes anamorphotiques constitutifs du

grotesque l'inversement (die Verkehrung), la déformation (die Verzerrung) et le

mélange (die Vermischung).9

6 Pour une périodisation de l'oeuvre de Tâmir, cf. Dové 2020. Alessandro Columbo distingue
surtout deux périodes dans l'œuvre de Tâmr: une première période marquée par la hadatha, et

puis les textes publiés lors de l'émigration en Angleterre, cf. Columbo 2020 et. Columbo 2017. Le

grotesque reste néanmoins une esthétique qui marque aussi les textes de Tâmir écrits après 1981,

date du départ de Tâmir de la Syrie, mais cette esthétique se radicalise dans ces textes et aussi les

personnages historiques et les mythes littéraires sont nettement moins présents dans ces textes

que dans les textes publiés antérieurement.
7 Sur le grotesque: Kayser 1957 et Bakhtine 1982. Pour une discussion récente de la notion du

grotesque, cf. 2021: 7-42 et Öttl 2022:101-126.

8 Kauffmann 1995: 5. Cf. Duval/Martinez 2000: 204-211.

9 Fuß 2001: 235s.



DE GRUYTER Le patrimoine culturel arabe dans les nouvelles 393

La critique littéraire a caractérisé l'œuvre de Tämir différemment, ainsi, par
exemple, comme moderniste,10 expressionniste,11 fantastique12 et surréaliste.13 Toutes

ses dénominations relèvent certains aspects de l'écriture de Tämir, mais la catégorie du

grotesque permet, à mon avis, de décrire et analyser l'esthétique d'un grand nombre de

nouvelles de Tämir, et surtout montrer comment l'exploitation du turât ne sert pas

uniquement à des fins satiriques, mais aussi à faire éclater et reconfigurer le turât, et

ceci dans une visée émancipatrice. La force du concept du grotesque réside dans sa

capacité d'englober la plupart des facettes d'une grande partie de l'œuvre de Tämir.

3 Grotesque et satire: visio malefica

Le grotesque dans les nouvelles de Tämir sert d'abord à une critique satirique des

sociétés arabes, en poussant à son paroxysme certains défauts - comme l'écrivain
les identifie - de ces sociétés. L'exploitation des personnages historiques et des

mythes littéraires s'inscrit d'abord dans cette visée satirique.
Tämir raconte dans ses nouvelles satiriques-grotesque un monde «

apocalyptique », et on peut qualifier cette vision, en reprenant la terminologie de

Northrop Frye dans Anatomy of Criticism, de visio malefica.14

Ce monde présenté dans les nouvelles de Tämir est un monde devenu

monstrueux, dégradé (moralement), il est devenu un sinistre tohu-bohu. Ce monde

est plein de prisons, de cachots et de potences. C'est un monde hermétiquement
clos, d'où il n'y a pas d'issue. Beaucoup de ces nouvelles ont une structure
circulaire: la mort se répète ad infinitum. La violence y est excessive et gratuite, et

tout ce qui compte, c'est le pouvoir (brut) et le profit (pécuniaire). Il n'y a pas de

distinction entre vie et mort, délire et « réalité » et les espaces s'entre-chevauchent.

10 Hafez 1992: 318.

11 Ballas 1978:126-127.

12 Abbas 2001:195.
13 Young 1998: 748.

14 La dernière phase des phases satiriques dans la typologie de Frye « concerne les satires les plus
morbides, les plus pessimistes, les plus exacerbées. Ce type de satire dépeint l'existence selon une
'visio malefica', comme un lieu de souffrance, de folie furieuse, de violence déchaînée » (Duval/
Martinez 2000: 207). « Its settings feature prisons, madhouses, lynching mobs, and places of
execution, and it differs from a pure inferno mainly in the fact that in human experience suffering
has an end in death. In our day the chief form of this phase is the nightmare of social tyranny, of
which 1984 is perhaps the most familiar. » (Frye 1990 p. 238; 147-150). On peut y ajouter que dans

les nouvelles de Tâmir la souffrance ne se termine pas avec la mort, elle dépasse souvent la mort.
Cf. sur la vision démonique satirique qui se rattache donc à la catégorie esthétique du grotesque:
Duval/Martinez 2000: 204-211.



394 Dové DE GRUYTER

C'est un monde sens dessus-dessous. Les époques et les univers fictifs
se mélangent et s'interpénétrent, souvent de façon hétérogène. Ainsi les personnes
historiques sont transposées dans l'époque contemporaine ou bien des textes
littéraires du turât, comme les contes ou les chroniques historiques sont distordus

par l'insertion d'éléments complètement étrangers à ces textes et leurs univers

fictifs, comme un frigidaire dans le monde de Sindbâd. L'identification nette d'une

époque ou d'un genre littéraire est souvent impossible.
Dans les nouvelles satirique-grotesques de Tämir, L'Homme est détruit

moralement, psychiquement et physiquement: dans beaucoup de nouvelles, les

personnages sont rapiécés, fragmentés, ou encore des parties de leurs corps se

détachent d'eux et commencent à agir de leur propre gré. De même, les personnages
n'ont pas une vie mentale cohérente et stable. Ainsi, les sentiments et émotions

sont réifiés et extériorisés et « possèdent » les personnages. Un exemple en est la

nouvelle « Ginkiz Hân ».15 Ce texte « surréaliste » mélange deux époques historiques:

l'époque de Ginkiz Khan et l'époque contemporaine. La nouvelle expose par un tissu

complexe d'associations comment un jeune homme — à cause de sa peur de la

sexualité féminine et de son incapacité à aimer — est littéralement déraciné: Tämir

exploite la métaphore de l'arbre pour en parler. La vie intérieure de ce jeune

homme « éclate » et il se transforme ensuite en un tueur de masse, en Ginkiz Hân.

La métamorphose est un autre procédé qui décompose toute forme de catégorie et

d'unité « humaine ». Ainsi, les distinctions entre les espèces sont abolies: des humains

se transforment en animaux, comme dans la nouvelle « Yauma gadiba öinklz Hän »

(une autre nouvelle de Tämir qui reprend le personnage historique Ginkiz Hân, cf. ci-

dessous 4.1.), dans laquelle un intellectuel se métamorphose en âne, ou, autre

exemple, dans la nouvelle « Hadrä » (« Verte »), une femme en fuite se transforme en
arbre.16 Ou bien des animaux parlent et se comportent comme des humains.

D'une manière générale, les personnages dans les nouvelles de Tämir sont
construits comme des personnages types (ou des flat characters, selon la typologie de E.M.

Forster dans Aspects ofthe Novel).17 Ds sont simplifiés et limités à certains traits qui sont

ensuite grossis et hypertrophiés. Ces personnages « réduits » représentent fréquemment

des idées, des contenus abstraits. A cet égard, l'écriture de Tämir peut être

qualifiée de caricaturale comme elle met « en image » des idées abstraites.18

15 RabV fî r-ramâd, 1963, p. 103-109.
16 ar-Ra'd, 1970, p. 107-110.

17 Forster 1927: 44; Rimmon-Kennan 2002: 31.

18 Un exemple en est la nouvelle « Hamza » (Nidâ' Nùh, 1994, p. 385-389): Hamza se réveille un
matin après avoir dormi cent ans, et il constate que tous les hommes, à part les soldats, vivent sans

leur tête. Hamza perdra également à la fin de la nouvelle sa tête, parce que, comme le lui apprend

un officier, il est interdit de porter sa tête. Hamza vivra donc sans sa tête, « mais [ainsi] il gagna



DE GRUYTER Le patrimoine culturel arabe dans les nouvelles 395

Aussi, dans l'œuvre de Tämir tout entier ne figurent qu'un nombre restreint de

personnages qui représentent souvent les mêmes idées. Ce sont, pour nommer les

plus importants: un roi tyrannique—caractérisé comme cholérique, assez souvent

cynique —, des vizirs serviles, des intellectuels opprimés, des femmes (souvent
victimes de l'ordre régnant, mais elles ne sont pas, fait saillant de l'univers

tämerien, des personnages passifs), l'enfant innocent et empathique et, enfin, les

héros historiques et les personnages/mythes littéraires.
Cette construction « plate » des personnages sert d'une part — en transportant

des idées — les visées satiriques des textes et, d'autre part, elle incarne la
destruction des personnages dans ce monde apocalyptique.

La critique des sociétés (arabes) dans les nouvelles satirique-grotesques
de Tâmir est toujours basée sur des valeurs qui ne sont cependant rarement

exprimées explicitement. Mais on peut néanmoins les déduire facilement ex

negativo: Ce sont les valeurs qui manquent dans les sociétés dont parlent les

nouvelles de Tâmir; elles sont le « vide » dont souffrent les personnages des

nouvelles. Parmi ces valeurs sous-jacentes les plus importantes sont: la liberté

politique et sociale, la sécurité sociale et matérielle, l'intégrité morale et la dignité
de chacun et, valeur particulièrement importante dans l'œuvre de Tâmir,

l'empathie pour l'autre, humain ou animal.
Les personnages historiques et les mythes littéraires sont ainsi également réduits,

simplifiés à un seul trait, et ils représentent un idéal, une valeur ou une norme, comme

GinMz Hân qui représente le type du despote et, son double, Hârûn ar-Rasïd,

représente le type du souverain idéal (cf. plus bas 4.1. et les analyses 4.2.-4.4).
Le topos des mundus inversus structure un grand nombre de ces nouvelles:

l'ordre moral est inversé, par exemple, la violence est valorisée et l'empathie
condamnée par la société.

Ainsi, des héros du patrimoine culturel arabe se laissent corrompre par
l'ordre régnant, comme le grand héros arabe 'Antara, qui est devenu, dans la
nouvelle « 'Antara an-naftï » (« L"Antara pétrolier »),19 un homme d'affaires

cynique sans scrupules et son célèbre et grand amour avec 'Abla est rabaissé et

banalisé: c'est, dans la nouvelle de Tâmir, une brève aventure amoureuse, une
escapade sans trop de valeur.

Ou bien, les grands héros du patrimoine culturel se résignent face à ce

monde déchu: Sindbâd le marin, par exemple, se retire de la société humaine
et de ses vices pour vivre sur une île peuplée uniquement par des ânes qui

y mènent une vie simple, mais heureuse, et qui parlent, en sus de ces

calme et sérénité » (p. 388, ma traduction), comme le remarque le narrateur. Cette

nouvelle « peint » donc, en peu de traits, une allégorie de la vie sous un régime autoritaire.
19 Nidä' Nûh, 1994, p. 107-115.



396 Dové DE GRUYTER

commodités, une fushâ impeccable. Les nouvelles satirique-grotesques de Tâmir

déjouent toute attente positive conventionnellement associée à ces héros; leurs
histoires n'ont plus une fin heureuse, une fin « rassurante » (cf. plus bas).

Les personnages historiques et littéraires du turât, qui sont pour la plupart
des personnages connotés positivement dans la mémoire collective arabe, sont de cette

façon rabaissés, marginalisés, démolis —et/ou de même les valeurs qu'ils évoquent.

Il est possible d'y lire aussi le « constat » d'une modernité mal assumée, le turât

est présent au 20ème siècle, mais non pas d'une façon harmonique: les nouvelles

juxtaposent des éléments traditionnels et modernes plutôt qu'ils créent assimilation;

ces éléments sont disparates et hétérogènes voire contradictoires.
Les nouvelles satiriques-grotesques de Tâmir expriment ainsi une vision

foncièrement pessimiste du monde contemporain (et de manière générale, une
idée assez misanthrope de l'Homme adulte).

Malgré leur « noirceur », ces textes satiriques ne sont pas pour autant
dépourvus d'humour, même si c'est un humour tout à fait noir, acide, qui associe

des éléments normalement contradictoires, l'horreur et le comique, procédé tout à

fait caractéristique du grotesque. Par conséquent, cet humour ne produit pas des

effets libérateurs, « cathartiques »; et il est ainsi un autre élément qui contribue à la
fabrication de ce monde « démoniaque » sans issue et sans espoir.

Les nouvelles satirique-grotesques de Tâmir peuvent donc heurter le bon goût,
mais ils cherchent - en particulier par les provocations - à secouer et à

« réveiller » les lecteurs (arabes). Ils dénoncent et attaquent des vices et des abus

dans les sociétés en question, et ils visent par là le changement de ces mêmes

sociétés. Le titre d'un recueil de nouvelles de Tâmir est à cet égard parlant: l'appel
de Noé (Nidä' Nüh) qui cherche à réveiller les lecteurs et à alerter.

Mais les textes satiriques de Tâmir ne réfèrent jamais—pour raison de censure—

explicitement à des personnes contemporaines réelles de la vie politique; ils ne

nomment ni critiquent jamais directement des personnes vivantes ou des

situations concrètes. Les textes fonctionnent et expriment leur critique par
allégories (ce qui confère aux textes de Tâmir aussi une dimension universelle).

4 Intertextualité grotesque: inversion,
déformation, mélange

Les personnages historiques et les mythes littéraires sont d'abord donc exploités dans

ce but allégorique-satirique, mais aussi en vue de retravailler et remanier le turât.20

20 Cf. Stehli-Werbeck/Zwei Herausgeber; Fähndrich nicht durchstreichen 2004.



DE GRUYTER Le patrimoine culturel arabe dans les nouvelles 397

Dans les nouvelles satirique-grotesques de Tämir, les procédés de

l'intertextualité sont mis en oeuvre afin de subvertir et distordre les personnages
historiques, les mythes littéraires et les conventions génériques, comme, entre

autres, celles du conte. Tämir reprend ce genre à plusieurs reprises et le rend

étrange en y introduisant des éléments extérieurs à son univers diégétique (par
exemple des anachronismes ou des fins d'histoires cruelles, qui vont à

rencontre des conventions génériques). Souvent, dans l'œuvre de Tämir, des textes

ou des genres supposés « incompatibles » sont amalgamés dans une même

nouvelle. Outre les références au conte, on trouve, à part les personnages historiques

et les mythes littéraires, des reprises de stratégies narratives des textes de

l'adab21 ou bien des réécritures distordues de certains œuvres littéraires et historiques

du turât.
Les procédés intertextuels dominants dans les nouvelles satirique-grotesques

de Tämir sont les trois mécanismes anamorphotiques du grotesque — l'inversion
(die Verkehrung), la déformation (die Verzerrung), et le mélange (die Vermischung).
Ces mécanismes déstabilisent les récits traditionnels et conventionnels des

personnages historiques et des mythes littéraires du turât. Ils créent de l'ambiguïté

par rapport à un savoir préconçu concernant ces personnages et mythes, sans

pour autant les démolir complètement.
Ci-dessous suivent les analyses de quatre nouvelles sous l'angle de cette

intertextualité grotesque dans l'œuvre de Tämir.

4.1 « Yauma gadiba Ginkîz Hân » (Le jour où Ginkîz Han devint
furieux):22 satire et parodie

Cette nouvelle renvoie explicitement au cycle des contes autour du calife Härün ar-
Rasïd dans les contes des Mille et Une Nuits qui présentent Härün ar-RasId comme

l'archétype du monarque sage et bienveillant.
Dans la nouvelle « Yauma gadiba Ginkîz Hän » de Tämir, Ginkîz Hân est

présenté comme l'archétype du despote qui, en se souvenant de tous les

massacres qu'il a perpétrés, se retrouve empli d'un bonheur infini. Mais un jour,
ôinkîz Hân souffre d'un ennui persistant, et, pour s'en débarrasser, il se déguise

en mendiant et se promène dans sa ville nocturne, comme Härün ar-Rasîd dans

21 Ce corpus contient les textes, souvent des compilations, qui consignent le savoir « profane »

(qui n'est pas relatif au discours religieux) de leur époque, et qui servaient à mettre à disposition le

savoir nécessaire à la vie à la cour et aux tâches à y accomplir.
22 1Sida' Nûh, 1994, p. 279-285.



398 — Dové DE GRUYTER

les contes des Mille et Une Nuits, qui se promène, lui aussi, déguisé dans sa ville
afin de se renseigner sur la situation de ses sujets et redresser les torts.23 ôinkîz
Hän, dans la nouvelle de Tämir, déambule dans les rues de la ville, toujours
ennuyé, puis il voit un âne battu par son propriétaire. Ginklz Hän court au secours
de cet âne et gronde le propriétaire pour sa cruauté et son insensibilité. Alors,
l'âne commence à parler et Ginklz Hän apprend que celui-ci était auparavant un
intellectuel, qui écoutait la radio et lisait la presse, mais qui s'est transformé en
âne comme il voulait tirer des avantages personnels de sa culture, ce qui l'obligeait

à ramper toujours devant les puissants et à utiliser ses oreilles plus que sa

langue. Finalement, Ginldz Hän, impressionné par la perspicacité de l'âne, veut le

nommer vizir, ce que l'âne commente: « Il n'est pas étonnant que Ginldz Hän choisit

comme vizir un homme qui s'est transformé en âne. »24 Alors, Ginldz Hän devient

furieux d'une fureur folle et ordonne que l'on batte tous les ânes jusqu'aux fins de

temps.
La nouvelle est, par l'inversion des deux archétypes, d'abord une satire qui

critique les despotes comme les intellectuels dans un état autoritaire (c'est une
situation que Tâmir lui-même connaissait très bien, comme il travailla longtemps
en tant que fonctionnaire dans l'administration de l'état syrien).

Mais la nouvelle parodie en même temps les contes autour de Härün ar-
Rasîd dans les Mille et Une Nuits et remet ainsi en question l'image transmise
d'un souverain idéal: Härün ar-RasId n'était peut-être pas ce souverain
bienveillant et idéal (et ainsi la nouvelle met aussi en question une norme de la

gouvernance traditionnelle). Les fins heureuses de ces contes autour de Härün
ar-Rasïd dans lesquels il arrive toujours à redresser les torts sont également
déjouées: dans la nouvelle de Tämir, öinklz Hän empire les torts infligés aux
ânes. Les conventions narratives de ces contes sont donc aussi inversées.

4.2 « Sahriyär wa-Sahrazäd » (Sahriyär et Sahrazâd):25

Décomposition d'un mythe littéraire

La nouvelle « Sahriyär wa-Sahrazäd », reprend, comme l'indique le titre, le
récit-cadre des Mille et Une Nuits. La nouvelle de Tämir est constituée de deux
nouvelles distinctes qui racontent chacune une version inédite de ce récit-
cadre.

23 Cf. Gerhardt 1963: 426.

24 Nidâ' Nùh, 1994, p. 284 (ma traduction).
25 Nidä'Nùh, 1994, p. 231-235.



DE GRUYTER Le patrimoine culturel arabe dans les nouvelles 399

La première de ces nouvelles, qui porte le titre « La falsification », prétend
raconter la « vraie » version de ce récit-cadre. Ainsi, dans cette version « correcte » de

Tâmir, les rôles et fonctions des deux personnages principaux sont inversés:
Sahrazäd était la despote misandrine qui obligeait Sahriyâr, son conjoint, à raconter

chaque nuit une histoire pour la distraire. Un jour, Sahriyâr ne veut plus, parce qu'il
ne peut plus, alors elle le fait exécuter. Sahrazäd fait ensuite amender par les savants
de son royaume cette histoire dans le sens du récit-cadre transmis, comme on le
connait aujourd'hui, mais qui serait donc une falsification: jamais Sahriyâr n'était ce

tueur de série misogyne, c'était bien sa femme Sahrazäd.

La deuxième nouvelle raconte encore une autre version du récit-cadre, cette

fois transposé au 20ème siècle. Sahriyâr, dans cette version, est un cireur de

chaussures et Sahrazäd sa femme. C'est leur nuit de noces, ils sont nouvellement
mariés. Pendant cette nuit, Sahrazäd veut raconter des histoires à son mari
Sahriyâr, car, comme elle dit: « Dans le futur, on prétendra que j'étais une reine et toi

un roi, et, qu'afin de sauver mon cou de ton épée, je racontais pendant mille et une
nuits des histoires excitantes ».26 Mais lui, il ne veut pas d'elle, il veut regarder la

télévision, et il met fin à la discussion en menaçant de la tuer, si elle ne se tait pas.
Alors elle se tait, sans que même la première nuit des Mille et Une Nuits ait eu lieu.
Mais la version canonique du récit-cadre des Mille et Une Nuits sera de nouveau,
si on en croit les paroles de cette Sahrazäd, celle "dans le futur", bien que celle-ci
soit aussi - selon cette nouvelle de Tâmir - un mensonge.

Ainsi sont présentées dans cette nouvelle de Tâmir plusieurs versions
différentes du récit-cadre des Mille et Une Nuits. Ces versions sont construites

avec des oppositions binaires (raconter pour vivre/se taire pour vivre; misogynie/
misandrie; roi/reine) qui sont, dans la nouvelle de Tâmir, inversées de façon
multiple. Ces inversions décomposent le récit-cadre à tel point qu'une
version « définitive » du récit-cadre n'est plus discernible, c'est un labyrinthe de

miroirs sémantique dans lequel la « vérité » s'efface. Le récit-cadre original et les

versions présentées dans la nouvelle de Tâmir se réfèrent - dans un mouvement
circulaire—les unes aux autres tout en s'annulant mutuellement.

Cette nouvelle est un texte satirique d'abord sur les nouveaux médias, la
télévision, et la perte de la tradition du conteur (et ainsi d'un aspect important de

la vie sociale), mais c'est surtout un texte sur la relation entre littérature et pouvoir.
La nouvelle de Tâmir met en doute, sans cependant le renier complètement, le

mythe de Sahrazäd: le mot ne peut pas vaincre le pouvoir brut, ni dans un état sous

régime autoritaire, ni dans le cadre intime de la famille. Le mythe de Sahrazäd, qui
a sauvé sa vie par la parole, serait donc un leurre.

26 Ibid., 1994, p. 234 (ma traduction).



400 Dové DE GRUYTER

En même temps, en décomposant les mythes littéraires de Sahriyâr et de

Sahrazad, les codes culturels par rapport aux rôles des genres, que charrient ces

mythes, sont également déconstruits.27

4.3 «Yuhkä 'an Abbäs bin Firnäs » (On raconte d'Abbäs bin
Firnäs):28 Inversion (et subversion) de la transmission
traditionnelle

« Yuhkä 'an 'Abbäs bin Firnäs » est une nouvelle dans laquelle Tämir reprend
des stratégies littéraires des textes du corpus de l'adab. Sous un angle formel,
les textes de l'adab sont caractérisés par une technique de « montage », un
agencement de textes de styles différents, souvent sans commentaire, et ces

compilations peuvent parfois même contenir des textes qui racontent des versions

différentes d'un même événement.

La nouvelle de Tämir contient, comme la nouvelle « âahriyâr wa-Sahrazäd »,

deux histoires distinctes, qui commencent toutes les deux avec la même formule: «

On raconte d'Abbäs bin Firnäs ». La forme littéraire de la nouvelle de Tämir est

ainsi la compilation ou collage. Les deux histoires de la nouvelle de Tämir

racontent deux versions différentes de la mort d"Abbäs bin Firnäs. 'Abbäs bin
Firnäs est un personnage historique du 9siècle, un savant et poète andalousien.
Selon les sources historiques, il a réussi non seulement à construire des ailes et à

voler, mais aussi à survivre à cette expérience.29

Mais dans la nouvelle de Tämir, dans les deux versions, 'Abbäs bin Firnäs

meurt. Dans la première histoire de Tämir, il est condamné à mort par un roi qui
le fait jeter d'une montagne; le roi avait pris le désir d"Abbäs bin Firnäs de voler

pour un désir de liberté. Le roi le fait donc « voler ».

La deuxième histoire de la nouvelle de Tämir montre 'Abbäs bin Firnäs qui vole

et observe, en planant sur les pays et les gens, la déchéance morale du monde.

'Abbäs bin Firnäs, atterré, commence à pleurer et n'arrive plus à voir vers où il vole.

Il finit par s'écraser contre une montagne et meurt. Cette deuxième histoire adopte la
forme d'un conte didactique qui introduit 'Abbäs bin Firnäs comme un personnage
parfaitement intègre, comme un personnage modèle. La leçon que ce conte didactique

veut apprendre à ses lecteurs, c'est de ne pas suivre ses rêves: le conte présente

27 Cf. aussi l'analyse d'Ulrike Stehli-Werbeck 2006.

28 Nidâ' Nûh, 1994, p. 215-220.

29 Lévi-Provençal 2010



DE GRUYTER Le patrimoine culturel arabe dans les nouvelles 401

l'exemple d'Abbäs bin Firnâs, dont le rêve de voler a pris une très mauvaise

tournure, comme un avertissement. Mais la voix narrative est contradictoire, car elle

souligne, d'une part, le caractère impeccable d"Abbäs bin Firnäs, et le valorise

comme modèle, mais ne blâme pas, d'autre part, les autres humains, qui se

comportent abominablement, pour sa mort. Ce conte n'exhorte pas les gens à suivre

l'exemple moralement correct d 'Abbäs bin Firnäs, mais plutôt d'accepter la
déchéance morale. La voix narrative est ainsi subvertie par ce procédé ironique;
l'autorité morale de la voix narrative est ainsi remise en question.

Les deux histoires dans cette nouvelle de Tämir sont des histoires satiriques
qui constatent et critiquent l'impossibilité de liberté politique et individuelle
ainsi que la déchéance morale généralisée.

Les deux versions différentes de la mort d"Abbäs bin Firnäs sont racontées dans

la nouvelle de Tämir sans qu'une version soit présentée comme la vraie, et, de plus,
les deux versions tämeriennes sont fausses par rapport à la version historique. En

plus, la nouvelle de Tämir « feint » une historicité en faisant allusion à l'isnâd
{Yuhkä 'an: on raconte), à la chaîne des transmetteurs, qui est une forme d'au-
thentification et d'autorité dans les littératures classiques et religieuse arabes.

Ainsi, l'historiographie « officielle » est ses stratégies littéraires sont subverties.

4.4 « Al-Istigäta » (L'appel à l'aide):30 Mémoire nationaliste et
collective subvertie

Un quatrième exemple enfin est la nouvelle « Al-Istigäta », qui met en scène un
personnage historique du 20eme siècle, Yüsuf al-'Azma. Yûsuf al-'Azma était

un officier sous le roi Faysal et il est tombé pendant la bataille à Maysalün, en 1920,

en défendant la Syrie contre l'armée française qui avançait pour occuper Damas

afin d'y établir l'autorité mandataire française. La bataille de Maysalün devient

un moment clé pour la conscience nationaliste syrienne, et Yüsuf al-'Azma un
martyr.31 La statue de Yüsuf al-'Azma, dont il est question dans la nouvelle de

Tämir, existe réellement à Damas (et une deuxième à Maysalün).
Dans la nouvelle « al-Istigäta », la statue de Yüsuf al-'Azma est la seule «

personne » à réagir—pendant que tout le monde dans la ville de Damas dort—à des cris

venant des enfants mutilés et des terres brûlées. La statue devient vivante et

commence à déambuler dans les ruelles nocturnes de Damas. Mais Yüsuf al-'Azma est

bientôt interpellé par un gardien qui le prend pour un fou, car il se promène avec son

30 Dimasq al-harâ'iq, 1973, p. 141-157.

31 Méouchyl993.



402 — Dové DE GRUYTER

sabre, alors que le port des armes est interdit. La discussion ne mène à rien, le

gardien ne le reconnaît pas. Yùsuf al-'Azma est arrêté et amené à un poste de police
d'où on le transfère finalement à une maison d'aliénés.

Cette nouvelle critique la société contemporaine syrienne en comparant la

statue vivante, son éthos et son sens de devoir (qui ne recule même pas devant
le sacrifice de la vie pour la nation à Maysalùn) avec le Damas contemporain dont les

habitants ne réagissent même pas aux cris venant des enfants mutilés et des terres

brûlées—et ne reconnaissent pas non plus leur héros national, Yùsuf al-'Azma.
Yùsuf al-'Azma et les habitants de Damas sont construits d'une façon

antithétique. La nouvelle dénonce, par cette confrontation de deux époques, la perte
de l'ethos nationaliste et du sens du devoir. Le texte, qui a paru en recueil en 1973,

fait allusion à la défaite contre Israël en 1967; défaite écrasante qui a déclenchée

une crise d'autocritique véhémente dans tout le monde arabe et dont cette nouvelle
est une expression.

La nouvelle exploite le motif du double en créant deux Yùsuf al-'Azma: l'un
est la statue, donc le héros idéalisé de la bataille de Mayaslùn, et l'autre, son

double, la statue vivante, transposée dans le contemporain.32 Cette confrontation,

cette « double personnalité » de Yùsuf al-'Azma ne sert pas uniquement un
but satirique, elle crée aussi de l'ambiguïté quant au personnage de Yùsuf al-

'Azma, car elle présente Yùsuf al-'Azma, ressuscité et rendu humain, comme un
anti-héros, qui ne se défend pas et qui est dépassé par la situation; il apparaît

comme un personnage tombé hors du temps. Aussi, dans un flash-back, la

nouvelle évoque d'une manière critique le sacrifice de Yùsuf al-'Azma: peut-être

une autre tactique aurait été plus appropriée dans la bataille, elle aurait peut-être

plus servie la nation que ce sens du devoir « têtu ». La nouvelle incite donc, sans

miner cependant les valeurs du patriotisme et de l'attachement à la nation, à

repenser, réadapter les valeurs associées à Yùsuf al-'Azma et de repenser son
idéalisation — et la nouvelle subvertit ainsi le discours nationaliste officiel et la

politique de la mémoire collective.

32 La statue qui devient vivante et le double sont des motifs très récurrents dans la littérature
fantastique. En effet, cette nouvelle peut être qualifiée comme fantastique comme elle met en
scène cette rupture très caractéristique du fantastique entre deux « logiques » à priori incompatibles,

cf. Caillois 2015 pour une discussion de la notion du fantastique. Prince, eine zweite

Referenz; Caillos, 1966 Dans la nouvelle de Tämir, la statue vivante est un « fait » qui ne peut être

compris par les Damascènes, comme c'est, dans leur logique, un événement inconcevable. Dans la
nouvelle de Tämir, cette « perturbation », ce conflit est plus morale qu'épistémologique, il s'agit
donc d'un fantastique satirique. Le fantastique, étant une mode qui subvertit des codes et structures

culturels, peut être qualifié comme une sous-catégorie du grotesque, cf. Fuß: 2001:126s.



DE GRUYTER Le patrimoine culturel arabe dans les nouvelles 403

5 Le grotesque: Décomposition et transformation

Les personnages historiques et les mythes littéraires « empruntés » au turät sont

exploités, comme on l'a vu, afin de critiquer satiriquement le monde arabe. Ces

personnages et mythes évoquent, d'une part, les valeurs perdues de la société, et

ils sont ainsi mis en valeur comme des références morales et normatives. Mais

ces personnages font, d'autre part, l'objet d'une narration nouvelle, en

général « inédite » et singulière de Tämir. Or, les mécanismes anamorphotiques
du grotesque - l'inversement (Verkehrung), la déformation (Verzerrung) et

le mélange (Vermischung) - « disloquent » et rendent hétérogènes voire
contradictoires l'unité préconçue de ces personnages historiques et des mythes
littéraires. Ces mécanismes déstabilisent les versions conventionnelles et

traditionnelles de ces personnages et mythes littéraires, sans pour autant les

dissoudre complètement. Les nouvelles les rendent étranges, mais sans en

proposer une version nouvelle complète, close, unifiée et définitive; les versions

qu'en donnent les textes de Tämir sont - à cet égard - « inachevées ». Les

personnages historiques et les mythes littéraires ne sont donc pas détruits

complémentent ni rejetés, mais ils sont - par une opération qui n'est que
d'apparence paradoxale — subvertis et affermis en même temps.

Les nouvelles de Tämir produisent ainsi de l'irritation par rapport à l'image
et aux versions préconçues de ces personnages historiques et mythes littéraires.
Mais les nouvelles déstabilisent et subvertissent non seulement ces narrations
conventionnelles et traditionnelles, mais aussi les normes et valeurs liés à ces

personnages et mythes, sans cependant vraiment mener à terme cette transformation

et en donner une nouvelle interprétation achevée et univoque. Les textes de Tämir

amorcent cette transformation et ce remaniement, mais le travail de réinterprétation,
le travail d'actualiser ces personnages et mythes et de repenser les valeurs et normes
associés à eux, ce travail est délégué au lecteur: il revient, en fin de compte, à lui de

surmonter son irritation et de les repenser par soi-même.33

33 Peter Fuß le formule ainsi: « Die Entbindung kreativer Potenz durch die Aufhebung der kon-
ventionierten und instituierten Bedeutung ist die Funktion aller anamorphotischen Mechanismen.
Die Mechanismen der Verkehrung, Verzerrung und Vermischung verfremden ihr Objekt, indem sie

die in der Kulturformation präformierte Perspektive auf dieses Objekt verwandeln. Sie bewirken
eine Irritation des Rezipienten, der den verfremdeten Gegenstand nicht mehr automatisch, quasi
reflexhaft in das bereits bekannte Schema einordnen und ihm eine Bedeutung zuweisen kann, die
sich wie von selbst aufdrängt, weil sie wie ein Schlüssel ins Schloß paßt. Der Schlüssel hakt. Er

passt nicht mehr ins Schlüsselloch, öffnet das Schloß nicht mehr. Dies zwingt zu erhöhter
Aufmerksamkeit und forciert immer neue Versuche, das Schloß zu öffnen.» (Fuß 2001: 243s).



404 Dové DE GRUYTER

6 Conclusion: une visée émancipatrice

Les nouvelles satirique-grotesques de Tâmir ont de ce fait une visée émancipatrice.
L'émancipation sociale et culturelle, mais aussi politique de l'individu est par
conséquent une valeur que les nouvelles non seulement véhiculent par leur

critique satirique, mais qu'elles stimulent par leur esthétique même.

Les nouvelles satirique-grotesques de Tâmir sont d'une part des

« instantanés » d'une société en décomposition—sans proposer un projet de société

« préfabriqué », mais elles forcent, d'autre part, le lecteur (idéal) par ces stratégies

multiples de « dépaysement » à réfléchir et à prendre position soi-même. Le

grotesque dans les nouvelles de Tâmir, à part sa fonction satirique, comme on Ta vu,
sert ainsi à rendre étrange et à déstabiliser le turât afin de le transformer.

De plus, les nouvelles mélangent des personnages et des mythes littéraires
de plusieurs canons du patrimoine, comme la culture populaire, la culture d'élite,
l'histoire moderne. Par cette exploitation grotesque du turât toute distinction
canonique s'efface; les nouvelles satirique-grotesques de Tâmir opèrent ainsi un
nivellement de ces canons. Elles subvertissent non seulement les personnages
historiques et les mythes littéraires eux-mêmes, mais aussi les hiérarchies qui
structurent ce patrimoine en entier.

Si on les situe par rapport aux débats autour du turât dans le monde arabe, les

nouvelles satirique-grotesques de Tâmir subvertissent, par leur transformation

grotesque du turât, les conceptions stables, fixes, figées et univoques du turât— et

toute autorité qui les propage.
Les nouvelles satirique-grotesques de Tâmir et leur visée émancipatrice minent

ainsi toute forme d'autorité liée à ce patrimoine, comme les discours nationalistes
officiels et paternalistes dans des états autoritaires (comme c'était le cas de la Syrie

d'avant-guerre) et toute forme d'idéologisation de ce patrimoine. De même, les

nouvelles critiquent toute forme de passéisme et tout concept mimétique du
patrimoine; le mimétisme étant une figure de pensée toujours répandue dans les sociétés

arabes, comme Ta analysé entre autres al-Gabin.34

Si on peut lire certaines de ces nouvelles aussi comme une critique
d'une modernité mal assumée — le constat d'un déséquilibre entre « tradition

» et « modernité »—, les nouvelles de Tâmir proposent une voie pour sortir de cette

situation par leur mode de la transformation grotesque du turât.
Et pour conclure: Les nouvelles de Tâmir, par cette réécriture grotesque,

présentent aussi une façon originale d'exploiter des stratégies narratives de la

34 al-öabiri 1982. Cf. sur la pensée d'al-ôabirï: Boullata 1990, p. 54-55 et Scheffold 1996: 57.



DE GRUYTER Le patrimoine culturel arabe dans les nouvelles 405

tradition littéraire et du patrimoine culturel arabes35 en les inscrivant dans des

stratégies littéraires modernistes ou postmodernistes.36

Références

Abbas, Hassan (2001): « La littérature en Syrie dans la seconde moitié du XXe siècle ». Europe 870

(octobre).

Bakhtine, Mikhaïl (1982): L'oeuvre de François Rabelais. Paris.

Ballas, Shimon (1978): « Le courant expressionniste dans la nouvelle arabe contemporaine ».

Arabica 25:126-127.
Berron, Reinhard (2021): Elemente grotesken Erzählens in der europäischen Versnovellistik.

Wien/Köln.
Boullata, Issa J. (1990): Trends and Issues in Contemporary Arab Thought. New York.

Caillois, Roger (année): « Fantastique ». Encyclopédie Universaiis. Paris.

Columbo, Alessandro (2017): Modernity and gender. Representations in the Short Stories of

Zakariyyä Tämir: Collapse of the Totalising Discourse of Modernity and the Evolution of

Gender Roles. Thèse. University of Edingburgh.

Columbo, Alessandro (2020): « Hadatha, Dissent and Hegemonic Masculinity in the Short Stories

ofZakariyyaTamir», Generations ofDissent. Intellectuals, Cultural Production, andtheState
in the Middle East and North Africa. Sid. Alexa Firat/R. Shareah Taleghani. Syracuse, 57-79.

Dové, Peter (2006): Erzählte Tradition. Historische und literarische Figuren im Werk von Zakariyä
Tämir. Eine narratologische Analyse. Wiesbaden.

Dové, Peter (2020): « Zakariyyä Tämir », Kritisches Lexikon zur fremdsprachigen
Gegenwartsliteratur, KLfG. 111 Nlg. 6: 205-224.

Duval, Sophie / Martinez, Marc (2000): La satire. Paris.

Forster, E.M. (1927): Aspects of the Novel. London.

Frye, Northrop (1990 [11957]): Anatomy of Criticism. London.

Fuß, Peter (2001): Das Groteske. Ein Medium des kulturellen Wandels. Köln.

al-Gabirï, Muhammad 'Äbid (1982): al-Hitäb at-'arabT al-mu'äsir. Diräsa tahlTITya naqdîya. Beirut.

Gerhardt, Mia (1963): The Art ofStory-Telling. A Literary Study of Thousand and One Nights.
Leiden.

35 Un exemple: Cette ambiguïté se retrouve aussi dans la « reprise » des contes par Tämir; le conte

est parodié dans les nouvelles de Tämir, mais en même temps, par le seul fait qu'il est la matrice de

la nouvelle, affirmé. Beaucoup d'éléments caractéristiques du conte comme les espaces fluctuants,
l'abolition des frontières entre vie et mort, les métamorphoses, les personnages types, sont des

éléments qui sont caractéristiques aussi, comme on Ta vu, pour les nouvelles de Tâmir. Plusieurs
études ont souligné l'importance du conte pour les nouvelles de Tämir (Muhawi 2008: vii - xiv;
Rayhanova 2003/04.). Mais Tâmir exploite ces caractéristiques et ces procédés narratifs à ses

propres fins, à savoir la fabrication d'un monde grotesque, démoniaque et son écriture satirique-
caricaturale.
36 Cette remarque concerne les stratégies narratives comme, entre autres, le montage, le collage,
l'ambiguïté, mais elle ne concerne pas la conception des valeurs. A mon avis, il n'y a pas dans les

textes de Tämir de scepticisme par rapport aux valeurs et à leur pertinence pour les sociétés arabes.



406 — Dové DE GRUYTER

Hafez, Sabry (1992): « The Modem Arabie Short Story ». Modem Arabie Literature. M.M. Badawi

(sld.). Cambridge.
Kauffmann, Judith (1995): Grotesque et marginalité. Variations sur Albert Cohen et l'effet-

Mangeclous. Bern.

Kayser, Wolfgang (1957): Das Groteske. Oldenburg.

Lévi-Provençal, E. (2010): « 'Abbäs b. Firnäs ». Encyclopédie de l'Islam. [31 août 2022 https://doi.
org/10.1163/9789004206106_eifo_SIM_0021],

Méouchy, Nadine (1993): « Un roi arabe: Faysal, un espoir déçu. ». Damas. Miroir brisé d'un Orient
arabe. Anne-Marie Bianquis (avec la collaboration d'Elizabeth Picard) (sld.). Paris, 70-79.

Muhawi, Ibrahim (2008): « Introduction ». Breaking Knees. Modem Arabie Short Stories from

Syria. Zakaria Tamer. Trad. Ibrahim Muhawi. Reading, vii - xiv.

öttl, Johanna (2022): Körper, Kannibalen, Judenräte. Ästhetiken des Grotesken bei George Tabori

und Robert Schindel. Wien/Köln.
Prince, Nathalie (22015): La Littérature fantastique. Paris.

Rabau, Sophie (2002): L'intertextualité. Paris.

Rayhanova, Baian (2003/04): « Mythological and Folkloric Motifs in Syrian Prose: The Short

Stories of Zakariyyä Tämir ». Journal ofArabic and Islamic Studies 5:1-12.
Rimmon-Kennan, Shlomit (22002): Narrative Fiction. London.

Scheffold, Margot (1996): Authentisch arabisch und dennoch modern?ZakT NagTb Mahmuds

kulturtheoretische Essayistik als Beitrag zum euro-arabischen Dialog. Berlin.

Stehli-Werbeck, Ulrike (2006): « Transformations of the Thousand and One Nights: Zakariyyä
Tämir's Shariyär wa-Shahrazäd and Muhammad Jibrïl's Zahrat al-Sabäh». Intertextuality in
Modern Arabie Literature since 1967. Luc Deheuvels/Barabara Michalak-Pikulska/Paul

Starkey (sld.). Durham 2006,103-116.
Stehli-Werbeck, Ulrike Hartmut Fähndrich. (2004): « Nachwort». Die Hinrichtung des Todes.

Unbekannte Geschichten von bekannten Figuren. Sakarija Tamer (trad. Ulrike Stehli-

Werbeck/Hartmut Fähndrich). Basel, 129-137.

Sulaymän, Nabïl (21985): Ali YäsTn: al-Idiyulügiyä wa-l-adab fiSüriyä 1967-1973. al-Lädhiqlyah.
Young, M.J.L. (1998): « Syria, modern ». Encyclopedia ofArabic Literature. 2 tomes. Paul Starkey/

Julie Meisami (sld.). London.


	Le patrimoine culturel arabe dans les nouvelles de Zakariyyā Tāmir : une esthétique du grotesque

