Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 76 (2022)

Heft: 2

Artikel: Der 11. September 2001 als Epochenbruch
Autor: Schulze, Reinhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1035025

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1035025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2022; 76(2): 297-314

Reinhard Schulze*

Der 11. September 2001 als Epochenbruch

https://doi.org/10.1515/asia-2022-0025
Received July 24, 2022; accepted July 24, 2022; published online September 1, 2022

Abstract: In world public opinion, the events of September 11, 2001, are often
interpreted as the beginning of a new epoch. It seems as if the attacks on the twin
towers of the World Trade Center and the Pentagon buildings near Washington
were the initial spark for a change not only in the Middle Eastern world, but also
intervened in the relations between the Middle East, the Islamic world and the
West. We are still far from defining the period in which September 11 took place as a
time between two epochs, i.e., as an epochal threshold. However, there are suf-
ficient indicators that justify assuming the process a rupture of an existing epochal
order. An approach to the question, which caesura the events of September 11
meant, and in which process of upheaval this caesura took place, requires to
visualize again which consequences and which backgrounds had related to the
events themselves. For this purpose, I will proceed in six steps, which, however,
will be formulated in very different breadth. I will focus on religion, political
representation, and social change. There are good reasons to assume that the
terrorist attacks of September 11, 2001, did not define a caesura in the narrow
sense, but should be interpreted as part of a profound social, cultural, and political
change. We must assume that this change has been part of a global process of
rupture and that we can define the period in which the terror of September 11, 2001,
took place as an epochal break. This epochal break affects not only epistemic
orders, but above all the normative order marked by the balance of society and
religion.

Keywords: 9/11; epochal break; Islamism; Middle East; political representation

In der Weltoffentlichkeit werden die Ereignisse des 11. Septembers 2001 oft als
Beginn einer neuen Epoche interpretiert. Es scheint so, als ob die Angriffe auf die
Zwillingstiirme des World Trade Center und die Gebdude des Pentagon bei Was-
hington der Initialfunke fiir eine Verdnderung nicht nur in den nahdstlichen
Welten waren, sondern auch in die Beziehungen zwischen dem Nahen Osten, der
islamischen Welt und den Westen eingriffen. Allerdings darf man skeptisch sein:

*Corresponding author: Reinhard Schulze, Forum Islam und Naher Osten, Universitdt Bern,
Hochschulstrasse 6, 3012 Bern, Schweiz, E-mail: reinhard.schulze@fino.unibe.ch



298 == Schulze DE GRUYTER

einzelne Tagesereignisse werden gerne symbolisch aufgeladen, um einen
Umbruch zu markieren. Dies macht dann Interpretationen wie: seit dem 11. Sep-
tember haben sich die Beziehungen zwischen dem Westen und der islamischen
Welt verschlechtert oder verbessert, méglich. Aus historiographischer Perspektive
allerdings spielen solche symbolischen Daten eher eine untergeordnete Rolle; bei
manchen Geschehnissen wird die Forschung zu einem spateren Zeitpunkt sogar
feststellen, dass sie entweder so wie erinnert gar nicht stattgefunden haben oder
nie die Bedeutung hatten, die ihnen zugewiesen wurde. Historiografisch gedacht
sind Ereignisse immer auch als Ergebnis eines vorgdngigen Prozesses zu deuten,
und je nach Qualitdt beobachteter Ereignisse kann es sein, dass der beobachtete
Prozess durch dieses Ereignis in eine andere Richtung gedrangt wird, als wenn er
von diesem Ereignis unbeeintrdchtigt verlaufen wire.

Nun diirfte es jedem Beobachter und jeder Beobachterin eingédngig sein, dass
die Angriffe auf die Gebdude in New York und Washington als Konsequenz vor-
gangiger Prozesse zu interpretieren sind und die weitere historische Entwicklung
merklich beeinflussten. In diesem Sinne haben sie die Funktion einer historischen
Zdsur. Doch konnen sie auch als markanter Einschnitt gedeutet werden, der eine
Grenze zwischen zwei Epochen bildet? Und wenn dies der Fall sein sollte, waren
dann die Ereignisse des 11. Septembers nur Teil einer verflochtenen Ereigniskette,
die gesamthaft diese Zasur beschreiben? Dann wdre es plausibel, eine Epochen-
schwelle anzunehmen, die sich von einem ,unmerklichen Limes*! nach Hans
Blumenberg erst schleichend und dann immer weiter verstarkend und schneller zu
einem Epochenbruch entfaltete. Riickblickend wiirde man dann die Ereignisse des
11. Septembers als den vorldufigen Hohepunkt einer Epochenschwelle und damit
als ,,Weltereignis“? interpretieren.

1 Vorgedanke

Nun wird wohl kaum jemand dafiir plddieren, die Ereignisse des 11. Septembers
2001 als Hohepunkt eines Umbruchprozesses zu sehen, der sich allein auf die
nahostlichen oder islamischen Welten beschrdankt habe. Die Forschung hat
deutlich gemacht, dass wir von einem globalen Muster ausgehen miissen, wenn

1 Blumenberg 1996.

2 Es ldsst sich mit Fug und Recht argumentieren, dass der 11. September als ,,Weltereignis*
gedeutet werden kann. Er steht fiir ein Geschehen, das den von Rudolf Stichweh definierten
Kriterien einer allgemeinen Bedeutsamkeit, einer Betroffenheit, einer Grenziiberschreitung, einer
zeitlichen Ausgedehntheit und einer breiten, globalen Rezeption entspricht. Hierzu: Stichweh
2008.



DE GRUYTER Der 11. September 2001 als Epochenbruch = 299

wir einen solchen Epochenbruch bestimmen wollen. So haben sich nach 2001 auch
die Ausrichtung und Strukturierung der Wissenschaft iiber den Nahen Osten vor
allen Dingen auch in den USA deutlich verschoben. Allerdings wird aus heutiger
Perspektive das Empfinden eines Epochenbruchs, das unmittelbar nach den
Anschldgen von 2001 in den Medien omniprdsent war, in dieser Radikalitdt kaum
noch geteilt. Wenn wir also von einer historischen Zasur ausgehen wollen, dann
diirfen wir sie nicht allein auf das Ereignis des 11. Septembers beziehen. Und doch
bleibt der Eindruck bestehen, dass in der westlichen Wahrnehmung die Vorstel-
lung einer Zeitenwende weiter Bestand hat. Uberspitzt gesagt, kénnte man sogar
behaupten, dass das Aufkommen der neuen rechtspopulistischen und nationali-
stischen Bewegungen eine indirekte Folge dieses Epochenbruchs darstellte, der
mit dem 11. September verbunden wurde. Zugleich bedeutete der 11. September
auch die Aufwertung von Verschworungstheorien, die durch die Anschldage zu
grof3 angelegten Narrativen verbunden wurden. Das postfaktische Zeitalter schien
mit dem Terror vom 11. September angebrochen zu sein. Allerdings war der sich
anbahnende Epochenbruch in der westlichen Welt schon vorgingig diagnostiziert
worden, vor allen Dingen im Rahmen des Zusammenbruches des Ostblocks. So
wurden die Ereignisse des 11. Septembers in den Rahmen jener Theorien gestellt,
die von einem sogenannten Ende der Geschichte ausgingen und die behaupteten,
dass die westliche Ordnung die Ordnung sei, die als globales Muster fortan Giil-
tigkeit haben sollte.®> Nun ist klar, dass das eine Illusion war. Der Abzug der Nato-
Truppen aus Afghanistan im August 2021 wird als Symbol des Scheiterns dieses
Ansatzes interpretiert. Man konnte es auch so sagen: mit dem Abzug aus Afgha-
nistan endete der Umbruchsprozess, der mit dem 11. September seinen Hohepunkt
erreicht zu haben schien. Und der Angriff russischer Truppen auf Ukraine am 24.
Februar 2022 wurde alsbald als Hinweis auf einen sich weiter vertiefenden neuen
Ost-West-Konflikt gelesen.

Doch es wire eine Illusion anzunehmen, dass die Zdsur des 11. Septembers
allein auf die westliche Welt bezogen wiére. Im Gegenteil: Es war gerade auch das
islamische Feld, das durch diese Ereignisse markant verdndert wurde. Die Verar-
beitung des 11. Septembers hat zu einer strategischen Neuausrichtung des Ver-
héltnisses von Staat und Islam gefiihrt. Die Regime im Nahen und Mittleren Osten

3 Uberspitzt formuliert kénnte man hier vom ,Ende der grofen Erzihlung des Endes der
Geschichte® sprechen, das Francis Fukuyama in seinem 1992 erschienenen Buch The End of
History and the Last Man diagnostiziert hatte. Die Epochenschwelle, die als Rahmung zur Deutung
des Geschehens am 11. September 2001 hervortrat, weist natiirlich weit iiber das Schliisselereignis
selbst hinaus und macht klar, dass das ,,Ende der Geschichte“ eigentlich nie stattgefunden hat. Die
Diagnose von Ivan Krastev und Stephen Holmes (2019), demnach das ,,Ende der Geschichte®
scheiterte, weil sich neben einer liberalen eine illiberale autoritdre Weltordnung etablierte, ist
selbst wieder ein Hinweis auf das Empfinden einer Epochenschwelle.



300 = Schulze DE GRUYTER

haben auf die Ereignisse des 11. Septembers mit einer Verstarkung ihrer Staats-
aufsicht iiber die Religion reagiert. Das bedeutet nicht notwendig eine Relativie-
rung des Religiosen als normative Ordnung, wohl aber die Neudefinition der
Frage, wer der Souverdn tiber den Islam zu sein habe. Tatsédchlich war eine der
logischen Konsequenzen des 11. Septembers im Kontext dieser neuen Verstaat-
lichung religioser Ordnung die Entmachtung der Diskurse der Muslimbriider.
Dabei ist in Rechnung zu stellen, dass sich die politische Programmatik dieser
Diskurse selbst deutlich in Richtung auf rechtskonservative Vorstellungswelten
verschoben hatte.” Der Sturz der Herrschaft von Muhammad Mursi in Agypten war
in dieser Hinsicht nur eine logische Konsequenz aus den Strategien, das Gefah-
renpotential der Attentdter des 11. Septembers zu minimieren. Und dies hat dann
dazu gefiihrt, dass auch in den nicht staatlichen 6ffentlichen islamischen Disk-
ussionen der Status einer legitimen islamischen Ordnung zunehmend umstritten
war. Die tiefgreifenden islamischen Debatten um die ,richtige Form des Islam*
markieren somit eine unmittelbare Konsequenz aus den Ereignissen des 11.
Septembers.

2 Epochenschwelle

Erst spateren Generationen wird es iiberlassen sein zu entscheiden, ob die Terro-
ranschldge des 11. Septembers tatsdchlich der Indikator fiir einen Epochenbruch
waren oder ob sie als singuldres Ereignis, als ein Entgleisen des Sdkularismus wie
Jiirgen Habermas es nannte zu interpretieren sind. Heute, 20 Jahre nach den Ter-
roranschldgen, miissen wir uns damit begniigen, Aussagen dariiber zu treffen, in
welcher Weise die Ereignisse des 11. Septembers in einen historischen Prozess
einzuordnen oder mit einer Struktur in Verbindung zu bringen sind und wenn ja
wie wir diesen historischen Prozess benennen und was wir als Struktur identifi-
zieren konnen.

Um diesen Prozess zu erkennen, ist es sinnvoll, sich noch einmal zu ver-
gegenwartigen, was das Besondere an den Terroranschldgen des 11. Septembers
gewesen ist. Zwei Elemente stechen hervor: Erstens kodierten die Terroranschldge
eine als religios erachtete Haltung. Zweitens zeichneten sich die Terroranschlédge
durch eine Radikalitdt aus, die es in dieser Form bislang noch nicht gegeben hat.
Im Unterschied zu den klassischen terroristischen Aktionen der 1970er Jahre
wurden nicht gezielt einzelne Perstnlichkeiten angegriffen, sondern stellver-
tretend fiir eine staatliche Institution, fiir eine kulturelle Ordnung und fiir eine
vermeintliche ideologische Ausrichtung des Westens wurden Tausende von

4 Zollner 2016.



DE GRUYTER Der 11. September 2001 als Epochenbruch = 301

Menschen getotet und verletzt. Diese Umstdnde haben Beobachterinnen und
Beobachter dazu verleitet zu sagen, dass die Anschldge des 11. Septembers eine
neue Qualitit des Terrorismus definierten. Tatsdchlich macht es Sinn, die
Anschldge einem religios motivierten Terrorismus zuzuordnen.

Allerdings war die Identifizierung eines religiosen Terrorismus nicht das
Ergebnis der Anschldage vom 11. September. Vielmehr hatten sich schon in den
1980er Jahren die Stimmen gemehrt, Religion als Kategorie zur ndheren Bestim-
mung des Terrorismus zu verwenden. Drei Griinde waren damals ausschlagge-
bend gewesen: Erstens deklarierten Terroristen ihre Aktionen selbst explizit als
religiose Tat, zweitens lief3en sich Terroristen religios definierten Organisationen
oder Biinden zuordnen. Und drittens hatte der Begriff Religion in den 1980er
Jahren den Status eines autonomen Erklarungsmusters zuriickgewonnen. Dies
erlaubt es dann in den 1990er Jahren, einen religiosen Terrorismus typologisch zu
konzeptualisieren und ihn mit spezifischen Faktoren in Verbindung zu bringen:
mit einem apokalyptischen oder eschatologischen Denken, mit einer charisma-
tischen Fiihrerschaft, mit einer Paranoia oder Damonisierung Auf3enstehender,
mit einer sozialen Abschottung und mit einer militanten Bewaffnung. All das
schien sehr genau auf das zuzutreffen, was mit Al-Qaida und Bin Laden verbunden
wurde.

Wie wir allerdings sehen werden, hatte diese Interpretation den Nachteil, dass
Religion als eine ahistorische Zuordnungskategorie interpretiert wurde. Wie zu
zeigen sein wird, markierten die Anschldge des 11. Septembers einen ersten
Hohepunkt im Prozess einer Ausdifferenzierung des religiosen Feldes, die zu einer
Desintegration der Religion in ihrer Funktion als normative Ordnung fiihrte.

Doch zurlick zu den Interpretationen, mit denen versucht wurde, den Ereig-
nissen des 11. Septembers Herr zu werden. Der religiose Kontext wurde dabei
zundchst auf den Begriff Fundamentalismus eingeengt in der Annahme, dass
religioser Terrorismus die Fortschreibung einer fundamentalistischen Ausdeutung
der Religion bedeute. Die phdnomenologische Betrachtung des Terrorismus wies
dann in drei Richtungen: In Richtung bestimmter religiéser Traditionen, in Rich-
tung eines allgemeinen religiosen Fundamentalismus oder in Richtung eines
Religionen eo ipso innewohnenden Gewaltpotentials.

Daneben wurde vor allem im Feuilleton versucht, den Motiven des religitsen
Terrorismus auf die Spur zu kommen, indem ihnen analog erscheinende Deu-
tungsfelder aus dem Erfahrungsschatz europdischer Geschichte zugeordnet wur-
den. Drei Schemata dominierten: Erstens der Verweis auf die Apologetik des
Terrors als 6ffentliche Tugend im Sinne von Robespierre; zweitens der Verweis auf
einen nihilistischen Gehalt des Terrorismus, und drittens der Verweis auf eine
apokalyptische Grundhaltung der Terroristen. Dies ermoglichte eine gewisse



302 =—— Schulze DE GRUYTER

Hermeneutik des terroristischen Geschehens, ohne anzudeuten, die Tat selbst
nachvollziehbar machen zu wollen.

Damit schien klar: der 11. September war Ausdruck eines neuen Terrorismus,
der aus dem Islam erwachsen ware und dessen Akteure sich als Mértyrer berufen
fiihlten. Die sachlogische Beziehung zwischen Islam und Terrorismus trat nun so
weit in den Vordergrund, das vielfach der Terrorismus durch den Islam erklart zu
werden schien. Auf dem Hohepunkt der Zuordnung von Islam und Terrorismus in
den Jahren 2014-2017 bezogen sich mehr als 50% aller Zeitungsartikel, die {iber
den Terrorismus berichteten, auf ein islamisches Feld. Die bemerkenswerte Kon-
sequenz aus dieser Zuordnung war die Tatsache, dass politische Beobachter und
auch politische Institutionen, wie zum Beispiel der deutsche Verfassungsschutz
neben der klassischen Linksrechtsordnung noch eine neue dritte Ordnung eta-
bliert sahen, den sie ,,islamistisch“ nannten. Die Verarbeitung des 11. Septembers
hat so dazu gefiihrt, dass eine neue dritte politische Ausrichtung identifiziert
wurde, die mit allen Attributen markiert werden konnte, mit denen bislang die
Begriffe ,links“ und ,rechts” ndaher qualifiziert wurden, und die nun das Links-
Rechts-Schema komplementarisierte. Wenn ich es richtig sehe, wurde diese
Taxonomie zum ersten Mal 1992/1993 verwendet. Die Etablierung dieser drei-
gliedrigen Taxonomie von politisch extremistischen Vorstellungswelten Linksex-
tremismus, Rechtsextremismus und Islamismus wurde nach 2001 vor allem im
deutschsprachigen Raum zur Norm und markierte eine der wichtigsten Folgen der
Aufarbeitung des Terrors des 11. Septembers.

Mit der Kontextualisierung des Terrorismus in der Welt des Religitsen, die
nattirlich durch die regionsbezogene Selbsterméchtigung der Terroristen geleitet
wurde, trat an die Stelle der sozialwissenschaftlichen Deutung ein schillerndes
Interpretationsmuster mit hoher Assoziationskraft.

Die Tatsache, dass dieses Interpretationsmuster schon in den 1980er Jahren
Verwendung gefunden hatte und dann in den 1990er Jahren Bedeutung erlangen
sollte, weist daraufhin, dass das religitse Feld schon in dieser Zeit eine weitgehende
Transformation erfuhr. Anders ausgedriickt, der Terrorismus des 11. Septembers war
Hohepunkt und zugleich Umschlagpunkt einer Transformation im Feld des Reli-
giosen, die im Kontext der islamischen Traditionen erkennbar wurde. Die Tatsache,
dass die islamische Tradition als Rechtfertigungsraum fiir einen religiésen Terro-
rismus genutzt werden konnte, macht deutlich, dass die Integrationskraft des Islam
spdtestens in den 1990er Jahren massive Einbuflen erlebt hatte.

Die Verarbeitung des 11. Septembers 2001 in der westlichen Offentlichkeit
fiihrte so zu einem Paradoxon. Auf der einen Seite wurde der Hintergrund der
Anschldge im Islam partikularisiert, auf der anderen Seite wurden die Effekte
dieser Partikularisierung, also die Effekte des 11. Septembers auf die westliche
Welt hin globalisiert. Diese widerspriichlich erscheinende Gleichzeitigkeit von



DE GRUYTER Der 11. September 2001 als Epochenbruch = 303

behaupteter Universalitdt und Partikularitdt, die wir in der Interpretation des
sogenannten religiésen Terrorismus erleben, ist natiirlich nicht neu, sondern bil-
det den festen Bestandteil moderner Weltinterpretation. Geradezu mustergiiltig
zeigt sich dies in der Gegeniiberstellung der Universalitdt der Menschenrechte und
der behaupteten Partikularitédt ihrer Genealogie.

3 Epochenbruch

Noch sind wir weit davon entfernt, die Zeit, in der sich der 11. September vollzog, als
Zeit zwischen zwei Epochen, also als Epochenschwelle zu bestimmen. Allerdings gibt
es hinreichend Indikatoren, die rechtfertigen, den Prozess einer Brechung einer
bestehenden epochalen Ordnung, also einen Epochenbruch anzunehmen.

Eine Anndherung an die Frage, welche Zasur die Ereignisse des 11. Septembers
bedeuteten, und in welchem Umbruchsprozess diese Zasur stattgefunden hat,
bedingt, sich nochmals zu vergegenwartigen welche Konsequenzen und welche
Hintergriinde mit den Ereignissen selbst verbunden gewesen waren. Ich werde
hierzu in sechs Schritten vorgehen, die allerdings in sehr unterschiedlicher Breite
ausformuliert werden.

4 Geopolitik

Hier sind jene Kriege zu nennen, die im Rahmen des sogenannten Kriegs gegen den
Terrorin Lindern wie Afghanistan, Irak, Jemen, Somalia und spéter Libyen gefiihrt
wurden. Nicht alle Kriege wurden in einem unmittelbaren Bezug zum 11. Sep-
tember gesetzt, aber vor allen Dingen die Interventionen in Afghanistan und Irak
standen in einem direkten sachlogischen Zusammenhang zum 11. September. Als
Teil der Kriegsfiihrung gegen den Terror zeichnete sich auch eine Rekonfiguration
der politischen Blockbildung ab, die mit dem Ausdruck ,,Achse des Bésen“ aus-
gedriickt wurde. Damit spiegelten die USA auch den Anspruch von Al-Qaida,
selbst so etwas wie eine ,,internationale Weltfront gegen die Kreuzfahrer und die
Juden“ darzustellen.

Neben der Kriegsfiihrung und neben den Auseinandersetzungen militdrischer
Natur hatte der 11. September auch zur Folge, dass sich arabische Regime, vor allen
Dingen die in Saudi-Arabien und den Emiraten geopolitisch neuorientierten. Diese
politische Neuorientierung war noch nicht unmittelbar verbunden mit einer
Neugestaltung der innergesellschaftlichen Herrschaftsordnung, aber zumindest
schien es den Regimen notwendig, die Kontrolle iiber die eigene Gesellschaft
zuriickzugewinnen. Dies hatte auch damit zu tun, dass die nahdstlichen Regime



304 =—— Schulze DE GRUYTER

nach 2001 den moglichen Souverdnitdtsverlust ausgleichen mussten, der ihnen
durch amerikanische Interventionen drohte. Der Souverdnitdtsverlust war real
geworden, als amerikanische und britische Truppen 2003 den Irak besetzten.
Damit lebten viele arabische Regime im Gefiihl einer permanenten Bedrohung.
Hier zeigt sich eine sachlogische Beziehung zwischen dem US-amerikanischen
»Krieg gegen den Terror” und den Umbriichen des Arabischen Friihlings, die aus
dieser Perspektive wie der Kulminationspunkt eines tiefgreifenden Transforma-
tionsprozesses erscheinen.

Der 11. September bewirkte so eine geopolitische Neuausrichtung regio-
nalpolitischer Ordnungen. Dabei {iberwog bei Weitem eine ,,realistische* Interpreta-
tion internationaler Beziehungen: Staaten galten als Macht- und Interessentrdger, die
das nationale Interesse zu vertreten hdtten und die jeweils aus eigenen nationalen
Interessen heraus auch eigene moralische Setzungen vollziehen konnten. Alle nah-
Ostlichen Staaten sahen sich nun in einer Situation direkter Bedrohung. Entsprechend
einer als realistisch definierten Geopolitik ordneten sie nun ihre auflenpolitischen
Strategien ganzlich diesem Bedrohungsszenario unter und entwickelten Biindnisse,
die allein dazu dienten, der Bedrohung entgegenzuwirken. Daraus entstanden die drei
grof3en, von Iran, den Golfstaaten beziehungsweise der Tiirkei gefiihrten Blocke, die
heute die nahostlichen Welten definieren und erweitert haben.

5 Neudeutungen

Der 11. September endete nicht am 11. September 2001, sondern lebt bis heute weiter.
Das heifdt der 11. September ist jetzt mehr als 20 Jahre alt. Sachlich bedeutet dies,
dass viele politische Debatten und viele politische Strukturen in Abhédngigkeit ste-
hen zu jenen Prozessen, die mit einer Bewdltigung des 11. Septembers zu tun haben.
Damit ist nicht nur der Krieg gegen den Terror gemeint, sondern allgemein das
Diskursfeld, das sich auf den Terrorismus bezieht. Weltweit sind durch die Inter-
pretationen des 11. Septembers auch neue Kategorien entstanden, die bekanntesten
diirften Kategorien wie die des ,,Gefdhrders” aber auch des ,, Konvertiten“ sein, die
nun insgesamt eine neue Rolle in der politischen Offentlichkeit spielen.

Des Weiteren hat der 11. September auch mafigeblich die Deutungswelten
gepragt, mit der die Offentlichkeit islamische Formen der Gruppenbildung inter-
pretiert. Dazu gehort die Herausbildung eines Gattungsbegriffs namens Isla-
mismus, der dazu dient, eine Gesamtheit von islamischen politischen und
postpolitischen Ordnungsvorstellungen zu bezeichnen.

Wir wissen aus heutiger Perspektive, das dieser Gattungsbegriff ein soge-
nannter Leerer Signifikant ist. Er ermdéglicht es, dass Beobachter ihre Vorstellung
und ihre Deutung eines Geschehens oder einer Tradition im Kontext des Islam mit



DE GRUYTER Der 11. September 2001 als Epochenbruch === 305

jenem Begriff bewerten, den andere gleichfalls als Bewertungskategorie nutzen.
Dafiir trat die bis Ende der 90er Jahre dominante Bezeichnung islamischer Fun-
damentalismus deutlich in den Hintergrund.

Zum Begriff Islamismus kam nach 2003/2004 der Ausdruck Salafismus hinzu, der
nun allgemein Deutungswelten bezeichnete, die als ,,prototerroristisch“ verstanden
werden. Eine weitere Spezifikation ergab sich durch den Verweis auf den Dschihad,
der Begriff Dschihadismus wurde erstmals direkt nach den Ereignissen das 11. Sep-
tembers 2001 im Deutschen verwendet.” So schrieb der Spiegel am 1. Oktober 2001
tiber Bin Laden: ,Er ist Dschihadist. Und Dschihadismus bedeutet Kampf bis zur
Errichtung der islamischen Weltherrschaft. Er will heute Paladstina und die arabische
Halbinsel und morgen die ganze Welt befreien.“® Dieser Topos hilt sich bis heute.

Ab 2002 machte dann der Begriff Salafismus Karriere. Maf3geblich war hier vor
allen Dingen die Interpretation des Kriegs in Algerien, wo durch die in der
franzosischsprachigen Offentlichkeit verwendete Bezeichnung Groupe salafiste
pour la prédication et le combat (gegriindet im September 1998 als Abspaltung vom
Groupe islamique armeé) der Terminus salafistisch popularisiert wurde. Nach 2005
gewann auch der Ausdruck radikalislamisch an Bedeutung, der schon Mitte der
1990er Jahre gebrduchlich gewesen war. Anfangs wurden damit fast nur Hamas
und Hizbullah charakterisiert, doch nach 2006 wurde dieses Attribut fast ubiquitar
auf ,Islamistisches” bezogen. Auch die Zusammenstellung extrem und Islam, die
erstmals zu Beginn der 1990er Jahre verwendet worden war, wurde nach 2001
immer hdufiger in der Presse aufgegriffen. Einen Hohepunkt allerdings sollte diese
Kombination in der westlichen Offentlichkeit erst mit dem Aufkommen des
,Islamischen Staates“ 2014 erfahren. Alle Beobachtungen zusammengenommen
ergibt sich das Bild, dass die Offentlichkeit versuchte, auch durch begriffliche
Neudeutungen und Neuprdgungen den Folgen des 11. Septembers Herr zu werden.

6 Vorgeschichte

Der 11. September hatte nicht nur eine Nachgeschichte, sondern auch eine Vor-
geschichte. Er ist also nicht der Beginn eines Prozesses, sondern der Umschlags-
punkt eines schon verlaufenden Prozesses, dessen Anfang wie bei allen
historischen Prozessen nur schwer auszumachen ist, wenn es ihn hier iiberhaupt

5 In der angelsdchsischen Literatur wurde Jihadist frither verwendet, vor allen Dingen um isla-
misch rechtfertigte militante Bewegungen in Westafrika im 19. Jahrhundert zu bezeichnen. Eine
frithe zeitgendssische Verwendung des Begriffs Jihadist findet sich in der Propaganda des
damaligen dthiopischen Regimes gegen die Eritreische Befreiungsfront ELF aus dem Jahr 1977
(N.N. 1977).

6 Windfuhr 2001.



306 = Schulze DE GRUYTER

gibt. Wie weit die Vorgeschichte zuriickreicht, ist nicht einfach festzustellen. Es ist
plausibel, dafiir Parameter anzunehmen, die einen Gesamtprozess markieren, der
mit den Ereignissen des 11. Septembers zu tun hat. Und wenn wir als ein Merkmal
des 11. Septembers die Rolle des Religiésen annehmen, dann miissen wir uns
fragen seit wann in einer religiosen Umgebung eine solche terroristische Tat als
moglich erachtet wurde. Es geht also um diesen Sinnzusammenhang, und wenn
wir zum ersten Mal in der historischen Perspektive einen solchen Sinn-
zusammenhang identifizieren kénnen, dann kénnen wir mit Fug und Recht
annehmen, dass hier ein historischer Ausgangspunkt zugrunde liegt.

Eine genauere Analyse der Begriffsgeschichte und der Begriffsverwendungen
in den westlichen Medien deutet daraufhin, dass etwa gegen 1993 eine Umdeutung
des bislang als islamischer Fundamentalismus identifizierten Problemfeldes
begann. Damals sprach man sogar erstmals von einem islamischen Terrorismus.
Dazu wurden in der Presse zwei Brennpunkte erfasst, aus denen so etwas wie ein
islamischer Terrorismus zu entstehen schien: Algerien und Libanon. Der israe-
lische Ministerprasident Rabin vermutete schon 1993, dass sich ein international
agierender islamischer Terrorismus entwickeln wiirde.” 1995 hatte der Nato-Ge-
neralsekretdr Willy Claes den ,islamischen Extremismus“ als ebenso grof3e Gefahr
wie den Kommunismus zu Zeiten des Ost-West-Konflikts bezeichnet.

Dieser Befund erlaubt uns die Hypothese, dass die Vorgeschichte des 11.
Septembers 2001 bis mindestens 1992 zuriickverfolgt werden kann. Wir wissen
heute, das Bin Ladens Organisation Al-Qaida schon zwischen 1986 und 1988 in
Afghanistan und Pakistan aktiv gewesen war. Wenn wir also den organisa-
torischen Kontext der Attentater des 11. September 2001 berticksichtigen wollen,
dann reicht die Vorgeschichte des Attentats bis in die 1980er Jahre zuriick.

Doch damit ist noch nicht der wirkliche Beginn der Geschichte des 11. Sep-
tembers gefunden. Wir miissen uns auch fragen, um was fiir eine Vorstellungswelt
es sich handelte, die die Terroristen mit ihrem Tun zum Ausdruck gebracht haben.
ihre Interpretation des Terroranschlages beruhte auf einer sehr speziellen Wahr-
nehmung des Islam, die aus heutiger Sicht jenseits des Konsenses steht, mit dem
bisher der Islam begriffen wurde. Zugleich iibersteigerte die Vorstellung, die die
Attentédter vom Islam hegten, das bislang gewohnte semantische Feld von Islam
und Religion. Dies hatte manche Beobachter schon 2002 zu Behauptung verleitet,
dass es sich bei den Attentitern um eine religits-politische Sekte handle.®

7 Als Beispiel fiir ein weltweites Auftreten eines islamischen Terrorismus nannte Rabin das
Bombenattentat auf die israelische Botschaft in Buenos Aires von 1992, bei dem 29 Menschen ums
Leben gekommen waren, und den Anschlag auf das New Yorker World Trade Center.

8 Hirschmann 2006.



DE GRUYTER Der 11. September 2001 als Epochenbruch =—— 307

7 Religion

Die Vorgeschichte des 11. Septembers war unmittelbar mit der Religionsgeschichte
verkniipft. Wir miissen also den religiosen Kontext rekonstruieren, in dem sich das
Ereignis vollzog. Dies erlaubt uns dann die Transformation zu identifizieren die
das religitse Feld betraf.

Die Terroranschldge des 11. Septembers waren — so wissen wir heute — Aus-
druck einer Neudeutung des Islam, die in den 1970er Jahren erste Konturen
annahm und die ich unter dem Begriff ultraislamisch zusammenfassen mochte. Mit
der Vorsilbe ,ultra“ wird eine Radikalisierung der Religion zum Ausdruck
gebracht, und zwar in dem Sinne, dass diese radikal aus dem neuzeitlichen und
modernen Pakt mit der Gesellschaft geldst wird und dass sie so die Differenz zur
Gesellschaft aufhebt. Sie wird also im gewissen Sinn ,,absolut®, da sie kein kom-
plementdres Gegeniiber in Form einer Gesellschaft zuldsst, und zugleich haben
ihre Akteure den Konsens beziiglich dessen, was ,,Religion“ beziehungsweise hier
LIslam“ bezeichnet, aufgegeben. Durch die Radikalisierung der Religion wird
diese zugleich aufgehoben.

Eine solche Vorstellungswelt ist zwar riickblickend genealogisch mit ,Reli-
gion“ verbunden, indem sie von den Ressourcen der religiosen Traditionen
Gebrauch macht, doch befindet sie sich zugleich ,jenseits der Religion®.’

Die ultrareligiose Deutung des Islam ist weitgehend homogen. ,,Ultraisla-
misten“ gehen davon aus, dass der Islam einem Muslim nicht als Konfession
gegeben sei, sondern dass sich jeder, der sich als Muslim sehen will, den Islam in
sich durch sein Dasein bewahrheiten miisse. Dabei handele er nicht als Person,
sondern als Korper des Islam. Diese Verwirklichung des Islam wird als Eigenschaft
des Menschen, das Ziel seines Daseins (Islam) in sich selbst zu haben (Entelechie),
verstanden.

Um ,,Muslim“ sein zu kénnen, muss er also das in ihm verborgene Ziel
wahrnehmen und durch entsprechende ritualisierte Handlungen zur Geltung
bringen. Die Handlungen, durch die die Existenz als Muslim zur Geltung gebracht
werden soll, sei der Dschihad. Die Entelechie des Daseins des Einzelnen bestehe
also darin, dass der Islam im Einzelnen wahrhaftig werde. Der Islam finde seine
Inkarnation in einem Menschen, der dadurch zum Muslim wird. Das Medium der
Inkarnation ist allein der Dschihad.

Der Islam wird soteriologisch so {iberhdht, dass er zu einem heiligen Mittel der
Errettung und Erlésung wird. Damit verliert der Begriff ,,Islam“ seinen Bezug zum
neuzeitlichen Religionsbegriff. Die Trennung zwischen dem Kulthandeln und der

9 Der post-religitse Status (,,after religion®) wird meist auf eine Erlebnisfrommigkeit bezogen und
gilt dem Religitsen ohne Religion.



308 —— Schulze DE GRUYTER

sozialen Lebenswelt, ein Prinzip der klassischen islamischen Normenordnung,
wird aufgehoben, was bedeutet, dass das Leben selbst sakralisiert erscheint. Das
Leben und die Gesamtheit des Handelns werden so zum Gottesdienst. Jeglicher
Bezug zu einer Gesellschaft erlischt, stattdessen vollzieht sich das Leben nur noch
in der Gemeinschaft von Gleichgesinnten. Jenseits dieser Gemeinschaft gibt es
keine legitime Form menschlichen Zusammenlebens.

Gewalthandeln wird damit — selbst in seinen brutalsten Formen — zum ulti-
mativen Bestandteil einer neuen islamischen Soteriologie. Entscheidend ist die
Lehre, dass der Dschihad ein Gottesdienst sei, der fiir jeden Einzelnen Pflicht sei,
auf dass sich der Islam in ihm und durch ihn verwirkliche, Ein weiteres Merkmal
der ultraislamistischen Deutung ist die Vorzugsstellung der Sunna des Propheten
Muhammad gegeniiber dem Koran. Dies bedeutet, dass die Regeln und Normen,
die aus der Prophetentradition abgeleitet werden, Vorrang vor den moralischen
Setzungen hétten, die aus dem Koran hergeleitet werden. Der Islam wird so zu
einer ausschlieflichen Normenordnung. Diese Normen bendétigen keinerlei
moralische Rechtfertigung. Die einzige Form der Normenbegriindung ist die
Ableitung der Normen aus der Uberlieferung iiber die behauptete Tatséchlichkeit
des Lebens des Propheten Muhammad und die Verkniipfung der Normen mit
einem Heilsziel.

Mit der ,,Einebnung der Spannung zwischen Faktizitit und Geltung“'® ver-
lieren die so gesetzten Normen jeden Anspruch, Recht zu sein. Im Feld der
»Ultraislamisten® erlischt damit die rechtliche Funktion der Scharia und wird zur
terroristischen Willkiir. Analog zur Aufkiindigung des Pakts zwischen Religion
und Gesellschaft wird daher auch die neuzeitliche Differenzierung von Werten und
Normen aufgehoben.

Die ultraislamistischen Deutungen, die inhaltlich erstmals in den frithen
1970er Jahren ausformuliert worden waren, nahmen zunichst im Kontext des
Afghanistan- Kriegs gegen Ende der 1980er Jahre Gestalt an und fiillten bisweilen
den Raum, der durch den Niedergang des klassischen Islamismus entstanden war.
An die Stelle der in die Zukunft gerichteten Utopie trat die Deutung des Islam als
urspriingliche Schicksalsgemeinschaft, in der sich die Zugehorigen die oben
genannte Vorstellungswelt teilen. Seine volle Gestalt fand der Ultraislamismus
erstmals im algerischen Krieg der 1990er Jahre und pragte die Vorstellungen und
Handlungen der dortigen Groupe islamique arme. Weiter dogmatisch aufgeladen
wurde er dann in den 1990er Jahren in Afghanistan und durch Kampfbiinde
beziehungsweise Solidaritdatsnetzwerke wie Al-Qaida organisiert. Spétestens seit
dem Ende der 1990er Jahre hat sich diese Vorstellungswelt in einem Geflecht von

10 Habermas 1992: 38.



DE GRUYTER Der 11. September 2001 als Epochenbruch = 309

,2Kampfbiinden“ verfestigt, die einen ,,Krieg gegen Gottes Feinde* als Dienst an
Gott fiihrten und ihre Gemeinschaften als ,,Kriegergemeinden® griindeten.

Die Gefolgschaft der ultraislamistischen Kampfbiinde (vor allem Al-Qaida und
»Islamischer Staat“) rekrutierte sich aus einer Vielzahl von prekdren Sozialbio-
graphien, die kein dominantes Muster der Herkunft aufwiesen. Den Biographien
gemeinsam waren hingegen eine Vergeltungsreligiositit (genannt Dschihad),
eine islamisch eingekleidete Rationalisierung des entsprechenden Rache- und
Vergeltungsgefiihls, eine Selbstermdchtigung zu Gewalthandlungen, die als
Vergeltungstaten gedeutet wurden, die Vorstellung, dass diese Taten einen Dienst
an Gott seien, die Vorstellung, dass die Taten sich gegen jeden Feind Gotten zu
richten hétten und die Vorstellung, dass ein solcher ,,Gottesdienst” fiir den Téter
eine Heilsgewissheit darstellte, sofern er/sie dabei selbst getttet wiirde.

8 Reprdsentation

Doch der Terror des 11. Septembers war nicht nur ein Indikator fiir die Verdnderung
im religitsen Feld, sondern wies auch auf grundsitzliche Anderungen in den
politischen Ordnungen hin. Am deutlichsten zeichneten sich die Veranderungen,
die im Zusammenhang mit dem Terror des 11. Septembers standen, in der Krise der
Reprasentation ab.™

Im Nahen und Mittleren Osten besteht iiber den symbolischen Trédger der
Reprédsentation ein gewisser Konsens. Es ist die ,,Nation“. Doch ist hoch umstrit-
ten, was die Nation definiere, wer sie definiere und vor allem wen/wer sie repra-
sentiere. Fiir die Regime ist klar: es ist der Staat; die Opposition hingegen sagt: das
Volk. Im Nahen Osten konkurrieren heute zwei gegenldufige Prozesse: auf der
einen Seite wird die Nation ,vergesellschaftet”, das heif3t die Nation wird als
symbolische Ordnung reklamiert, die das ,,Volk“ zu reprdasentieren habe bezie-
hungsweise in der das Volk die Nation vertrete. Auf der anderen Seite hehaupten
die Herrschaftseliten, dass es der Staat sei, der die Nation vertrete, mithin sei die
Nation eine symbolische Ordnung, die den Staat reprdsentiere.

Das ,,Volk®, das in der Nation zu sich selbst finde, sieht sich dabei in einer
systemischen Opposition zum Staat beziehungsweise den ihn tragenden Staats-
eliten. Staatlichkeit wird nur noch als ,,System* (nizam) begriffen, Herrschaft als
Korruption. Die Folge ist, dass selbst in parlamentarischen Ordnungen die Parti-
zipation an Wahlen oder Abstimmungen drastisch gesunken ist.

11 Politische Représentation gilt idealiter als das Handeln einzelner fiir eine politische Einheit und
damit als das Kernprinzip eines jeden gesellschaftlichen Zusammenlebens.



310 =—— Schulze DE GRUYTER

Vor zehn Jahren stand noch die Idee im Vordergrund, dass es die Gesellschaft
sei, die den Staat definiere, und nicht der Staat, der die Gesellschaft definiere. Die
Idee der ,,Gesellschaft® ist heute stark riickldufig. Isoliert stehen jene da, die zum
Beispiel in Libanon einen neuen Gesellschaftsvertrag einklagen.

Ganz anders die Staatseliten. Soziologisch gesehen hat ihre Entflechtung von der
»Gesellschaft schon vor Jahren begonnen. Der Arabische Friihling hat ihnen in
dramatischer Weise vor Augen gefiihrt, dass ihre soziale Machtstellung gefahrdet ist,
wenn sie nicht hinreichend politisch und 6konomisch abgesichert ist.

Die Folge sind eine Restauration und eine , Leviathanisierung® der staatlichen
Macht: Die Restauration begann schon 2013 in Agypten zu greifen und wurde 2022
auch in Tunesien wirksam. Vorgedacht wurde die Restauration vor allen Dingen in
den Denkfabriken am arabischen Golf, wo nicht zufdllig im Jahre 2012 eine neue
arabische Ubersetzung des Leviathan von Thomas Hobbes erschien.

Seit Beginn des arabischen Friihlings 2011 sind viele herrschende Staatseliten
in den Liandern des Nahen Ostens zur Uberzeugung gelangt, dass ihrem endlos
meuternden Volk nicht zu trauen sei. Jede Lockerung der staatlichen Gewalt wiirde
nur Rebellion begiinstigen. Daher stiitzen sich die Eliten auf eine Herrschafts-
ordnung, in der es keinen Raum fiir eine unabhéngige Zivilsphare zwischen Staat
und Volk gibt, die es dem Volk erméglichen wiirde, eine Kontrolle des Staats
und eine Rechenschaftspflicht der politischen Amtstrdger einzuklagen und
durchzusetzen.

In der Gewissheit, dass die Macht der Herrschaft dazu diene, die Position des
Staats als Machtorgan gegeniiber dem Volk zu sichern und zu stabilisieren, defi-
nieren viele Eliten im Nahen Osten das Volk rechtlich wie politisch als eine vereinte
Gemeinschaft von Untertanen. Das Privileg, zivile Institutionen zu schaffen, habe
allein der Staat. Ein Franchising solcher Institutionen durch bevorzugte Unter-
tanen sei moglich, sofern diese damit nicht politische Machtanspriiche verbinden.

In den apologetischen Aussagen der Staatseliten stellt das Volk eine poten-
tielle Bedrohung der staatlichen Ordnung dar, vor allem dann, wenn der Terro-
rismus dem vermeintlichen zerstorerischen Naturzustand des Volks den Weg zu
bahnen scheint. Das Volk erscheint den Eliten wie ein Wiederganger des Land-
ungeheuers Behemoth, das es zu bdndigen gilt. Die Forderung nach der Ermog-
lichung einer selbstverwalteten Zivilgesellschaft ist daher in den Augen der
Staatseliten fast gleichbedeutend mit Meuterei.

Restauration und ,Leviathanisierung®“ werden noch um die Deutung der
Nation als eine Retrotopie erganzt, als ein sentimentaler nostalgischer Ort der
Vergangenheit, der in der Gegenwart in Szene gesetzt wird: sentimental deshalb,
weil hier die Vergemeinschaftung durch eine affektive Verinnerlichung einer in
der Gegenwart erinnerten Vergangenheit erfolgt, und nostalgisch, weil diese
affektive als ,Heimkehr” gedeutete Hinwendung zugleich einen Schmerz



DE GRUYTER Der 11. September 2001 als Epochenbruch =— 311

hervorruft, der sich als Sehnsucht nach dauerhafter Wiederherstellung des Ver-
gangenem ohne Aufgahe der Vorziige der Gegenwart generalisiert. Retrotopien
ersetzen Utopien, gleichermafien in sdkularer wie in religiéser Sprache. Nation
und Religion werden retrotopisch gefasst; die Nation wird zum Sehnsuchtsort einer
umgedeuteten und neubewerteten Vergangenheit.”? In den nahéstlichen Welten
haben Retrotopien massiv an Bedeutung gewonnen. Sie bilden nicht nur den
Rahmen fiir die Legitimierung herrschaftlicher Macht, sondern reprdsentieren
zugleich den Protestraum der Bevolkerung gegen die staatlichen Gewalten, vor
allem gegen die Exekutive.

Als Retrotopie verkdrpern Nationen keine teleologische Hoffnung mehr im
Sinn einer optimistischen Zukunftserwartung. Retrotopien wollen sich weder
durch ,,Befreiung“ noch durch Revolution verwirklichen, sondern durch eine
relativ homogene Identitédt real werden. Nationen sollen den Welten die Zeit
zuriickgeben, diesmal aber nicht als Projektion einer Idealzukunft, sondern als
asthetisches Ensemble von Stilen, Moden, Praxen und Einstellungen, die sich
durch Vergangenheiten artikulieren.'?

9 Sozialer Wandel

Es ist gewiss einsichtig, davon auszugehen, dass es einen umfassenden Trans-
formationsprozess im Nahen Osten gegeben hat, der sowohl die sozialen wie die
kulturellen und 6konomischen Felder betraf. Ein Indikator fiir den Beginn des
Transformationsprozesses war die Entwicklung der Weltwirtschaft. Statistiken
belegen, dass in den Jahren 1973 und 1974 der WeltauBBenhandel jenes Niveau
wieder erreichte, das Ende des 19. Jahrhunderts geherrscht hatte. Wir konnen also
davon ausgehen, dass zu Beginn der 1970er Jahre die weltwirtschaftliche Situation
rekonstruiert war, die zum Ende des 19. Jahrhunderts bestanden hatte. Am
stdrksten bemerkbar machte sich dieser Prozess im Aufienhandelsvolumen, in den
fiir die damalige Verhdltnisse rasant steigenden Erdél und Erdgaspreisen sowie
der Ausweitung der sozialen Mobilitdt in Form der Arbeitsmigration.

12 Retrotopien sind nur Vorstellungswelten, die die Uberzeugung ausdriicken, dass die ,,Zeit aus
den Fugen geraten ist”, siehe Aleida Assmann: Ist die Zeit aus den Fugen? Berlin: Hanser, 2013. Der
Begriff wurde erstmals von dem ungarischen Historiker Istvin Rév etabliert (Rév 1998) syste-
matisch eingefiihrt und zur Grundlage von Bauman: 2017.

13 Bemerkenswert ist, dass selbst ultraislamische Biinde solche Retrotopien darstellen. Thre
,»Vision” einer islamisch-endzeitlichen Ordnung griindet in gleicher Weise auf einem nostalgi-
schen Zugriff auf die islamische Vergangenheit, die als Heilszeit gedacht ist und die in der
Gegenwart wiederaufgefiihrt werden muss. Dass dies neo-orientalische Projektionen sind, braucht
nicht weiter betont zu werden.



312 = Schulze DE GRUYTER

Die Umstrukturierung der Weltwirtschaft zu einer globalen Ordnung betraf
auch die nahdstlichen Lander. Vor allen Dingen die Arbeitsmigration hatte grof3e
Auswirkungen auf das soziale Gefiige in den nahdstlichen Gesellschaften. In
Agypten beispielsweise war jeder dritte Haushalt von der Arbeitsmigration
betroffen. Das bedeutet dann, dass sich die Arbeitsverhéltnisse und die Lebens-
welten in den Herkunftslandern der Migrantinnen und Migranten deutlich ver-
dnderten. Die Moglichkeit, erfolgreich zu arbeiten, zu konsumieren und in
ertraglichen Wohnverhéltnissen zu leben, war nun verstirkt von weltwirtschaft-
lichen Bedingungen abhdngig. Die hierdurch ausgeldsten sozialen Trans-
formationen waren weitreichend. Sie betrafen die Stellung der Frauen in der
Gesellschaft, die nun vielfach in die Arbeitswelten eintraten, die Familienstruktur,
die immer weniger von einem Mehrgenerationenhaushalt gepragt war, sowie die
personlichen Lebenspldne und Lebensvorstellungen, die insbesondere in der
Mittelklasse auf eine erfolgreiche Karrieresituation ausgerichtet wurden, oder
anders ausgedriickt, man heiratete spater. Des Weiteren verstadrkte sich der Prozess
der Urbanisierung, durch den in manchen Metropolen vollig neue Stadtgefiige
entstanden. Politisch bedeutete dies eine weitere Aufwertung der Stadt und ihrer
urbanen Lebenswelten gegeniiber den regionalen und ldndlichen Milieus in den
Provinzen.

Es ist bemerkenswert, dass die sozialen und 6konomischen Transformationen
in den nahdostlichen Landern in vielerlei Hinsicht jenem Wandel dhnelten, die die
zentraleuropdischen und westeuropdischen Lander durchgemacht hatten. Aller-
dings unterschied sich der soziale Wandel in den westeuropdischen Landern von
dem in Landern des Nahen und Mittleren Ostens dadurch, dass in Europa vor-
gdngig ein schleichender Sdkularisierungsprozess begonnen hatte, der nun in den
frithen 1970er Jahren einen ersten Héhepunkt erlebte. In den meisten nahostlichen
Liandern hingegen wurde der soziale Wandel kulturell durch eine sogenannte
Islamisierung aufgefangen. Damit ist nicht notwendig die Zunahme an Religiositét
gemeint, sondern der Zugewinn an Plausibilitét fiir eine islamisch ausgerichtete
Rechtfertigung innerweltlicher Lebensverhdltnisse und Lebensordnungen. Was so
in den europdischen Landern als Sdkularisierung erfahren wurde, entsprach in
vielen nahostlichen Landern dem Prozess einer Islamisierung. Dabei ging es
weniger um die ideologische Fixierung einer zukiinftigen islamisch determinierten
Gesellschafts- oder Sozialordnung als vielmehr um die Rechtfertigung und um die
Legitimitdt von Ordnungsvorstellungen iiberhaupt. Als gerechtfertigt galt nun eine
Ordnung, wenn sie ihre Geltung auf den Islam ausrichtete. Fiir die europdischen
Beobachter und Beobachterinnen erschien dieser Prozess als ein Zugewinn von
Religiositédt. Lokale Akteure vor Ort hingegen betonten, dass durch die Islamisie-
rung die Religion kein Zugewinn erlebte, sondern dass die Religion aus ihrem
transzendentalen Bereich in die Immanenz der Welt {iberfiihrt wurde. Uberspitzt



DE GRUYTER Der 11, September 2001 als Epochenbruch = 313

gesagt: die Sdakularisierung in der islamischen Welt war islamisch verkoppelt, und
erst nach 2011 begann die Entflechtung von Sdkularisierung und Islamisierung
bedeutsam zu werden.

Doch schon wenige Monate nach dem 11. September 2001 ergab sich die
Moglichkeit, die Deutungen der Terroranschldge in einem sozialen Wandel neu zu
Rahmen. 2002 verdffentlichte das United Nations Development Programme
(UNDP) den ersten sogenannten Arab Human Development Report, dessen
Ergebnisse gleichsam die Diagnose fiir die Griinde der Heraushildung eines isla-
mischen Terrorismus zu liefern schienen. Erstmal wurde von nahdstlichen Wis-
senschaftlerinnen und Wissenschaftlern der Status quo der menschlichen
Entwicklung erhoben und fiir den Nahen Osten sehr schonungslos dargestellt. Die
arabische Welt rangierte demnach in der Rangliste der menschlichen Entwicklung
ganz am Ende, sogar noch hinter den meist schlecht bewerteten Landern Afrika
siidlich der Sahara. Der Bericht war so vernichtend, dass in zahllosen Publika-
tionen versucht wurde zu eruieren, was denn schiefgelaufen sei. Wahrend der
Bericht selbst auf eine Diagnose der Ursachen der Unterentwicklung verzichtete,
mehrten sich in westlichen Publikationen die Stimmen, die den Islam bezie-
hungsweise kulturelle Griinde als Ursache fiir die Unterentwicklung ansahen. Der
Bericht bot somit der westlichen Offentlichkeit ein geeignetes Instrument, um die
Urséchlichkeit des Terrorismus vom 11, September zu bestimmen. Diese Rahmung
wurde auch in der arabischen Offentlichkeit {ibernommen.

10 Nachgedanke

Die Geschichte des 11. Septembers 2001 dauert auch heute, 20 Jahre nach den
Terroranschldgen weiter an. In 50 Jahren wird man sicherlich die Folgen der
Terroranschldge vom 11. September anders bewerten als wir es heute tun. Alle
unsere Beurteilungen sind daher auch Ausdruck unseres heutigen Zeiterlebens. Es
gibt gute Griinde anzunehmen, dass die Terroranschldge des 11. Septembers 2001
keine Zdsur im engeren Sinne definierten, sondern als Teil eines tiefgreifenden
sozialen, kulturellen und politischen Wandels zu interpretieren sind. Wir miissen
davon ausgehen, dass dieser Wandel Teil eines globalen Umbruchsprozesses
gewesen ist und dass wir den Zeitraum, in dem sich der Terror des 11. September
2001 vollzog, als einen Epochenbruch bestimmen konnen. Dieser Epochenbruch
betrifft nicht nur die epistemischen Ordnungen, sondern vor allem auch die nor-
mative Ordnung, die durch das Gleichgewicht von Gesellschaft und Religion
markiert ist. Der 11. September 2001 hat gezeigt, dass die Beziehung von Religion
und Gesellschaft aus den Fugen geraten ist und dass sich durch die Radikalisie-
rung der Religion, die sich in den Terroranschldgen des 11. Septembers gezeigt hat,



314 = Schulze DE GRUYTER

das religiose Feld selbst tiefgreifend verdndert hat. Daher kénnen wir annehmen,
dass im Rahmen des Gleichgewichtes von Religion und Gesellschaft ein dhnlicher
Desintegrationsprozess auch auf das Feld der Gesellschaft bezogen ist. Zwar ist
hierfiir der 11. September 2001 kein unmittelbarer Indikator, doch gibt es in der
Nachgeschichte des 11 Septembers geniigend Hinweise, die daflirsprechen, dass
Teil des Epochenbruchs auch ein Desintegrationsprozess der Gesellschaft ist.

Und erst in vielen Jahrzehnten wird sich erweisen, ob der Epochenbruch und
ob die Zeit des Epochenbruchs als Teil einer Epochenschwelle zu interpretieren
sind. Dies kann nur dann gelingen, wenn sich die Beobachterposition selbst in
einer neuen Epoche verortet.

Literaturverzeichnis

Assmann, Aleida (2013): /st die Zeit aus den Fugen? Berlin: Hanser.

Bauman, Zygmunt (2017): Retrotopia. Cambridge: Polity Press.

Blumenberg, Hans (1966): Die Legitimitdt der Neuzeit. (Erneuerte Ausgabe, 1996) Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Fukuyama, Francis (1992): The End of History and the Last Man. New York: Free Press.

Habermas, Jiirgen (1992): Faktizitdt und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des Rechts und des
demokratischen Rechtsstaates. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hirschmann, Kai (2006): ,,Der ,Dschidahismus‘: Gewaltideologie einer politischen Sekte®.
Sicherheit + Frieden 24.3: 116-122.

Krastev, Ivan / Holmes, Stephen (2019): The Light that Failed. A Reckoning. London: Penugin.

N.N. (1977, 15. Mai): N.N. The Ethiopian Herald.

Rév, Istvdn (1998): ,,Retrotopia. Critical Reason Turns Primitive“, Current Sociology 46.2: 51-80.

Stichweh, Rudolf (2008): ,,Zur Soziologie des Weltereignisses®, In: Weltereignisse. Theoretische
und empirische Perspektiven. Hrsg. von Stefan Nacke, Rene Unkelbach und Tobias Werron.
Wiesbaden: VS flir Sozialwissenschaften, 17-40.

Windfuhr, Volkhard (2001, 1. Oktober). Bringt Pharaos Haus zum Einsturz. Der Spiegel 55.40.
https://www.spiegel.de/politik/bringt-pharaos-haus-zum-einsturz-a-a154ed63-0002-
0001-0000-000020240747.

Zollner, Barbara (2016): ,,The Brotherhood in Transition. An analysis of the organisation’s
mobilizing capacity”. In: Religidse Bewegungen als politische Akteure im Nahen Osten. Hrsg.
von Peter Lintl, Christian Thuselt und Christian Wolff. Baden-Baden: Nomos, 43-69.



	Der 11. September 2001 als Epochenbruch

