
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 76 (2022)

Heft: 2

Artikel: Der 11. September 2001 als Epochenbruch

Autor: Schulze, Reinhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1035025

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1035025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2022; 76(2): 297-314

Reinhard Schulze*

Der 11. September 2001 als Epochenbruch

https://doi.org/10.1515/asia-2022-0025
Received July 24, 2022; accepted July 24, 2022; published online September 1, 2022

Abstract: In world public opinion, the events of September 11, 2001, are often

interpreted as the beginning of a new epoch. It seems as if the attacks on the twin
towers of the World Trade Center and the Pentagon buildings near Washington
were the initial spark for a change not only in the Middle Eastern world, but also

intervened in the relations between the Middle East, the Islamic world and the
West. We are still far from defining the period in which September 11 took place as a

time between two epochs, i.e., as an epochal threshold. However, there are
sufficient indicators that justify assuming the process a rupture of an existing epochal
order. An approach to the question, which caesura the events of September 11

meant, and in which process of upheaval this caesura took place, requires to

visualize again which consequences and which backgrounds had related to the

events themselves. For this purpose, I will proceed in six steps, which, however,
will be formulated in very different breadth. I will focus on religion, political
representation, and social change. There are good reasons to assume that the

terrorist attacks of September 11, 2001, did not define a caesura in the narrow
sense, but should be interpreted as part of a profound social, cultural, and political
change. We must assume that this change has been part of a global process of
rupture and that we can define the period in which the terror of September 11,2001,

took place as an epochal break. This epochal break affects not only epistemic
orders, but above all the normative order marked by the balance of society and

religion.

Keywords: 9/11; epochal break; Islamism; Mddle East; political representation

In der Weltöffentlichkeit werden die Ereignisse des 11. Septembers 2001 oft als

Beginn einer neuen Epoche interpretiert. Es scheint so, als ob die Angriffe auf die

Zwillingstürme des World Trade Center und die Gebäude des Pentagon bei
Washington der Initialfunke für eine Veränderung nicht nur in den nahöstlichen
Welten waren, sondern auch in die Beziehungen zwischen dem Nahen Osten, der

islamischen Welt und den Westen eingriffen. Allerdings darf man skeptisch sein:

Corresponding author: Reinhard Schulze, Forum Islam und Naher Osten, Universität Bern,

Hochschulstrasse 6, 3012 Bern, Schweiz, E-mail: reinhard.schulze@fino.unibe.ch



298 — Schulze DE GRUYTER

einzelne Tagesereignisse werden gerne symbolisch aufgeladen, um einen
Umbruch zu markieren. Dies macht dann Interpretationen wie: seit dem 11.

September haben sich die Beziehungen zwischen dem Westen und der islamischen
Welt verschlechtert oder verbessert, möglich. Aus historiographischer Perspektive

allerdings spielen solche symbolischen Daten eher eine untergeordnete Rolle; bei

manchen Geschehnissen wird die Forschung zu einem späteren Zeitpunkt sogar
feststellen, dass sie entweder so wie erinnert gar nicht stattgefunden haben oder

nie die Bedeutung hatten, die ihnen zugewiesen wurde. Historiografisch gedacht
sind Ereignisse immer auch als Ergebnis eines vorgängigen Prozesses zu deuten,
und je nach Qualität beobachteter Ereignisse kann es sein, dass der beobachtete
Prozess durch dieses Ereignis in eine andere Richtung gedrängt wird, als wenn er

von diesem Ereignis unbeeinträchtigt verlaufen wäre.

Nun dürfte es jedem Beobachter und jeder Beobachterin eingängig sein, dass

die Angriffe auf die Gebäude in New York und Washington als Konsequenz
vorgängiger Prozesse zu interpretieren sind und die weitere historische Entwicklung
merklich beeinflussten. In diesem Sinne haben sie die Funktion einer historischen
Zäsur. Doch können sie auch als markanter Einschnitt gedeutet werden, der eine

Grenze zwischen zwei Epochen bildet? Und wenn dies der Fall sein sollte, waren
dann die Ereignisse des 11. Septembers nur Teil einer verflochtenen Ereigniskette,
die gesamthaft diese Zäsur beschreiben? Dann wäre es plausibel, eine Epochenschwelle

anzunehmen, die sich von einem „unmerklichen Limes"1 nach Hans

Blumenberg erst schleichend und dann immer weiter verstärkend und schneller zu
einem Epochenbruch entfaltete. Rückblickend würde man dann die Ereignisse des

11. Septembers als den vorläufigen Höhepunkt einer Epochenschwelle und damit
als „Weltereignis"2 interpretieren.

1 Vorgedanke

Nun wird wohl kaum jemand dafür plädieren, die Ereignisse des 11. Septembers
2001 als Höhepunkt eines Umbruchprozesses zu sehen, der sich allein auf die

nahöstlichen oder islamischen Welten beschränkt habe. Die Forschung hat
deutlich gemacht, dass wir von einem globalen Muster ausgehen müssen, wenn

1 Blumenberg 1996.

2 Es lässt sich mit Fug und Recht argumentieren, dass der 11. September als „Weltereignis"
gedeutet werden kann. Er steht für ein Geschehen, das den von Rudolf Stichweh definierten
Kriterien einer allgemeinen Bedeutsamkeit, einer Betroffenheit, einer Grenzüberschreitung, einer

zeitlichen Ausgedehntheit und einer breiten, globalen Rezeption entspricht. Hierzu: Süchweh

2008.



DE GRUYTER Der 11. September 2001 als Epochenbruch 299

wir einen solchen Epochenbruch bestimmen wollen. So haben sich nach 2001 auch

die Ausrichtung und Strukturierung der Wissenschaft über den Nahen Osten vor
allen Dingen auch in den USA deutlich verschoben. Allerdings wird aus heutiger
Perspektive das Empfinden eines Epochenbruchs, das unmittelbar nach den

Anschlägen von 2001 in den Medien omnipräsent war, in dieser Radikalität kaum

noch geteilt. Wenn wir also von einer historischen Zäsur ausgehen wollen, dann

dürfen wir sie nicht allein auf das Ereignis des 11. Septembers beziehen. Und doch

bleibt der Eindruck bestehen, dass in der westlichen Wahrnehmung die Vorstellung

einer Zeitenwende weiter Bestand hat. Überspitzt gesagt, könnte man sogar
behaupten, dass das Aufkommen der neuen rechtspopulistischen und nationalistischen

Bewegungen eine indirekte Folge dieses Epochenbruchs darstellte, der

mit dem 11. September verbunden wurde. Zugleich bedeutete der 11. September
auch die Aufwertung von Verschwörungstheorien, die durch die Anschläge zu

groß angelegten Narrativen verbunden wurden. Das postfaktische Zeitalter schien

mit dem Terror vom 11. September angebrochen zu sein. Allerdings war der sich

anbahnende Epochenbruch in der westlichen Welt schon vorgängig diagnostiziert
worden, vor allen Dingen im Rahmen des Zusammenbruches des Ostblocks. So

wurden die Ereignisse des 11. Septembers in den Rahmen jener Theorien gestellt,
die von einem sogenannten Ende der Geschichte ausgingen und die behaupteten,
dass die westliche Ordnung die Ordnung sei, die als globales Muster fortan
Gültigkeit haben sollte.3 Nun ist Idar, dass das eine Illusion war. Der Abzug der Nato-

Truppen aus Afghanistan im August 2021 wird als Symbol des Scheiterns dieses

Ansatzes interpretiert. Man könnte es auch so sagen: mit dem Abzug aus Afghanistan

endete der Umbruchsprozess, der mit dem 11. September seinen Höhepunkt
erreicht zu haben schien. Und der Angriff russischer Truppen auf Ukraine am 24.

Februar 2022 wurde alsbald als Hinweis auf einen sich weiter vertiefenden neuen
Ost-West-Konflikt gelesen.

Doch es wäre eine Illusion anzunehmen, dass die Zäsur des 11. Septembers

allein auf die westliche Welt bezogen wäre. Im Gegenteil: Es war gerade auch das

islamische Feld, das durch diese Ereignisse markant verändert wurde. Die

Verarbeitung des 11. Septembers hat zu einer strategischen Neuausrichtung des

Verhältnisses von Staat und Islam geführt. Die Regime im Nahen und Mittleren Osten

3 Überspitzt formuliert könnte man hier vom „Ende der großen Erzählung des Endes der

Geschichte" sprechen, das Francis Fukuyama in seinem 1992 erschienenen Buch The End of
History and the Last Man diagnostiziert hatte. Die Epochenschwelle, die als Rahmung zur Deutung
des Geschehens am 11. September 2001 hervortrat, weist natürlich weit über das Schlüsselereignis
selbst hinaus und macht klar, dass das „Ende der Geschichte" eigentlich nie stattgefunden hat. Die

Diagnose von Ivan Krastev und Stephen Holmes (2019), demnach das „Ende der Geschichte"

scheiterte, weil sich neben einer liberalen eine illiberale autoritäre Weltordnung etablierte, ist
selbst wieder ein Hinweis auf das Empfinden einer Epochenschwelle.



300 — Schulze DE GRUYTER

haben auf die Ereignisse des 11. Septembers mit einer Verstärkung ihrer
Staatsaufsicht über die Religion reagiert. Das bedeutet nicht notwendig eine Relativierung

des Religiösen als normative Ordnung, wohl aber die Neudefinition der

Frage, wer der Souverän über den Islam zu sein habe. Tatsächlich war eine der

logischen Konsequenzen des 11. Septembers im Kontext dieser neuen Verstaatlichung

religiöser Ordnung die Entmachtung der Diskurse der Muslimbrüder.
Dabei ist in Rechnung zu stellen, dass sich die politische Programmatik dieser

Diskurse selbst deutlich in Richtung auf rechtskonservative Vorstellungswelten
verschoben hatte.4 Der Sturz der Herrschaft von Muhammad Mursi in Ägypten war
in dieser Hinsicht nur eine logische Konsequenz aus den Strategien, das

Gefahrenpotential der Attentäter des 11. Septembers zu minimieren. Und dies hat dann
dazu geführt, dass auch in den nicht staatlichen öffentlichen islamischen
Diskussionen der Status einer legitimen islamischen Ordnung zunehmend umstritten
war. Die tiefgreifenden islamischen Debatten um die „richtige Form des Islam"
markieren somit eine unmittelbare Konsequenz aus den Ereignissen des 11.

Septembers.

2 Epochenschwelle

Erst späteren Generationen wird es überlassen sein zu entscheiden, ob die
Terroranschläge des 11. Septembers tatsächlich der Indikator für einen Epochenbruch

waren oder ob sie als singuläres Ereignis, als ein Entgleisen des Säkularismus wie
Jürgen Habermas es nannte zu interpretieren sind. Heute, 20 Jahre nach den

Terroranschlägen, müssen wir uns damit begnügen, Aussagen darüber zu treffen, in
welcher Weise die Ereignisse des 11. Septembers in einen historischen Prozess

einzuordnen oder mit einer Struktur in Verbindung zu bringen sind und wenn ja
wie wir diesen historischen Prozess benennen und was wir als Struktur identifizieren

können.
Um diesen Prozess zu erkennen, ist es sinnvoll, sich noch einmal zu

vergegenwärtigen, was das Besondere an den Terroranschlägen des 11. Septembers

gewesen ist. Zwei Elemente stechen hervor: Erstens kodierten die Terroranschläge
eine als religiös erachtete Haltung. Zweitens zeichneten sich die Terroranschläge
durch eine Radikalität aus, die es in dieser Form bislang noch nicht gegeben hat.

Im Unterschied zu den klassischen terroristischen Aktionen der 1970er Jahre

wurden nicht gezielt einzelne Persönlichkeiten angegriffen, sondern stellvertretend

für eine staatliche Institution, für eine kulturelle Ordnung und für eine

vermeintliche ideologische Ausrichtung des Westens wurden Tausende von

4 Zollner 2016.



DE GRUYTER Der 11. September 2001 als Epochenbruch 301

Menschen getötet und verletzt. Diese Umstände haben Beobachterinnen und
Beobachter dazu verleitet zu sagen, dass die Anschläge des 11. Septembers eine

neue Qualität des Terrorismus definierten. Tatsächlich macht es Sinn, die

Anschläge einem religiös motivierten Terrorismus zuzuordnen.

Allerdings war die Identifizierung eines religiösen Terrorismus nicht das

Ergebnis der Anschläge vom 11. September. Vielmehr hatten sich schon in den

1980er Jahren die Stimmen gemehrt, Religion als Kategorie zur näheren Bestimmung

des Terrorismus zu verwenden. Drei Gründe waren damals ausschlaggebend

gewesen: Erstens deklarierten Tenoristen ihre Aktionen selbst explizit als

religiöse Tat, zweitens ließen sich Terroristen religiös definierten Organisationen
oder Bünden zuordnen. Und drittens hatte der Begriff Religion in den 1980er

Jahren den Status eines autonomen Erklärungsmusters zurückgewonnen. Dies

erlaubt es dann in den 1990er Jahren, einen religiösen Terrorismus typologisch zu

konzeptualisieren und ihn mit spezifischen Faktoren in Verbindung zu bringen:
mit einem apokalyptischen oder eschatologischen Denken, mit einer charismatischen

Führerschaft, mit einer Paranoia oder Dämonisierung Außenstehender,

mit einer sozialen Abschottung und mit einer militanten Bewaffnung. All das

schien sehr genau auf das zuzutreffen, was mit Al-Qaida und Bin Laden verbunden
wurde.

Wie wir allerdings sehen werden, hatte diese Interpretation den Nachteil, dass

Religion als eine ahistorische Zuordnungskategorie interpretiert wurde. Wie zu

zeigen sein wird, markierten die Anschläge des 11. Septembers einen ersten

Höhepunkt im Prozess einer Ausdifferenzierung des religiösen Feldes, die zu einer

Desintegration der Religion in ihrer Funktion als normative Ordnung führte.
Doch zurück zu den Interpretationen, mit denen versucht wurde, den

Ereignissen des 11. Septembers Herr zu werden. Der religiöse Kontext wurde dabei
zunächst auf den Begriff Fundamentalismus eingeengt in der Annahme, dass

religiöser Terrorismus die Fortschreibung einer fundamentalistischen Ausdeutung
der Religion bedeute. Die phänomenologische Betrachtung des Terrorismus wies
dann in drei Richtungen: In Richtung bestimmter religiöser Traditionen, in Richtung

eines allgemeinen religiösen Fundamentalismus oder in Richtung eines

Religionen eo ipso innewohnenden Gewaltpotentials.
Daneben wurde vor allem im Feuilleton versucht, den Motiven des religiösen

Terrorismus auf die Spur zu kommen, indem ihnen analog erscheinende

Deutungsfelder aus dem Erfahrungsschatz europäischer Geschichte zugeordnet wurden.

Drei Schemata dominierten: Erstens der Verweis auf die Apologetik des

Terrors als öffentliche Tugend im Sinne von Robespiene; zweitens der Verweis auf
einen nihilistischen Gehalt des Terrorismus, und drittens der Verweis auf eine

apokalyptische Grundhaltung der Terroristen. Dies ermöglichte eine gewisse



302 Schulze DE GRUYTER

Hermeneutik des terroristischen Geschehens, ohne anzudeuten, die Tat selbst

nachvollziehbar machen zu wollen.
Damit schien klar: der 11. September war Ausdruck eines neuen Terrorismus,

der aus dem Islam erwachsen wäre und dessen Akteure sich als Märtyrer berufen
fühlten. Die sachlogische Beziehung zwischen Islam und Terrorismus trat nun so

weit in den Vordergrund, das vielfach der Terrorismus durch den Islam erklärt zu
werden schien. Auf dem Höhepunkt der Zuordnung von Islam und Tenorismus in
den Jahren 2014-2017 bezogen sich mehr als 50% aller Zeitungsartikel, die über
den Terrorismus berichteten, auf ein islamisches Feld. Die bemerkenswerte

Konsequenz aus dieser Zuordnung war die Tatsache, dass politische Beobachter und
auch politische Institutionen, wie zum Beispiel der deutsche Verfassungsschutz
neben der klassischen Linksrechtsordnung noch eine neue dritte Ordnung
etabliert sahen, den sie „islamistisch" nannten. Die Verarbeitung des 11. Septembers
hat so dazu geführt, dass eine neue dritte politische Ausrichtung identifiziert
wurde, die mit allen Attributen markiert werden konnte, mit denen bislang die

Begriffe „links" und „rechts" näher qualifiziert wurden, und die nun das Links-
Rechts-Schema komplementarisierte. Wenn ich es richtig sehe, wurde diese

Taxonomie zum ersten Mal 1992/1993 verwendet. Die Etablierung dieser

dreigliedrigen Taxonomie von politisch extremistischen Vorstellungswelten
Linksextremismus, Rechtsextremismus und Islamismus wurde nach 2001 vor allem im
deutschsprachigen Raum zur Norm und markierte eine der wichtigsten Folgen der

Aufarbeitung des Terrors des 11. Septembers.

Mit der Kontextualisierung des Terrorismus in der Welt des Religiösen, die

natürlich durch die regionsbezogene Selbstermächtigung der Terroristen geleitet
wurde, trat an die Stelle der sozialwissenschaftlichen Deutung ein schillerndes

Interpretationsmuster mit hoher Assoziationskraft.
Die Tatsache, dass dieses Interpretationsmuster schon in den 1980er Jahren

Verwendung gefunden hatte und dann in den 1990er Jahren Bedeutung erlangen
sollte, weist daraufhin, dass das religiöse Feld schon in dieser Zeit eine weitgehende
Transformation erfuhr. Anders ausgedrückt, der Terrorismus des 11. Septembers war
Höhepunkt und zugleich Umschlagpunkt einer Transformation im Feld des

Religiösen, die im Kontext der islamischen Traditionen erkennbar wurde. Die Tatsache,
dass die islamische Tradition als Rechtfertigungsraum für einen religiösen
Terrorismus genutzt werden konnte, macht deutlich, dass die Integrationskraft des Islam

spätestens in den 1990er Jahren massive Einbußen erlebt hatte.

Die Verarbeitung des 11. Septembers 2001 in der westlichen Öffentlichkeit
führte so zu einem Paradoxon. Auf der einen Seite wurde der Hintergrund der

Anschläge im Islam partikularisiert, auf der anderen Seite wurden die Effekte

dieser Partikularisierung, also die Effekte des 11. Septembers auf die westliche
Welt hin globalisiert. Diese widersprüchlich erscheinende Gleichzeitigkeit von



DE GRUYTER Der 11. September 2001 als Epochenbruch 303

behaupteter Universalität und Partikularität, die wir in der Interpretation des

sogenannten religiösen Terrorismus erleben, ist natürlich nicht neu, sondern bildet

den festen Bestandteil moderner Weltinterpretation. Geradezu mustergültig
zeigt sich dies in der Gegenüberstellung der Universalität der Menschenrechte und
der behaupteten Partikularität ihrer Genealogie.

3 Epochenbruch

Noch sind wir weit davon entfernt, die Zeit, in der sich der 11. September vollzog, als

Zeit zwischen zwei Epochen, also als Epochenschwelle zu bestimmen. Allerdings gibt
es hinreichend Indikatoren, die rechtfertigen, den Prozess einer Brechimg einer
bestehenden epochalen Ordnung, also einen Epochenbruch anzunehmen.

Eine Annäherung an die Frage, welche Zäsur die Ereignisse des 11. Septembers

bedeuteten, und in welchem Umbruchsprozess diese Zäsur stattgefunden hat,

bedingt, sich nochmals zu vergegenwärtigen welche Konsequenzen und welche

Hintergründe mit den Ereignissen selbst verbunden gewesen waren. Ich werde

hierzu in sechs Schritten vorgehen, die allerdings in sehr unterschiedlicher Breite

ausformuliert werden.

4 Geopolitik

Hier sind jene Kriege zu nennen, die im Rahmen des sogenannten Kriegs gegen den

Terror in Ländern wie Afghanistan, Irak, Jemen, Somalia und später Libyen geführt
wurden. Nicht alle Kriege wurden in einem unmittelbaren Bezug zum 11.

September gesetzt, aber vor allen Dingen die Interventionen in Afghanistan und Irak
standen in einem direkten sachlogischen Zusammenhang zum 11. September. Als

Teil der Kriegsführung gegen den Terror zeichnete sich auch eine Rekonfiguration
der politischen Blockbildung ab, die mit dem Ausdruck „Achse des Bösen"

ausgedrückt wurde. Damit spiegelten die USA auch den Anspruch von Al-Qaida,
selbst so etwas wie eine „internationale Weltfront gegen die Kreuzfahrer und die

Juden" darzustellen.
Neben der Kriegsführung und neben den Auseinandersetzungen militärischer

Natur hatte der 11. September auch zur Folge, dass sich arabische Regime, vor allen

Dingen die in Saudi-Arabien und den Emiraten geopolitisch neuorientierten. Diese

politische Neuorientierung war noch nicht unmittelbar verbunden mit einer

Neugestaltung der innergesellschaftlichen Herrschaftsordnung, aber zumindest
schien es den Regimen notwendig, die Kontrolle über die eigene Gesellschaft

zurückzugewinnen. Dies hatte auch damit zu tun, dass die nahöstlichen Regime



304 — Schulze DE GRUYTER

nach 2001 den möglichen Souveränitätsverlust ausgleichen mussten, der ihnen
durch amerikanische Interventionen drohte. Der Souveränitätsverlust war real

geworden, als amerikanische und britische Truppen 2003 den Irak besetzten.

Damit lebten viele arabische Regime im Gefühl einer permanenten Bedrohung.
Hier zeigt sich eine sachlogische Beziehung zwischen dem US-amerikanischen

„Krieg gegen den Terror" und den Umbrüchen des Arabischen Frühlings, die aus

dieser Perspektive wie der Kulminationspunkt eines tiefgreifenden
Transformationsprozesses erscheinen.

Der 11. September bewirkte so eine geopolitische Neuausrichtung
regionalpolitischer Ordnungen. Dabei überwog bei Weitem eine „realistische" Interpretation

internationaler Beziehungen: Staaten galten als Macht- und Interessenträger, die

das nationale Interesse zu vertreten hätten und die jeweils aus eigenen nationalen
Interessen heraus auch eigene moralische Setzungen vollziehen konnten. Alle
nahöstlichen Staaten sahen sich nun in einer Situation direkter Bedrohimg. Entsprechend
einer als realistisch definierten Geopolitik ordneten sie nun ihre außenpolitischen
Strategien gänzlich diesem Bedrohungsszenario unter und entwickelten Bündnisse,
die allein dazu dienten, der Bedrohung entgegenzuwirken. Daraus entstanden die drei

großen, von Iran, den Golfstaaten beziehungsweise der Türkei geführten Blöcke, die

heute die nahöstlichen Welten definieren und erweitert haben.

5 Neudeutungen

Der 11. September endete nicht am 11. September 2001, sondern lebt bis heute weiter.

Das heißt der 11. September ist jetzt mehr als 20 Jahre alt. Sachlich bedeutet dies,

dass viele politische Debatten und viele politische Strukturen in Abhängigkeit
stehen zu jenen Prozessen, die mit einer Bewältigung des 11. Septembers zu tun haben.

Damit ist nicht nur der Krieg gegen den Terror gemeint, sondern allgemein das

Diskursfeld, das sich auf den Terrorismus bezieht. Weltweit sind durch die

Interpretationen des 11. Septembers auch neue Kategorien entstanden, die bekanntesten

dürften Kategorien wie die des „Gefährders" aber auch des „Konvertiten" sein, die

nun insgesamt eine neue Rolle in der politischen Öffentlichkeit spielen.
Des Weiteren hat der 11. September auch maßgeblich die Deutungswelten

geprägt, mit der die Öffentlichkeit islamische Formen der Gruppenbildung
interpretiert. Dazu gehört die Herausbildung eines Gattungsbegriffs namens
Islamismus, der dazu dient, eine Gesamtheit von islamischen politischen und

postpolitischen Ordnungsvorstellungen zu bezeichnen.

Wir wissen aus heutiger Perspektive, das dieser Gattungsbegriff ein
sogenannter Leerer Signifikant ist. Er ermöglicht es, dass Beobachter ihre Vorstellung
und ihre Deutung eines Geschehens oder einer Tradition im Kontext des Islam mit



DE GRUYTER Der 11. September 2001 als Epochenbruch 305

jenem Begriff bewerten, den andere gleichfalls als Bewertungskategorie nutzen.
Dafür trat die bis Ende der 90er Jahre dominante Bezeichnung islamischer
Fundamentalismus deutlich in den Hintergrund.

Zum Begriff Islamismus kam nach 2003/2004 der Ausdruck Salafismus hinzu, der

nun allgemein Deutungswelten bezeichnete, die als „prototerroristisch" verstanden

werden. Eine weitere Spezifikation ergab sich durch den Verweis auf den Dschihad,
der Begriff Dschihadismus wurde erstmals direkt nach den Ereignissen das 11.

Septembers 2001 im Deutschen verwendet.5 So schrieb der Spiegel am 1. Oktober 2001

über Bin Laden: „Er ist Dschihadist. Und Dschihadismus bedeutet Kampf bis zur
Errichtung der islamischen Weltherrschaft. Er will heute Palästina und die arabische

Halbinsel und morgen die ganze Welt befreien."6 Dieser Topos hält sich bis heute.

Ab 2002 machte dann der Begriff Salafismus Karriere. Maßgeblich war hier vor
allen Dingen die Interpretation des Kriegs in Algerien, wo durch die in der

französischsprachigen Öffentlichkeit verwendete Bezeichnung Groupe salafiste

pour la prédication et le combat (gegründet im September 1998 als Abspaltung vom
Groupe islamique armé) der Terminus salafistisch popularisiert wurde. Nach 2005

gewann auch der Ausdruck radikalislamisch an Bedeutung, der schon Mitte der

1990er Jahre gebräuchlich gewesen war. Anfangs wurden damit fast nur Hamas

und Hizbullah charakterisiert, doch nach 2006 wurde dieses Attribut fast ubiquitär
auf „Islamistisches" bezogen. Auch die Zusammenstellung extrem und Islam, die

erstmals zu Beginn der 1990er Jahre verwendet worden war, wurde nach 2001

immer häufiger in der Presse aufgegriffen. Einen Höhepunkt allerdings sollte diese

Kombination in der westlichen Öffentlichkeit erst mit dem Aufkommen des

„Islamischen Staates" 2014 erfahren. Alle Beobachtungen zusammengenommen
ergibt sich das Bild, dass die Öffentlichkeit versuchte, auch durch begriffliche
Neudeutungen und Neuprägungen den Folgen des 11. Septembers Herr zu werden.

6 Vorgeschichte

Der 11. September hatte nicht nur eine Nachgeschichte, sondern auch eine

Vorgeschichte. Er ist also nicht der Beginn eines Prozesses, sondern der Umschlagspunkt

eines schon verlaufenden Prozesses, dessen Anfang wie bei allen
historischen Prozessen nur schwer auszumachen ist, wenn es ihn hier überhaupt

5 In der angelsächsischen Literatur wurde Jihadist früher verwendet, vor allen Dingen um
islamisch rechtfertigte militante Bewegungen in Westafrika im 19. Jahrhundert zu bezeichnen. Eine

frühe zeitgenössische Verwendung des Begriffs lihadist findet sich in der Propaganda des

damaligen äthiopischen Regimes gegen die Eritreische Befreiungsfront ELF aus dem Jahr 1977

(N.N. 1977).

6 Windfuhr 2001.



306 Schulze DE GRUYTER

gibt. Wie weit die Vorgeschichte zurückreicht, ist nicht einfach festzustellen. Es ist

plausibel, dafür Parameter anzunehmen, die einen Gesamtprozess markieren, der

mit den Ereignissen des 11. Septembers zu tun hat. Und wenn wir als ein Merkmal
des 11. Septembers die Rolle des Religiösen annehmen, dann müssen wir uns
fragen seit wann in einer religiösen Umgebung eine solche terroristische Tat als

möglich erachtet wurde. Es geht also um diesen Sinnzusammenhang, und wenn
wir zum ersten Mal in der historischen Perspektive einen solchen
Sinnzusammenhang identifizieren können, dann können wir mit Fug und Recht

annehmen, dass hier ein historischer Ausgangspunkt zugrunde liegt.
Eine genauere Analyse der Begriffsgeschichte und der Begriffsverwendungen

in den westlichen Medien deutet daraufhin, dass etwa gegen 1993 eine Umdeutung
des bislang als islamischer Fundamentalismus identifizierten Problemfeldes

begann. Damals sprach man sogar erstmals von einem islamischen Terrorismus.
Dazu wurden in der Presse zwei Brennpunkte erfasst, aus denen so etwas wie ein
islamischer Terrorismus zu entstehen schien: Algerien und Libanon. Der
israelische Ministerpräsident Rabin vermutete schon 1993, dass sich ein international
agierender islamischer Terrorismus entwickeln würde.7 1995 hatte der
Nato-Generalsekretär Willy Claes den „islamischen Extremismus" als ebenso große Gefahr

wie den Kommunismus zu Zeiten des Ost-West-Konflikts bezeichnet.

Dieser Befund erlaubt uns die Hypothese, dass die Vorgeschichte des 11.

Septembers 2001 bis mindestens 1992 zurückverfolgt werden kann. Wir wissen

heute, das Bin Ladens Organisation Al-Qaida schon zwischen 1986 und 1988 in
Afghanistan und Pakistan aktiv gewesen war. Wenn wir also den
organisatorischen Kontext der Attentäter des 11. September 2001 berücksichtigen wollen,
dann reicht die Vorgeschichte des Attentats bis in die 1980er Jahre zurück.

Doch damit ist noch nicht der wirkliche Beginn der Geschichte des 11.

Septembers gefunden. Wir müssen uns auch fragen, um was für eine Vorstellungswelt
es sich handelte, die die Terroristen mit ihrem Tun zum Ausdruck gebracht haben,

ihre Interpretation des Terroranschlages beruhte auf einer sehr speziellen
Wahrnehmung des Islam, die aus heutiger Sicht jenseits des Konsenses steht, mit dem

bisher der Islam begriffen wurde. Zugleich übersteigerte die Vorstellung, die die

Attentäter vom Islam hegten, das bislang gewohnte semantische Feld von Islam
und Religion. Dies hatte manche Beobachter schon 2002 zu Behauptung verleitet,
dass es sich bei den Attentätern um eine religiös-politische Sekte handle.8

7 Als Beispiel für ein weltweites Auftreten eines islamischen Terrorismus nannte Rabin das

Bombenattentat auf die israelische Botschaft in Buenos Aires von 1992, bei dem 29 Menschen ums
Leben gekommen waren, und den Anschlag auf das New Yorker World Trade Center.

8 Hirschmann 2006.



DE GRUYTER Der 11. September 2001 als Epochenbruch 307

7 Religion

Die Vorgeschichte des 11. Septembers war unmittelbar mit der Religionsgeschichte

verknüpft. Wir müssen also den religiösen Kontext rekonstruieren, in dem sich das

Ereignis vollzog. Dies erlaubt uns dann die Transformation zu identifizieren die
das religiöse Feld betraf.

Die Terroranschläge des 11. Septembers waren - so wissen wir heute -
Ausdruck einer Neudeutung des Islam, die in den 1970er Jahren erste Konturen
annahm und die ich unter dem Begriffultraislamisch zusammenfassen möchte. Mit
der Vorsilbe „ultra" wird eine Radikalisierung der Religion zum Ausdruck

gebracht, und zwar in dem Sinne, dass diese radikal aus dem neuzeitlichen und
modernen Pakt mit der Gesellschaft gelöst wird und dass sie so die Differenz zur
Gesellschaft aufhebt. Sie wird also im gewissen Sinn „absolut", da sie kein
komplementäres Gegenüber in Form einer Gesellschaft zulässt, und zugleich haben

ihre Akteure den Konsens bezüglich dessen, was „Religion" beziehungsweise hier

„Islam" bezeichnet, aufgegeben. Durch die Radikalisierung der Religion wird
diese zugleich aufgehoben.

Eine solche Vorstellungswelt ist zwar rückblickend genealogisch mit „Religion"

verbunden, indem sie von den Ressourcen der religiösen Traditionen
Gebrauch macht, doch befindet sie sich zugleich „jenseits der Religion".9

Die ultrareligiöse Deutung des Islam ist weitgehend homogen. „Ultraislamisten"

gehen davon aus, dass der Islam einem Muslim nicht als Konfession

gegeben sei, sondern dass sich jeder, der sich als Muslim sehen will, den Islam in
sich durch sein Dasein bewahrheiten müsse. Dabei handele er nicht als Person,

sondern als Körper des Islam. Diese Verwirklichung des Islam wird als Eigenschaft
des Menschen, das Ziel seines Daseins (Islam) in sich selbst zu haben (Entelechie),
verstanden.

Um „Muslim" sein zu können, muss er also das in ihm verborgene Ziel

wahrnehmen und durch entsprechende ritualisierte Handlungen zur Geltung
bringen. Die Handlungen, durch die die Existenz als Muslim zur Geltung gebracht
werden soll, sei der Dschihad. Die Entelechie des Daseins des Einzelnen bestehe

also darin, dass der Islam im Einzelnen wahrhaftig werde. Der Islam finde seine

Inkarnation in einem Menschen, der dadurch zum Muslim wird. Das Medium der

Inkarnation ist allein der Dschihad.

Der Islam wird soteriologisch so überhöht, dass er zu einem heiligen Mittel der

Errettung und Erlösung wird. Damit verliert der Begriff „Islam" seinen Bezug zum
neuzeitlichen Religionsbegriff. Die Trennung zwischen dem Kulthandeln und der

9 Der post-religiöse Status („after religion") wird meist auf eine Erlebnisfrömmigkeit bezogen und

gilt dem Religiösen ohne Religion.



308 — Schulze DE GRUYTER

sozialen Lebenswelt, ein Prinzip der klassischen islamischen Normenordnung,
wird aufgehoben, was bedeutet, dass das Leben selbst sakralisiert erscheint. Das

Leben und die Gesamtheit des Handelns werden so zum Gottesdienst. Jeglicher

Bezug zu einer Gesellschaft erlischt, stattdessen vollzieht sich das Leben nur noch

in der Gemeinschaft von Gleichgesinnten. Jenseits dieser Gemeinschaft gibt es

keine legitime Form menschlichen Zusammenlebens.

Gewalthandeln wird damit - selbst in seinen brutalsten Formen - zum
ultimativen Bestandteil einer neuen islamischen Soteriologie. Entscheidend ist die

Lehre, dass der Dschihad ein Gottesdienst sei, der für jeden Einzelnen Pflicht sei,

auf dass sich der Islam in ihm und durch ihn verwirkliche. Ein weiteres Merlanal
der ultraislamistischen Deutung ist die Vorzugsstellung der Sünna des Propheten
Muhammad gegenüber dem Koran. Dies bedeutet, dass die Regeln und Normen,
die aus der Prophetentradition abgeleitet werden, Vorrang vor den moralischen

Setzungen hätten, die aus dem Koran hergeleitet werden. Der Islam wird so zu
einer ausschließlichen Normenordnung. Diese Normen benötigen keinerlei
moralische Rechtfertigung. Die einzige Form der Normenbegründung ist die

Ableitung der Normen aus der Überlieferung über die behauptete Tatsächlichkeit
des Lebens des Propheten Muhammad und die Verknüpfung der Normen mit
einem Heilsziel.

Mit der „Einebnung der Spannung zwischen Faktizität und Geltung"10
verlieren die so gesetzten Normen jeden Anspruch, Recht zu sein. Im Feld der

„Ultraislamisten" erlischt damit die rechtliche Funktion der Scharia und wird zur
terroristischen Willkür. Analog zur Aufkündigung des Pakts zwischen Religion
und Gesellschaft wird daher auch die neuzeiüiche Differenzierung von Werten und
Normen aufgehoben.

Die ultraislamistischen Deutungen, die inhaltlich erstmals in den frühen
1970er Jahren ausformuliert worden waren, nahmen zunächst im Kontext des

Afghanistan- Kriegs gegen Ende der 1980er Jahre Gestalt an und füllten bisweilen
den Raum, der durch den Niedergang des klassischen Islamismus entstanden war.
An die Stelle der in die Zukunft gerichteten Utopie trat die Deutung des Islam als

ursprüngliche Schicksalsgemeinschaft, in der sich die Zugehörigen die oben

genannte Vorstellungswelt teilen. Seine volle Gestalt fand der Ultraislamismus
erstmals im algerischen Krieg der 1990er Jahre und prägte die Vorstellungen und

Handlungen der dortigen Groupe islamique armé. Weiter dogmatisch aufgeladen
wurde er dann in den 1990er Jahren in Afghanistan und durch Kampfbünde
beziehungsweise Solidaritätsnetzwerke wie Al-Qaida organisiert. Spätestens seit

dem Ende der 1990er Jahre hat sich diese Vorstellungswelt in einem Geflecht von

10 Habermas 1992: 38.



DE GRUYTER Der 11. September 2001 als Epochenbruch 309

„Kampfbünden" verfestigt, die einen „Krieg gegen Gottes Feinde" als Dienst an
Gott führten und ihre Gemeinschaften als „Kriegergemeinden" gründeten.

Die Gefolgschaft der ultraislamistischen Kampfbünde (vor allem Al-Qaida und
„Islamischer Staat") rekrutierte sich aus einer Vielzahl von prekären Sozialbiographien,

die kein dominantes Muster der Herkunft aufwiesen. Den Biographien
gemeinsam waren hingegen eine Vergeltungsreligiosität (genannt Dschihad),
eine islamisch eingekleidete Rationalisierung des entsprechenden Rache- und
Vergeltungsgefühls, eine Selbstermächtigung zu Gewalthandlungen, die als

Vergeltungstaten gedeutet wurden, die Vorstellung, dass diese Taten einen Dienst

an Gott seien, die Vorstellung, dass die Taten sich gegen jeden Feind Gotten zu
richten hätten und die Vorstellung, dass ein solcher „Gottesdienst" für den Täter

eine Heilsgewissheit darstellte, sofern er/sie dabei selbst getötet würde.

8 Repräsentation

Doch der Terror des 11. Septembers war nicht nur ein Indikator für die Veränderung
im religiösen Feld, sondern wies auch auf grundsätzliche Änderungen in den

politischen Ordnungen hin. Am deutlichsten zeichneten sich die Veränderungen,
die im Zusammenhang mit dem Terror des 11. Septembers standen, in der Krise der

Repräsentation ab.11

Im Nahen und Mittleren Osten besteht über den symbolischen Träger der

Repräsentation ein gewisser Konsens. Es ist die „Nation". Doch ist hoch umstritten,

was die Nation definiere, wer sie definiere und vor allem wen/wer sie

repräsentiere. Für die Regime ist Idar: es ist der Staat; die Opposition hingegen sagt: das

Volk. Im Nahen Osten konkurrieren heute zwei gegenläufige Prozesse: auf der

einen Seite wird die Nation „vergesellschaftet", das heißt die Nation wird als

symbolische Ordnung reklamiert, die das „Volk" zu repräsentieren habe
beziehungsweise in der das Volk die Nation vertrete. Auf der anderen Seite behaupten
die Herrschaftseliten, dass es der Staat sei, der die Nation vertrete, mithin sei die

Nation eine symbolische Ordnung, die den Staat repräsentiere.
Das „Volk", das in der Nation zu sich selbst finde, sieht sich dabei in einer

systemischen Opposition zum Staat beziehungsweise den ihn tragenden Staatseliten.

Staatlichkeit wird nur noch als „System" (nizäm) begriffen, Herrschaft als

Korruption. Die Folge ist, dass selbst in parlamentarischen Ordnungen die

Partizipation an Wahlen oder Abstimmungen drastisch gesunken ist.

11 Politische Repräsentation gilt idealiter als das Handeln einzelner für eine politische Einheit und
damit als das Kernprinzip eines jeden gesellschaftlichen Zusammenlebens.



310 — Schulze DE GRUYTER

Vor zehn Jahren stand noch die Idee im Vordergrund, dass es die Gesellschaft

sei, die den Staat definiere, und nicht der Staat, der die Gesellschaft definiere. Die

Idee der „Gesellschaft" ist heute stark rückläufig. Isoliert stehen jene da, die zum

Beispiel in Libanon einen neuen Gesellschaftsvertrag einklagen.
Ganz anders die Staatseliten. Soziologisch gesehen hat ihre Entflechtung von der

„Gesellschaft" schon vor Jahren begonnen. Der Arabische Frühling hat ihnen in
dramatischer Weise vor Augen geführt, dass ihre soziale Machtstellung gefährdet ist,

wenn sie nicht irinreichend politisch und ökonomisch abgesichert ist.

Die Folge sind eine Restauration und eine „Leviathanisierung" der staatlichen
Macht: Die Restauration begann schon 2013 in Ägypten zu greifen und wurde 2022

auch in Tunesien wirksam. Vorgedacht wurde die Restauration vor allen Dingen in
den Denkfabriken am arabischen Golf, wo nicht zufällig im Jahre 2012 eine neue
arabische Übersetzung des Leviathan von Thomas Hobbes erschien.

Seit Beginn des arabischen Frühlings 2011 sind viele herrschende Staatseliten

in den Ländern des Nahen Ostens zur Überzeugung gelangt, dass ihrem endlos
meuternden Volk nicht zu trauen sei. Jede Lockerung der staatlichen Gewalt würde

nur Rebellion begünstigen. Daher stützen sich die Eliten auf eine Herrschaftsordnung,

in der es keinen Raum für eine unabhängige Zivilsphäre zwischen Staat

und Volk gibt, die es dem Volk ermöglichen würde, eine Kontrolle des Staats

und eine Rechenschaftspflicht der politischen Amtsträger einzuklagen und
durchzusetzen.

In der Gewissheit, dass die Macht der Herrschaft dazu diene, die Position des

Staats als Machtorgan gegenüber dem Volk zu sichern und zu stabilisieren,
definieren viele Eliten im Nahen Osten das Volk rechtlich wie politisch als eine vereinte
Gemeinschaft von Untertanen. Das Privileg, zivile Institutionen zu schaffen, habe

allein der Staat. Ein Franchising solcher Institutionen durch bevorzugte Untertanen

sei möglich, sofern diese damit nicht politische Machtansprüche verbinden.

In den apologetischen Aussagen der Staatseliten stellt das Volk eine potentielle

Bedrohung der staatlichen Ordnung dar, vor allem dann, wenn der
Terrorismus dem vermeintlichen zerstörerischen Naturzustand des Volks den Weg zu
bahnen scheint. Das Volk erscheint den Eliten wie ein Wiedergänger des

Landungeheuers Behemoth, das es zu bändigen gilt. Die Forderung nach der
Ermöglichung einer selbstverwalteten Zivilgesellschaft ist daher in den Augen der
Staatseliten fast gleichbedeutend mit Meuterei.

Restauration und „Leviathanisierung" werden noch um die Deutung der

Nation als eine Retrotopie ergänzt, als ein sentimentaler nostalgischer Ort der

Vergangenheit, der in der Gegenwart in Szene gesetzt wird: sentimental deshalb,
weil hier die Vergemeinschaftung durch eine affektive Verinnerlichung einer in
der Gegenwart erinnerten Vergangenheit erfolgt, und nostalgisch, weil diese

affektive als „Heimkehr" gedeutete Hinwendung zugleich einen Schmerz



DE GRUYTER Der 11. September 2001 als Epochenbruch 311

hervorruft, der sich als Sehnsucht nach dauerhafter Wiederherstellung des

Vergangenem ohne Aufgabe der Vorzüge der Gegenwart generalisiert. Retrotopien
ersetzen Utopien, gleichermaßen in säkularer wie in religiöser Sprache. Nation
und Religion werden retrotopisch gefasst; die Nation wird zum Sehnsuchtsort einer

umgedeuteten und neubewerteten Vergangenheit.12 In den nahöstlichen Welten
haben Retrotopien massiv an Bedeutung gewonnen. Sie bilden nicht nur den

Rahmen für die Legitimierung herrschaftlicher Macht, sondern repräsentieren
zugleich den Protestraum der Bevölkerung gegen die staatlichen Gewalten, vor
allem gegen die Exekutive.

Als Retrotopie verkörpern Nationen keine teleologische Hoffnung mehr im
Sinn einer optimistischen Zukunftserwartung. Retrotopien wollen sich weder

durch „Befreiung" noch durch Revolution verwirklichen, sondern durch eine

relativ homogene Identität real werden. Nationen sollen den Welten die Zeit

zurückgeben, diesmal aber nicht als Projektion einer Idealzukunft, sondern als

ästhetisches Ensemble von Stilen, Moden, Praxen und Einstellungen, die sich

durch Vergangenheiten artikulieren.13

9 Sozialer Wandel

Es ist gewiss einsichtig, davon auszugehen, dass es einen umfassenden Trans-

formationsprozess im Nahen Osten gegeben hat, der sowohl die sozialen wie die

kulturellen und ökonomischen Felder betraf. Ein Indikator für den Beginn des

Transformationsprozesses war die Entwicklung der Weltwirtschaft. Statistiken

belegen, dass in den Jahren 1973 und 1974 der Weltaußenhandel jenes Niveau

wieder erreichte, das Ende des 19. Jahrhunderts geherrscht hatte. Wir können also

davon ausgehen, dass zu Beginn der 1970er Jahre die weltwirtschaftliche Situation
rekonstruiert war, die zum Ende des 19. Jahrhunderts bestanden hatte. Am
stärksten bemerkbar machte sich dieser Prozess im Außenhandelsvolumen, in den

für die damalige Verhältnisse rasant steigenden Erdöl und Erdgaspreisen sowie
der Ausweitung der sozialen Mobilität in Form der Arbeitsmigration.

12 Retrotopien sind nur Vorstellungswelten, die die Überzeugung ausdrücken, dass die „Zeit aus
den Fugen geraten ist", siehe Aleida Assmann: Ist die Zeit aus den Fugen? Berlin: Hanser, 2013. Der

Begriff wurde erstmals von dem ungarischen Historiker Istvân Rév etabliert (Rév 1998)
systematisch eingeführt und zur Grundlage von Bauman: 2017.

13 Bemerkenswert ist, dass selbst ultraislamische Bünde solche Retrotopien darstellen. Ihre

„Vision" einer islamisch-endzeitlichen Ordnung gründet in gleicher Weise auf einem nostalgischen

Zugriff auf die islamische Vergangenheit, die als Heilszeit gedacht ist und die in der

Gegenwart wiederaufgeführt werden muss. Dass dies neo-orientalische Projektionen sind, braucht
nicht weiter betont zu werden.



312 — Schulze DE GRUYTER

Die Umstrukturierung der Weltwirtschaft zu einer globalen Ordnung betraf
auch die nahöstlichen Länder. Vor allen Dingen die Arbeitsmigration hatte große

Auswirkungen auf das soziale Gefüge in den nahöstlichen Gesellschaften. In
Ägypten beispielsweise war jeder dritte Haushalt von der Arbeitsmigration
betroffen. Das bedeutet dann, dass sich die Arbeitsverhältnisse und die Lebenswelten

in den Herkunftsländern der Migrantinnen und Migranten deutlich
veränderten. Die Möglichkeit, erfolgreich zu arbeiten, zu konsumieren und in
erträglichen Wohnverhältnissen zu leben, war nun verstärkt von weltwirtschaftlichen

Bedingungen abhängig. Die hierdurch ausgelösten sozialen
Transformationen waren weitreichend. Sie betrafen die Stellung der Frauen in der

Gesellschaft, die nun vielfach in die Arbeitswelten eintraten, die Familienstruktur,
die immer weniger von einem Mehrgenerationenhaushalt geprägt war, sowie die

persönlichen Lebenspläne und Lebensvorstellungen, die insbesondere in der
Mittelklasse auf eine erfolgreiche Karrieresituation ausgerichtet wurden, oder
anders ausgedrückt, man heiratete später. Des Weiteren verstärkte sich der Prozess

der Urbanisierung, durch den in manchen Metropolen völlig neue Stadtgefüge
entstanden. Politisch bedeutete dies eine weitere Aufwertung der Stadt und ihrer
Urbanen Lebenswelten gegenüber den regionalen und ländlichen Milieus in den

Provinzen.
Es ist bemerkenswert, dass die sozialen und ökonomischen Transformationen

in den nahöstlichen Ländern in vielerlei Hinsicht jenem Wandel ähnelten, die die

zentraleuropäischen und westeuropäischen Länder durchgemacht hatten. Allerdings

unterschied sich der soziale Wandel in den westeuropäischen Ländern von
dem in Ländern des Nahen und Mittleren Ostens dadurch, dass in Europa
vorgängig ein schleichender Säkularisierungsprozess begonnen hatte, der nun in den

frühen 1970er Jahren einen ersten Höhepunkt erlebte. In den meisten nahöstlichen
Ländern hingegen wurde der soziale Wandel kulturell durch eine sogenannte
Islamisierung aufgefangen. Damit ist nicht notwendig die Zunahme an Religiosität
gemeint, sondern der Zugewinn an Plausibilität für eine islamisch ausgerichtete
Rechtfertigung innerweltlicher Lebensverhältnisse und Lebensordnungen. Was so

in den europäischen Ländern als Säkularisierung erfahren wurde, entsprach in
vielen nahöstlichen Ländern dem Prozess einer Islamisierung. Dabei ging es

weniger um die ideologische Fixierung einer zukünftigen islamisch determinierten
Gesellschafts- oder Sozialordnung als vielmehr um die Rechtfertigung und um die

Legitimität von Ordnungsvorstellungen überhaupt. Als gerechtfertigt galt nun eine

Ordnung, wenn sie ihre Geltung auf den Islam ausrichtete. Für die europäischen
Beobachter und Beobachterinnen erschien dieser Prozess als ein Zugewinn von
Religiosität. Lokale Akteure vor Ort hingegen betonten, dass durch die Islamisierung

die Religion kein Zugewinn erlebte, sondern dass die Religion aus ihrem
transzendentalen Bereich in die Immanenz der Welt überführt wurde. Überspitzt



DE GRUYTER Der 11. September 2001 als Epochenbruch 313

gesagt: die Säkularisierung in der islamischen Welt war islamisch verkoppelt, und
erst nach 2011 begann die Entflechtung von Säkularisierung und Islamisierung
bedeutsam zu werden.

Doch schon wenige Monate nach dem 11. September 2001 ergab sich die

Möglichkeit, die Deutungen der Terroranschläge in einem sozialen Wandel neu zu
Rahmen. 2002 veröffentlichte das United Nations Development Programme
(UNDP) den ersten sogenannten Arab Human Development Report, dessen

Ergebnisse gleichsam die Diagnose für die Gründe der Herausbildung eines
islamischen Terrorismus zu liefern schienen. Erstmal wurde von nahöstlichen
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern der Status quo der menschlichen

Entwicklung erhoben und für den Nahen Osten sehr schonungslos dargestellt. Die

arabische Welt rangierte demnach in der Rangliste der menschlichen Entwicklung

ganz am Ende, sogar noch hinter den meist schlecht bewerteten Ländern Afrika
südlich der Sahara. Der Bericht war so vernichtend, dass in zahllosen Publikationen

versucht wurde zu eruieren, was denn schiefgelaufen sei. Während der

Bericht selbst auf eine Diagnose der Ursachen der Unterentwicklung verzichtete,
mehrten sich in westlichen Publikationen die Stimmen, die den Islam

beziehungsweise kulturelle Gründe als Ursache für die Unterentwicklung ansahen. Der

Bericht bot somit der westlichen Öffentlichkeit ein geeignetes Instrument, um die

Ursächlichkeit des Terrorismus vom 11. September zu bestimmen. Diese Rahmung
wurde auch in der arabischen Öffentlichkeit übernommen.

10 Nachgedanke

Die Geschichte des 11. Septembers 2001 dauert auch heute, 20 Jahre nach den

Terroranschlägen weiter an. In 50 Jahren wird man sicherlich die Folgen der

Terroranschläge vom 11. September anders bewerten als wir es heute tun. Alle
unsere Beurteilungen sind daher auch Ausdruck unseres heutigen Zeiterlebens. Es

gibt gute Gründe anzunehmen, dass die Terroranschläge des 11. Septembers 2001

keine Zäsur im engeren Sinne definierten, sondern als Teil eines tiefgreifenden
sozialen, kulturellen und politischen Wandels zu interpretieren sind. Wir müssen

davon ausgehen, dass dieser Wandel Teil eines globalen Umbruchsprozesses

gewesen ist und dass wir den Zeitraum, in dem sich der Terror des 11. September
2001 vollzog, als einen Epochenbruch bestimmen können. Dieser Epochenbruch
betrifft nicht nur die epistemischen Ordnungen, sondern vor allem auch die
normative Ordnung, die durch das Gleichgewicht von Gesellschaft und Religion
markiert ist. Der 11. September 2001 hat gezeigt, dass die Beziehung von Religion
und Gesellschaft aus den Fugen geraten ist und dass sich durch die Radikalisierung

der Religion, die sich in den Terroranschlägen des 11. Septembers gezeigt hat,



314 — Schulze DE GRUYTER

das religiöse Feld selbst tiefgreifend verändert hat. Daher können wir annehmen,
dass im Rahmen des Gleichgewichtes von Religion und Gesellschaft ein ähnlicher
Desintegrationsprozess auch auf das Feld der Gesellschaft bezogen ist. Zwar ist
hierfür der 11. September 2001 kein unmittelbarer Indikator, doch gibt es in der

Nachgeschichte des 11 Septembers genügend Hinweise, die dafürsprechen, dass

Teil des Epochenbruchs auch ein Desintegrationsprozess der Gesellschaft ist.

Und erst in vielen Jahrzehnten wird sich erweisen, ob der Epochenbruch und
ob die Zeit des Epochenbruchs als Teil einer Epochenschwelle zu interpretieren
sind. Dies kann nur dann gelingen, wenn sich die Beobachterposition selbst in
einer neuen Epoche verortet.

Literaturverzeichnis

Assmann, Aleida (2013): Ist die Zeit aus den Fugen? Berlin: Hanser.

Bauman, Zygmunt (2017): Retrotopia. Cambridge: Polity Press.

Blumenberg, Hans (1966): Die Legitimität der Neuzeit. (Erneuerte Ausgabe, 1996) Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.

Fukuyama, Francis (1992): The End ofHistory and the Last Man. New York: Free Press.

Habermas, Jürgen (1992): Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des

demokratischen Rechtsstaates. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Hirschmann, Kai (2006): „Der .Dschidahismus': Gewaltideologie einer politischen Sekte".

Sicherheit + Frieden 24.3:116-122.
Krastev, Ivan / Holmes, Stephen (2019): The Light that Failed. A Reckoning. London: Penugin.
N.N. (1977,15. Mai): N.N. The Ethiopian Herald.

Rév, Istvân (1998): „Retrotopia. Critical Reason Turns Primitive". Current Sociology 46.2: 51-80.

Stichweh, Rudolf (2008): „Zur Soziologie des Weltereignisses". In: Weitereignisse. Theoretische

und empirische Perspektiven. Hrsg. von Stefan Nacke, Rene Unkelbach und Tobias Werron.

Wiesbaden: VS für Sozialwissenschaften, 17-40.
Windfuhr, Volkhard (2001,1. Oktober). Bringt Pharaos Haus zum Einsturz. Der Spiegel 55.40.

https://www.spiegel.de/politik/bringt-pharaos-haus-zum-einsturz-a-al54ed63-0002-
0001-0000-000020240747.

Zollner, Barbara (2016): „The Brotherhood in Transition. An analysis of the organisation's
mobilizing capacity". In: Religiöse Bewegungen als politische Akteure im Nahen Osten. Hrsg.

von Peter Lintl, Christian Thuselt und Christian Wolff. Baden-Baden: Nomos, 43-69.


	Der 11. September 2001 als Epochenbruch

