Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 76 (2022)

Heft: 2

Artikel: Gewalt im Namen des Islam : muslimische Fragen und Antworten
Autor: Kramer, Gudrun

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1035024

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1035024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2022; 76(2): 281-296

Gudrun Kramer*
Gewalt im Namen des Islam: Muslimische
Fragen und Antworten

https://doi.org/10.1515/asia-2022-0027
Received July 24, 2022; accepted July 24, 2022

Abstract: Distinguishing Islamism from ,,mainstream,“ non-Islamist Islam is not
always an easy task as far as the basic assumptions concerning the nature of Islam
and its normative foundations are concerned. It is with regard to strategy in general
and the use of violence (especially against Muslims) in particular, that distinctions
tend to become sharply drawn. Islamists aim to transform state, society, culture,
and law in light of the normative texts of the Qur’an and Sunna, considering the
early period of the prophet Muhammad and his successors (the “pious ancestors™)
as the definitive model of an Islamic order. Jihadist Islam pre-dates 9/11 but was
propelled into new directions as a result of these acts of violence. The legitimate
use of violence, and of Jihad, has always been a contentious issue among Muslims.
Significantly, the religious status and affiliation of those involved (Muslims;
recognized non-Muslim communities; non-Muslims living beyond the Islamic
realm; self-declared Muslims not recognized as such by their enemies) have played
a crucial role in these debates. At the core of contention is takfir, the accusation of
unbelief launched against self-declared Muslims, be they Sunni, Shi’i or other.
Sayyid Qutb (1906-1966) elaborated the theological underpinnings of takfir, but it
was militant Islamist groups that took the concept to it extremes and put it into
practice. Faced with a jihadist logic based on the Qur’an and Sunna, Islamic
scholars and Muslim political authorities have propagated the principle of
moderation (wasat and wasatiyya) as the truly Islamic model of thought and
behavior. While wasatiyya lacks the emotional and medial resources available to
its militant opponents, and while it has been denounced as a strategy of
containment employed by the powers-that-be, it seems to have been embraced by
broad Muslim audiences.

Keywords: Jihadism; Sayyid Qutb; takfir; violence; wasatiyya

Zwei Jahrzehnte nach den Anschldgen vom 11. September 2001 sind die Schock-
wellen abgeebbt, die sie in den USA und weiten Teilen der westlichen Welt

*Corresponding author: Gudrun Krdmer, Fachbereich Geschichts- und Kulturwissenschaften,
Institut fiir Islamwissenschaft, Freie Universitat Berlin, Fabeckstr. 23/25, 14195 Berlin, Germany,
E-mail: gudrun.kraemer@fu-berlin.de



282 =—— Krdmer DE GRUYTER

ausgelost hatten. Aber die Bilder sind nicht vergessen - in geradezu apoka-
lyptischer Art dramatisch, wirkten sie zugleich doch beinahe unwirklich, wie aus
einem Katastrophenfilm entnommen. Die Anschldge des 11. Septembers diirften
neben der Mondlandung und dem Mord an John F. Kennedy zu den Ereignissen
zdhlen, bei denen die meisten noch heute wissen, wo und unter welchen
Umstdnden sie sie erlebten. In der arabischen und islamischen Welt — wenn diese
Kurzformel hier erlaubt sein mag — safy der Schock weniger tief als in den USA und
der westlichen Welt ganz allgemein. Ihr fehlte die Erfahrung des Neuen, noch nie
Dagewesenen. In der arabischen und islamischen Welt reihten sich die Anschldge
in eine Spirale der Gewalt und Gegengewalt, ausgeiibt von islamistischen
Téatern und von den eigenen Regimen, bei der die Ausléser hdufig genug nicht
mehr eindeutig auszumachen waren: Die Kette reicht von der Besetzung der
Grofien Moschee in Mekka durch islamistische Kdmpfer im Jahr 1978 bis zu den
islamistischen Anschlégen in Agypten, Algerien und Tunesien, die ihrerseits
auf staatliche Gewalt antworteten, von staatlicher Gewalt begleitet und von
staatlicher Repression gefolgt wurden. Die Anschldge vom 11. September wurden
in der arabischen und islamischen Welt auf breiter Front verurteilt — aber es
gab auch das, was man im Deutschen klammheimliche Freude nennt, eine
klammheimliche Freude dariiber, dass Usama Bin Laden und seine Anhédnger
es den ,Hochmiitigen“ (arab., al-mustakbiriin) gezeigt hatte, die der Koran
verdammte und Ayatollah Khomeini so eindringlich in die Schranken wies.

Dass die Anschldge des 11. Septembers in der (hier weit gefassten) Region
keinen vergleichbar tiefen Schock auslosten, heif3t nicht, dass sie keine Wirkung
zeigten. Die Wirkungen sind allerdings von den westlichen Reaktionen nicht zu
trennen, insbesondere der von den USA auf Grundlage einer UNO-Resolution
gefiihrten Invasion Afghanistans vom Oktober 2011 und dem ohne eine ver-
gleichbare Legitimation begonnenen Krieg gegen den Irak vom Marz 2003 (Dritter
Golfkrieg). Ob diese Aktionen fiir die westliche Politik und Gesellschaft und damit
auch fiir die internationale Politik eine Zeitenwende bedeuteten, haben andere
erortert. Vieles deutet darauf hin, dass Zeitenwende ein zu grofler Begriff ist. In
diesem Beitrag wird es um einen begrenzten, aber wichtigen Ausschnitt aus dem
Geschehen gehen, die innermuslimische Auseinandersetzung um Islam, Isla-
mismus und Gewalt.

1 Islam und Islamismus

Die Auseinandersetzung um den Islamismus, namentlich aber den gewaltbereiten,
jihadistischen Islamismus reicht Jahrzehnte zuriick. Sie ist durch den 11.
September 2001 nicht hervorgerufen oder gar ,erfunden“ worden, wohl aber
wurde sie zugespitzt und neu akzentuiert. In der historischen Betrachtung wird



DE GRUYTER Gewalt im Namen des Islam =— 283

man ja selten gédnzlich Neues finden. Die Gliihbirne kann man erfinden und die
Relativitdtstheorie entwickeln. Komplexe Phdnomene wie die Renaissance, die
Reformation und die Aufkldrung, der Rassismus und der Antikolonialismus
dagegen greifen vorhandene Argumente auf, lesen sie anders, gewichten sie neu,
schaffen neue Institutionen, entfalten eine spezifische gesellschaftliche Wirkung
und werden in immer neuer Weise politisch in Dienst genommen. Nichts Anderes
gilt fiir den Islamismus.

Dabei sind die Konturen der Debatte nicht leicht zu erkennen, wahre und
falsche Aussagen nicht ohne Weiteres zu identifizieren und Mehr- und Min-
derheiten kaum je mit belastbaren Daten zu quantifizieren: Der Koran ist kein
Handbuch des Kriegs- und Volkerrechts und zumindest der sunnitische Islam
kennt kein Oberhaupt mit Dogmenkompetenz, das, dem katholischen Papst oder
buddhistischen Lamas vergleichbar, eine fiir alle Glaubigen verbindliche Lehr-
meinung festlegen kdnnte. Anders bestimmte schiitische Gemeinschaften wie die
Anhénger des Aga Khan, die als Angehdrige einer marginalisierten Stromung die
groflen Linien der Auseinandersetzung zwar nicht bestimmen, {iber ihre For-
schungseinrichtungen und Publikationen aber gerade zu Themen wie Plura-
lismus, Freiheitlichkeit und Modernitét wichtige Beitriige liefern.' Die schwache
Institutionalisierung religidser Autoritdat ermoglichte tiber die Jahrhunderte eine
Vielfalt islamischer Denk- und Lebensformen, die von manchen Musliminnen und
Muslimen als bereichernd empfunden werden mochte. In der Moderne gilt sie
vielen als Beleg ihrer Uberzeugung, dass der Islam als Weltreligion fiir alle Zeiten
und Rdume Giiltigkeit besitzt und nicht allein fiir sein arabisches Ursprungsmilieu.
Nicht selten wurde die Vielfalt jedoch als Bedrohung des Einheitsprinzips wahr-
genommen — der Islamismus selbst ist Ausdruck dieser Wahrnehmung.

Islamismus ist zwar anerkanntermafien ein modernes Phidnomen, ansonsten
aber schwer prézise zu fassen und nach aufien - soll hier heif3en: gegeniiber einem
vorherrschenden Islamverstindnis sunnitischer Prigung - abzugrenzen.? Ich
verstehe Islamismus als das Projekt, Staat, Recht, Kultur und Gesellschaft im
Lichte eines textbasierten, auf die Urspriinge verweisenden Islamverstdndnisses
umzugestalten, um so nach eigener Intention den wahren Islam in der eigenen
Gegenwart zu verwirklichen. Als Grundlagen reklamiert werden die normativen
Texte des Islam — der Koran als nach muslimischer Lehre unmittelbares Gotteswort
und die Uberlieferung des Propheten Muhammad, Sunna, als die, wiederum nach
muslimischer Lehre, vorbildliche und verbindliche Realisierung der von Gott

1 Vgl. Magout 2020.

2 Die Literatur ist schwer zu iiberschauen, kann hier auch nicht kritisch gewiirdigt werden. Eine
gut lesbare Einfiihrung bietet Seidensticker 2016, wobei Seidensticker im Einzelnen andere
Akzente setzt und andere Bewertungen vornimmt, als ich dies tue.



284 =—— Krémer DE GRUYTER

gesetzten Normen und Gebote. Die ,,Urspriinge” umfassen im Wesentlichen das
prophetische Wirken Muhammads in den zwei Jahrzehnten zwischen 610 und
632 n. Chr., ergdnzt durch die als exemplarisch verstandene Umsetzung
islamischer Weisungen durch die ersten Generationen von Musliminnen und
Muslimen. Nicht allein in der islamistischen Szene sind diese frithen Muslime
als as-salaf as-salih, die ,frommen Vorfahren“, bekannt; diejenigen, die sichim
eigenen Denken und Handeln ausdriicklich auf deren Vorbild beziehen,
bezeichnen sich als Salafisten. Schauplatz dieses exemplarischen Wirkens war
nicht allein die Arabische Halbinsel mit den Zentren Mekka und Medina, auf die
sich die kollektive Erinnerung konzentriert, sondern auch die friih eroberten
Gebiete in Syrien, Irak und Agypten, die den Muslimen bereits deutlich andere
Rahmenbedingungen boten als Mekka, Medina und deren von Hirtennomaden
und Oasenbauern geprdgtes Umfeld. Im Ubrigen sind, beginnend mit dem
Konstrukt eines islamischen Staates und einer auf Koran und Sunna gegriindeten
umfassenden Rechtsordnung, viele der auf die Friihzeit projizierten Ideen, Praktiken
und Institutionen genau das: Projektionen, nicht dokumentierbare Erscheinungen
des 7. und friihen 8. Jahrhunderts. An einer prazisen historischen Einbettung isla-
mischer Lehren und Praktiken sind die Islamisten der Gegenwart einschliefilich der
Salafisten in der Regel allerdings nicht interessiert.

Zur Textbindung und den zeit-rdumlichen Beziigen auf die Urspriinge treten
weitere Kennzeichen eines islamistischen Islamverstandnisses: die Konzeptionali-
sierung des Islam als allumfassende Ordnung, ja als System (das arabische nizam
kann beides bedeuten); die dezidierte Abgrenzung nach auflen, gegeniiber anderen
Ordnungen und Systemen vom Sozialismus iiber den Faschismus bis zum Li-
beralismus und damit auch gegeniiber einer rechtsstaatlich fundierten liberalen
Demokratie; und die Verabsolutierung dieses Islamverstandnisses als einzig giil-
tiger, gleichermaf3en reiner und wahrer Lehre. Mit Blick auf seine Wirkung nach
innen ist der Islam der Islamisten je nach Perspektive als ganzheitlich oder als
totalisierend, wenn nicht totalitdr bewertet worden. Der Systemgedanke ist in ver-
schiedene Formeln gegossen worden. Der Griinder der &gyptischen Muslim-
bruderschaft, Hasan al-Banna (1906-1949), sprach in vielen Variationen vom Islam
als Ordnung, die Religion und Staat, Recht und Kultur, Militdr und Wirtschaft
umfasst. Von den ausgehenden 1930er Jahren an insistierte er zusehends nach-
driicklicher auf der Politik als integralem Bestandteil ,,des Islam®. In den 1940er
Jahren forderte er eine Islamisierung des dgyptischen Staats und der dgyptischen
Gesellschaft einschliefllich der Durchsetzung der, wie er es meist formulierte,
islamischen Gesetze.? Der Ruf nach einer ,,Anwendung der Scharia® avancierte

3 Eingehender und gestiitzt auf die relevanten Quellen Krdmer 2022a, insbes. Kap. 6.



DE GRUYTER Gewalt im Namen des Islam =— 285

allerdings erst einige Jahrzehnte nach seinem Tod zum Erkennungsschlagwort der
Islamisten in Agypten und anderen muslimischen Mehrheitsgesellschaften.

Der Kombination von Systemgedanken und politischem Anspruch verdankt
sich das Etikett ,,politischer Islam* fiir all diejenigen Akteure, die — wie die Mus-
limbriider und die spéater entstandenen jihadistischen Gruppierungen — politisch
aktiv sind, ohne sich notwendigerweise in den gegebenen Rahmen politischer
Partizipation (Wahlen, parlamentarische Ordnung usw.) einzuordnen. Diejenigen,
die sich in diesen Rahmen einfiigen, werden gelegentlich als Vertreter eines
legalistischen Islamismus bezeichnet, jene, die dies nicht tun, als radikal, revo-
lutiondr, extrem(istisch) oder terroristisch. Fiir sich genommen besagt der Begriff
»politischer Islam“ nichts iiber die Strategie seiner Tragerinnen und Tréger,
insbesondere ihr Verhdltnis zu Reform, Gewalt und revolutiondrem Umsturz.

Nach aufden zeigen die Islamisten gewissermafien scharfe Kante, die Freund
und Feind deutlich voneinander trennt. So dezidiert sie sich jedoch gegen ihre
Konkurrenten und Widersacher abgrenzen, so schwer fillt in vielen Punkten die
trennscharfe Unterscheidung zwischen einem sich als ,,normal“, wenn nicht gar
orthodox, aufjeden Fall aber als nicht-islamistisch begreifenden Islamverstandnis
auf der einen Seite und einem islamistischen auf der anderen. Auf Koran, Sunna
und die Exempla der frithen Zeit berufen sich zahllose Musliminnen und Muslime,
die weder nach eigenem noch nach fremdem Verstdndnis einen islamistischen
Islam vertreten. Dies gilt heute mehr denn je: Moderne Medien und eine fort-
schreitende Alphabetisierung sorgen fiir eine Verbreitung der Texte, insbesondere
des Korans, und der auf sie verweisenden Beziige, wie es sie historisch nie gegeben
hat.

Zumindest unter praktizierenden Musliminnen und Muslimen diirfte unstrittig
sein, dass der Islam zwar zundchst einmal ein Glaube ist bzw., und das greift
potenziell weiter, eine Religion, er aber neben einer ausgeprdgten ethischen
zugleich eine rechtliche Dimension besitzt, selbst wenn diese rechtliche Dimen-
sion unterschiedlich weit gefasst wird. Damit muss der Islam sich zugleich auf die
Lebensfiihrung der Glaubigen auswirken, sei es in Fragen des alltdglichen Lebens,
sei es in Fragen der gesellschaftlichen Ordnung.* Die Politik wiederum ist Teil
dieses Feldes. Die hdufig zu horende These, der politische Islam missbrauche
schon allein dadurch die Religion, dass er politisch ist, kann so allgemein nicht
richtig sein. Islamisten waren auf jeden Fall nicht die ersten, die mit der Religion
Politik machten, denn politisch waren Muslime von frither Stunde an. Die Ero-
berungen des 7. und 8. Jahrhunderts waren politische Akte, die im Ubrigen den
meisten Muslimen noch heute als Quelle des Stolzes dienen, an denen auch die-
jenigen kaum Kritik duflern, die scharf mit dem westlichen Imperialismus ins

4 Ausfiihrlicher hierzu Krdamer 2021.



286 —— Krdmer DE GRUYTER

Gericht gehen. Zahlreiche muslimische Herrscher von Harun ar-Raschid im 9. bis
Sultan Siileiman im 16. Jahrhundert inszenierten sich als Mehrer des Reiches und
Vorkdmpfer des Islam, und ihre Expansionspolitik lief8 sich nicht unter das Vor-
zeichen der Verteidigung stellen. Unterschiedliche Dynastien von den Abbasiden
und den Fatimiden bis zu den Safaviden und Qajaren verbanden ihren Herr-
schaftsanspruch mit einem spezifischen Islamverstindnis und nutzten so
das religiose Argument fiir die Absicherung ihrer dynastischen Ambitionen.
Heute werden ganz selbstverstdndlich Menschenrechte, Frauenrechte, Min-
derheitenrechte oder auch der Umweltschutz islamisch begriindet, und auch das
ist Politik. Nicht nur im vorliegenden Kontext sollte die Frage daher weniger darauf
zielen, ob Musliminnen und Muslime im Namen des Islam Politik machen, sondern
welche Art von Politik sie betreiben und welche Mittel und Strategien sie zur
Erreichung ihrer Ziele anwenden und fiir legitim erkldren.

2 Islam und Gewalt

Uber das Verhiltnis ,,des Islam“ zu Gewalt in ihren unterschiedlichen Manife-
stationen ist viel geschrieben und gestritten worden, und es konnte vermutlich
nicht ausbleiben, dass in diesen Debatten Polemik und Apologie, Ubertreibung
und Verharmlosung breiten Raum einnahmen und einnehmen. Ich méchte mich
im Folgenden nicht an Fremd- und Feindbildern und an der Frage abarbeiten, ob
nichtmuslimische Beobachter den Islam (womdglich grundsétzlich oder zwangs-
l4dufig) missverstehen und missverstanden haben. Von Max Weber, der den Islam
als Krieger- und Herrenreligion charakterisierte, bis zu Michel Houellebecq gabe es
geniigend diskussionswiirdige Beispiele. Aus dem breiten Spektrum der Gewalt
sollen auch lediglich diejenigen Formen physischer und diskursiver Gewalt eror-
tert werden, die in den einschldgigen muslimischen Diskussionen verhandelt
werden: Gewalt gegen Andersdenkende, Andersgldubige und Nichtgldubige.
Héusliche Gewalt, um nur dieses wichtige Beispiel zu nennen, wird in der Regel
vollkommen getrennt behandelt.

Die Frage der legitimen Mittel zur Durchsetzung als islamisch verstandener
Ziele beschaftigt Muslime seit Jahrhunderten. Sie ist integraler Teil der Diskussion
um den Jihad, die gleichfalls bis in die friihe islamische Zeit zuriickreicht. Wie der
jlidische und der christliche ist auch der islamische Gott ein fordernder Gott, der
von seinen Geschopfen Gehorsam und den Einsatz all dessen verlangt, was er
ihnen selbst verliehen hat: Leib, Leben, Zeit und Besitz. Der Einsatz fiir die Sache
Gottes (arab., al-jihad fi sabil allah) kann weit gefasst werden und beschrénkt sich
keineswegs auf den physischen Kampf mit der Waffe. Wie der amerikanische
Begriff crusade, der neben dem bewaffneten Kreuzzug auch den friedlichen Kampf



DE GRUYTER Gewalt im Namen des Islam = 287

gegen Hunger, Armut und die Malaria und fiir Demokratie und Freiheit bezeichnen
kann, deckt Jihad ein breites Spektrum an Aktionsformen ab. Charakteristisch sind
zugleich die feinen Abstufungen und Konditionierungen, die muslimische Re-
ligions- und Rechtsgelehrte fiir den legitimen Jihad erarbeitet haben. Ein Konsens
wurde dabei nicht erzielt, vielmehr wurde und wird iiber jedes einzelne Element —
was ist der grofie Jihad und was der kleine, wann ist ein Kampf offensiv, wann
defensiv, was legitimiert generell Gewaltanwendung, und wer besitzt die Auto-
ritdt, die Kriterien zu bestimmen - gestritten. Zur Theorie kommt die Praxis, die ihr
in puncto Uneinheitlichkeit nicht nachsteht.”

Bezeichnenderweise bildet die Religionszugehorigkeit der Akteure, nament-
lich der zu bekdmpfenden Gegner, ein zentrales Kriterium der Bewertung. Grob
unterscheiden ldsst sich zwischen Gewalt gegen Muslime; Gewalt gegen Men-
schen, die dauerhaft auf islamischem Herrschaftsgebiet, dem Dar al-Islam, leben
und daher von den muslimischen Autoritdten als Schutzbefohlene (Dhimmis)
eingestuft wurden und werden; und schlie8lich Gewalt gegen Nichtmuslime, die
entweder jenseits des Dar al-Islam leben oder nicht den Status von Schutzbe-
fohlenen genieflen. Zu Letzteren zdhlen Menschen, die sich selbst als Muslime
verstehen, denen der Gegner jedoch die Zugehorigkeit zum Islam abspricht, sowie
Menschen, die sich aus eigener Entscheidung vom Islam abgewandt haben und
daher nach islamischer Lehre als Apostaten gelten.

3 ,,Innere Feinde*

So tabuisiert Gewalt gegen Muslime ist, die in einer so stark auf Einheit angelegten
Religion wie dem Islam emphatisch verurteilt wird, so uniibersehbar zieht sie sich
durch die islamische Geschichte. Das friiheste Beispiel bieten die Kharijiten des 7.
und frithen 8. Jahrhunderts, die mit ihrem rigiden Islamverstdndnis, das jede
islamwidrige Handlung bereits als Zeichen des Abfalls vom Islam wertete, wohl als
Erste andere Muslime zu Ungldubigen erkldrten (arab., takfir) und den bewaff-
neten Kampf gegen sie nicht nur als legitimen, sondern als islamisch geforderten
Akt fiihrten. Als historisches Phdnomen waren sie von begrenzter Bedeutung - im
Wesentlichen handelte es sich um nomadisch lebende arabische Stammeskdmp-
fer. Als Typus aber werden sie noch heute vor allem von Kritikern des militanten
Islamismus wachgerufen, die in ihnen das sehen, was die Bezeichnung ,,Kha-
rijiten* beschreibt: Mdnner und Frauen, die die islamische Gemeinschaft bewusst

5 Aus der fachwissenschaftlichen Literatur vgl. Peters 2006; Bonner 2006 oder auch Afsaruddin
2013. Am Beispiel der Hadith-Literatur zeigt Bartschat 2019 die Vielstimmigkeit der Diskussion auf.



288 —— Krdamer DE GRUYTER

und aus eigenem Antrieb verlassen bzw. ihren Rahmen tiberschritten haben (arab.
kharaja, hinausgehen).®

Die Kharijiten waren jedoch keineswegs die einzigen, die im Namen des Islam
Gewalt gegen Muslime ausiibten: Die haschemitische Bewegung, die sich auf
einen Vorfahren des Propheten Muhammad zuriickfiihrte und 750 n.Chr. die
abbasidische Familie an die Macht brachte, bekdmpfte das herrschende
umayyadische Regime mit islamischen Argumenten. Im Maghreb bekampften im
12. Jahrhundert die streng sunnitischen Almohaden die nicht weniger streng
sunnitischen Almoraviden, die einige Jahrzehnte zuvor als eine militante religiGse
Erweckungsbewegung an die Macht gelangt waren, im Namen des Islam; zur
gleichen Zeit sprachen die ismailitischen Fatimiden den abbasidischen Kalifen in
Bagdad die islamische Legitimitdt ab. Im 16. Jahrhundert griffen die sunnitischen
Osmanen und die schiitischen Safaviden in ihrem Kampf um regionale Vorherr-
schaft auch auf religiose Argumente zuriick und bezeichneten die jeweils andere
Seite als Ungldubige. Als Muhammad b. Abd al-Wahhab im 18. Jahrhundert eine
besonders enge Definition islamischer Rechtgldubigkeit propagierte und prakti-
zierte, war er daher nicht der Erfinder des takfir. Den jihadistischen Impuls sollte in
den 1960er Jahren der Agypter Sayyid Qutb (1906-1966) auf theoretischer Ebene
umformulieren und von den 1970er Jahren an diverse Jihad-Organisationen in die
Praxis umsetzen.

Im Mittelpunkt stand fiir Qutb und die Jihadisten des ausgehenden 20. und
beginnenden 21. Jahrhunderts die Frage, auf Grund welcher Kriterien eine Person
als Muslim anerkannt werden kann und muss bzw. umgekehrt, welche Akte eine
Person aus der muslimischen Gemeinschaft ausschlieRen.” Das war im Kern eine
theologische Frage, die allerdings weniger auf Gott gerichtet war — sein Wesen und
seine Attribute, {iber die Muslime iiber Jahrhunderte nachgedacht und disputiert
hatten — , als vielmehr auf die Menschen und das richtige Verstdndnis von Got-
tesdienst, Frommigkeit und Gehorsam. Wenn es hierzu einen sunnitischen
Mainstream gab, dann bestand er darin, von den Glaubigen grundsatzlich ,,Wort
und Tat“ zu fordern (gaul wa- ‘amal), soll heiflen, das Glaubensbekenntnis und ein
dieses bekrdftigendes Handeln, im Kern aber das Glaubensbekenntnis, die
Sahada, als hinreichendes Merkmal muslimischer Identitdt und Zugehdorigkeit zu
werten, solange dieses Bekenntnis nicht durch eindeutige Gegenbeweise in Gestalt
von Sprech- oder physischen Akten ungiiltig gemacht wurde.® Diese Position

6 Vgl. Kenney 2006.

7 Aus der reichen Literatur zu Qutb vgl. Calvert 2011. Zum takfir vgl. Adang et al. 2016; eine
wislamische“ Einordnung bietet Barakat 2014.

8 Hierzu auf Grundlage der Diskussionen um din und ‘ibada, Religion und Gottesdienst, einge-
hender Krdmer 2021; insbes. 24-29.



DE GRUYTER Gewalt im Namen des Islam =—— 289

vertraten und vertreten nicht nur Religions- und Rechtsgelehrte bis hin zu den
Gelehrten der al-Azhar in Kairo, die zumindest ihren radikalen Kritikern als
Vertreter eines regimetreuen Establishments gelten, sondern auch Islamisten wie
Hasan al-Banna.’ Natiirlich lie sie Spielraum fiir Interpretation, denn {iber die
Definition von Rechthandeln und Zuwiderhandeln und damit zugleich iiber die
moglichen Schattierungen von Glauben, Minderglauben und Unglauben wurde
niemals Einigkeit erzielt.!® Indem sie menschliches Fehlverhalten nicht mit dem
Abfall vom Islam gleichsetzte, erfiillte sie gleichwohl den Zweck, die Einheit der
muslimischen Gemeinschaft zu wahren und muslimisches Leben zu schiitzen.

Anders Sayyid Quth, der ein Argument in den Vordergrund schob, das den
islamistischen Diskurs iiber Jahre bestimmen sollte: Fiir Qutb disqualifizierte sich
derjenige als Mlislim, der ,,nicht danach urteilt, was Gott herabgesandt hat“ (Sure
5, 44, 45 und 47)." Das Argument beinhaltete keine Innovation, keine ,,Erfindung*
eines radikalen Islam, ebenso wenig wie ein Muhammad b. Abd al-Wahhab zwei
Jahrhunderte zuvor den radikalen Islam ,erfunden® hatte. Qutb spitzte eine be-
stehende Lehrmeinung zu, und eine Generation jiingerer Aktivisten zog aus seiner
Diagnose radikale Konsequenzen. Dass das, was Gott ,herabgesandt“ hat, mit der
Scharia, oder noch vereinfachter gesprochen, mit dem islamischen Gesetz iden-
tisch sei und die liickenlose Befolgung der Scharia Dreh- und Angelpunkt des
,2wahren Islam* bilde, gilt vielen Musliminnen und Muslimen heute als selbst-
verstdndlich. Das war jedoch keineswegs immer so: Zahllose Musliminnen und
Muslime haben sich vor und nach Qutb gegen ein verrechtlichtes Islamkonzept
gewandt, das die Zugehorigkeit zum Islam mit der Einhaltung der Scharia
gleichsetzt, wie immer die dann im Konkreten definiert sein mochte, Dabei han-
delte und handelt es sich nicht allein um Sufis, wenngleich die Kritik an einer
Fixierung auf das islamische Recht in sufischen Kreisen wohl am nachhaltigsten
formuliert worden ist."?

Die aus Sure 5 abgeleitete Formel war nicht so eindeutig, als dass sie nicht
verschiedene Lesarten zugelassen hétte. Zum einen ging es um die prézise Fest-
legung dessen, was Gott ,,herabgesandt“ hatte, was er also in Gestalt der Scharia
verbindlich vorgeschrieben hatte und was nicht. Zum anderen ging es um die

9 Krdamer 2022a: 247-250.

10 Am Beispiel des Konzepts des ,,notwendig vom Islam zu Wissenden® beleuchtet Modarressi
2016: 393-412 die verschwimmenden Grenzen einer auf Grenzziehung angelegten Diskussion.

11 In der Ubertragung von Bobzin o.]. lauten die entsprechenden Passagen: ,,Wer nicht danach
richtet, was Gott herabgesandt hat, das sind die Ungldubigen® (Sure 5, 44), bzw. ,,die Frevler®
(Sure 5, 45) oder ,,die Verruchten® (Sure 5, 47).

12 Fiir sufische Perspektiven vgl. Chiabotti et al. 2017. Fiir viel Diskussion hat eine Streitschrift
Shahab Ahmeds (Ahmed 2016) gesorgt, in der er mit einem legalistischen Islamkonzept
abrechnete,



290 =—— Kridmer DE GRUYTER

Frage, wer bei Zuwiderhandeln dem takfir verfiel — allein die Herrschenden, wie
dies Qutb nahelegte, oder all diejenigen, die sich deren Weisungen fiigten, und
damit die jeweilige Gesellschaft als ganze, soweit sie sich nicht explizit von ihrer
Regierung lossagte. Die harte Linie vertraten dgyptische jihadistische Gruppie-
rungen wie die Islamischen Gemeinschaften (al-Gama‘at al-Islamiyya), die 1981
Prdsident Anwar as-Sadat als ,,Pharao” ermordeten, der die Muslime an der Ein-
haltung der Scharia und damit des Islam hinderte, ihre Gewalt jedoch nicht auf die
Herrschenden beschriankten. Aber schon um 2000, und damit vor dem 11.
September, schworen die Gama‘at al-Islamiyya dem Kurs der Gewalt ab - allerdings
im Gefingnis und wohl in der Hoffnung auf eine Begnadigung.”

Im Grundsatz unumstritten war die Legitimitdt der Anwendung von Gewalt
gegen Apostaten, wobei — und das fiihrt zuriick zum Ausgangspunkt — die Kriterien,
die zur Einstufung einer Handlung als islamwidrig und des Handelnden als Apo-
staten fithren konnten, kontrovers blieben. Auch in diesem Punkt standen nicht
selten apodiktische Grundaussagen (,Apostasie ist mit dem Tod zu bestrafen")
neben differenzierenden und im Ergebnis aufweichenden Konditionierungen (,,aber
nur, wenn der legitime Imam auf Apostasie erkennt, sie bewusst und in eindeutiger
Weise begangen wurde und/oder der muslimischen Gemeinschaft durch die
Bestrafung kein Schaden entsteht*). Ein Musterbeispiel fiir diese Argumentation
bietet der medial {iberaus einflussreiche Religions- und Rechtsgelehrte Yusuf al-
Qaradawi (geb. 1926).}* Die innermuslimische Diskussion um die Grenzen der
Religionskritik, zumal wenn sie nicht wahre oder vermeintliche Angriffe Nicht- und
Andersglaubiger auf den Islam oder den Propheten Muhammad (die sogenannte
Schmihung des Propheten) betrifft, sondem die Kritik von Muslimen am Islam und
am Propheten Muhammad, zeugt von der Schérfe der Auseinandersetzung und der
Unschaérfe der in Anschlag gebrachten Kriterien.'

4 Gewalt gegen Schutzbefohlene

Bei den Schutzbefohlenen handelt es sich im Wesentlichen um monotheistische
Nichtmuslime, die dauerhaft unter islamischer Herrschaft leben. In die Gegenwart

13 Die arabischen Originaltexte sind iiberwiegend nicht iibersetzt; dazu zédhlen as-Sahwa al-
islamiyya: ru’ya naqdiyya min ad-dakhil [Der islamische Aufbruch: eine kritische Binnenper-
spektive], Beirut 1990 (auch: Rabat 1990) und die vierbindige Serie Tashih al-mafahim [Die Kor-
rektur der Begriffe], hg. von den historischen Fiihrern der Gama‘a(t) al-Islamiyya, Kairo 2002; vgl.
dazu neben einer Reihe arabischsprachiger Veréffentlichungen Ourghi 2010: 59-72 und zu frii-
heren Debatten Krdmer 1994: 183-191.

14 Vgl. Krdmer 2006: 181-217; weitergehend Schirrmacher 2015.

15 Vgl. eingehender Krdmer 2022b: 193-210.



DE GRUYTER Gewalt im Namen des Islam =—— 291

sind dies in erster Linie Christen und Juden, in Iran auch Zoroastrier.'® Religitsen
Gruppierungen wie den Drusen, Aleviten und Jesiden wurde dieser Status vielfach
verweigert, gelegentlich aber auch zugesprochen. Die Zuordnung lag im Ermessen
der jeweiligen muslimischen Mehrheitsgesellschaft und ihrer politischen Auto-
ritdten. Schutzbefohlene heifien so, weil sie unter dem Schutz der islamischen
Gemeinschaft stehen, solange sie sich in den von dieser definierten rechtlichen und
politischen Rahmen einordnen. Der Schutz ist aus Sicht muslimischer Juristen
einklagbar, aber auch konditioniert und an die Einhaltung des ,,Paktes* gebunden,
der die Dhimmis zu Loyalitit und Gehorsam gegeniiber der muslimischen
Gemeinschaft und ihrer Obrigkeit verpflichtet. Mit dem Aufkommen des modernen
National- und Territorialstaats ist das klassische Schutzkonzept weitgehend durch
moderne Vorstellungen von Nation und Biirgerrecht iiberlagert, wenn auch nicht
ganzlich aufgehoben worden. In den meisten Staaten genieflen Angehorige der
anerkannten nichtmuslimischen Gemeinschaften somit die Biirgerrechte, sind
unter Umstédnden aber vom Militdrdienst freigestellt und (wenn nicht de jure, so
zumindest in der Praxis) von bestimmten hoheitlichen Funktionen wie dem
Richteramt oder Ministerposten ausgeschlossen. Vormoderne Vorstellungen von
Uber- und Unterordnung halten am ehesten militante islamistische Gruppierungen
wach, die in einigen Féllen die Riickkehr zum Dhimma-Status einschlie3lich der
Kopfsteuer (arab. gizya) fordern bzw. in ihrem Herrschaftsbereich sogar durch-
setzen. Die bekanntesten Beispiele sind die Gama‘at Islamiyya und verwandte
jihadistische Gruppierungen im Agypten der 1970er Jahre und der sogenannte
Islamische Staat im Irak und in Syrien (auch bekannt als Daesh), dessen 2014
proklamiertes Kalifat zwar weitgehend zerschlagen wurde, dessen Ableger jedoch
vor allem im arabischen und afrikanischen Raum weiterhin aktiv sind.

5 ,,AuBere Feinde*

In der islamischen Geschichte ist von frither Stunde an Krieg gegen dufiere Feinde
gefiihrt worden, sei es in offensiver Form — hier sind die frithislamischen Erobe-
rungen einschlédgig, die nicht durch aggressive Akte regionaler Akteure wie die
Byzantiner und Sassaniden provoziert wurden —, sei es in defensiver Form, der
vom 18. Jahrhundert an gegen koloniale Akteure gefiihrt wurde. Die Islamisten der
Zwischenkriegsjahre des 20. Jahrhunderts waren Teil einer breiten antikolonialen
Stromung, ihr Jihad war ebenso religits wie patriotisch bzw. national motiviert.
Der Kampf gegen den Zionismus in Paldstina bildete ab Mitte der 1930er Jahre
einen Kristallisationspunkt des islamischen Jihads. Sieht man von den

16 Grundlegend hierzu Friedmann 2003 und fiir die Abgrenzung des Dar al-Islam Albrecht 2018.



292 = Krimer DE GRUYTER

Freiwilligen ab, die 1947-1948 in Paldstina gegen den sich herausbildenden
jiidischen Staat kimpften, war dieser Jihad nationalstaatlich eingehegt, Jihad im
eigenen Land sozusagen.

Die Unterdriickung der Muslimbriider in Agypten in der Nasser-Ara bewirkte
die entscheidende Wende: Mit den Aktivisten, die sich auf die Arabische Halbinsel,
in benachbarte arabische Lidnder, nach Pakistan, Europa und Nordamerika
fliichteten, breitete sich ab Mitte der 1950er Jahre auch die islamistische Ideologie
aus. Die Verstreuung im Exil zog die Internationalisierung zwangsldufig nach sich.
Zur gleichen Zeit differenzierte sich die islamistische Bewegung nicht nur theo-
logisch und, allgemeiner gesprochen, ideologisch aus, sondern auch mit Blick auf
Strategie und Taktik. Sayyid Qutb lieferte dem gewaltbereiten Fliigel den theo-
retischen Unterbau. Der 11. September verlieh der jihadistischen Internationale
einen ungekannten Schub.

Der in den spédten 1950er Jahren einsetzende Strukturwandel war gesell-
schaftlich und politisch hoch relevant. Die Auseinandersetzung um Selbstmord-
bzw. Selbstopferungsattentate, Terror und Terrorismus fiihrten Elemente in die
innermuslimische Debatte ein, die vielleicht nicht gédnzlich unbekannt waren
(Selbstmordattentate hatten wohl bereits die Assassinen veriibt), jedoch in neuer
Sprache verhandelt wurden (Terror, Terrorismus). Neu war die Auseinandersetzung
um die Prioritdtensetzung zwischen einem lokal, nationalstaatlich oder regional
verankerten Kampf hier und einer internationalistischen, auf transnationale Netz-
werke bauenden Agenda da (Stichwort: der nahe und der ferne Feind).'” Neu war der
Austausch heftiger Kritiken und Antikritiken unter Vertretern des islamistischen
Netzwerks einschliefllich seines jihadistischen Fliigels selbst, die sich mit theolo-
gischen und strategischen Argumenten wechselseitig fiir ungldubig erkldrten, den
takfir also gegen die eigenen Reihen richteten,'® Neben den Theoretikern des Jihad
artikulierten sich vernehmbar ihre Kritiker, die mit Riickgriff auf den Koran - der in
diesem Zusammenhang eine prominentere Rolle spielt als die Sunna des Propheten
Muhammad - nicht den Jihad-Gedanken als solchen entwerteten, wohl aber die
Fixierung auf den bewaffneten Kampf, zumal wenn er muslimische Opfer kostete."”
Auch sie sind und waren freilich gegen Apologie nicht gefeit, mit der nach dem

17 So auch der Titel einer viel beachteten Studie von Steinberg 2005.

18 Zu den wichtigsten Titeln in einem rasch wachsenden Forschungsfeld zdhlen Lav 2012; Assaf/
Fishman 2013; Lohlker 2016 und verschiedene Arbeiten von Joas Wagemakers.

19 Vgl. exemplarisch Amin 2014, der allerdings in Grofbritannien lebt, nicht in der islamischen
Welt. Die einschlégige Literatur in arabischer Sprache ist umfangreich, jedoch abgesehen von der
viel gelesenen und mehrfach neu aufgelegten Schrift al-Qaradawis (2010) auBBerhalb des arabi-
schen Sprachraums wenig rezipiert worden; nennen liefle sich die zweibédndige Studie von
Haballah 2011.



DE GRUYTER Gewalt im Namen des Islam = 293

Muster, Missliebiges habe nichts mit dem Islam zu tun, jeglicher Zusammenhang
zwischen koranischer Rede und Gewaltanwendung abgestritten wurde und wird.

6 Der Topos der MaBigung

Die Rede von der Madf3igung und von Maf} und Mitte (arab. wasat bzw. wasatiyya)
als Kennzeichen des Islam und damit auch einer wahrhaft islamischen Ordnung
lasst sich als politische Gegenrede zur Gegenrede der Jihadisten verstehen. Der
Verweis auf Mafl und Mitte hat allerdings eine lange Vorgeschichte, die einmal
mehr iiber den 11. September hinausreicht. Die Vielfalt islamischer Denk- und
Lebensformen, die zugleich als Uniibersichtlichkeit empfunden werden konnte,
trug zur Attraktivitdt des ,,Zentrumsgedankens® bei, der eine nach eigener Wahr-
nehmung fragmentierte, ja zersplitterte Gemeinschaft auf dem Boden einer von
allen geteilten Mitte zusammenfiihren und damit zu neuer Stirke leiten sollte. Der
Ruf nach MaB und Mitte in Gestalt eines abstrahierenden Konzepts von wasatiyya,
»in der Mitte stehen und damit zugleich geméafligt sein®, 1dsst sich bis in die 1960er
Jahre zuriickverfolgen.” Die Anschlige des 11. Septembers haben ihr ganz neue
Schubkraft verliehen, ohne damit die Unklarheiten zu beseitigen, die sich hinter
dieser Denkfigur verbergen.

Dass der Islam die Religion der Mitte und seine Anhédnger die ,,Gemeinschaft
der Mitte“ seien, ist mit Verweis auf Koran 2:143 oft argumentiert worden. In der
Ubertragung von Hartmut Bobzin lautet die entsprechende Passage:

“So machten wir euch zu einer Gemeinde, die in der Mitte steht,
auf dass ihr Zeugen fiir die Menschen seid
und der Gesandte fiir euch ein Zeuge.”

Was aber die Mitte konstituiert und auf welche Grofie sie sich bezieht, beantwortet
der Koran nicht, und auch die sunnitischen Religions- und Rechtsgelehrten wer-
den nicht hinreichend deutlich.”! Erfasst wird das Gemeinte eher intuitiv: Gemeint
ist in der Regel die viel beschworene ,,goldene Mitte“ als Garantie fiir Maf3igung
und Ausgewogenheit, die man aus der aristotelischen ebenso wie aus der konfu-
zianischen Tradition kennt. Im religios-rechtlichen Kontext tibertrug sie sich in die
Maxime, von den Glaubigen weder zu viel zu verlangen noch zu wenig; die
Prignanz des arabischen 14 ifrat wa-1a tafrit verliert sich leider in der Ubersetzung.
Wenn sunnitische Gelehrte zu allen Zeiten die ,,Ubertreibung in der Religion* (al-
guliiw fi d-din) verurteilten, so hoben sie in der Regel vor allem auf ,,libertriebenen®

20 Vgl. Gréf 2009: 213-238.
21 Vgl. etwa den Azhar-Gelehrten al-Madani 1961; at-Talibi 1996 oder auch as-Sallabi 2007.



294 — Krimer DE GRUYTER

Gottesdienst etwa in Gestalt von Bufdiiibungen, Askese und modnchischer Zu-
riickgezogenheit ab oder aber auf die ,iibertriebene* Verehrung von Menschen,
die bis zu deren Vergéttlichung bzw. Vergétzung reichen konnte. Im Hintergrund
stand hdufig die Ablehnung bestimmter schiitischer und sufischer Vorstellungen
und Praktiken. Diese Stof3richtung hat sich heute nicht ganz verloren, doch hat die
politische Dimension die theologische iiberlagert: Im Vordergrund steht mitt-
lerweile die Verurteilung von Gewalt, die im Namen der Religion ausgeiibt und als
fanatische Ubertreibung, Extremismus oder Terrorismus charakterisiert wird.
Selbst im islamisch-islamistischen Lager lassen sich Fiirsprecher der ,,goldenen
Mitte* identifizieren, angefangen mit Hasan al-Banna selbst. Der prominenteste
Anwalt der wasatiyya ist ohne Zweifel Yusuf al-Qaradawi, der sich auch praktisch
in den Deradikalisierungs- und Umerziehungskampagnen gegen gewalttédtige
Islamisten wie die Gama‘at Islamiyya engagierte,

In deutlich anderer Weise argumentieren diejenigen muslimischen Kritike-
rinnen und Kritiker des Islamismus im Allgemeinen und der Jihadisten im
Besonderen, die das, was sie den ,,Geist“ des Islam nennen, iiber den ,,Buch-
staben“ der normativen Schriften stellen. Auch sie kreisen um die Scharia als
islamisches Wert- und Normengefiige und vertreten zu einem gewissen Grad einen
legalistischen Ansatz. Im Gegensatz zu den Islamisten aber heben sie auf die
{ibergeordneten Werte und Ziele ab, die sich nach ihrer Uberzeugung hinter den
konkreten Weisungen von Koran und Sunna verbergen. (In der Fachsprache sind
sie bekannt als magasid as-Sari‘a, ,Finalitdt der Scharia®). Noch allgemeiner
gesprochen, erheben sie die Ethik {iber das Gesetz. So elaboriert ihre Argumente im
Einzelnen sein mdégen, beschrdnkt sich dieser Ansatz keineswegs auf elitdre Bil-
dungseliten, vielmehr hat der Bezug auf die magdasid Eingang in Politik und
Rechtsprechung zahlreicher islamischer Staaten gefunden.” Neben den textbe-
zogenen Gegenpositionen behaupten sich, wie erwdhnt, andere, die die Essenz des
Islam, wenn man es so ausdriicken darf, nicht in Texten und noch weniger in
Normen und Regeln suchen, sondern in personlicher Frommigkeit, religitser
Erfahrung, spiritueller Vertiefung und in der Bindung an die islamische
Gemeinschaft.

Die Islamismus-kritischen Fiirsprecher der Mafligung besitzen exzellente
Argumente, die sie aus Koran und Sunna ableiten. Sie weisen allerdings zwei, auf
ganz unterschiedlichen Ebenen gelagerte Schwachstellen auf: Zum einen werden
sie von autoritiren Regimen benutzt, die sie in Deradikalisierungs- und Dis-
kreditierungskampagnen gegen die Jihadisten einsetzen und damit im Wortsinn

22 Fiir die vormodernen Grundlagen dieses Ansatzes vgl. Opwis 2010. Die modermen Entwick-
lungen in Theorie und Rechtsprechung sind zu komplex, um hier angemessen diskutiert zu
werden.



DE GRUYTER Gewalt im Namen des Islam === 295

instrumentalisieren. Thre Bereitschaft, sich in den Dienst der Herrschenden zu
stellen, macht sie auch {iber das jihadistische Milieu hinaus angreifbar. In vieler
Hinsicht vergleichbar ergeht es moderaten bis progressiven muslimischen Intel-
lektuellen, die von einer westlichen Offentlichkeit gefeiert, von ihren Gegnern
jedoch als Werkzeuge anti-islamischer westlicher Kampagnen denunziert werden.
Zum anderen — und das ist bislang noch kaum thematisiert worden — haben die
Fiirsprecher der Mdigung, anders als die Jihadisten, anders im Ubrigen auch als
die Protagonisten des sogenannten Arabischen Friihlings, keine Bilder und keine
Lieder. In einer mediatisierten Umwelt ist dies ein gravierendes Manko: Mit dem
Appell an die Médfligung lassen sich starke Emotionen vielleicht einfangen, aber
nicht wecken. Umso bemerkenswerter, dass diejenigen, die sich als Stimmen der
Vernunft und Méafligung verstehen, unter frommen Musliminnen und Muslimen
vom einen Ende der islamischen Welt bis zum anderen breiten Riickhalt zu ge-
nieflen scheinen, selbst wenn sich diese Bewertung nicht mit prdazisen Zahlen
unterlegen lasst.

Literaturliste

Adang, Camilla et. al (Hrsg.) (2016): Accusations of Unbelief in Islam: A Diachronic Perspective on
Takfir. Leiden.

Afsaruddin, Asma (2013): Striving in the Path of God. Jihad and Martyrdom in Islamic Thought.
Oxford.

Ahmed, Shahab (2016): What is Islam? The Importance of Being Islam. Princeton.

Albrecht, Sarah (2018): Dar al-Islam Revisited. Territoriality in Contemporary Islamic Legal
Discourse on Muslims in the West. Leiden/Boston.

Assaf, Moghadam / Fishman, Brian (Hrsg.) (2013): Fauit Lines in Global Jihad: Organizational,
Strategic, and ldeological Fissures. London. ‘

Amin, ElSayed (2014/1435): Reclaiming Jihad. A Qur’anic Critique of Terrorism. Leicester.

Barakat, Akram (1435/2014): At-Takfir. Dawabit al-islam wa-tatbigat al-muslimin [Takfir.
Grundsétze des Islam und Realisierungen durch Muslime]. Beirut.

Bartschat, Swantje (2019): Dschihad der Zunge, des Stifts und des Schwerts? Vierzig Dschihad
Hadithe im Vergleich. Baden-Baden.

Bobzin, Hartmut (0.).): Der Koran, neu libertragen von Hartmut Bobzin. Miinchen,

Bonner, Michael (2006): Jihad in Islamic History: Doctrines and Practice. Princeton.

Calvert, John (2011): Sayyid Qutb and the Origins of Radical Islam. Kairo.

Chiabotti, Francesco et. al (Hrsg.) (2017): Ethics and Spirituality in Islam. Sufi adab. Leiden,

Friedmann, Yohanan (2003): Tolerance and Coercion in Islam. Interfaith Relations in the Muslim
Tradition. Cambridge.

Gréf, Bettina (2009): “The Concept of wasatiyya in the Work of Yasuf al-Qaradawi”. In: Global
Mufti. The Phenomenon of Yiasuf al-Qaradawi. Hrsg. von Bettina Graf und Jakob Skovgaard-
Petersen. New York, 213-238.



296 =—— Kramer DE GRUYTER

Haballah, Haidar (2011): al-Unf wal-hurriyyat ad-diniyya. Qir@’at wa-jtihadat fr I-figh al-islamr
[Gewalt und religiose Freiheiten. Interpretationen und Neuanséatze im islamischen Recht].
Beirut.

Kenney, Jeffrey T. (2006): Muslim Rebels. Kharijites and the Politics of Extremism in Egypt. Oxford,

Krédmer, Gudrun (1994): ,,Die Korrektur der Irrtiimer: Innerislamische Debatten um Theorie und
Praxis der islamischen Bewegungen*. Zeitschrift der Deutschen Morgenléndischen
Gesellschaft Suppl. 10: XXV. Deutscher Orientalistentag in Miinchen, Vortrdge, 8.-13.4,1991,
hrsg. von Cornelia Wunsch. Stuttgart, 183-191.

Kramer, Gudrun (2006): “Drawing Boundaries: Yusuf al-Qaradawi on Apostasy”. In: Speaking for
Islam. Religious Authorities in Muslim Societies. Hrsg. von Gudrun Kramer und
Sabine Schmidtke. Leiden, Boston, 181-217.

Kramer, Gudrun (2021): Religion, Culture, and the Secular. The Case of Islam. Leipzig.

Krdmer, Gudrun (2022a): Der Architekt des Islamismus. Hasan al-Banna und die Muslimbriider,
Miinchen.

Kramer, Gudrun (2022b): ,,Schérfe und Unscharfe: Religionskritik im Islam“. In: Religions- und
kulturhistorische Religionskritik. Vom europdischen Christentum iiber arabischen Islam und
chinesischen Konfuzianismus bis zu weltweitem Buddhismus. Hrsg. von Horst Junginger und
Richard Faber. Wiirzburg, 193-210.

Lav, Daniel (2012): Radical Islam and the Revival of Medieval Theology. New York.

Lohlker, Riidiger (2016): Theologie der Gewalt: Das Beispiel IS. Wien.

Al-Madani, Muhammad (1961): Wasatiyyat al-isiam [frei: Der Islam als Religion der Mitte]. Kairo.

Magout, Mohammad (2020): A Reflexive Islamic Modernity. Academic Knowledge and Religious
Subjectivity in the Global Ismaili Community. Baden-Baden.

Modarressi, Hossein (2016): “Essential Islam: The Minimum That a Muslim Is Required to
Acknowledge”. In: Accusations of Unbeliefin Islam: A Diachronic Perspective on Takfir. Hrsg.
von Camilla Adang u.a. Leiden.

Opwis, Felicitas (2010): Maslaha and the Purpose of Law. Leiden.

Ourghi, Gabrielle (2010): Muslimische Stimmen zur Berechtigung von Gewalt. Einzelstimmen,
Revisionen, Kontroversen. Wiirzburg.

Peters, Rudolph (1996): Jihad in Classical and Modern Islam. Princeton.

Al-Qaradawi, Yasuf (2010): Al-Islam wa-I-unf [Islam und Gewalt]. Kairo.

As-Sahwa al-islamiyya: ru’ya nagdiyya min ad-dakhil [Der islamische Aufbruch: eine kritische
Binnenperspektive] (1990): Beirut/Rabat.

As-Sallabr, ‘Alt Muhammad (2007): Al-Wasatiyya fi I-Qur’an al-karim [Die Position der Mitte im
edlen Koran]. Kairo.

At-Talibi, Muhammad (1996): Ummat al-wasat. Al-islam wa-tahaddiyydt al-‘asr [Die Gemeinschaft
der Mitte. Der Islam und die Herausforderungen der Gegenwart]. Tunis.

Schirrmacher, Christine (2015): ,,Es ist kein Zwang in der Religion® (Sure 2,256): Der Abfall vom
Islam im Urteil zeitgendssischer islamischer Theologen. Diskurse zu Apostasie,
Religionsfreiheit und Menschenrechten. Wlirzburg.

Seidensticker, Tilman (2016): Islamismus. Geschichte, Vordenker, Organisationen. Miinchen.

Steinberg, Guido (2005): Der nahe und der ferne Feind. Die Netzwerke des islamistischen Terrors.
Miinchen.

Tashih al-mafahim [Die Korrektur der Begriffe] (2002). Kairo.



	Gewalt im Namen des Islam : muslimische Fragen und Antworten

