
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 76 (2022)

Heft: 2

Artikel: Gewalt im Namen des Islam : muslimische Fragen und Antworten

Autor: Krämer, Gudrun

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1035024

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1035024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2022; 76(2): 281-296

Gudrun Krämer*

Gewalt im Namen des Islam: Muslimische
Fragen und Antworten

https://doi.org/10.1515/asia-2022-0027
Received July 24, 2022; accepted July 24, 2022

Abstract: Distinguishing Islamism from „mainstream," non-Islamist Islam is not
always an easy task as far as the basic assumptions concerning the nature of Islam
and its normative foundations are concerned. It is with regard to strategy in general
and the use of violence (especially against Muslims) in particular, that distinctions
tend to become sharply drawn. Islamists aim to transform state, society, culture,
and law in light of the normative texts of the Qur'an and Sünna, considering the

early period of the prophet Muhammad and his successors (the "pious ancestors")

as the definitive model of an Islamic order. Jihadist Islam pre-dates 9/11 but was

propelled into new directions as a result of these acts of violence. The legitimate
use ofviolence, and ofJihad, has always been a contentious issue among Muslims.

Significantly, the religious status and affiliation of those involved (Muslims;

recognized non-Muslim communities; non-Muslims living beyond the Islamic

realm; self-declared Muslims not recognized as such by their enemies) have played
a crucial role in these debates. At the core of contention is takfir, the accusation of
unbelief launched against self-declared Muslims, be they Sunni, Shi'i or other.

Sayyid Qutb (1906-1966) elaborated the theological underpinnings of takfir, but it
was militant Islamist groups that took the concept to it extremes and put it into
practice. Faced with a jihadist logic based on the Qur'an and Sünna, Islamic
scholars and Muslim political authorities have propagated the principle of
moderation (wasat and wasatiyya) as the truly Islamic model of thought and

behavior. While wasatiyya lacks the emotional and medial resources available to
its militant opponents, and while it has been denounced as a strategy of
containment employed by the powers-that-be, it seems to have been embraced by
broad Muslim audiences.

Keywords: Jihadism; Sayyid Qutb; takfir; violence; wasatiyya

Zwei Jahrzehnte nach den Anschlägen vom 11. September 2001 sind die Schockwellen

abgeebbt, die sie in den USA und weiten Teilen der westlichen Welt

Corresponding author: Gudrun Krämer, Fachbereich Geschichts- und Kulturwissenschaften,
Institut für Islamwissenschaft, Freie Universität Berlin, Fabeckstr. 23/25,14195 Berlin, Germany,
E-mail: gudrun.kraemer@fu-berlin.de



282 — Krämer DE GRUYTER

ausgelöst hatten. Aber die Bilder sind nicht vergessen - in geradezu
apokalyptischer Art dramatisch, wirkten sie zugleich doch beinahe unwirklich, wie aus
einem Katastrophenfilm entnommen. Die Anschläge des 11. Septembers dürften
neben der Mondlandung und dem Mord an John F. Kennedy zu den Ereignissen
zählen, bei denen die meisten noch heute wissen, wo und unter welchen
Umständen sie sie erlebten. In der arabischen und islamischen Welt - wenn diese

Kurzformel hier erlaubt sein mag - saß der Schock weniger tief als in den USA und
der westlichen Welt ganz allgemein. Ihr fehlte die Erfahrung des Neuen, noch nie

Dagewesenen. In der arabischen und islamischen Welt reihten sich die Anschläge
in eine Spirale der Gewalt und Gegengewalt, ausgeübt von islamistischen
Tätern und von den eigenen Regimen, bei der die Auslöser häufig genug nicht
mehr eindeutig auszumachen waren: Die Kette reicht von der Besetzung der
Großen Moschee in Mekka durch islamistische Kämpfer im Jahr 1978 bis zu den

islamistischen Anschlägen in Ägypten, Algerien und Tunesien, die ihrerseits
auf staatliche Gewalt antworteten, von staatlicher Gewalt begleitet und von
staatlicher Repression gefolgt wurden. Die Anschläge vom 11. September wurden
in der arabischen und islamischen Welt auf breiter Front verurteilt - aber es

gab auch das, was man im Deutschen klammheimliche Freude nennt, eine

klammheimliche Freude darüber, dass Usama Bin Laden und seine Anhänger
es den „Hochmütigen" (arab., al-mustakbirün) gezeigt hatte, die der Koran

verdammte und Ayatollah Khomeini so eindringlich in die Schranken wies.

Dass die Anschläge des 11. Septembers in der (hier weit gefassten) Region
keinen vergleichbar tiefen Schock auslösten, heißt nicht, dass sie keine Wirkung
zeigten. Die Wirkungen sind allerdings von den westlichen Reaktionen nicht zu

trennen, insbesondere der von den USA auf Grundlage einer UNO-Resolution

geführten Invasion Afghanistans vom Oktober 2011 und dem ohne eine

vergleichbare Legitimation begonnenen Krieg gegen den Irak vom März 2003 (Dritter
Golfkrieg). Ob diese Aktionen für die westliche Politik und Gesellschaft und damit
auch für die internationale Politik eine Zeitenwende bedeuteten, haben andere

erörtert. Vieles deutet darauf hin, dass Zeitenwende ein zu großer Begriff ist. In
diesem Beitrag wird es um einen begrenzten, aber wichtigen Ausschnitt aus dem
Geschehen gehen, die innermuslimische Auseinandersetzung um Islam,
Islamismus und Gewalt.

1 Islam und Islamismus

Die Auseinandersetzung um den Islamismus, namentlich aber den gewaltbereiten,

jihadistischen Islamismus reicht Jahrzehnte zurück. Sie ist durch den 11.

September 2001 nicht hervorgerufen oder gar „erfunden" worden, wohl aber

wurde sie zugespitzt und neu akzentuiert. In der historischen Betrachtung wird



DE GRUYTER Gewalt im Namen des Islam 283

man ja selten gänzlich Neues finden. Die Glühbirne kann man erfinden und die
Relativitätstheorie entwickeln. Komplexe Phänomene wie die Renaissance, die

Reformation und die Aufklärung, der Rassismus und der Antikolonialismus
dagegen greifen vorhandene Argumente auf, lesen sie anders, gewichten sie neu,
schaffen neue Institutionen, entfalten eine spezifische gesellschaftliche Wirkung
und werden in immer neuer Weise politisch in Dienst genommen. Nichts Anderes

gilt für den Islamismus.
Dabei sind die Konturen der Debatte nicht leicht zu erkennen, wahre und

falsche Aussagen nicht ohne Weiteres zu identifizieren und Mehr- und
Minderheiten kaum je mit belastbaren Daten zu quantifizieren: Der Koran ist kein
Handbuch des Kriegs- und Völkerrechts und zumindest der sunnitische Islam
kennt kein Oberhaupt mit Dogmenkompetenz, das, dem katholischen Papst oder

buddhistischen Lamas vergleichbar, eine für alle Gläubigen verbindliche
Lehrmeinung festlegen könnte. Anders bestimmte schiitische Gemeinschaften wie die

Anhänger des Aga Khan, die als Angehörige einer marginalisierten Strömung die

großen Linien der Auseinandersetzung zwar nicht bestimmen, über ihre

Forschungseinrichtungen und Publikationen aber gerade zu Themen wie
Pluralismus, Freiheitlichkeit und Modernität wichtige Beiträge liefern.1 Die schwache

Institutionalisierung religiöser Autorität ermöglichte über die Jahrhunderte eine

Vielfalt islamischer Denk- und Lebensformen, die von manchen Musliminnen und
Muslimen als bereichernd empfunden werden mochte. In der Moderne gilt sie

vielen als Beleg ihrer Überzeugung, dass der Islam als Weltreligion für alle Zeiten

und Räume Gültigkeit besitzt und nicht allein für sein arabisches Ursprungsmilieu.
Nicht selten wurde die Vielfalt jedoch als Bedrohung des Einheitsprinzips
wahrgenommen - der Islamismus selbst ist Ausdruck dieser Wahrnehmung.

Islamismus ist zwar anerkanntermaßen ein modernes Phänomen, ansonsten
aber schwer präzise zu fassen und nach außen - soll hier heißen: gegenüber einem
vorherrschenden Islamverständnis sunnitischer Prägung - abzugrenzen.2 Ich
verstehe Islamismus als das Projekt, Staat, Recht, Kultur und Gesellschaft im
Lichte eines textbasierten, auf die Ursprünge verweisenden Islamverständnisses

umzugestalten, um so nach eigener Intention den wahren Islam in der eigenen
Gegenwart zu verwirklichen. Als Grundlagen reklamiert werden die normativen
Texte des Islam - der Koran als nach muslimischer Lehre unmittelbares Gotteswort
und die Überlieferung des Propheten Muhammad, Sünna, als die, wiederum nach
muslimischer Lehre, vorbildliche und verbindliche Realisierung der von Gott

1 Vgl. Magout 2020.

2 Die Literatur ist schwer zu überschauen, kann hier auch nicht kritisch gewürdigt werden. Eine

gut lesbare Einführung bietet Seidensticker 2016, wobei Seidensticker im Einzelnen andere

Akzente setzt und andere Bewertungen vornimmt, als ich dies tue.



284 — Krämer DE GRUYTER

gesetzten Normen und Gebote. Die „Ursprünge" umfassen im Wesentlichen das

prophetische Wirken Muhammads in den zwei Jahrzehnten zwischen 610 und
632 n. Chr., ergänzt durch die als exemplarisch verstandene Umsetzung
islamischer Weisungen durch die ersten Generationen von Musliminnen und
Muslimen. Nicht allein in der islamistischen Szene sind diese frühen Muslime
als as-salafas-sälih, die „frommen Vorfahren", bekannt; diejenigen, die sich im
eigenen Denken und Handeln ausdrücklich auf deren Vorbild beziehen,
bezeichnen sich als Salafisten. Schauplatz dieses exemplarischen Wirkens war
nicht allein die Arabische Halbinsel mit den Zentren Mekka und Medina, auf die
sich die kollektive Erinnerung konzentriert, sondern auch die früh eroberten
Gebiete in Syrien, Irak und Ägypten, die den Muslimen bereits deutlich andere

Rahmenbedingungen boten als Mekka, Medina und deren von Hirtennomaden
und Oasenbauern geprägtes Umfeld. Im Übrigen sind, beginnend mit dem
Konstrukt eines islamischen Staates und einer auf Koran und Sünna gegründeten
umfassenden Rechtsordnung, viele der aufdie Frühzeit projizierten Ideen, Praktiken
und Institutionen genau das: Projektionen, nicht dokumentierbare Erscheinungen
des 7. und frühen 8. Jahrhunderts. An einer präzisen historischen Einbettung
islamischer Lehren und Praktiken sind die Islamisten der Gegenwart einschließlich der

Salafisten in der Regel allerdings nicht interessiert.

Zur Textbindung und den zeit-räumlichen Bezügen auf die Ursprünge treten
weitere Kennzeichen eines islamistischen Islamverständnisses: die Konzeptionali-
sierung des Islam als allumfassende Ordnung, ja als System (das arabische nizäm

kann beides bedeuten); die dezidierte Abgrenzung nach außen, gegenüber anderen

Ordnungen und Systemen vom Sozialismus über den Faschismus bis zum
Liberalismus und damit auch gegenüber einer rechtsstaatlich fundierten liberalen

Demokratie; und die Verabsolutierung dieses Islamverständnisses als einzig
gültiger, gleichermaßen reiner und wahrer Lehre. Mit Blick auf seine Wirkung nach

innen ist der Islam der Islamisten je nach Perspektive als ganzheitlich oder als

totalisierend, wenn nicht totalitär bewertet worden. Der Systemgedanke ist in
verschiedene Formeln gegossen worden. Der Gründer der ägyptischen
Muslimbruderschaft, Hasan al-Banna (1906-1949), sprach in vielen Variationen vom Islam
als Ordnung, die Religion und Staat, Recht und Kultur, Militär und Wirtschaft
umfasst. Von den ausgehenden 1930er Jahren an insistierte er zusehends
nachdrücklicher auf der Politik als integralem Bestandteil „des Islam". In den 1940er

Jahren forderte er eine Islamisierung des ägyptischen Staats und der ägyptischen
Gesellschaft einschließlich der Durchsetzung der, wie er es meist formulierte,
islamischen Gesetze.3 Der Ruf nach einer „Anwendung der Scharia" avancierte

3 Eingehender und gestützt auf die relevanten Quellen Krämer 2022a, insbes. Kap. 6.



DE GRUYTER Gewalt im Namen des Islam 285

allerdings erst einige Jahrzehnte nach seinem Tod zum Erkennungsschlagwort der

Islamisten in Ägypten und anderen muslimischen Mehrheitsgesellschaften.
Der Kombination von Systemgedanken und politischem Anspruch verdankt

sich das Etikett „politischer Islam" für all diejenigen Akteure, die - wie die
Muslimbrüder und die später entstandenen jihadistischen Gruppierungen - politisch
aktiv sind, ohne sich notwendigerweise in den gegebenen Rahmen politischer
Partizipation (Wahlen, parlamentarische Ordnung usw.) einzuordnen. Diejenigen,
die sich in diesen Rahmen einfügen, werden gelegentlich als Vertreter eines

legalistischen Islamismus bezeichnet, jene, die dies nicht tun, als radikal,
revolutionär, extrem(istisch) oder terroristisch. Für sich genommen besagt der Begriff
„politischer Islam" nichts über die Strategie seiner Trägerinnen und Träger,
insbesondere ihr Verhältnis zu Reform, Gewalt und revolutionärem Umsturz.

Nach außen zeigen die Islamisten gewissermaßen scharfe Kante, die Freund
und Feind deutlich voneinander trennt. So dezidiert sie sich jedoch gegen ihre
Konkurrenten und Widersacher abgrenzen, so schwer fällt in vielen Punkten die

trennscharfe Unterscheidung zwischen einem sich als „normal", wenn nicht gar
orthodox, auf jeden Fall aber als nicht-islamistisch begreifenden Islamverständnis
auf der einen Seite und einem islamistischen auf der anderen. Auf Koran, Sünna

und die Exempla der frühen Zeit berufen sich zahllose Musliminnen und Muslime,
die weder nach eigenem noch nach fremdem Verständnis einen islamistischen
Islam vertreten. Dies gilt heute mehr denn je: Moderne Medien und eine
fortschreitende Alphabetisierung sorgen für eine Verbreitung der Texte, insbesondere
des Korans, und der auf sie verweisenden Bezüge, wie es sie historisch nie gegeben
hat.

Zumindest unter praktizierenden Musliminnen und Muslimen dürfte unstrittig
sein, dass der Islam zwar zunächst einmal ein Glaube ist bzw., und das greift
potenziell weiter, eine Religion, er aber neben einer ausgeprägten ethischen

zugleich eine rechtliche Dimension besitzt, selbst wenn diese rechtliche Dimension

unterschiedlich weit gefasst wird. Damit muss der Islam sich zugleich auf die

Lebensführung der Gläubigen auswirken, sei es in Fragen des alltäglichen Lebens,
sei es in Fragen der gesellschaftlichen Ordnung.4 Die Politik wiederum ist Teil
dieses Feldes. Die häufig zu hörende These, der politische Islam missbrauche
schon allein dadurch die Religion, dass er politisch ist, kann so allgemein nicht
richtig sein. Islamisten waren auf jeden Fall nicht die ersten, die mit der Religion
Politik machten, denn politisch waren Muslime von früher Stunde an. Die

Eroberungen des 7. und 8. Jahrhunderts waren politische Akte, die im Übrigen den
meisten Muslimen noch heute als Quelle des Stolzes dienen, an denen auch

diejenigen kaum Kritik äußern, die scharf mit dem westlichen Imperialismus ins

4 Ausführlicher hierzu Krämer 2021.



286 — Krämer DE GRUYTER

Gericht gehen. Zahlreiche muslimische Herrscher von Harun ar-Raschid im 9. bis
Sultan Süleiman im 16. Jahrhundert inszenierten sich als Mehrer des Reiches und
Vorkämpfer des Islam, und ihre Expansionspolitik ließ sich nicht unter das
Vorzeichen der Verteidigung stellen. Unterschiedliche Dynastien von den Abbasiden
und den Fatimiden bis zu den Safaviden und Qajaren verbanden ihren
Herrschaftsanspruch mit einem spezifischen Islamverständnis und nutzten so

das religiöse Argument für die Absicherung ihrer dynastischen Ambitionen.
Heute werden ganz selbstverständlich Menschenrechte, Frauenrechte,
Minderheitenrechte oder auch der Umweltschutz islamisch begründet, und auch das

ist Politik. Nicht nur im vorliegenden Kontext sollte die Frage daher weniger darauf
zielen, ob Musliminnen und Muslime im Namen des Islam Politik machen, sondern
welche Art von Politik sie betreiben und welche Mittel und Strategien sie zur
Erreichung ihrer Ziele anwenden und für legitim erklären.

2 Islam und Gewalt

Über das Verhältnis „des Islam" zu Gewalt in ihren unterschiedlichen
Manifestationen ist viel geschrieben und gestritten worden, und es konnte vermutlich
nicht ausbleiben, dass in diesen Debatten Polemik und Apologie, Übertreibung
und Verharmlosung breiten Raum einnahmen und einnehmen. Ich möchte mich
im Folgenden nicht an Fremd- und Feindbildern und an der Frage abarbeiten, ob

nichtmuslimische Beobachter den Islam (womöglich grundsätzlich oder zwangsläufig)

missverstehen und missverstanden haben. Von Max Weber, der den Islam
als Krieger- und Herrenreligion charakterisierte, bis zu Michel Houellebecq gäbe es

genügend diskussionswürdige Beispiele. Aus dem breiten Spektrum der Gewalt

sollen auch lediglich diejenigen Formen physischer und diskursiver Gewalt erörtert

werden, die in den einschlägigen muslimischen Diskussionen verhandelt
werden: Gewalt gegen Andersdenkende, Andersgläubige und Nichtgläubige.
Häusliche Gewalt, um nur dieses wichtige Beispiel zu nennen, wird in der Regel
vollkommen getrennt behandelt.

Die Frage der legitimen Mittel zur Durchsetzung als islamisch verstandener
Ziele beschäftigt Muslime seit Jahrhunderten. Sie ist integraler Teil der Diskussion

um den Jihad, die gleichfalls bis in die frühe islamische Zeit zurückreicht. Wie der

jüdische und der christliche ist auch der islamische Gott ein fordernder Gott, der

von seinen Geschöpfen Gehorsam und den Einsatz all dessen verlangt, was er
ihnen selbst verliehen hat: Leib, Leben, Zeit und Besitz. Der Einsatz für die Sache

Gottes (arab., al-jihäd fi. sabïl alläh) kann weit gefasst werden und beschränkt sich

keineswegs auf den physischen Kampf mit der Waffe. Wie der amerikanische

Begriff crusade, der neben dem bewaffneten Kreuzzug auch den friedlichen Kampf



DE GRUYTER Gewalt im Namen des Islam 287

gegen Hunger, Armut und die Malaria und für Demokratie und Freiheit bezeichnen

kann, deckt Jihad ein breites Spektrum an Aktionsformen ab. Charakteristisch sind

zugleich die feinen Abstufungen und Konditionierungen, die muslimische
Religions- und Rechtsgelehrte für den legitimen Jihad erarbeitet haben. Ein Konsens

wurde dabei nicht erzielt, vielmehr wurde und wird über jedes einzelne Element -
was ist der große Jihad und was der Ideine, wann ist ein Kampf offensiv, wann
defensiv, was legitimiert generell Gewaltanwendung, und wer besitzt die Autorität,

die Kriterien zu bestimmen - gestritten. Zur Theorie kommt die Praxis, die ihr
in puncto Uneinheitlichkeit nicht nachsteht.5

Bezeichnenderweise bildet die Religionszugehörigkeit der Akteure, namentlich

der zu bekämpfenden Gegner, ein zentrales Kriterium der Bewertung. Grob

unterscheiden lässt sich zwischen Gewalt gegen Muslime; Gewalt gegen
Menschen, die dauerhaft auf islamischem Herrschaftsgebiet, dem Dar al-Isläm, leben

und daher von den muslimischen Autoritäten als Schutzbefohlene (Dhimmis)

eingestuft wurden und werden; und schließlich Gewalt gegen Nichtmuslime, die

entweder jenseits des Där al-Isläm leben oder nicht den Status von Schutzbefohlenen

genießen. Zu Letzteren zählen Menschen, die sich selbst als Muslime

verstehen, denen der Gegner jedoch die Zugehörigkeit zum Islam abspricht, sowie

Menschen, die sich aus eigener Entscheidung vom Islam abgewandt haben und
daher nach islamischer Lehre als Apostaten gelten.

3 „Innere Feinde"

So tabuisiert Gewalt gegen Muslime ist, die in einer so stark auf Einheit angelegten

Religion wie dem Islam emphatisch verurteilt wird, so unübersehbar zieht sie sich

durch die islamische Geschichte. Das früheste Beispiel bieten die Kharijiten des 7.

und frühen 8. Jahrhunderts, die mit ihrem rigiden Islamverständnis, das jede

islamwidrige Handlung bereits als Zeichen des Abfalls vom Islam wertete, wohl als

Erste andere Muslime zu Ungläubigen erklärten (arab., takflr) und den bewaffneten

Kampf gegen sie nicht nur als legitimen, sondern als islamisch geforderten
Akt führten. Als historisches Phänomen waren sie von begrenzter Bedeutung - im
Wesentlichen handelte es sich um nomadisch lebende arabische Stammeskämpfer.

Als Typus aber werden sie noch heute vor allem von Kritikern des militanten
Islamismus wachgerufen, die in ihnen das sehen, was die Bezeichnung
„Kharijiten" beschreibt: Männer und Frauen, die die islamische Gemeinschaft bewusst

5 Aus der fachwissenschaftlichen Literatur vgl. Peters 2006; Bonner 2006 oder auch Afsaruddin
2013. Am Beispiel der Hadith-Literatur zeigt Bartschat 2019 die Vielstimmigkeit der Diskussion auf.



288 — Krämer DE GRUYTER

und aus eigenem Antrieb verlassen bzw. ihren Rahmen überschritten haben (arab.

kharaja, hinausgehen).6
Die Kharijiten waren jedoch keineswegs die einzigen, die im Namen des Islam

Gewalt gegen Muslime ausübten: Die haschemitische Bewegung, die sich auf
einen Vorfahren des Propheten Muhammad zurückführte und 750 n.Chr. die
abbasidische Familie an die Macht brachte, bekämpfte das herrschende

umayyadische Regime mit islamischen Argumenten. Im Maghreb bekämpften im
12. Jahrhundert die streng sunnitischen Almohaden die nicht weniger streng
sunnitischen Almoraviden, die einige Jahrzehnte zuvor als eine militante religiöse
Erweckungsbewegung an die Macht gelangt waren, im Namen des Islam; zur
gleichen Zeit sprachen die ismailitischen Fatimiden den abbasidischen Kalifen in
Bagdad die islamische Legitimität ab. Im 16. Jahrhundert griffen die sunnitischen
Osmanen und die schiitischen Safaviden in ihrem Kampf um regionale Vorherrschaft

auch auf religiöse Argumente zurück und bezeichneten die jeweils andere

Seite als Ungläubige. Als Muhammad b. Abd al-Wahhab im 18. Jahrhundert eine

besonders enge Definition islamischer Rechtgläubigkeit propagierte und praktizierte,

war er daher nicht der Erfinder des takflr. Den jihadistischen Impuls sollte in
den 1960er Jahren der Ägypter Sayyid Qutb (1906-1966) auf theoretischer Ebene

umformulieren und von den 1970er Jahren an diverse Jihad-Organisationen in die

Praxis umsetzen.

Im Mittelpunkt stand für Qutb und die Jihadisten des ausgehenden 20. und
beginnenden 21. Jahrhunderts die Frage, auf Grund welcher Kriterien eine Person

als Muslim anerkannt werden kann und muss bzw. umgekehrt, welche Aide eine

Person aus der muslimischen Gemeinschaft ausschließen.7 Das war im Kern eine

theologische Frage, die allerdings weniger auf Gott gerichtet war - sein Wesen und
seine Attribute, über die Muslime über Jahrhunderte nachgedacht und disputiert
hatten - als vielmehr auf die Menschen und das richtige Verständnis von
Gottesdienst, Frömmigkeit und Gehorsam. Wenn es hierzu einen sunnitischen
Mainstream gab, dann bestand er darin, von den Gläubigen grundsätzlich „Wort
und Tat" zu fordern (qaul wa-'amal), soll heißen, das Glaubensbekenntnis und ein
dieses bekräftigendes Handeln, im Kern aber das Glaubensbekenntnis, die

sahäda, als hinreichendes Merkmal muslimischer Identität und Zugehörigkeit zu

werten, solange dieses Bekenntnis nicht durch eindeutige Gegenbeweise in Gestalt

von Sprech- oder physischen Akten ungültig gemacht wurde.8 Diese Position

6 Vgl. Kenney 2006.

7 Aus der reichen Literatur zu Qutb vgl. Calvert 2011. Zum takfir vgl. Adang et al. 2016; eine

„islamische" Einordnung bietet Barakät 2014.

8 Hierzu auf Grundlage der Diskussionen um dm und 'ibäda, Religion und Gottesdienst,
eingehender Krämer 2021; insbes. 24-29.



DE GRUYTER Gewalt im Namen des Islam 289

vertraten und vertreten nicht nur Religions- und Rechtsgelehrte bis hin zu den

Gelehrten der al-Azhar in Kairo, die zumindest ihren radikalen Kritikern als

Vertreter eines regimetreuen Establishments gelten, sondern auch Islamisten wie
Hasan al-Banna.9 Natürlich ließ sie Spielraum für Interpretation, denn über die

Definition von Rechthandeln und Zuwiderhandeln und damit zugleich über die

möglichen Schattierungen von Glauben, Minderglauben und Unglauben wurde
niemals Einigkeit erzielt.10 Indem sie menschliches Fehlverhalten nicht mit dem

Abfall vom Islam gleichsetzte, erfüllte sie gleichwohl den Zweck, die Einheit der
muslimischen Gemeinschaft zu wahren und muslimisches Leben zu schützen.

Anders Sayyid Qutb, der ein Argument in den Vordergrund schob, das den

islamistischen Diskurs über Jahre bestimmen sollte: Für Qutb disqualifizierte sich

derjenige als Muslim, der „nicht danach urteilt, was Gott herabgesandt hat" (Sure

5,44,45 und 47).11 Das Argument beinhaltete keine Innovation, keine „Erfindung"
eines radikalen Islam, ebenso wenig wie ein Muhammad b. Abd al-Wahhab zwei

Jahrhunderte zuvor den radikalen Islam „erfunden" hatte. Qutb spitzte eine
bestehende Lehrmeinung zu, und eine Generation jüngerer Aktivisten zog aus seiner

Diagnose radikale Konsequenzen. Dass das, was Gott „herabgesandt" hat, mit der

Scharia, oder noch vereinfachter gesprochen, mit dem islamischen Gesetz identisch

sei und die lückenlose Befolgung der Scharia Dreh- und Angelpunkt des

„wahren Islam" bilde, gilt vielen Musliminnen und Muslimen heute als

selbstverständlich. Das war jedoch keineswegs immer so: Zahllose Musliminnen und
Muslime haben sich vor und nach Qutb gegen ein verrechtlichtes Islamkonzept
gewandt, das die Zugehörigkeit zum Islam mit der Einhaltung der Scharia

gleichsetzt, wie immer die dann im Konkreten definiert sein mochte. Dabei
handelte und handelt es sich nicht allein um Sufis, wenngleich die Kritik an einer

Fixierung auf das islamische Recht in sufischen Kreisen wohl am nachhaltigsten
formuliert worden ist.12

Die aus Sure 5 abgeleitete Formel war nicht so eindeutig, als dass sie nicht
verschiedene Lesarten zugelassen hätte. Zum einen ging es um die präzise
Festlegung dessen, was Gott „herabgesandt" hatte, was er also in Gestalt der Scharia

verbindlich vorgeschrieben hatte und was nicht. Zum anderen ging es um die

9 Krämer 2022a: 247-250.

10 Am Beispiel des Konzepts des „notwendig vom Islam zu Wissenden" beleuchtet Modarressi
2016: 393-412 die verschwimmenden Grenzen einer auf Grenzziehung angelegten Diskussion.
11 In der Übertragung von Bobzin o.J. lauten die entsprechenden Passagen: „Wer nicht danach

richtet, was Gott herabgesandt hat, das sind die Ungläubigen" (Sure 5, 44), bzw. „die Frevler"
(Sure 5, 45) oder „die Verruchten" (Sure 5, 47).

12 Für sufische Perspektiven vgl. Chiabotti et al. 2017. Für viel Diskussion hat eine Streitschrift
Shahab Ahmeds (Ahmed 2016) gesorgt, in der er mit einem legalistischen Islamkonzept
abrechnete.



290 Krämer DE GRUYTER

Frage, wer bei Zuwiderhandeln dem takfir verfiel - allein die Herrschenden, wie
dies Qutb nahelegte, oder all diejenigen, die sich deren Weisungen fügten, und
damit die jeweilige Gesellschaft als ganze, soweit sie sich nicht explizit von ihrer
Regierung lossagte. Die harte Linie vertraten ägyptische jihadistische Gruppierungen

wie die Islamischen Gemeinschaften (al-Gamä'ät al-Islämiyya), die 1981

Präsident Anwar as-Sadat als „Pharao" ermordeten, der die Muslime an der

Einhaltung der Scharia und damit des Islam hinderte, ihre Gewalt jedoch nicht auf die
Herrschenden beschränkten. Aber schon um 2000, und damit vor dem 11.

September, schworen die Gamä'ät al-Islämiyya dem Kurs der Gewalt ab - allerdings
im Gefängnis und wohl in der Hoffnung auf eine Begnadigung.13

Im Grundsatz unumstritten war die Legitimität der Anwendung von Gewalt

gegen Apostaten, wobei - und das führt zurück zum Ausgangspunkt - die Kriterien,
die zur Einstufung einer Handlung als islamwidrig und des Handelnden als

Apostaten führen konnten, kontrovers blieben. Auch in diesem Punkt standen nicht
selten apodiktische Grundaussagen („Apostasie ist mit dem Tod zu bestrafen")
neben differenzierenden und im Ergebnis aufweichenden Konditionierungen („aber

nur, wenn der legitime Imam auf Apostasie erkennt, sie bewusst und in eindeutiger
Weise begangen wurde und/oder der muslimischen Gemeinschaft durch die

Bestrafung kein Schaden entsteht"). Ein Musterbeispiel für diese Argumentation
bietet der medial überaus einflussreiche Religions- und Rechtsgelehrte Yusuf al-

Qaradawi (geb. 1926).14 Die innermuslimische Diskussion um die Grenzen der

Religionskritik, zumal wenn sie nicht wahre oder vermeintliche Angriffe Nicht- und

Andersgläubiger auf den Islam oder den Propheten Muhammad (die sogenannte
Schmähung des Propheten) betrifft, sondern die Kritik von Muslimen am Islam und

am Propheten Muhammad, zeugt von der Schärfe der Auseinandersetzung und der

Unschärfe der in Anschlag gebrachten Kriterien.15

4 Gewalt gegen Schutzbefohlene

Bei den Schutzbefohlenen handelt es sich im Wesentlichen um monotheistische

Nichtmuslime, die dauerhaft unter islamischer Herrschaft leben. In die Gegenwart

13 Die arabischen Originaltexte sind überwiegend nicht übersetzt; dazu zählen a$-Sahwa al-

islämiyya: ru'ya naqdiyya min ad-däkhil [Der islamische Aufbruch: eine kritische Binnenperspektive],

Beirut 1990 (auch: Rabat 1990) und die vierbändige Serie Ta?hlh al-mafähim [Die
Korrektur der Begriffe], hg. von den historischen Führern der öamä'ä(t) al-Islämiyya, Kairo 2002; vgl.
dazu neben einer Reihe arabischsprachiger Veröffentlichungen Ourghi 2010: 59-72 und zu
früheren Debatten Krämer 1994:183-191.

14 Vgl. Krämer 2006:181-217; weitergehend Schirrmacher 2015.

15 Vgl. eingehender Krämer 2022b: 193-210.



DE GRUYTER Gewalt im Namen des Islam 291

sind dies in erster Linie Christen und Juden, in Iran auch Zoroastrier.16 Religiösen

Gruppierungen wie den Drusen, Aleviten und Jesiden wurde dieser Status vielfach

verweigert, gelegentlich aber auch zugesprochen. Die Zuordnung lag im Ermessen

der jeweiligen muslimischen Mehrheitsgesellschaft und ihrer politischen
Autoritäten. Schutzbefohlene heißen so, weil sie unter dem Schutz der islamischen
Gemeinschaft stehen, solange sie sich in den von dieser definierten rechtlichen und

politischen Rahmen einordnen. Der Schutz ist aus Sicht muslimischer Juristen

einklagbar, aber auch konditioniert und an die Einhaltung des „Paktes" gebunden,
der die Dhimmis zu Loyalität und Gehorsam gegenüber der muslimischen
Gemeinschaft und ihrer Obrigkeit verpflichtet. Mit dem Aufkommen des modernen
National- und Territorialstaats ist das klassische Schutzkonzept weitgehend durch
moderne Vorstellungen von Nation und Bürgerrecht überlagert, wenn auch nicht
gänzlich aufgehoben worden. In den meisten Staaten genießen Angehörige der
anerkannten nichtmuslimischen Gemeinschaften somit die Bürgerrechte, sind
unter Umständen aber vom Militärdienst freigestellt und (wenn nicht de jure, so

zumindest in der Praxis) von bestimmten hoheitlichen Funktionen wie dem

Richteramt oder Ministerposten ausgeschlossen. Vormoderne Vorstellungen von
Über- und Unterordnung halten am ehesten militante islamistische Gruppierungen
wach, die in einigen Fällen die Rückkehr zum Dhimma-Status einschließlich der

Kopfsteuer (arab. gizya) fordern bzw. in ihrem Herrschaftsbereich sogar
durchsetzen. Die bekanntesten Beispiele sind die Gamä'ät Islämiyya und verwandte

jihadistische Gruppierungen im Ägypten der 1970er Jahre und der sogenannte
Islamische Staat im Irak und in Syrien (auch bekannt als Daesh), dessen 2014

proklamiertes Kalifat zwar weitgehend zerschlagen wurde, dessen Ableger jedoch

vor allem im arabischen und afrikanischen Raum weiterhin aktiv sind.

5 „Äußere Feinde"

In der islamischen Geschichte ist von früher Stunde an Krieg gegen äußere Feinde

geführt worden, sei es in offensiver Form - hier sind die frühislamischen
Eroberungen einschlägig, die nicht durch aggressive Akte regionaler Akteure wie die

Byzantiner und Sassaniden provoziert wurden -, sei es in defensiver Form, der

vom 18. Jahrhundert an gegen koloniale Akteure geführt wurde. Die Islamisten der

Zwischenkriegsjahre des 20. Jahrhunderts waren Teil einer breiten antikolonialen
Strömung, ihr Jihad war ebenso religiös wie patriotisch bzw. national motiviert.
Der Kampf gegen den Zionismus in Palästina bildete ab Mitte der 1930er Jahre

einen Kristallisationspunkt des islamischen Jihads. Sieht man von den

16 Grundlegend hierzu Friedmann 2003 und für die Abgrenzung des Dar al-Isläm Albrecht 2018.



292 Krämer DE GRUYTER

Freiwilligen ab, die 1947-1948 in Palästina gegen den sich herausbildenden

jüdischen Staat kämpften, war dieser Jihad nationalstaatlich eingehegt, Jihad im

eigenen Land sozusagen.
Die Unterdrückung der Muslimbrüder in Ägypten in der Nasser-Ära bewirkte

die entscheidende Wende: Mit den Aktivisten, die sich auf die Arabische Halbinsel,
in benachbarte arabische Länder, nach Pakistan, Europa und Nordamerika

flüchteten, breitete sich ab Mitte der 1950er Jahre auch die islamistische Ideologie
aus. Die Verstreuung im Exil zog die Internationalisierung zwangsläufig nach sich.
Zur gleichen Zeit differenzierte sich die islamistische Bewegung nicht nur
theologisch und, allgemeiner gesprochen, ideologisch aus, sondern auch mit Blick auf
Strategie und Taktik. Sayyid Qutb lieferte dem gewaltbereiten Flügel den
theoretischen Unterbau. Der 11. September verlieh der jihadistischen Internationale
einen ungekannten Schub.

Der in den späten 1950er Jahren einsetzende Strukturwandel war
gesellschaftlich und politisch hoch relevant. Die Auseinandersetzung um Selbstmordbzw.

Selbstopferungsattentate, Terror und Terrorismus führten Elemente in die

innermuslimische Debatte ein, die vielleicht nicht gänzlich unbekannt waren
(Selbstmordattentate hatten wohl bereits die Assassinen verübt), jedoch in neuer
Sprache verhandelt wurden (Terror, Terrorismus). Neu war die Auseinandersetzung
um die Prioritätensetzung zwischen einem lokal, nationalstaatlich oder regional
verankerten Kampf hier und einer internationalistischen, auf transnationale
Netzwerke bauenden Agenda da (Stichwort: der nahe und der ferne Feind).17 Neuwar der
Austausch heftiger Kritiken und Antikritiken unter Vertretern des islamistischen
Netzwerks einschließlich seines jihadistischen Flügels selbst, die sich mit
theologischen und strategischen Argumenten wechselseitig für ungläubig erklärten, den

takfir also gegen die eigenen Reihen richteten.18 Neben den Theoretikern des Jihad
artikulierten sich vernehmbar ihre Kritiker, die mit Rückgriff auf den Koran - der in
diesem Zusammenhang eine prominentere Rolle spielt als die Sünna des Propheten
Muhammad - nicht den Jihad-Gedanken als solchen entwerteten, wohl aber die

Fixierung auf den bewaffneten Kampf, zumal wenn er muslimische Opfer kostete.19

Auch sie sind und waren freilich gegen Apologie nicht gefeit, mit der nach dem

17 So auch der Titel einer viel beachteten Studie von Steinberg 2005.

18 Zu den wichtigsten Titeln in einem rasch wachsenden Forschungsfeld zählen Lav 2012; Assaf/
Fishman 2013; Lohlker 2016 und verschiedene Arbeiten von Joas Wagemakers.
19 Vgl. exemplarisch Amin 2014, der allerdings in Großbritannien lebt, nicht in der islamischen
Welt. Die einschlägige Literatur in arabischer Sprache ist umfangreich, jedoch abgesehen von der

viel gelesenen und mehrfach neu aufgelegten Schrift al-Qaradäwis (2010) außerhalb des
arabischen Sprachraums wenig rezipiert worden; nennen ließe sich die zweibändige Studie von
Haballäh 2011.



DE GRUYTER Gewalt im Namen des Islam — 293

Muster, Missliebiges habe nichts mit dem Islam zu tun, jeglicher Zusammenhang
zwischen koranischer Rede und Gewaltanwendung abgestritten wurde und wird.

6 Der Topos der Mäßigung

Die Rede von der Mäßigung und von Maß und Mitte (arab. wasat bzw. wasatiyya)
als Kennzeichen des Islam und damit auch einer wahrhaft islamischen Ordnung
lässt sich als politische Gegenrede zur Gegenrede der Jihadisten verstehen. Der

Verweis auf Maß und Mitte hat allerdings eine lange Vorgeschichte, die einmal
mehr über den 11. September hinausreicht. Die Vielfalt islamischer Denk- und
Lebensformen, die zugleich als Unübersichtlichkeit empfunden werden konnte,

trug zur Attraktivität des „Zentrumsgedankens" bei, der eine nach eigener
Wahrnehmung fragmentierte, ja zersplitterte Gemeinschaft auf dem Boden einer von
allen geteilten Mitte zusammenführen und damit zu neuer Stärke leiten sollte. Der

Ruf nach Maß und Mitte in Gestalt eines abstrahierenden Konzepts von wasatiyya,

„in der Mitte stehen und damit zugleich gemäßigt sein", lässt sich bis in die 1960er

Jahre zurückverfolgen.20 Die Anschläge des 11. Septembers haben ihr ganz neue
Schubkraft verliehen, ohne damit die Unklarheiten zu beseitigen, die sich hinter
dieser Denkfigur verbergen.

Dass der Islam die Religion der Mitte und seine Anhänger die „Gemeinschaft
der Mitte" seien, ist mit Verweis auf Koran 2:143 oft argumentiert worden. In der

Übertragung von Hartmut Bobzin lautet die entsprechende Passage:

"So machten wir euch zu einer Gemeinde, die in der Mitte steht,
auf dass ihr Zeugen für die Menschen seid

und der Gesandte für euch ein Zeuge."

Was aber die Mitte konstituiert und auf welche Größe sie sich bezieht, beantwortet
der Koran nicht, und auch die sunnitischen Religions- und Rechtsgelehrten werden

nicht hinreichend deutlich.21 Erfasst wird das Gemeinte eher intuitiv: Gemeint

ist in der Regel die viel beschworene „goldene Mitte" als Garantie für Mäßigung
und Ausgewogenheit, die man aus der aristotelischen ebenso wie aus der
konfuzianischen Tradition kennt. Im religiös-rechtlichen Kontext übertrug sie sich in die

Maxime, von den Gläubigen weder zu viel zu verlangen noch zu wenig; die

Prägnanz des arabischen lä ifrât wa-lâ tafrit verliert sich leider in der Übersetzung.

Wenn sunnitische Gelehrte zu allen Zeiten die „Übertreibung in der Religion" (al-

gulüwfid-din) verurteilten, so hoben sie in der Regel vor allem auf „übertriebenen"

20 Vgl. Gräf 2009: 213-238.

21 Vgl. etwa den Azhar-Gelehrten al-Madan! 1961; at-Tälibl 1996 oder auch as-Salläbi 2007.



294 — Krämer DE GRUYTER

Gottesdienst etwa in Gestalt von Bußübungen, Askese und mönchischer

Zurückgezogenheit ab oder aber auf die „übertriebene" Verehrung von Menschen,
die bis zu deren Vergöttlichung bzw. Vergötzung reichen konnte. Im Hintergrund
stand häufig die Ablehnung bestimmter schiitischer und sufischer Vorstellungen
und Praktiken. Diese Stoßrichtung hat sich heute nicht ganz verloren, doch hat die

politische Dimension die theologische überlagert: Im Vordergrund steht
mittlerweile die Verurteilung von Gewalt, die im Namen der Religion ausgeübt und als

fanatische Übertreibung, Extremismus oder Terrorismus charakterisiert wird.
Selbst im islamisch-islamistischen Lager lassen sich Fürsprecher der „goldenen
Mitte" identifizieren, angefangen mit Hasan al-Banna selbst. Der prominenteste
Anwalt der wasatiyya ist ohne Zweifel Yusuf al-Qaradawi, der sich auch praktisch
in den Deradikalisierungs- und Umerziehungskampagnen gegen gewalttätige
Islamisten wie die öamä'ät Islämiyya engagierte.

In deutlich anderer Weise argumentieren diejenigen muslimischen Kritikerinnen

und Kritiker des Islamismus im Allgemeinen und der Jihadisten im
Besonderen, die das, was sie den „Geist" des Islam nennen, über den
„Buchstaben" der normativen Schriften stellen. Auch sie kreisen um die Scharia als

islamisches Wert- und Normengefüge und vertreten zu einem gewissen Grad einen

legalistischen Ansatz. Im Gegensatz zu den Islamisten aber heben sie auf die

übergeordneten Werte und Ziele ab, die sich nach ihrer Überzeugung hinter den

konkreten Weisungen von Koran und Sünna verbergen. (In der Fachsprache sind
sie bekannt als maqäsid as-sarVa, „Finalität der Scharia"). Noch allgemeiner
gesprochen, erheben sie die Ethik über das Gesetz. So elaboriert ihre Argumente im
Einzelnen sein mögen, beschränkt sich dieser Ansatz keineswegs auf elitäre
Bildungseliten, vielmehr hat der Bezug auf die maqäsid Eingang in Politik und

Rechtsprechung zahlreicher islamischer Staaten gefunden.22 Neben den

textbezogenen Gegenpositionen behaupten sich, wie erwähnt, andere, die die Essenz des

Islam, wenn man es so ausdrücken darf, nicht in Texten und noch weniger in
Normen und Regeln suchen, sondern in persönlicher Frömmigkeit, religiöser
Erfahrung, spiritueller Vertiefung und in der Bindung an die islamische
Gemeinschaft.

Die Islamismus-kritischen Fürsprecher der Mäßigung besitzen exzellente

Argumente, die sie aus Koran und Sünna ableiten. Sie weisen allerdings zwei, auf

ganz unterschiedlichen Ebenen gelagerte Schwachstellen auf: Zum einen werden
sie von autoritären Regimen benutzt, die sie in Deradikalisierungs- und
Diskreditierungskampagnen gegen die Jihadisten einsetzen und damit im Wortsinn

22 Für die vormodernen Grundlagen dieses Ansatzes vgl. Opwis 2010. Die modernen Entwicklungen

in Theorie und Rechtsprechung sind zu komplex, um hier angemessen diskutiert zu
werden.



DE GRUYTER Gewalt im Namen des Islam 295

instrumentalisieren. Ihre Bereitschaft, sich in den Dienst der Herrschenden zu
stellen, macht sie auch über das jihadistische Milieu hinaus angreifbar. In vieler
Hinsicht vergleichbar ergeht es moderaten bis progressiven muslimischen
Intellektuellen, die von einer westlichen Öffentlichkeit gefeiert, von ihren Gegnern

jedoch als Werkzeuge anti-islamischer westlicher Kampagnen denunziert werden.
Zum anderen - und das ist bislang noch kaum thematisiert worden - haben die

Fürsprecher der Mäßigung, anders als die Jihadisten, anders im Übrigen auch als

die Protagonisten des sogenannten Arabischen Frühlings, keine Bilder und keine
Lieder. In einer mediatisierten Umwelt ist dies ein gravierendes Manko: Mit dem

Appell an die Mäßigung lassen sich starke Emotionen vielleicht einfangen, aber

nicht wecken. Umso bemerkenswerter, dass diejenigen, die sich als Stimmen der

Vernunft und Mäßigung verstehen, unter frommen Musliminnen und Muslimen

vom einen Ende der islamischen Welt bis zum anderen breiten Rückhalt zu
genießen scheinen, selbst wenn sich diese Bewertung nicht mit präzisen Zahlen

unterlegen lässt.

Literaturliste

Adang, Camilla et. al (Hrsg.) (2016): Accusations ofUnbelief in Islam: A Diachronie Perspective on

Takfîr. Leiden.

Afsaruddin, Asma (2013): Striving in the Path of God. Jihäd and Martyrdom in Islamic Thought.
Oxford.

Ahmed, Shahab (2016): What is Islam? The Importance ofBeing Islam. Princeton.

Albrecht, Sarah (2018): Dâral-lslâm Revisited. Territoriality in Contemporary Islamic Legal
Discourse on Muslims in the West. Leiden/Boston.

Assaf, Moghadam / Fishman, Brian (Hrsg.) (2013): Fault Lines in Global Jihad: Organizational,
Strategic, and Ideological Fissures. London.

Amin, ElSayed (2014/1435): Reclaiming Jihad. A Qur'anic Critique of Terrorism. Leicester.

Barakät, Akram (1435/2014): At-Takfir. Dawäbit al-islam wa-tajblqat al-muslimin [Takfir.
Grundsätze des Islam und Realisierungen durch Muslime]. Beirut.

Bartschat, Swantje (2019): Dschihad der Zunge, des Stifts und des Schwerts? Vierzig Dschihad
Hadithe im Vergleich. Baden-Baden.

Bobzin, Hartmut (o.J.): Der Koran, neu übertragen von Hartmut Bobzin. München.

Bonner, Michael (2006): Jihad in Islamic History: Doctrines and Practice. Princeton.

Calvert, John (2011): Sayyid Qutb and the Origins ofRadical Islam. Kairo.

Chiabotti, Francesco et. al (Hrsg.) (2017): Ethics and Spirituality in Islam. Sufi adab. Leiden.

Friedmann, Yohanan (2003): Tolerance and Coercion in Islam. Interfaith Relations in the Muslim
Tradition. Cambridge.

Graf, Bettina (2009): "The Concept of wasatiyya in the Work of Yüsuf al-Qaradâwï". In: Global

Mufti. The Phenomenon of Yüsuf al-QaradäwT. Hrsg. von Bettina Graf und Jakob Skovgaard-
Petersen. New York, 213-238.



296 — Krämer DE GRUYTER

Haballäh, Haidar (2011): al-'Unf wal-hurriyyät ad-dTniyya. Qirä'ät wa-jtihädät fi l-fiqh al-islämT

[Gewalt und religiöse Freiheiten. Interpretationen und Neuansätze im islamischen Recht].

Beirut.

Kenney, Jeffrey T. (2006): Muslim Rebels. Kharijites and the Politics ofExtremism in Egypt. Oxford.

Krämer, Gudrun (1994): „Die Korrektur der Irrtümer: Innerislamische Debatten um Theorie und

Praxis der islamischen Bewegungen". Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen
Gesellschaft Suppl. 10: XXV. Deutscher Orientalistentag in München, Vorträge, 8.-13.4.1991,
hrsg. von Cornelia Wunsch. Stuttgart, 183-191.

Krämer, Gudrun (2006): "Drawing Boundaries: Yusuf al-Qaradawi on Apostasy". In: Speaking for
Islam. Religious Authorities in Muslim Societies. Hrsg. von Gudrun Krämer und

Sabine Schmidtke. Leiden, Boston, 181-217.

Krämer, Gudrun (2021): Religion, Culture, and the Secular. The Case of Islam. Leipzig.

Krämer, Gudrun (2022a): Der Architekt des Islamismus. Hasan al-Banna und die Muslimbrüder.
München.

Krämer, Gudrun (2022b): „Schärfe und Unschärfe: Religionskritik im Islam". In: Religions- und
kulturhistorische Religionskritik. Vom europäischen Christentum über arabischen Islam und
chinesischen Konfuzianismus bis zu weltweitem Buddhismus. Hrsg. von Horst Junginger und

Richard Faber. Würzburg, 193-210.
Lav, Daniel (2012): Radical Islam and the Revival ofMedieval Theology. New York.

Lohlker, Rüdiger (2016): Theologie der Gewalt: Das Beispiet IS. Wien.

Al-MadanT, Muhammad (1961): Wasapyyat at-isläm [frei: Der Islam als Religion der Mitte]. Kairo.

Magout, Mohammad (2020): A Reflexive Islamic Modernity. Academic Knowledge and Religious

Subjectivity in the Global Ismaili Community. Baden-Baden.

Modarressi, Hossein (2016): "Essential Islam: The Minimum That a Muslim Is Required to

Acknowledge". In: Accusations ofUnbeliefin Islam: A Diachronie Perspective on Takfir. Hrsg.

von Camilla Adang u.a. Leiden.

Opwis, Felicitas (2010): Maçlaha and the Purpose ofLaw. Leiden.

Ourghi, Gabrielle (2010): Muslimische Stimmen zur Berechtigung von Gewalt. Einzelstimmen,

Revisionen, Kontroversen. Würzburg.

Peters, Rudolph (1996): Jihad in Classical and Modern Islam. Princeton.

Al-QaradäwT, Yüsuf (2010): Al-Isläm wa-l-'unf [ls\am und Gewalt]. Kairo.

As-Sahwa al-islämiyya: ru'ya naqdiyya min ad-däkhil [Der islamische Aufbruch: eine kritische

Binnenperspektive] (1990): Beirut/Rabat.
As-SalläbT, 'Alf Muhammad (2007): ATWasatiyya fiI-Qur'än al-karim [Die Position der Mitte im

edlen Koran]. Kairo.

At-TälibT, Muhammad (1996): Ummat al-wasaf Al-islam wa-tahaddiyyätal-'a$r[D\e Gemeinschaft
der Mitte. Der Islam und die Herausforderungen der Gegenwart]. Tunis.

Schirrmacher, Christine (2015): „Es ist kein Zwang in der Religion" (Sure 2,256): Der Abfall vom

Islam im Urteil zeitgenössischer islamischer Theologen. Diskurse zu Apostasie,

Religionsfreiheit und Menschenrechten. Würzburg.

Seidensticker, Tilman (2016): Islamismus. Geschichte, Vordenker, Organisationen. München.

Steinberg, Guido (2005): Der nahe und der ferne Feind. Die Netzwerke des islamistischen Terrors.

München.

Ta$hih al-mafähfm [Die Korrektur der Begriffe] (2002). Kairo.


	Gewalt im Namen des Islam : muslimische Fragen und Antworten

