
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 76 (2022)

Heft: 2

Artikel: Reflektierte Führer in der Allianz der Toleranz : 9/11 und die Suche
nach dem "gemäßigten Islam"

Autor: Fuchs, Simon Wolfgang / Balistreri, Alexander E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1035023

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1035023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2022; 76(2); 247-280

Simon Wolfgang Fuchs* and Alexander E. Balistreri

Reflektierte Führer in der Allianz der
Toleranz: 9/11 und die Suche nach
dem „gemäßigten Islam"

https://doi.org/10.1515/asia-2022-0022
Received July 24, 2022; accepted July 24, 2022; published online August 29, 2022

Abstract: The attacks of September 11, 2001 spurred an intense interest in
"moderate Islam" in U.S. government circles. Some high-ranking officials, for

example, saw "moderate Muslims" as necessary allies in the "War on Terror." In
this article, we examine how the United States went about making allies in the

Muslim world after the attacks. The goal was supposedly straightforward:
"moderate" Muslims were to be strengthened and empowered to act as an antidote

to radical groups. Yet such plans ran into numerous problems. First was the

notoriously difficult definition of "moderate Islam," which ranged from a simple

rejection of the primacy of jihad to the acceptance of basic democratic values.

Second, in reaching out to the Muslim world, the United States could not solve its

own dilemma ofbeing torn between a preference for stability provided by autocrats
and the commitment to promote "Islamic" forms of democracy. These tensions

resurfaced in the deepened partnership with two countries that were touted as

manifestations of moderate Islam's new promise: Turkey and Pakistan. Given their

past efforts in fighting communism, both countries were seen to be potentially
equally reliable partners in fighting the new "radical Islamic menace." As we

show, however, these visions did not materialize as hoped. The U.S. government
overestimated the room local actors had to maneuver while underestimating the

political costs that came with being tied too closely to American interests.

Keywords: 9/11; moderate Islam; Neocons; Pervez Musharraf; Recep Tayyip
Erdogan

Die Anschläge des 11. Septembers sind untrennbar mit hitzigen Debatten über den

Islam verbunden. Wurde die Religion missbraucht? Oder ist die zur Schau gestellte

»Corresponding author: Simon Wolfgang Fuchs, Orientalisches Seminar, Albert-Ludwigs-
Universität Freiburg, Platz der Universität 3, 79085 Freiburg, Deutschland,
E-mail: simon.w.fuchs@orient.uni-freiburg.de
Alexander E. Balistreri, Seminar für Nahoststudien, Universität Basel, Maiengasse 51,4056 Basel,

Schweiz, E-mail: alexander.balistreri@unibas.ch



248 — Fuchs and Balistreri DE GRUYTER

Gewalt vielmehr intrinsisch im Islam angelegt? In einer Hinsicht zumindest waren
sich wesüiche Regierungen und Anhänger:innen des Islams weitgehend einig. Nach

der Katastrophe von New York galt es nun, radikalen Kräften das Wasser abzugraben.
Seit 2001 explodierte dementsprechend die Anzahl an Zeitschriftenaufsätzen,
Leitartikeln und Buchbeiträgen, die sich der Förderung des „gemäßigten Islams"
verschrieben. Es gab dabei nur ein Problem: Kaum ein Begriff lässt sich in der

Islamwissenschaft und der politischen Öffentlichkeit so schwer definieren wie der

„gemäßigte" oder „moderate" Islam. In seiner einfachsten Form wird der gemäßigte
Islam als Ausprägung der Religion definiert, die - im Gegensatz zum „Extremismus" -
das Gebot des Dschihads nicht primär als notwendigen Krieg gegen Nichtmuslime,
sondern als ein mystisches „inneres Ringen in Gottes Namen" versteht.1 Je nach

Kontext kommen andere Kriterien hinzu, um als „moderat" gelten zu können: etwa
die Anerkennung demokratischer Grundwerte wie Pluralismus, das Streben nach

politischer Reform, die Annahme eines westlichen Lebensstils oder auch das

Akzeptieren unterschiedlicher Interpretationen der islamischen Tradition.2 Neben

ihrer Komplexität und Kontextbedingtheit ist die Definition des „gemäßigten Islams"
auch deswegen schwierig, weil der Begriff nicht unbelastet ist. Es gibt Muslim:innen,
die dahinter eine Agenda des „Westens" sehen, welche dieser im Dienste einer Teile-

und-Herrsche-Politik gegenüber der muslimischen Welt einsetze. Islamist:innen

gehen in ihrer Kritik noch weiter. Laut deren Interpretation sei eine „Mäßigung" des

islamischen Glaubens gar nicht möglich; die Suche nach „moderaten Muslimen" sei

lediglich der Versuch, den Islam selbst zu verwässern.3

Die Terroranschläge vom 11. September 2001 haben die Diskussion um die

Definition des „gemäßigten Islams" keineswegs aus dem Nichts entstehen lassen.

Aber sie haben einen neuen Kontext geschaffen, in dem diese Debatte sowohl für
Politikerrinnen in den USA und in Westeuropa als auch in der muslimischen Welt

dringlich wurde. Aufwelche Akteurrinnen in der muslimischen Welt ist „Verlass"?
Wer trägt militärische Aktionen und gar die erwogene Besetzung mehrheitlich
muslimischer Gebiete mit? Wie positionieren sich muslimische Gelehrte und
Verbände, sowohl zum Vorgehen der USA als auch in Bezug auf die Anschläge in
New York? In diesem Beitrag gehen wir der Frage nach, wie die Suche nach dem

„gemäßigten Islam" nach 9/11 den US-amerikanischen Blick auf die muslimische
Welt prägte, und wie sich die Innenpolitik einzelner mehrheitlich muslimischer
Länder in diesem Zusammenhang gestaltete. Der Diskurs eines „gemäßigten

1 Ahmed 2018: 318.

2 Haddad 2005. Etwas anders gelagert ist eine verwandte, von prominenten muslimischen
Denkern in den letzten Jahrzehnten geführte Diskussion um den Islam als den „mittleren Weg"
(wasatiyya) zwischen zu rigiden und zu freizügigen „Extremen" der Rechtsauslegung
beziehungsweise als Systemaltemative zu Sozialismus und liberaler Demokratie. Siehe Gräf 2009.
3 Jan 2007: 83-87.



DE GRUYTER Reflektierte Führer in der Allianz der Toleranz 249

Islams" ist nach 9/11 zu einer Strategie geworden, von der sowohl die

US-Regierung als auch die Regierungen mehrheitlich muslimischer Länder
zunehmend mehr Gebrauch machten.

Dabei ist durchaus eine Umorientierung zu beobachten. Der langjährige
Verbündete Saudi-Arabien, aus dem 15 der 19 Attentäter stammten, wurde
zumindest von der amerikanischen Öffentlichkeit plötzlich als Teil des Problems

gesehen und war vor allem um Schadensbegrenzung bemüht.4 Zwei andere

wichtige muslimische Partnerländer hingegen standen nun für das Versprechen
der „Mäßigung" - Pakistan und die Türkei. Der große, nicht-arabische
geographische Raum zwischen Istanbul und Lahore, der auch Iran und Afghanistan
umfasst, wurde schon seit den 1920er Jahren als geostrategisch bedeutsame
Pufferzone zwischen der Sowjetunion und den westlichen Kolonien betrachtet. Im
Kalten Krieg führte das zur Einbindung dieses „Northern Tier" in die Central Treaty
Organization (CENTO) und damit zum Bündnis mit Großbritannien de jure und mit
den Vereinigten Staaten de facto.5 In der komplizierten Endphase des Kalten

Krieges, die geprägt war von der Erfahrung der Iranischen Revolution und der

sowjetischen Besatzung Afghanistans, ersetzte nun in den Augen des westlichen
Sicherheitsetablissements der Islamismus nach und nach den Kommunismus als

größte Bedrohung. Pakistan und die Türkei hatten im Kampf gegen den Kommunismus

eine bewährte westliche Affinität gezeigt. Darauf wollte man nun
aufbauen, um die Staaten zu einer Mitarbeit gegen die „muslimische Gefahr" zu
gewinnen.61991 ließ das amerikanische Verteidigungsministerium durch Graham
E. Fuller einen Bericht zum islamischen Fundamentalismus im Northern Tier

erstellen. Fuller war mehrere Jahrzehnte Mitarbeiter des amerikanischen
Geheimdienstes im Nahen Osten gewesen. Gleichzeitig sollte er zu einem der
entschiedensten Verfechter einer amerikanischen Politik der Einbindung des

„moderaten Islams" werden. Im Bericht schrieb Fuller, dass die USA mit den

Konsequenzen eines Aufstiegs islamistischer Akteuninnen in Pakistan und der

Türkei leben müssten. Dennoch sei es erforderlich, dass die USA nicht „paranoid"
gegenüber dem Islam werden und stattdessen die Beteiligung islamistischer
Parteien in den demokratischen Strukturen dieser Länder als „deradikalisierendes
Instrument" betrachten sollten.7

Die Suche nach moderaten muslimischen Partnern im Northern Tier nach 9/11

mag also als eine modifizierte außenpolitische Agenda mit Wurzeln im Kalten

4 Al-Rasheed 2010: 222-223.

5 Zur Entstehung eines „Northern Tier" als „distinct geopolitical region" in den 1920er Jahren,
siehe: Yenen 2021. Zur zentralen Rolle der Türkei und Pakistans in der Entstehung der CENTO,

siehe: Yeçilbursa 2001.

6 Rabasa et al. 2007.

7 Fuller 1991: xi-xiii.



250 Fuchs and Balistreri DE GRUYTER

Krieg verstanden werden. In Bezug auf beide Länder ist diese Intensivierung
jedoch oft auf einer rein diskursiven Ebene geblieben: die vollmundigen
Versprechen des pakistanischen Präsidenten oder die große Partnerschaft, die sich
neokonservative Kreise mit einer neuen, „moderaten muslimischen" Türkei
vorgestellt hatten, haben sich nicht materialisiert. Nach einer knappen Darstellung
der amerikanischen „Partnersuche" beleuchten wir den pakistanischen und
türkischen Kontext genauer. Wir zeigen auf, dass der große amerikanische
Handlungsdruck aufAkteuninnen in der muslimischen Welt die durchaus vorhandenen
Potenziale zur Selbstreflektion und Reform konterkarierte. Auf der Suche nach

„moderaten islamischen" Partnern nach 9/11 fanden sich amerikanische

Regierungsinstitutionen in einem Dilemma zwischen einer Präferenz für die starke,
ordnende Hand einerseits und dem Schaffen demokratischer Strukturen
andererseits wieder. Dabei überschätzten sie zum einen den Handlungsspielraum
lokaler Akteuninnen gegenüber länger währenden Trends, wie einer bereits seit
den 1980er Jahren in Gang gesetzten Islamisierung, während sie gleichzeitig die

politischen Kosten einer Allianz mit den USA gravierend unterschätzten.

1 Die US-amerikanische Strategie des

„gemäßigten Islams" nach 9/11

Während die Trümmer der Twin Towers in den Wochen nach den Anschlägen noch

glommen, flammte gleichzeitig eine Diskussion zum möglichen Gegenschlag der

US-amerikanischen Regierung auf. Eine militärische Antwort ließ nicht lange auf
sich warten. Bereits am 26. September, kaum zwei Wochen nach den Anschlägen,
landeten erste amerikanische Soldaten auf afghanischem Boden und sorgten
damit für die angekündigten „boots on the ground". Somit begann auch ein

zwanzigjähriger War on Terror, der in der Folge die Besetzung des Iraks,
außerrechtliche Ermordungen durch Drohnen, Folter in hermetisch abgeriegelten
Offshore-Gefangenenlagern und eine Politik der von Außen gesteuerten Staatenbildung

mit sich bringen würde.8 Parallel zur Anwendung militärischer Gewalt

entwickelte sich gleichzeitig noch eine andere Art von Konflikt: ein Kampf um die

„hearts and minds ofIslam". Dieses taktische Ziel stellte eine zentrale Empfehlung
des offiziellen Berichts der sogenannten 9/11 Commission dar. Das

Sondergremium war von der US-amerikanischen Regierung ins Leben gerufen worden,

um die Gründe der Anschläge zu erforschen und mögliche zukünftige Maßnahmen

vorzuschlagen. Der 9/11 Commission Report enthielt einen Idaren Rat: Die

8 Fair 2016; Bergen und Rothenberg 2015.



DE GRUYTER Reflektierte Führer in der Allianz der Toleranz — 251

US-Regierung müsse sich unbedingt in der muslimischen Welt „im Ringen um
Ideen engagieren": „Diesen Kampf als Krieg zu bezeichnen ist eine akkurate

Beschreibung für die Bemühungen amerikanischer und allierter Kräfte,
terroristische Gruppen und deren Verbündete aufzuspüren und zu vernichten. [...]
Allerdings sollte diese Strategie ausgewogen sein."9 Genau jenes „Austarieren"
würde sich vor allem durch politische Maßnahmen verwirklichen lassen, unter
anderem durch Förderprogramme, die „moderaten Muslim:innen" im Nahen

Osten die Gelegenheit gäben, in ihren Gesellschaften selbst die Ideen der „Reform,
Freiheit, Demokratie und Aufstiegsmöglichkeit" zu verbreiten.10

Zwar hoben zu dieser Zeit auch einige Akademiker:innen, Analystinnen aus

liberalen Kreisen sowie amerikanische Muslim:innen „gemäßigte" Aspekte des

Islams und der muslimischen Gesellschaften hervor, wofür sie verschiedenen

Bezeichnungen wie „Post-Islamismus" oder die „Säkularisierung des Islams"
verwendeten.11 Der Diskurs zum „moderaten Islam" von Seiten der US-Regierung
in den Jahren nach 9/11 stellte jedoch etwas Spezifischeres dar. Mit der Betonung
auf Mäßigung machten sich die höchsten Regierungskreise das Ziel zu eigen,

Muslim :innen vom radikalen Islamismus zu trennen, sie mit der Beteiligung an
demokratischen Formen der Politik vertraut zu machen und vor allem gegenüber

Muslim:innen den Krieg gegen den Terror zu legitimieren, damit er nicht als Futter
für islamistische Propaganda verwendet werden könnte. Mit religiösen Inhalten
hatte dieses Verständnis von „Mäßigung" wenig zu tun.

Die Suche nach einem „gemäßigten Islam" reflektierte zudem die Uneinigkeit
im amerikanischen Regierungsapparat über den angemessenen Umgang mit dem

Phänomen des Islamismus. Mitte der 1990er Jahre wirkten drei Erfahrungen noch

spürbar nach: die Iranische Revolution von 1978/1979, die Frage der weiteren

Unterstützung der internationalen Mudschahidin in Afghanistan und nicht zuletzt
der Bürgerkrieg in Algerien seit 1992. Das State Department und die CIA fanden
sich in einem Lager wieder und vertraten beide die These, dass der Anstieg des

Islamismus in der muslimischen-arabischen Welt unvermeidlich sei. Vor allem das

blutige Beispiel Algerien, wo das Militär einen islamistischen Wahlsieg nicht
akzeptiert hatte, führten Beobachterdnnen als Bestätigung der These an, dass eine

Einbindung islamistischer Gruppen im demokratischen Prozess - auf Dauer - zu

9 National Commission on Terrorist Attacks upon the United States 2004: 363, 375. Zur besseren

Lesbarkeit zitieren wir im Verlaufstext hier und anderwso in deutscher Übersetzung des

englischen Originals
10 National Commission on Terrorist Attacks upon the United States 2004: 375-76. Auch Paul

Wolfowitz (2002) beschrieb den War on Terror als Krieg um Ideen: „Today, we are fighting a war on
terror - a war that we will win. The larger war we face is the war of ideas - a challenge to be sure,
but one that we must also win".
11 Cf. Bayat 2007.



252 Fuchs and Balistreri DE GRUYTER

politischer oder ideologischer Mäßigung führen würde, die dann auch den

US-amerikanischen Interessen an einer „stabilen" Region dienen würde. Laut
dieser sogenannten „Einbindung und Mäßigungs-These" (inclusion-moderation
thesis) würde gerade der Ausschluss islamistischer Parteien gravierende Folgen
haben.12 Die USA müssten demnach jene Islamistünnen unterstützen, die ihre
Sicherheitsinteressen in der Region am wenigsten gefährdeten: die Moderaten.

2004 drückte ein Experte es so aus: „Wenn wir es mit der Demokratieförderung in
der Region wirklich ernst meinen - und das sollen wir sicherlich -, dann müssen

wir unbedingt zwischen den verschiedenen Ausprägungen des politischen Islams

differenzieren. Ohne die Beteiligung [bestimmter Formen dieser Denkrichtung] an
der Politik der Region wird es keine Demokratie und keine Stabilität geben."13

Ein anderes Lager bestand aus den sogenannten Neocons, die einen relativ
Ideinen Kreis von konservativen, auf amerikanische Hegemonie fixierten
Intellektuellen und Bürokratiinnen bildeten. Sie hatten während der Amtszeit Ronald

Reagans von 1981 bis 1989 eine große Nähe zur Macht genossen. Ihr Einflusstief
während der liberalen 1990er Jahre zwang sie dazu, ihre Prioritäten nach dem

Ende des Kalten Kriegs neu zu definieren.14 Die Sicherheit Israels und die
verlässliche Versorgung mit Erdöl und -gas aus dem Nahen Osten standen im
Vordergrund. Obwohl die Neocons theoretisch auch an der Ausbreitung der

Demokratie im Nahen Osten interessiert waren, wollten sie von einer möglichen
Kooperation mit Islamisten nichts wissen und lehnten die Grundlage der

Moderations-These ab. Ein Politikwissenschaftler, der gerne von den Neocons

zitiert wurde, war Samuel P. Huntington. 1991 schrieb Huntington als Professor an
der Harvard University ein einflussreiches Buch über eine dritte Welle globaler
Demokratisierung, in dem er die Vereinbarkeit der islamischen Kultur mit der

Demolaratie in Frage stellte. Zwar waren die Türkei und - teilweise - Pakistan

Beispiele von Demokratien in der islamischen Welt; allerdings wurden sie von
antireligiösen Regierungen verwaltet.15 „Wenn wir die theoretische Vereinbarkeit
des Islams mit der Demolaratie außen vor lassen", schrieb Huntington, „so zeigt

12 Cf. Tezcür 2010; Yavuz 2009.
13 Committee on Foreign Relations 2004: 57, 59.

14 Zur allgemeinen Einführung in die Geschichte der neokonservativen Bewegung, siehe Va'isse

2010. Zum Versuch einer Neudefinierung der neokonservativen Außenpolitik während der 1990er

Jahre, siehe Kristol und Kagan 1996.

15 Huntington griff diese Einschätzung auch später in seinem berühmten Artikel zum „Kampf der

Kulturen" auf: „The most obvious and prototypical torn country is Turkey. The late twentieth-

century leaders of Turkey have followed in the Atatürk tradition and defined Turkey as a modern,
secular, Western nation state. [...] At the same time, however, elements in Turkish society have

supported an Islamic revival and have argued that Turkey is basically a Middle Eastern Muslim

society". Siehe Huntington 1993: 42.



DE GRUYTER Reflektierte Führer in der Allianz der Toleranz — 253

sich doch in der Praxis, dass beide nicht zueinander passen". Die Wahlerfolge der
islamistischen Parteien in den 1980er und 1990er Jahren betrachtete Huntington
mit Skepsis, da „Fundamentalisten" ihre Mehrheiten - die ohnehin mehr aus
sozioökonomischer Malaise denn aus religiöser Überzeugung entstanden seien -
als Gelegenheit dafür verwenden würden, demokratische Elemente in ihren
Ländern völlig zu demontieren.16 Für die Neocons war das ein eindeutiges Argument

gegen die Einbindung und Mäßigungs-These. Während die Politikerinnen und

Expertinnen im Mäßigungs-Lager die direkte politische Einmischung Amerikas
im Nahen Osten als kontraproduktiv betrachteten, glaubten die Neocons daran,
dass die USA die Gelegenheit des „demokratischen Moments" nach dem Kalten

Krieg ergreifen und ihre kürzlich gewonnene hegemoniale Stellung ausnutzen

sollten, um einen politischen Wandel in der Region zu befeuern. Strategische
Grauzonen - wie etwa die Zusammenarbeit mit gesellschaftlichen Akteur:innen,
deren Bindung an Demokratisierung bestenfalls fraglich waren - galten für die

Neocons als zu vermeiden.17 Anstatt eines langwierigen, mit vielen Unwägbarkeiten

verbundenen Wartens auf Moderation sei eine Art „Schockbehandlung"

angebracht: eine direkte Intervention in den Machtbereich einer unliebsamen

Regierung (idealerweise der von Saddam Hussein im Irak), die wiederum eine

Änderung in den benachbarten Staaten in einem Domino-Effekt auslösen würde.18

Die Anschläge des 11. September 2001 hatten ein unerwartetes Ergebnis. Sie

führten dazu, dass die Mäßigungs-Befürworter:innen und die Neocons sich
annäherten. Oder vielmehr: Die Neocons fingen selber an, sich den Diskurs des

anderen Lagers anzueignen und die „Mäßigung" im Islam zu betonen. Im Mai 2002

sprach Paul Wolfowitz, Vize-Verteidigungsminister und einflussreicher Neocon-

Stratege, plötzlich von „der islamischen Tradition der Toleranz und Moderation".
Der neue Diskurs von Wolfowitz schien wie von den Leitlinien des Mäßigungslagers

abgelesen zu sein: „Wir würden uns irren, wenn wir glaubten, dass wir die

Richtung [der muslimischen Welt] führen könnten", sagte er, „aber wir müssen

tun, was wir können, um jene moderaten muslimischen Stimmen zu fördern, die es

können".19 Auch George W. Bush bewegte sich als US-amerikanischer Präsident

schlingernd zwischen diesen einstmaligen Polen. Schon in den ersten Tagen nach
9/11 zeigte sich Bush in seiner Rhetorik sehr darum bemüht, einen radikalen von
einem gemäßigten Islam zu unterscheiden. Damit wollte er sowohl die
muslimische Community in den USA, als auch die Regierungen mehrheitlich
muslimischer Länder davon zu überzeugen, dass der kommende Krieg lediglich gegen
eine bestimmte Art von Islamismus gerichtet sein würde, die er als „böse"

16 Huntington 1991: 307-309.
17 Cf. Kristol/Kagan 1996; Kagan 1997.

18 Kepel 2004: 66-69.
19 Wolfowitz 2002.



254 — Fuchs and Balistreri DE GRUYTER

bezeichnete. Bush versicherte der indonesischen Präsidentin Megawati am 19.

September beispielsweise, dass „der Krieg gegen Terrorismus weder ein Krieg

gegen Muslim:innen, noch ein Krieg gegen Arabertinnen" sei, sondern „ein Krieg

gegen böse Menschen, die gegen unschuldige Menschen Verbrechen begehen".20

Bald würde sich diese Logik von Gut und Böse auf die Geopolitik erweitern, was
etwa im Begriff „Axis ofEvil" deutlich wird.21

Die Glaubwürdigkeit dieser Worte Bushs und der neuen Haltung der Neocons

hing nun vom Verhalten der Regierungen mehrheitlich muslimischer Länder ab,
also ob sich diese tatsächlich als bereitwillige und aktive Partner im Krieg gegen
den Terror erweisen würden. In den USA kam eine breite Debatte darüber in Gang,

mit wem man nun zusammenarbeiten sollte, um die propagierte, dominierende
Mehrheit von „moderaten" Muslim rinnen zu erreichen. Um „radikale
Fundamentalisten zu besiegen", argumentierte Joe Biden im Juni 2004 als Senator und

hochrangiges Mitglied des Ausschusses für Außenpolitik, „müssen wir auch eine

Allianz der Toleranz und des Fortschritts mit moderaten muslimischen Mehrheiten
aufbauen".22 Der regierungsnahe und einflussreiche Think Tank RAND Corporation

spielte in der Ausarbeitung einer solchen Strategie des „moderaten Islams"
nach 9/11 eine außerordentlich wichtige Rolle. In Expertengutachten vor dem

US-amerikanischen Kongress definierten Beratertinnen der RAND Corporation
moderate muslimische Gruppen als Akteurtinnen, die „für Demokratie und Toleranz

eintreten und Gewalt als Mittel zur Erreichung politischer Ziele ablehnen".
Die Experttinnen unterschieden sie von radikalen Akteurtinnen, die
„demokratische und pluralistische Werte ablehnen und zu Gewalt bereit sind". Das sei

kein rein theoretischer Unterschied, sondern lasse sich auch in der Praxis

umsetzen: „Diese Typologie kann politischen Entscheidungsträgertinnen helfen,
potenzielle Partnertinnen in der muslimischen Welt zu identifizieren, um Demokratie

und Pluralismus zu fördern und dem Einfluss extremistischer und gewalttätiger

Tendenzen entgegenzuwirken."23
Solches Denken wurde auch im offiziellen 9/11 Commission Report rezipiert.

Das Gremium, das den Bericht schrieb, fragte sich „wie die Vereinigten Staaten

und ihre Freunde moderaten Muslimtinnen dabei helfen könnten, gegen die

extremistischen Ideen zu kämpfen".24 Die Empfehlung bestand darin, „reflektierte
Führertinnen" (thoughtful leaders) in der islamischen Welt zu identifizieren, die

mit der „moralischen Führerschaft" (moral leadership) der Vereinigten Staaten

20 Bush 2001:1129.

21 Frum 2022.

22 Committee on Foreign Relations 2004:10.
23 Rabasa 2005.

24 National Commission on Terrorist Attacks upon the United States 2004: 376.



DE GRUYTER Reflektierte Führer in der Allianz der Toleranz 255

und ihrer „Vision einer besseren Zukunft" übereinstimmten. „Wenn wir auf die

Perspektiven dieser reflektierten Führer:innen in der arabischen und islamischen
Welt hören, kann ein moderater Konsens erreicht werden", empfahl der 9/11

Commission Report.25 In der Suche nach thoughtful leaders richteten sich die Augen
US-amerikanischer Entscheidungsträger bald auf Pervez Musharraf und Recep

Tayyip Erdogan. Musharrafwar zur Zeit der Anschläge 2001 bereits seit zwei Jahren

an der Macht, Erdogan war im Aufstieg begriffen. Auf diese beiden Persönlichkeiten

werden die folgenden Abschnitte eingehen, um zu ergründen, wie sie mit
dem komplizierten Konstrukt des „gemäßigten Islams" auf internationaler und
nationaler Ebene umgingen.

2 „Unsere beste Hoffnung"? Pakistan und Pervez

Musharraf

Noch um 2013 herum galt Pakistan als „gefährlichstes Land der Welt" und Hort von
Terroristen.26 Das hat sich geändert. Es ist erstaunlich ruhig geworden um Pakistan.

Für die westliche Öffentlichkeit richtete sich die Aufmerksamkeit immer nur
dann wieder auf das Land, wenn es um die notorischen Blasphemiegesetze ging.27

Das generelle Hauptaugenmerk in Bezug auf „problematische" Ausformungen des

Islams in jüngster Zeit lag freilich anderswo: Das Chaos in der arabischen Welt
nach dem 11. September, der Wiederaufstieg der Taliban und der Konflikt zwischen

Iran und Saudi-Arabien, um nur einige Beispiele zu nennen, drängten für
europäische Beobachterrinnen das geographische Gebiet Südasiens in den Hintergrund.

Der 9/11 Commission Report, auf den wir bereits mehrfach zu sprechen

gekommen sind, sah das noch anders. In dem Bericht spielt Pakistan eine

außerordentlich große Rolle:

It is hard to overstate the importance of Pakistan in the struggle against Islamist terrorism.
Within Pakistan's borders are 150 million Muslims, scores of al Qaeda terrorists, many
Taliban fighters, and—perhaps—Usama Bin Ladin.28

25 National Commission on Terrorist Attacks upon the United States 2004: 376.

26 Cirincione 2013.

27 ur-Rehman and Masood 2022. Eine Ausnahme bildete der politische Skandal um Imran Khan,
der im Frühjahr 2022 versuchte, einem Amtsenthebungsverfahren zuvor zukommen, indem er das

pakistanische Parlament auflöste und damit weltweit Aufmerksamkeit erregte. Siehe Anon. 2022.

28 National Commission on Terrorist Attacks upon the United States 2004:367. Usama bin Ladin
wurde tatsächlich 2011 in Abbottabad, einer Kleinstadt mit hoher Militärpräsenz, im Nordosten
Pakistans aufgespürt. Siehe Hersh 2016:13-52.



256 Fuchs and Balistreri DE GRUYTER

Dies bedeutet nicht, dass das Land kurz nach 9/11 als einfacher Partner galt. Ganz

im Gegenteil. Pakistans Unterstützung für die Taliban war ebenso bekannt wie die

Ambivalenz, die Politik und Militär in Bezug auf das Vorgehen gegen islamischen
Extremismus an den Tag legten.29 Der Bericht wies auf die im Raum stehenden

Vorwürfe hin, dass Pakistan heimlich Proliferation von Nukleartechnologie
betreibe und merkte an, dass es „wenig Fortschritte" in Bezug auf Demokratie im
Land gebe.30 Letzteres war sehr milde formuliert. Bereits seit 1999 befand sich

Pakistan nämlich unter der Kontrolle von Pervez Musharraf, eines nicht durch
Wahlen legitimierten Militärherrschers. Diesem gelang es jedoch, sich nach 2001

durch seine Unterstützung für den War on Terror in den Augen der USA
unverzichtbar zu machen.

2.1 Vom Generalstabschef zum „Chief Executive"

Nach außen kam Musharrafsehr weltgewandt daher. Kein Wunder, war er doch als

Sohn eines Diplomaten aufgewachsen und hatte gar während der Abordnung
seines Vaters nach Ankara von 1949 bis 1956 türkisch gelernt. Er selbst bezeichnete

diese Periode als die angenehmsten und prägendsten Jahre seines Lebens.31

Musharraf hatte zum Zeitpunkt der Machtübernahme eine steile Militärkarriere
hinter sich, die auch die Teilnahme an Lehrgängen am Royal College of Defence in
England umfasste. Seit 1995 war er Generalleutnant, 1999 hatte ihn Premier Nawaz

Sharif zum Generalstabschef berufen. In dieser Funktion galt Musharraf als

„Architekt" des Kargil-Konfliktes im indischen Teil Kaschmirs, der im Mai 1999

eine militärische Konfrontation mit Indien auslöste.32 Dieses Aufeinandertreffen

geriet zum militärischen wie außenpolitischen Fehlschlag für Pakistan. Nawaz

Sharifveranlasste auf internationalen Druck hin den pakistanischen Rückzug, was
wiederum in Militärkreisen als Verrat und Demütigung aufgefasst wurde.
Musharraf hielt sich dementsprechend mit scharfer Rhetorik nicht zurück. Er warf
Sharif in aller Öffentlichkeit Feigheit vor und verurteilte die „Unterwerfung"
gegenüber den USA und der Weltbank. Als er schließlich am 12. Oktober 1999

putschte, war dies eine direkte Reaktion auf den Versuch Sharifs, ihn als
Generalstabschef abzusetzen.33 Die internationale Gemeinschaft goutierte diese Volte

29 Rashid 2010: 27-29.

30 Zur Geschichte des pakistanischen Nuklearprogramms, siehe Kroenig 2010:111-150.

31 Musharraf 2006: 37.

32 Ali 2008: 169-170. Es gibt allerdings auch Stimmen, welche die Regierung als eingeweiht
sahen und Musharrafs Aussage, er habe den Ministerpräsidenten stets informiert, als glaubhaft
erachten. Siehe ibid.
33 Ali 2008: 172.



DE GRUYTER Reflektierte Führer in der Allianz der Toleranz 257

verständlicherweise nicht. Pakistan wurde vorläufig aus der Commonwealth-

Organisation ausgeschlossen; die Weltbank brach die noch mit Sharifbegonnenen
Kreditverhandlungen ab. Musharraf versuchte daraufhin zu retten, was zu retten

war. Dem neuen Machthaber war es tunlichst daran gelegen, den Anschein einer
Diktatur zu vermeiden. So bezeichnete er sich lediglich als „Chief Executive" und
achtete darauf, „nur" den Notstand, nicht aber das Kriegsrecht auszurufen. Im
Unterschied zu früheren Umstürzen wurden das Parlament und die Verfassung

lediglich „suspendiert", nicht gänzlich aufgelöst. Es galt weiterhin Pressefreiheit -
wenn auch mit Einschränkungen.34 Darüber hinaus sicherte Musharraf dem

Ausland zu, er werde alle internationalen Verträge respektieren. Um Bedenken zu
zerstreuen, kündigte er eine Politik der Zurückhaltung in Nuklear- und Raketenfragen

an und bekräftigte seine Absicht, sich für die Ziele globaler atomarer

Nichtweiterverbreitung und Abrüstung einzusetzen. Baldige Neuwahlen standen

allerdings nicht auf Musharrafs Agenda. Diese Zurückhaltung erwies sich aber als

Haupthindernis bei der Erreichung neuer Kreditzusagen.
Dies führt uns zurück zum 9/11 Commission Report. Darin heißt es in schönster

realpolitischer Prosa: „Ohne diese Probleme und auch Musharrafs eigene Rolle in
dieser Geschichte zu unterschlagen, glauben wir doch, dass Musharrafs Regierung
die beste Hoffnung für Stabilität in Pakistan und Afghanistan darstellt".35 Diese

Unbedenklichkeitsbescheinigung machte es, trotz aller auf den Weg gebrachten

Zwangsmaßnahmen, plötzlich doch wieder möglich, dass üppig Gelder freigegeben

wurden. Allein von Seiten der USA kam Pakistan in den ersten fünf Jahren

nach 9/11 in den Genuss von Hilfszahlungen in Höhe von 8,3 Milliarden USD. Mehr
als die Hälfte davon war allein für die Armee vorgesehen, um das „pakistanische
Militär für die angefallenen Ausgaben im gemeinsamen Kampf gegen Terroristen

zu entschädigen". Analysten gehen davon aus, dass zu dieser Summe noch rund
10 Milliarden USD in geheimer Unterstützung hinzuzurechnen sind.36

2.2 Zurück in die Vergangenheit: Pakistan auf der Suche nach

„aufgeklärter Mäßigung"

Wie hatte Musharraf es geschafft, sich so unersetzlich zu machen und die
Geschichte seiner antiamerikanischen Rhetorik scheinbar zu tilgen? Was war
geschehen? Die Beantwortung dieser Fragen führt uns geradewegs zurück in die
turbulente und chaotische Zeit nach dem 11. September. Musharraf traf damals

34 Shah 2008:19-20.
35 National Commission on Tenorist Attacks upon the United States 2004: 369.

36 Hathaway 2008:13-14. Für die leichtere Lesbarkeit haben wir das Zitat übersetzt.



258 Fuchs and Balistreri DE GRUYTER

eine folgenreiche strategische Entscheidung. Pakistan unter seiner Führung ließ
den USA freie Hand, die Taliban in Afghanistan zu zerstören. Amerikanische und

pakistanische Behörden arbeiteten zunehmend enger dabei zusammen,
Angehörige von al-Qaeda in Karachi und anderen pakistanischen Städten dingfest zu
machen. Musharraf setzte ab dem Winter 2002 zu diesem Zweck auch seine eigene
Armee in Richtung Grenzregion mit Afghanistan in Marsch. Der amerikanische
Präsident Bush und Pakistans „Chief Executive" konnten demnach am 24. Juni
2003 verkünden (weitaus zu voreilig, wie sich bald zeigte), dass das Netzwerk von
al-Qaeda „zerschlagen" und viele seiner Hauptfiguren gefangen genommen worden

seien.37 Entscheidend war aber, dass es Musharraf nicht bei militärischen
Erwägungen beließ. Er unterfütterte seine Mission als visionärer Machthaber mit
einem Essay in der Washington Post vom 1. Juni 2004, der nichts weniger war als

„ein Aufruf zu aufgeklärter Mäßigung" (A Plea for Enlightened Moderation).38

Musharraf richtet sich damit vor allem an seine Glaubensgeschwister und deren

Eigenverantwortung. Muslim:innen weltweit, so schrieb er, seien aufgerufen, sich
selbst aus der Grube zu ziehen und für ihr eigenes Vorankommen zu sorgen durch
individuelle Leistung und Einsatzbereitschaft sowie gemeinsame sozioöko-

nomische Emanzipation: „Etwas muss unternommen werden - und zwar schnell -,
um das Blutbad in der Welt zu beenden und die Abwärtsspirale, in der sich Musli-

m:innen befinden, umzukehren".39 Für Musharraf bestand die nachhaltige Lösung
eben gerade in „aufgeklärter Mäßigung", die er als Gewinn für Muslim:innen und
Nichtmuslimtinnen gleichermaßen beschrieb. Sein Plan umfasste zwei Teile.
Muslimtinnen müssten Idar der „Gewaltbereitschaft" und dem „Extremismus"
abschwören und stattdessen den Pfad des sozioökonomischen Aufschwungs
beschreiten. Gleichzeitig seien aber auch der Westen und vor allem die USA gefragt:

„Alle politischen Konflikte müssen fair gelöst werden, auch muss der abgehängten
muslimischen Welt zu einem wirtschaftlichen Aufschwung verholfen werden".

Musharraf ließ es sich in besagtem Essay nicht nehmen, sich auch als Historiker

zu befleißigen. Er ging der Frage nach, wie es dazu gekommen war, dass

Muslimtinnen zu Gewalttätertinnen geworden waren und verwies unter anderem
auf die ungelöste Palästinafrage, den sowjetischen Einmarsch in Afghanistan, den

Bosnienkrieg, Tschetschenien, die Lage in Kaschmir und die Intifada Ende der

1980er Jahre. Der Hauptfokus des Aufsatzes war allerdings auf die Muslimtinnen
selbst gerichtet: „Wenn ich an die Rolle von Muslimtinnen in der heutigen Welt

37 Hussain 2007:119-132.

38 Musharraf 2004.

39 Es ist an dieser Stelle nicht ausreichend Platz, um die Verquickung des Reformdiskurses mit
neoliberalem Denken näher zu beleuchten. Für eine Diskussion darüber, wie reformistische
Akteure in Iran in den 1990er Jahren strukturelle wirtschaftliche Aspekte und Fragen von sozialer

Gerechtigkeit ausklammerten, siehe Sadeghi-Boroujeri 2019.



DE GRUYTER Reflektierte Führer in der Allianz der Toleranz 259

denke, wird mein Herz von Trauer ergriffen. Wir müssen in uns gehen. Für was
stehen wir als Muslimdnnen? Wo wollen wir hin und mit welchen Mitteln"?

Zur Beantwortung dieser Fragen schlüpfte Musharraf ein weiteres Mal in die

Rolle des Historikers. Er betonte, wenig überraschend, die glorreiche Rolle des

Islams und pries frühe Muslim:innen als Vertreter einer „gerechten, toleranten und
auf Werten basierenden Gesellschaft".40 Der Islam sei nicht durch das Schwert

verbreitet worden, stattdessen hätte die neue Religion vor allem durch ihre Werte

überzeugt. Diese manifestierten sich insbesondere auch im Propheten, dem

Inbegriff von Gerechtigkeit, Barmherzigkeit und Toleranz, der alles daran gesetzt
habe, die Welt zu verbessern.

Die heutigen Muslim:innen sind allerdings, nach Ansicht des Diktators, weit
entfernt von all diesen illustren Beispielen und, was noch schwerer wiegt, auch

nicht bereit, von anderen zu lernen. Im Angesicht dieser Malaise schloss Musharraf
mit der zugespitzten Frage: „Ist der Weg voran der von Konfrontation und Kampf?
Kann uns dieser wirklich zurückführen zu unserem vergangenen Ruhm und der

Welt gleichzeitig das Licht des Fortschritts und der Entwicklung zeigen"?
Unter dem Eindruck dieses Essays und ähnlicher Statements müssen wir also

die später erschienene, klare Empfehlung der 9/11-Kommission lesen: „If
Musharraf stands for enlightened moderation in a fight for his life and for the life of his

country, the United States should be willing to make hard choices, too, and make

the difficult long-term commitment for the future of Pakistan". Nicht nur die

Kommission war überzeugt. Auch darüber hinaus fand Musharrafs Selbstkritik
einen signifikanten Widerhall weltweit. Endlich, so formulierte man es in den

Kommentarspalten, lege jemand den Finger in die Wunde des eigenen
muslimischen Versagens. Auch die Zeit bescheinigte Musharraf eine „kopemikanische
Wende" vollzogen zu haben.41

Ging Musharrafs Plan also auf? Vermochte er es tatsächlich, durch
Beharrlichkeit und den „Kampf seines Lebens" Pakistan in eine „moderate" Richtung zu
steuern?42 In der Realität war das Projekt vor allem eine Chimäre. Ein Projekt
allerdings, das der heimlichen westlichen Überzeugung in die Hände spielte, dass

40 Musharraf ist nicht der einzige autoritäre Machthaber, der die islamische Geschichte für sein
Reformvorhaben in Stellung bringt. Mohammad Bin Rashid AI Maktoum, der Herrscher von Dubai,
hat für seine Zwecke das Baghdad des neunten Jahrhunderts als globales Kreativ- und
Innovationszentrum ausgemacht: „Looking at the Middle East and its challenges today, it is tempting to
think back to that golden age of Islamic culture with wistful nostalgia for a faraway time. But Al
Mamoun's vision is more than ancient history. It is also a solution for the present and the future - a

model that we are actively rebuilding, right now." Siehe Al Maktoum 2015: 74.

41 Ladurner 2004.

42 Musharraf war beileibe nicht der erste Militärherrscher in Pakistan, der es als seine Aufgabe
sah, das Land mit Zwangsmaßnahmen in die Moderne zu katapultieren. Siehe Daechsel 2015.



260 Fuchs and Balistreri DE GRUYTER

es einer Politik der starken Hand bedürfe, um die muslimische Welt aufzumischen.
Der plötzliche Politikwechsel in Pakistan wurde von der dortigen Bevölkerung
aber überwiegend als nicht glaubhaft wahrgenommen. Dies deckt sich mit neuerer
Forschung, die aufzeigt, dass ein offizieller, auch „gemäßigter" Islam durchaus

politisch vorangetrieben werden kann, solange er als konsistente, nicht von außen

aufoktroyierte Botschaft empfunden wird.43 In Pakistan unter Musharraf war das

nicht der Fall. Um genauer zu verstehen, warum sein Ansatz gescheitert ist,
müssen wir einen Blick auf die pakistanische Geschichte seit den 1980er Jahren
werfen.

2.3 Die nochmals islamisierte Islamische Republik

Pakistan war seit seiner Gründung als „Heimstatt für die Muslimtinnen Südasiens"

ein sehr umstrittenes Gebilde. Die Staatswerdung unterstrich die Macht einer Idee,

allerdings waren gänzlich divergierende Erwartungen damit verknüpft, welche

von einer Wiederbelebung des einstigen Gemeinwesens des Propheten Muhammads

bis hin zu einer dezidiert säkularen Republik reichten.44 Diese Unklarheit bot
nicht versiegendes Potenzial für Religionsgelehrte. Sie konnten Ansprüche an den

Staat stellen, der doch basierend auf der Formel „Es gibt keinen Gott außer Gott"

gegründet worden sei. Auch säkulare Politiker waren immer wieder versucht, die

religiöse Karte zu spielen. Der „islamische Sozialist" Zulfiqar Ali Bhutto versuchte

beispielsweise, auf diese Weise einem gegen ihn gerichteten Zusammenschluss

rechter und islamistischer Parteien 1977 den Wind aus den Segeln zu nehmen.

Bhutto verkündete in diesem Jahr, dass alle Bars, Alkoholverkaufsstellen und
Nachtclubs schließen müssten, dass Wetten bei Pferderennen verboten würden
und der Freitag den bisherigen Sonntag als wöchentlicher Feiertag ersetzen
werde.45 Zur Zielscheibe dieser so strategisch hervorgehobenen islamischen
Identität Pakistans wurden immer wieder die religiösen Minderheiten des
Landes.46 Ein paar Jahre früher hatte das Parlament bereits einen Zusatzartikel zur
Verfassung verabschiedet, der die Gruppe der Ahmadis zu Nichtmuslimtinnen
erklärte. Bhutto hatte damals die Debatte unter dem Vorwand des Respektes für
den rechtmäßigen demokratischen Prozesses laufen lassen und diese sogar noch
befeuert, indem er das Ergebnis als „Endlösung" für ein „90 Jahre altes Problem"
bezeichnete.47

43 Sheline 2021.

44 Devji 2014; Dhulipala 2015.

45 Paracha 2017:138.

46 Fuchs 2020.

47 Qasmi 2014: 215.



DE GRUYTER Reflektierte Führer in der Allianz der Toleranz 261

Die so angeschobene Islamisierung des Landes nahm unter einem anderen

Diktator weiter Fahrt auf: Zia ul-Haq putschte 1977 gegen Bhutto und ließ ihn 1979

hinrichten. Eine seiner ersten Initiativen bestand im Erlass vier sogenannter
Hudood Ordinances. Diese verfolgten das Ziel, Pakistans Strafgesetzgebung auf
eine „solide" islamische Basis zu stellen, indem die koranisch festgelegten Strafen

implementiert werden sollten. Diese Novelle, gutgeheißen von vielen religiösen
Gelehrten und Parteien Pakistans, führte zu unzähligen Anklagen aufgrund von
außerehelichem Geschlechtsverkehr und Ehebruch. Kritikertinnen wiesen schon

früh auf ernste Konstruktionsprobleme der Gesetze hin, wie zum Beispiel, dass die
Ordinances nicht zwischen verbotenem einvernehmlichem Sex (zinä) und
Vergewaltigung unterschieden. Dies führte dazu, dass eine Frau, die einen sexuellen

Übergriff zur Anzeige brachte, aber nicht die erforderlichen vier Zeugen
aufbringen konnte, unter Umständen selbst aufgrund von zinä verurteilt wurde. Nach

dem Ende der Ära Zia ul-Haqs wagte sich keine der folgenden Premierministerinnen

und Premierminister an eine Modifikation des Gesetzes, da der Druck von
Seiten des religiösen politischen Sektors einfach zu groß war.48

2.4 Die Reformluftschlösser Musharrafs

Musharraf strebte mit seiner „enlightened moderation" öffentlich einen entscheidenden

Richtungswechsel an und bemühte sich, mit der dominierenden Islami-

sierungsrhetorik zu brechen.49 Er erwähnte oft, dass gerade die Hudood
Ordinances überarbeitet werden mussten. Zudem distanzierte er sich von wichtigen

religiös-politischen Akteurtinnen, nicht nur in Bezug auf die Taliban, sondern
auch im Kontext pakistanischer Unterstützung für militante Gruppen in der

Kaschmirfrage und anti-schiitische Strömungen.50 Er kündigte an, dass religiöse
Schulen (madrasa, PI. madaris) nun streng reguliert werden sollten. Neu

konzipierte „model madrasas" sollten den Ton angeben und alle nichtpakistanischen
Studierenden das Land verlassen.51

Die Vollmundigkeit dieser Ankündigungen verdeckte freilich, dass Musharraf

aus einer Position der Schwäche agierte. Der außenpolitische Druck der USA hatte
schon kurz nach dem 11. September zu starken Verwerfungen in der
pakistanischen Gesellschaft geführt. Bereits 2002 konnten religiöse Parteien bei den

48 Zaman 2018:114.

49 Nasr 2001:157.

50 Rieck 2015: 278.

51 Musharrafs Initiative stellte bereits den dritten großen Reformversuch in Pakistan dar,
unterschied sich aber von vorherigen Initiativen dadurch, dass sie vor allem darauf ausgerichtet war,
madrasas unter staatliche Kontrolle zu bringen. Siehe Zaman 2018:121.



262 — Fuchs and Balistreri DE GRUYTER

Parlamentswahlen stark zulegen.52 Diese zerrissen den von Musharraf
propagierten Protection of Women Act, der Hauptkritikpunkte der Hudood Ordinances

ausräumen sollte, in der Luft. Mawlana Fazlur Rahman, der Führer der Opposition
im Parlament, beschuldigte den Präsidenten, Pakistan in eine „free sex zone"
verwandeln zu wollen. Musharrafs Plädoyer für Unterstützung der „progressiven
Elemente" wurde als eine „Kriegserklärung gegen die islamische Kultur und
Zivilisation" ausgelegt.53 Selbst diejenigen religiösen Gelehrten, die offiziell mit
der Regierung zusammenarbeiteten, wandten sich ab: Das neue Gesetz, so ihre

Argumentation, würde Pakistan „sicher für Vergewaltiger" machen und
widerspreche eindeutig den Bestimmungen des Korans und dem Beispiel des Propheten.
Ihre Wortwahl unterstrich dabei eindeutig die Ablehnung einer von Musharraf

vorangetriebenen Politik, die die Religionsgelehrten als „Verwestlichung"
begriffen.54

Doch nicht allein an mangelnden Verbündeten scheiterte Musharrafs

Kampagne für einen „moderaten Islam". Dass der Präsident einer Chimäre
hinterherjagte, wurde 2007 für alle Welt mitten im Stadtzentrum Islamabads sichtbar.

Dort hatte sich schon länger ein heftiger Konflikt zwischen dem Staat und der

sogenannten Roten Moschee abgezeichnet. Studierende und religiöse Gelehrte

dieser Einrichtung hatten es für sich in Anspruch genommen, in Pakistans

Hauptstadt die Durchsetzung islamischer Gesetze selbst in die Hand zu nehmen.
Sie besetzten unter anderem eine Kinderbibliothek, äußerten Drohungen gegen
Geschäfte, die „unzüchtige" Videos und DVDs verkauften, und kidnappten
schließlich unter dem Vorwurf der Prostitution chinesische Staatsangehörige, die

in Massagesalons arbeiteten. Bewaffnete Studenten und Religionsgelehrte
verschanzten sich in der Moschee. Der Konflikt eskalierte dahingehend, dass die

pakistanische Armee letztendlich das Gebäude stürmte. Knapp 100 Menschen

wurden im Verlauf der Operation getötet.55

Zwar verhandelte Muhammad Rafi Usmani, der Leiter einer wichtigen
madrasa in Karachi, auf Seiten der Regierung. Er übte aber gleichzeitig harsche

Kritik am Militär unter Musharraf. Eigentlich, so betonte Usmani, brächte die

pakistanische Bevölkerung ja ihren Streitkräften viel Vertrauen entgegen und sei

stolz auf deren Leistungen beim Schutz der Grenzen des Landes. Musharraf
missbrauche aber diese besondere Stellung und setze die Armee nur nach den

Vorgaben des Auslands und nach den Wünschen von Pakistans Feinden ein. So sei

Pakistan nicht mehr in Kaschmir engagiert, habe keine Truppen mehr in Kargil an

52 Hussain 2007:172-179.
53 Zaman 2018:118.

54 Zaman 2018:118.

55 Blom 2010.



DE GRUYTER Reflektierte Führer in der Allianz der Toleranz — 263

der Grenze zu Indien und schaffe es nicht einmal, seine „heilige Grenzen" im
Nordwesten zu beschützen, wo NATO-Truppen aus Afghanistan diese oft
verletzten. Stattdessen richteten die Soldaten ihre Waffen gegen das eigene Volk:

Your bravery is now focused on the boys and girls of the Hafsa madrasa. Such are your
cowardly, unjust, brutal acts. Yet you say that peace and security should be established. You

do everything to destroy peace and security, and then you tell us that the 'ulama [die
islamischen Religionsgelehrten] should play their part in restoring peace.56

Das Problem des von Musharraf propagierten „moderaten Islams" lag also laut
dieser Ansicht im Opportunismus der Regierung begründet. Die 'ulama würden

nur zu bestimmten Anlässen ins Boot geholt. Dieser Eindruck erzeugte starken

Widerstand von Seiten der Religionsgelehrten, hatten sie doch den Eindruck, dass

jegliche Reform zuvorderst darauf abzielte, den Boden für die letztendliche

„Verwestlichung" des Landes zu bereiten. Am Ende stünde dann, so die

Befürchtung, die Marginalisierung des Islams in Pakistan. Das politische
Establishment Pakistans hat diese Warnung seit Musharrafs Rücktritt 2008 bis auf

wenige Ausnahmen stark beherzigt. In Post-Musharraf-Zeiten herrschte große

Zurückhaltung von Seiten der verschiedenen Regierungen, es sich mit den

Religionsgelehrten zu verscherzen. Deren „Straßenmacht" wird gefürchtet und ihnen

gar ehrerbietiger Respekt gezollt. Von der Notwendigkeit, einen „moderaten
Islam" zu etablieren, spricht niemand mehr.57

3 „Ein Zukunftsmodell"? Die Türkei und Recep

Tayyip Erdogan

Die Türkei, im Gegensatz zum unmittelbar betroffenen Pakistan, wurde im 9/11

Commission Report als wichtiger Ansprechpartner für die US-amerikanische

Außenpolitik gar nicht erwähnt. Das sollte nicht täuschen. Denn die Stärkung
des „gemäßigten Islam" in der Türkei war schon spätestens seit dem Ende der

1980er Jahre zu einem wichtigen Interessenschwerpunkt Washingtons geworden.
Und - anders auch als im Beispiel Pakistan - schien es Anfang der 2000er Jahre für
westliche Beobachterdnnen keinen Grund zu geben, an der Aufrichtigkeit der

islamischen „Mäßigung" in der Türkei zu zweifeln. Das Land, seit 1952 Mitglied in
der westlichen Militärallianz, strebte nähere Beziehungen mit der Europäischen

56 Mufti Muhammad Rafi' 'Uthmani, zitiert nach Zaman 2018: 259-260.

57 Für den tragischen Fall von Salman Taseer, des von seinem eigenen Bodyguard ermordeten

ehemaligen Gouverneurs des Punjabs, der just solch eine Umgestaltungsrhetorik im Munde

führte, siehe Philippon 2015.



264 Fuchs and Balistreri DE GRUYTER

Union an und wurde im Dezember 1999 vom Europäischen Rat als
Beitrittskandidat benannt, der „vom Schicksal bestimmt ist, Mitglied in der Union zu
werden" (destined to join the Union).58 Am Beispiel der Türkei schien sich die

Möglichkeit einer Quadratur des Kreises zu erweisen: ein mehrheitlich
muslimisches Land, dessen strategische Interessen mit denjenigen der USA und der EU

übereinstimmten. Doch die Anschläge vom 11. September 2001 und die damit
aufgeworfenen Fragen der Strategie richteten die Scheinwerfer aus dem Westen,
wie auch anderswo, erneut auf den Islam in der Türkei. Auf dieser Bühne war
nämlich gerade viel los.

3.1 Erdogan und die USA lernen sich kennen

Bereits 1989 wurde Mitgliedern des US-amerikanischen Sicherheitsetablissements

in einem - bis heute noch nicht publik gemachten - Bericht der RAND Corporation
empfohlen, „sich intensiver und entschlossener bemühen, die Ziele, Motive und
Ideologie islamischer Aktivistinnen in der Türkei kennenzulernen". „Darüber
hinaus könnte es für diesen Lernprozess hilfreich sein", hieß es im Bericht weiter,
„diskrete und informelle Kontakte zu moderaten Mitgliedern der islamischen

Bewegung zu knüpfen".59 Schon zu Beginn der 1990er Jahre wurde diese Strategie
des diskreten Kontakteknüpfens von amerikanischen Diplomat:innen in der Türkei

umgesetzt. Richard McKee, der amerikanische Botschaftsrat (political counselor)

in Ankara von 1994 bis 1997, meinte später, dass die Amerikanerinnen und die
türkischen Islamist:innen ihren gegenseitigen Argwohn in diesen Jahren relativ
schnell überwunden hätten: „Die Islamist:innen waren davon fasziniert, dass wir
uns für sie interessierten - und auch ein bisschen nervös. Der eine oder andere

unter ihnen war bestimmt höchst misstrauisch, aber im Großen und Ganzen

fühlten sie sich geschmeichelt und waren fasziniert".60

58 European Council 1999.

59 Als Teil dieser Forschung haben wir uns mit dem Autor dieses Berichts und mit dem Archiv der
RAND Corporation mehrmals in Verbindung gesetzt, um eine Kopie zu erbitten; diese Bitte wurde
aber mit der Begründung abgelehnt, der Text sei nur ein „Arbeitsentwurf" gewesen. Dennoch
wurde 1990, sechs Monate nach seiner Verfassung, eine Kopie des Berichts in der türkischen
Presse durchgestochen und seine Einzelheiten weitgehend übersetzt und publiziert, sodass wir
aus verschiedenen Quellen ein doch recht klares Bild über seinen Inhalt gewinnen konnten (siehe:

Cumhuriyet, Ausgabe am 6 Februar 1990 und Milliyet, Ausgaben von 14. bis 17. März 1990). Der

gesamte Bericht wurde außerdem ins Türkische übersetzt und sehr rasch 1990 unter dem Titel
„Islamistische Bewegungen in der Türkei laut amerikanischen Geheimdokumenten"
veröffentlicht. Siehe: Koru 1990: 93-94. Der originale Bericht trug den Titel The Prospects for Islamic
Fundamentalism in Turkey.
60 Bali 2011:1507.



DE GRUYTER Reflektierte Führer in der Allianz der Toleranz 265

Bis in die frühen 2000er Jahre wurden im Westen verschiedene Akteure als

Trägerinnen der islamischen Moderation in der Türkei betrachtet; die sufistischen

jVurcu-Bewegungen, darunter die Anhängeninnen des einflussreichen Predigers
Fethullah Gülen, sind hier besonders erwähnenswert. Während die Gülen-Bewe-

gung für die Ausbreitung der „Toleranz" und des Gewaltverzichts in der Gesellschaft

vielerorts beinah überschwängliches Lob geerntet hat,61 war es ein Mitglied
der islamistischen Bewegung, Recep Tayyip Erdogan, der dieses Islam-Verständnis

in die Politik einspeisen sollte. Erdogan hat weitaus bescheidenere Wurzeln als

Musharraf. Aufgewachsen ist er in einem heruntergekommenen Istanbuler Viertel,
besiedelt von neu zugewanderten Arbeiterdnnenfamilien. Erdogans

Überzeugung, seine persönliche Frömmigkeit sei seiner Ausbildung und Karriere in der

säkularen Türkei im Weg gestanden, diente gleichzeitig als Ansporn für eine

ambitionierte politische Karriere. Ende der 1960er Jahren trat Erdogan der MM
Görä$-Bewegung bei. Diese Bewegung unter der Führung Necmettin Erbakans

forderte eine Islamisierung der türkischen Politik und Gesellschaft sowie die

Abtrennung des Landes vom westlichen Wirtschaftssystem.62 Mit Erbakan hatte

der junge Politiker aus Istanbul auf die richtige Karte gesetzt. Trotz der ungünstigen

Ausgangslage - islamisch geprägte Parteien unterlagen damals der strengen

Aufsicht des laizistischen Militärs - erzielte die Millî GöYüg-Bewegung und ihre

damalige Partei, die Wohlfahrtspartei (Refah Partisi, RP), in den 1990er Jahren

zunächst große Erfolge. Erbakan erreichte zwischen 1996-1997 als Premierminister

das politisch bedeutendste Amt des Landes. Erdogan erzielte 1994 einen

Wahlerfolg als Bürgermeister Istanbuls und hatte damit das wohl wichtigste
kommunale politische Amt der Türkei inne.

Erbakan und Erdogan profitieren beidseitig vom Aufstieg des anderen. Dabei

waren sie Politiker unterschiedlicher Ausprägung und unterschiedlicher
Generationen (Erbakan war fast 30 Jahre vor Erdogan geboren). Sie vertraten sogar
divergierende Flügel der islamistischen Bewegung. Erbakan redete über Theorie,

pflegte einen gehobenen Kleidungsstil und breitete antisemitische
Verschwörungstheorien mit monotoner Stimme aus. Seine Anhängeninnen nannten Erbakan

daher ihren Hoca - ihren Lehrer. Erdogan wiederum stellte sich als Mann des

Volkes dar: authentisch, emotional, gewissermaßen sogar weltoffen. Als
prominentester Politiker in der größten Stadt der Türkei forderte Erdogan eine breitere

Teilnahme von Frauen in der islamistischen Bewegung, warb für seine Partei in
Bars und Bordellen und unterstützte sowohl die Renovierung von Kirchen und

61 In einem Sonderband der renommierten Zeitschrift Muslim World zur Gülen-Bewegung wurde
Fethullah Gülen als Gegensatz zu radikalem Islam dargestellt, ferner seien die Werke Gülens „of
paramount importance for modern humanity". Saritoprak/Griffith 2005: 338.

62 Schiffauer 2010.



266 — Fuchs and Balistreri DE GRUYTER

Synagogen, als auch von Moscheen.63 Noch wichtiger: Erdogan und andere

„progressive" Millî Görüj-Gefährtrinnen waren mit Erbakans Endziel, einen vom
Westen abgetrennten „islamischen Staat" in der Türkei zu gründen, nicht
einverstanden.64

Solche Eigenschaften und Verlautbarungen interessierten den

„Mäßigungs"-Flügel der US-amerikanischen Regierung, der sehr bald auf Erdogan
aufmerksam wurde. Im Oktober 1994 besuchte Necmettin Erbakan, Erdogans Chef,

auf Initiative des American Muslim Council einige hochrangige Politikertinnen,
Diplomatünnen und Meinungsführerrinnen in den USA. Allerdings war der Besuch

für den Gast aus der Türkei ein veritabler Flop.65 Diplomaten beklagten Erbakans

„verzerrtes Bild" über den Westen, seine anti-israelische Haltung - und sein Alter.

Sogar bei den glühendsten Befürworterrinnen einer amerikanischen
Versöhnungspolitik mit dem Islamismus hatte der Hoca keinen guten Eindruck
hinterlassen. Er glaube zu wenig an den interreligiösen Dialog, sei zu sehr in seinem

Denkmuster festgefahren. „Die Islamistrinnen lassen mich manchmal im Stich",
bedauerte selbst John L. Esposito, Akademiker und prominenter Vertreter des

„Moderations"-Denkens, in einem Interview mit einem türkischen Journalisten.
„Mit Erbakan ist das auch passiert, soviel kann ich sagen".66 Erdogan hingegen fiel
den Amerikanern schon gleich zu Beginn seiner Amtszeit als Bürgermeister auf.

Während des Besuchs Erbakans in Washington erkundigte man sich über ihn.
„Stimmt es, dass Recep Tayyip Erdogan eine Führungsposition anstrebt"? fragte
ein Diplomat, der, wie es in der Zeitung stand, die Entwicklungen in der Türkei

„genau beobachtet".67 Dieser Diplomat war wohl der ehemalige amerikanische
Botschafter in der Türkei, Morton Abramowitz, der von 1989 bis 1991 diesen Posten

innehatte. Abramowitz sorgte 1996 für einiges Stirnrunzeln bei der
antiamerikanischen Presse in der Türkei, als er Erdogan im Istanbuler Rathaus

besuchte. „Wir legen die Geheimbotschaft [des Besuchs] dar", titelte damals die

Tageszeitung Aydmhk in einer reißerischen Schlagzeile. „Abramowitz bereitet

Tayyip [Erdogan] darauf vor, Erbakan zu ersetzen".68

63 Heper/Tokta? 2003:166.

64 So argumentierte beispielsweise ein Mitgründer der AKP und ihr erster Außenminister, Yaçar

Yaki§. Zitiert nach Rashwan 2007: 202-203.
65 Selbst der spätere türkische Präsident Abdullah Gül, der damals Vizevorsitzender in Erbakans

Partei diente und mit ihm auf die Reise ging, gab in einem Interview zu: „Ich glaube nicht, dass wir
uns sehr gut vorstellen konnten". Gül 1995.

66 Çakir 1995.

67 Çakir 1995.

68 Anon. 1996.



DE GRUYTER Reflektierte Führer in der Allianz der Toleranz — 267

3.2 August und September 2001

Nicht der ehemalige amerikanische Botschafter jedoch, sondern die türkische
Armee setzte bald einen Prozess in Gang, der tatsächlich Erbakans politische
Karriere beendete und in die von Erdogan frischen Wind brachte. Während in
einigen amerikanischen Kreisen über den Aufstieg des gemäßigten Islams
hoffnungsvoll diskutiert wurde, betrachtete der „laizistische Block" der Türkei
dieselbe Entwicklung mit großem Unbehagen. Im Februar 1997 ließ der türkische
Nationale Sicherheitsrat Erbakan eine Liste an Maßnahmen unterschreiben, die
laut dem Militär für die Sicherung des türkischen Laizismus erforderlich wären.69

Da diese Maßnahmen aber nicht vereinbar mit den Kernprinzipien von Erbakans

Partei waren, weigerte sich dieser, sie umzusetzen. Folglich wurden Schritte zum
Verbot der Wohlfahrtspartei in die Wege geleitet und Erbakan trat im Juni
angesichts dieses Drucks als Premierminister zurück. Dieser Schritt verhinderte nicht
die erzwungene Schließung seiner Partei Anfang 1998, ebenso wie auch 2001 ihrer
Nachfolgepartei. Erbakan und Erdogan erhielten beide jeweils fünf Jahre Politikverbot,

für Erdogan kamen 1999 noch vier weitere Monat Haft hinzu. Anstatt

jedoch damit die Karriere des amtierenden Bürgermeisters von Istanbul zu
vernichten, brachte Erdogans Inhaftierung ihm viele Sympathien ein, nicht zuletzt

von Seiten der USA. Die amerikanische Generalkonsulin Carolyn Huggins
besuchte Erdogan nach der Urteilsverkündung und bezog Position für ihn. Seine

Inhaftierung beschädige das Vertrauen in die türkische Demokratie, so Huggins in
ihrer amtlichen Funktion.70

Im August 2001 gründeten die „progressiven" Mitglieder der alten
islamistischen Parteien, darunter Erdogan, eine neue Partei - die Partei für Gerechtigkeit
und Aufschwung (Adalet ve Kalkinma Partisi oder AK Parti, AKP). Die AKP war
gezwungen, auf vielen Hochzeiten zu tanzen - und nicht zuletzt aktive
Wortakrobatik zu üben. Sie musste ihre fromme Wählerschaft davon überzeugen, dass

sie den Kernwerten der MM Görüj-Bewegung treu blieb, während sie gleichzeitig
den beunruhigten Säkularistiinnen im Lande sowie westlichen Beobachtertinnen
zusichern musste, dass sie, ob öffentlich oder heimlich, keinesfalls auf einen
islamischen Staat abzielte. Die AKP musste also zugleich moderat und islamisch
erscheinen - vermied aber tunlichst beide Wörter. Das Wort „moderat" hätte die

69 Die von Seiten des Militärs geforderten Maßnahmen hatten das Ziel, die Sufibruderschaften

Ctarikats) zu schwächen und die Präsenz islamischer Symbole im öffentlichen Leben stark zu
reduzieren. Am störendsten für Erbakan war wohl die Forderung, eine Schulpflicht von 8 Jahren

einzuführen und somit die Möglichkeit einer ausschließlich religiösen Erziehung ab dem 5.

Schuljahr abzuschaffen. Für einen guten Überblick siehe Cizre/Çinar 2003; Özipek 2004.

70 Anon. 1998. Auch die Europäische Union brachte ihre Besorgnis über das Urteil zum Ausdruck.



268 — Fuchs and Balistreri DE GRUYTER

frommen Anhänger:innen der Partei gestört, weil sie keine „Mäßigung" der Religion

geduldeten hätten. Eine Betonung des Islams hätte wiederum den
Säkularismus-Alarm der türkischen Armee und Justiz ausgelöst. Die Partei fand
schließlich 2001 mit dem Begriff „konservative Demokratie" eine Lösung für ihr
Dilemma. 2003 veröffendichen Erdogan und sein politischer Berater Yalçin
Akdogan im Namen der Partei ein Buch, das erklären soll, was unter diesem

Konzept zu verstehen sei. In ihren Einleitungen verwenden Erdogan und Akdogan
das Wort „Mäßigung" (ihmlihk) einmal - und zwar nur, um ihre Opposition zu
einem allgemeinen „Radikalismus" zu betonen. Meistens griffen Erdogan und
Akdogan auf Nomina und Adjektive wie „Umsicht" (ihtiyathhk), „allmählich"
(,tedrici), „Konsensbildung" (uzlaçi) oder „Balance zwischen Idealismus und
Realismus" (idealizm ile realizm arasinda denge) zurück. Das Wort „Islam"
wiederum kommt nicht ein einziges Mal vor - dafür aber eine oftmalige Betonung des

Respekts für die „Werte und Normen der Gesellschaft" (toplumsal deger ve norm-
lar), „gesellschaftliche Dynamiken" (toplumsal dinamikler) oder „Tradition"
(gelenek).71

Einen Monat nach der Gründung der AKP fielen die Twin Towers. Die

Anschläge vom 11. September 2001 leiteten ein - wenn auch nur kurzes - goldenes
Zeitalter für die türkisch-amerikanischen Beziehungen ein. Im Rahmen des

NATO-Bündnisses unterstützten die türkische Regierung und das Militär umgehend

und umfangreich den Angriff auf Afghanistan im Oktober 2001. Diese

Unterstützung hatte zwar bereits vor der Amtseinführung der AKP-Regierung

begonnen, wurde aber auch nach deren Wahlsieg im November 2002
unvermindert weitergeführt.72 Trotz seines Politikverbots in der Türkei war Erdogan in
der Zeit um 9/11 eine zentrale Figur in den türkisch-amerikanischen Beziehungen

geworden. Dies schlug sich auch in zwei Besuchen Erdogans in den USA unmittelbar

vor der Gründung der AKP nieder. Auch wenn er, wie es in den Zeitungen
stand, lediglich auf die Suche nach einer Universität für seine Tochter gegangen
war,73 bemühte sich Erdogan sehr darum, jeglichen Eindruck einer engen
Zusammenarbeit mit den USA zu zerstreuen. Im August 2001 verkündete er

gegenüber einem Reporter: „Ich bin nicht der Tayyip aus den USA, ich bin der

Tayyip aus der Türkei, aus Kasimpaça. Die sagen nur Blödsinn. Seit langem treffe
ich mich mit Vertretern der Auslandsmissionen."74 Nach 9/11 und der
Parteigründung nahm die Häufigkeit von Erdogans Besuchen in den USA noch weiter zu.

71 Akdogan 2003.

72 Uzgel 2013: 258-259, 308-312.
73 Mit wem er sonst auf diesen Reisen zusammengetroffen ist, blieb unbekannt. Akkaya/Yamk
2018.

74 Özkan2001.



DE GRUYTER Reflektierte Führer in der Allianz der Toleranz 269

Im Januar 2002 war er zu Gast beim Treffen des World Economic Forum in New
York.75 Im Dezember 2002 wurde er sogar von Bush im Weißen Haus empfangen.
Da Erdogan damals kein politisches Amt innehatte - ganz zu schweigen von einem

Status als Staats- oder Regierungschef - wurde das Treffen als „besonders
ungewöhnlich" (highly unusual) betrachtet.76 „Mister Chairman", begrüßte ihn Bush.

„Willkommen zuhause bei einem der besten Freunde und Verbündeten Ihres

Landes!" Vier Monate später sollte Erdogan, nun als neuer Premierminister, das

Kompliment erwidern. Er lancierte einen Artikel im Wall Street Journal unter dem

Titel „Mein Land ist Ihr treuer Verbündeter und Freund".77

3.3 Aufstieg und Fall des „türkischen Modells"

Beide Komplimente waren nicht ohne Hintergedanken ausgesprochen worden. Bei

jenem Treffen im Dezember 2002 hatte neben Bush auch Paul Wolfowitz, der

amerikanische Vize-Verteidigungsminister, Platz genommen. Wolfowitz hatte

wohl die Einladung Erdogans nach Washington maßgeblich vorangetrieben. Er

verfolgte damit das Ziel, die Türkei für den geplanten Angriff auf den Irak mit an
Bord zu holen. Für einen erfolgreichen Krieg wurde die Einbeziehung von
Militärbasen auf türkischem Boden als unabdingbar betrachtet. Vor dem Wahlsieg der

AKP im November 2002 war Wolfowitz schon im Begriff gewesen, die türkische

Regierung davon zu überzeugen, solch eine Erlaubnis zu gewähren. Nun musste er
sich aber mit einer neuen Regierung arrangieren. Letztere verfügte nicht nur über

geringe internationale Erfahrung, sondern war außerdem aus der für ihre
antiamerikanische Haltung bekannten islamistischen Bewegung hervorgegangen.
Sofort nach dem Wahlsieg der AKP flog Wolfowitz deswegen nach Ankara, wo er
sich mit Erdogan persönlich traf. Die gerade erst ins Amt gelangten Regierungsmitglieder

der AKP zeigten sich schockiert, als sie die Aufforderung von Wolfowitz
erhalten hatten, binnen einer Woche über die Genehmigung des amerikanischen
Einsatzes auf türkischem Boden zu entscheiden. Die türkische Regierung wolle
durchaus mit den USA „kooperieren", so verlautete es damals, sie brauche aber

Zeit, um auf die öffentliche Meinung und die Parlamentsmitglieder in dieser

Hinsicht Einfluss zu nehmen.78 Wolfowitz wiederum zeigte sich begeistert von
seinem ersten Treffen mit Erdogan als künftigem Premierminister. Er sei

75 Uzgel 2013: 259.

76 Migdalovitz 2003.

77 Erdogan 2003.

78 Diese Reaktionen entstammen den geheimen Mitteilungen, die über Wikileaks ans Licht
gebracht wurden; hier W. Robert Pearsons Mitteilung vom 9.12.2002.



270 — Fuchs and Balistreri DE GRUYTER

„ermutigt" gewesen von Erdogans Bereitschaft, die USA bei ihrer Operation im Irak
zu unterstützen. Wolfowitz schien davon überzeugt zu sein, dass auch ein von
öffentlich frommen Muslimtinnen regiertes Land als Stützpunkt für die Verbreitung

der Demokratie im Nahen Osten dienen könnte. „Ich glaube, dass die Türkei
in der jetzigen Zeit nach 9/11 eine in der Geschichte nie zuvor gesehene Rolle

spielen kann", sagte Wolfowitz in einem Interview nach dem Treffen. „Die
muslimische Welt muss sich von denselben Werten der Demokratie, Freiheit und
Säkularismus inspirieren lassen".79

Wie bereits angedeutet, hatte die Idee eines türkischen Modells der
muslimischen Moderation eine längere Vorgeschichte. Der Fall Türkei schien bereits seit

geraumer Zeit den Anhängern der Mäßigungs-These rechtzugeben. Dies hatte mit
zwei gesellschaftlichen Gruppen zu tun: Auf der einen Seite hatte die wirtschaftliche

Liberalisierung der 1980er Jahre dazu geführt, dass fromme Klein-
untemehmertinnen und ihre Vertreterinnen in der islamistischen Bewegung

politisch aktiv waren. Sie verabschiedeten sich von ihren Hauptinteressen eines

festgefahrenen Kulturkampfs gegen das kemalistische Establishment und der

Propagierung einer vagen Vermögensumverteilung, was beides die Politik Erbakans

geprägt hatte. Stattdessen entdeckten sie für sich die Politik des

„konservativen Globalismus", dessen Fahne Erdogan und die neue Generation von
Islamistiinnen trugen.80 Auf der anderen Seite entstand eine politisch liberale

Strömung unter türkischen Säkularisttinnen, die den verkrusteten Kemalismus der

„alten" Republik und der Militärherrschaft stark kritisierten und - wie die
US-amerikanischen Liberalen - von den Vorteilen der islamistischen Teilhabe für
die türkische Demokratie überzeugt waren.81 Für viele war die Einbindung der

Islamisttinnen nicht nur vereinbar mit der türkischen Demokratie, sondern sogar
deren Voraussetzung. Diesen Schluss zog beispielsweise der renommierte
Politikwissenschaftler Alfred Stepan, der schon vor 9/11 über die volle Demokratisierung

der Türkei schrieb: „Ich glaube, dass in der Türkei (wie auch in Pakistan und
wahrscheinlich auch in Indonesien) der Demokratie nicht der Islam, sondern vor
allem die Militär- und Geheimdienstorganisationen entgegenstehen, die nicht
rechenschaftspflichtig gegenüber den demokratischen Institutionen sind."82

In diesem Zusammenhang erschien Erdogan als hochwillkommene, veritable

Ausnahmeerscheinung. Er verkörperte den Typus eines Politikers aus dem
islamistischen Kreis, den die mehrjährige Ausgrenzung aus dem Politikbetrieb nicht

79 Ergin 2002.

80 Damit gemeint ist eine Ideologie, die sowohl eine Anbindung an den globalen Kapitalismus
(beispielsweise durch eine Annäherung an die Europäischen Union), als auch konservative Werte

in der Sozialpolitik vertritt. Karadag 2012; Öni? 2007.

81 Aytürk 2015; Giirpinar 2012.

82 Stepan 2000: 52.



DE GRUYTER Reflektierte Führer in der Allianz der Toleranz 271

radikalisiert hatte, sondern zu mäßigen schien. Dass die Türkei für andere
mehrheitlich muslimische Länder als Modell dienen könnte, war sowohl für türkische
Islamisten interessant, die von einer aktiveren Rolle für die Türkei in der
muslimischen Welt träumten, als auch für US-amerikanische Sicherheitsexpertrinnen, die

mehr globalen Einfluss für eine pro-westlich orientierte türkische Außenpolitik
begrüßten. Neben Analystrinnen wie Fuller, die schon seit den 1990er Jahren auf eine

„moderierende" Rolle der türkischen Islamistrinnen in der Region hingewiesen
hatten,83 kamen nach 9/11 neue amerikanische Stimmen hinzu, die diesen Wunsch

präzisierten. Alan Richards, Professor an der University of California-Santa Cruz,

dessen Rat die US-amerikanische Regierung oft einholte, äußerte sich 2004 vor dem

Ausschuss zur Außenpolitik des US-amerikanischen Senates folgendermaßen:

Some of us hope that the recent Turkish election may set a standard of an elected, truly
democratic, Islamist government. If hardliners in the Turkish military, [secularist] radicals in
the Turkish opposition, and the US government can all refrain from undermining the current

government, the Turkish case could set an important precedent for the Arab region. If so,

progress toward closing the 'democracy deficit' may accelerate.84

Der Aufruf Abdullah Güls im Rahmen des Gipfels der Außenminister der Organisation

der Islamischen Konferenz (OIC) im Mai 2003 schien diesen Hoffnungen
recht zu geben. Dort forderte der türkische Außenminister von den mehrheitlich
arabischen Mitgliedstaaten, eine „neue Perspektive" anzunehmen, Selbstkritik zu
üben und die Gründe des radikalen Islamismus näher zu erforschen, verbunden
mit dem Wunsch, dass Transparenz und aktive Teilnahme an der Politik dieser

Länder zu gesellschaftlichem Wandel beitragen würde.85 Die „Istanbuler
Deklaration" der OIC von 2004 nahm in der Folge das Ziel auf, „to strengthen the

representative character and the democratic practices of our governments".86

Befürworterrinnen der Moderations-These waren ohnehin beeindruckt von der
autochthonen Mäßigung, die den türkischen Islamistrinnen zu gelingen schien.

Nun waren aber auch die Neocons in den Bann des rasanten AKP-Aufstiegs
geschlagen. Zwischen November 2002 und Februar 2003 scheuten sie keine Mühe,

Erdogan und seine neue Partei von den Vorteilen einer türkischen Unterstützung
für den kommenden Irak-Krieg zu überzeugen. Diese Bemühungen schienen

83 In einem Interview 1995 sagte Fuller auch öffentlich: „Meiner Meinung nach stellt die Türkei
ein Beispiel dafür dar, wie man gut mit Islamisten auskommen kann". Anon. 1995.

84 Committee on Foreign Relations 2004: 69. Richards bezieht sich hierbei auf das oft
diagnostizierte „Demokratiedefizit" des Nahen Ostens, das in der Politikwissenschaft auch unter dem

Schlagwort des Exzeptionalismus der Region diskutiert wurde. Siehe Beilin 2004 und Josua/Edel
2021.

85 Uzgel 2013: 268.

86 Organisation of Islamic Cooperation 2004.



272 Fuchs and Balistreri DE GRUYTER

Früchte zu tragen: Erdogan und die die AKP-Parteiführung, so hieß es, seien sogar
leichter davon zu überzeugen als die bisherige Koalitionsregierung. Führende
Vertreter der Neocons hatten den bereits erwähnten Besuch Erdogans in Washington

im Dezember 2002 als Zeichen dafür verstanden, dass seine Partei den

US-amerikanischen Vorschlag unterstützen würde. Im Februar 2003 konnten die

türkische und die amerikanische Regierung schließlich eine Einigung erzielen, die
die Anzahl der amerikanischen Truppen auf türkischem Boden regelte. Trotz einiger

vorteilhafter Bedingungen in der Einigung - beispielsweise die Zustimmung zu
einem großen türkischen Militäreinsatz im Nordirak und die Zusage von Krediten
und eines Schuldenerlasses in Milliardenhöhe - war der Unmut der türkischen
öffentlichen Meinung dennoch spürbar. Auch der Faktor Islam spielte dabei eine

Rolle, schließlich hatte die AKP ja ihre Wurzeln im islamistischen Lager, wenngleich

sie sich auch von diesem mittlerweile distanzierte. Fromme Muslim:innen
und Sufibruderschaften (tarikats) protestieren in den Tagen vor der Abstimmung im
Parlament heftig gegen Erdogans öffentlich bekundete Unterstützung für einen
amerikanischen Angriff auf ein muslimisches Land. Dennoch war der Schock groß,
als am 1. März 2003 das türkische Parlament überraschend und mit nur drei
Stimmen Unterschied gegen die Vereinbarung mit den USA stimmte. Der Grund
dafür war die erhebliche Anzahl von Abweichlertinnen aus den Reihen der

AKP-Parlamentarier:innen, die den Wünschen der Parteiführung nicht gehorcht
hatten und entweder dagegen stimmten oder sich der Stimme enthielten.87

Das türkische Nein löste die Neocons abrupt aus dem Bann des türkischen
Modells. In einem Interview mit dem Nachrichtensender CNN-Türk Anfang Mai

2003 sagte Wolfowitz, dass er eine Türkei brauche, die ihren „Fehler" eingestehe
und sich dabei überlege „wie wir den Amerikanerinnen am ehesten hilfreich sein

können". Außerdem kritisierte Wolfowitz das türkische Militär: „Aus welchem
Grund auch immer haben sie nicht die starke Führungsrolle gespielt, die wir von
ihnen erwartet haben."88 Solche Worte zeigten einmal mehr, dass das neue
„türkische Modell" der Vereinigung von Islam und Demolaratie für Wolfowitz doch nur
bedingt begrüßenswert war. Wenn es um die zentralen Sicherheitsinteressen der
USA im Nahen Osten ging, wäre das alte Muster einer loyalen, aber vom Militär
unter Druck gesetzten Regierung dann doch eher wünschenswert gewesen.
Richard Perle, Berater für das Verteidigungsministerium, sagte Zuhörertinnen in
Istanbul, dass es nach dem Entscheid „drei bis vier Jahre" dauern würde, bis die

Beziehung zwischen beiden Ländern wieder ihren alten Stand erreichen würde.89

87 Zur Geschichte des abgelehnten Memorandums, siehe Uzgel 2013:269-276. Für ein Beispiel der
Proteste von Muslimdnnen gegen die AKP, siehe: Anon. 2003b.

88 Lacey 2003.

89 Anon. 2003a.



DE GRUYTER Reflektierte Führer in der Allianz der Toleranz —— 273

Aus türkischer Perspektive nahmen die Spannungen durch Ereignisse Anfang Juli
2003 im Nordirak noch weiter zu: Nach dem US-geführten Einmarsch hatten dort
amerikanische Soldattinnen türkische Sondereinsatzkräfte gefangen genommen
und mehr als zwei Tage lang wie mutmaßliche Terroristen behandelt.

Doch wäre es voreilig, von der türkischen Ablehnung der Vereinbarung auf
einen völligen Zusammenbruch der Zusammenarbeit zwischen den beiden
Ländern zu schließen. Erdogans Botschaft im Wall Street Journal im März 2003 kann
auch als öffentliche Entschuldigung für die kürzlich abgelehnte Einigung gelesen
werden. Die Führung der AKP fand andere Wege, die USA im Irak zu unterstützen
und bekam dafür einige Zugeständnisse im Norden des Landes. Auch die Bereitschaft

der AKP, zumindest auf verdeckte Weise mit Israel zusammen zu arbeiten -
bis zum Einbruch in den israelisch-türkischen Beziehungen im Jahre 2009, als

Erdogan während eines Treffens mit Shimon Peres dem israelischen Präsidenten

quasi Massenmord vorwarf und die gemeinsame Bühne demonstrativ verließ -
gefiel den Neocons, zu deren größten Interessen die Sicherheit Israels in der

Region zählte. Zudem war die Türkei 2004 an zwei symbolisch wichtigen Treffen

beteiligt: am G8-Treffen in Sea Island, wo ein Plan für Entwicklungshilfe im Nahen

Osten verabschiedet werden sollte, sowie am NATO-Treffen, das in Istanbul
stattfand. Die Türkei wurde auch weiterhin als „Modell" für die restliche
muslimische Welt ins Feld geführt, allerdings nicht mehr von Seiten der Neocons,
sondern von den Unterstützertinnen der Mäßigungs-These. Für viele war die

Ablehnung der Kooperation in Bezug auf den Angriff auf den Irak durch ein frei

gewähltes Parlament gerade ein Zeichen dafür, wie die Politik in einem
demokratischen und muslimischen Land funktionieren sollte. Dass die Türkei in dieser

Hinsicht den hegemonialen USA die Stirn bot, „hat sehr viel zum Image der

AKP-Regierung, insbesondere im Nahen Osten, beigetragen und wird die Stärkung
ihres diplomatischen Gewichts in der Region erleichtern".90 Es entbehrt also nicht
einer gewissen Ironie, dass gerade die Zurückweisung der „Vorbild"-Rolle, wie sie

von den Neocons skizziert worden war, zu einer stärkeren Wahrnehmung der
Türkei als Modellland führte. Einige Befürwortertinnen der Mäßigungs-These
fanden noch lange lobende Worte für die türkische Regierung, etwa Morton
Abramowitz, der 2011 Erdogan als „Bote für der Vereinbarkeit des Islams mit der

Demokratie" beschrieb,91 oder Graham E. Fuller, der 2014 immer noch schreiben

konnte: „Die Türkei bildet das einzige zukunftsorientierte, fortgeschrittene und
demokratische Modell in dieser Region, dem es gelungen ist, eine Form des

gemäßigten Islams zu integrieren".92 Zbigniew Brzezinski schrieb 2012 die Schuld

90 Uzgel 2013: 274.

91 Abramowitz 2011.

92 Fuller 2014: 263.



274 Fuchs and Balistreri DE GRUYTER

für die Ungeeignetheit des türkischen Modells nicht der türkischen Demokratie,
sondern den arabischen Staaten zu.93 Für viele war es allerdings Erdogans
autoritäre Wende nach 2013, und nicht eine neue Interpretation des Islams, die die Idee

eines „türkischen Modells" endgültig diskreditierte.94

Die Angriffe des 11. Septembers 2001 und die US-amerikanische Reaktion

darauf leiteten also eine Periode von intensiven Auseinandersetzungen um das

Konzept des „gemäßigten Islams" in der Türkei ein. 9/11 fiel in eine Zeit, in der die

islamistische Bewegung des Landes an einem kritischen Scheideweg stand - und
in der die „gemäßigten" Islamisten es absichtlich vermieden, sich als solche zu
bezeichnen. Gleichzeitig war dies die gleiche Zeit, in der die Neocons, die die

Außen- und Militärpolitik der USA steuerten, an der Idee eines „gemäßigten Islam"
in der Türkei als einem zu folgenden Modell festhielten. In den Worten Cihan

Tugals:

Die globalen Hegemonialmächte hofften, dass das neue Regime in der Türkei den Glauben an
eine islamisierte Variante der amerikanischen Herangehensweise an militärische, diplomatische,

wirtschaftliche und kulturelle Angelegenheiten in der Region und in der
muslimischen Welt verbreiten würde. Aufgrund ihres (von außen wahrgenommenen)
Wirtschaftswunders, der Verbindung von Religion, einer liberal-autokratischen Form von
Demokratie sowie ihrer Beteiligung am großen Nahost-Projekt diente die Türkei allen diesen
Zielen.95

Für die Neocons, die den Sturz des Regimes von Saddam Hussein im Irak als den

ersten in einer Reihe umstürzender Dominosteine von Regimen betrachteten, die

durch Demokratien abgelöst werden würden, hätte die Türkei unter der AKP

möglicherweise ein Modell sein können. Im Parlament saß eine demokratisch

gewählte Mehrheit mit islamistischem Hintergrund, die sich ihrem Gewissen

verpflichtet zeigte und für die öffentliche Meinung aufgeschlossen war.
Ironischerweise waren es aber genau diese, eigentlich als Ausweis islamistischer

„Mäßigung" gepriesenen Eigenschaften des türkischen Modells, die sich immer
mehr gegen die Politikvorstellungen der Neocons in der Region wandten.

93 „I am very much in favor of drawing Turkey as close to, or as much into, the West as possible.
Without doubt, it is America's best ally in the Middle East. But Turkey right now is not a template
for new Arab democracies because there are no new Arab democracies.... Turkey is, of course, an
example ofhow Islam and secular democracy are compatible, but so far there is no viable imitation
in the Arab world." Brzezinski 2012: 35.

94 Özdikmenli/Ovah 2014; Tugal 2017.

95 Tugal 2017: 331.



DE GRUYTER Reflektierte Führer in der Allianz der Toleranz 275

4 Schlusswort: Brauch und Missbrauch des

„gemäßigten Islams" in der muslimischen Welt

Im Nachrichtenchaos und dem allgemeinen Empfinden von Hilflosigkeit und
Trauma unmittelbar nach dem 11. September verbreiteten sich vor allem
diejenigen Bilder, die den Anschlag als größeren Zivilisationskonflikt in Szene setzten.
Insbesondere die angeblichen Videoaufnahmen feiernder Palästinenserinnen in
Ost-Jerusalem halten sich bis heute hartnäckig auf YouTube und anderswo im
Netz.96 Musliminnen rückten in der Folge in vielen westlichen Ländern in das

Zentrum staatlichen Interesses und „Sicherheitswissens", um einen
„extremistischen" von einem „nicht-extremistischen Islam" zu unterscheiden.97 In unserem

Beitrag haben wir aufgezeigt, wie dieser Rechtfertigungsdruck und die

Erwartung, sich zu einem „moderaten" Islam zu bekennen, zu einem globalen und
geopolitisch unterfütterten Projekt in den 2000er Jahren wurde, das in seinem

Anspruch und seiner Zielsetzung oftmals scheiterte. Woran lag dies? Der
Fehlschlag war nicht unbedingt so zu erwarten gewesen. Eigentlich waren nämlich die

Grundlagen seit den 1990er Jahren für einen weltweiten Siegeszug eines

gemäßigten Islam durchaus gelegt. Viele Beobachter:innen verwiesen auf die
abflauende Attraktivität von Formen des politischen Islams. Einschlägige
Publikationen riefen gar das Zeitalter des Post-Islamismus aus, der nun von einer
großen Kompatibilität mit Demokratie und Menschenrechten geprägt sei. In der

Türkei waren, wie wir aufgezeigt haben, schon seit den 1980er Jahren Entwicklungen

im Gange, die aus dem Land ein „Modell" der muslimischen Mäßigung
hätten machen sollen. Eine fromme, islamisch bewegte neue Wirtschaftselite
trennte sich von der „alten" islamistischen Bewegung und fügten sich den
Spielregeln der säkularen Republik. Auch in Pakistan machte sich Skepsis gegenüber
obskurantistischen Forderungen von Religionsgelehrten breit, die in der öffentlichen

Wahrnehmung doch nur die seit den 1980er Jahren im Zuge der Islamisierung
geschaffenen Pfründe verteidigen wollten. An den Wahlurnen waren islamistische
Vertretertinnen immer wieder hinter ihren Erwartungen zurückgeblieben. Es gab
also nach 9/11 durchaus ein window of opportunity für eine globale Umformulie-

rung des Islams.

Dies hätte aber einen langen Atem, Fingerspitzengefühl und Geduld

gebraucht. Alle diese Aspekte waren in der Hysterie des War on Terror nicht
gegeben. Im Gegensatz zu einem langwierigen und tiefgreifenden, von
Muslimtinnen selbst ausgehandelten Prozess der Anpassung und Reform innerhalb der
muslimischen Welt, setzten sich die USA auf schnelle Erfolge mit Partnern, denen

96 Langlois 2005.

97 Müller 2018.



276 Fuchs and Balistreri DE GRUYTER

sie unkritisch gegenüberstanden. Dabei überschätzten sie dramatisch den Ein-

fluss, den Musharraf in Pakistan ausüben konnte, und übersahen, mit welchen
Widerständen eine radikale Abkehr von Jahrzehnten bisheriger Islamisierungs-
politik einhergehen würde. Das unvermittelte Einschwenken ins US-Lager
beraubte ihn zudem sämtlicher potentieller Verbündeter im pakistanischen Kontext.

Anstatt klug einen graduellen Wandel hin zu einer Liberalisierung
anzustreben, machte sich Musharraf zum kompromisslosen Vorreiter einer Umsetzung
seiner Konzeption des „moderaten Islams" mit der Brechstange. Dabei wirkte er
einmal mehr wie eine Wiedergeburt des top-down militärischen Reformers, für den
die pakistanische Gesellschaft sich nach zu vielen Enttäuschungen nicht mehr
erwärmen konnte. Auch in Bezug auf Erdogan waren überzogene Erwartungen im
Spiel. Allerdings war das Problem mit dem moderaten Islam und der Türkei

umgekehrter Natur. Während Musharraf die Bush-Regierung nach 9/11 für die

Aufrichtigkeit seiner „Mäßigung" zu gewinnen versuchte, waren es im Fall der

Türkei die Neocons innerhalb des amerikanischen Regierungsapparats, die

Überzeugungsarbeit leisten mussten. Sie versuchten Erdogan zu vermitteln, dass

sein Status als moderater islamischer Partner auch eine beinahe bedingungslose
Beteiligung am War ort Terror impliziere. Erdogan und seine AKP, deren Entstehung

fast synchron mit 9/11 zusammenfiel, gingen im Vergleich zu Musharraf mit
dem Thema „Mäßigung" jedoch vorsichtiger um. Der spätere türkische Premier
suchte zwar aktiv die Kontakte zu den USA, lehnte es aber ab, die Bezeichnung
„moderater Islam" für sich zu verwenden. Diese Strategie zahlte sich für Erdogan
aus. Die Annahme einer Bezeichnung, die seiner Partei von der Bush-

Administration verliehen worden wäre, hätte nicht nur seine Legitimität bei
seiner muslimischen Wählerschaft geschmälert, sondern auch die Chancen seiner

Regierung verringert, als tatsächliches Modell für andere islamistische

Bewegungen in der Region zu dienen. Liberalere Befürworter:innen der Mäßigungs-
These im Amerika nach 9/11 warnten häufig - und zurecht - davor, dass die Suche

nach einem „gemäßigten Islam" nicht zu einer Aufoktroyierung amerikanischer
Werte führen dürfe. Solch eine Wahrnehmung als US-amerikanisches Projekt hätte

genau die Ziele konterkariert, die die US-Regierung im War on Terror zu erreichen
suchte. Gleichzeitig bedeutete dies aber, dass die US-Regierung lernen musste, mit
der real existierenden Ausprägung des Islams im Northern Tier zurechtzukommen.
Dies implizierte Zurückhaltung auch dann, wenn dieser Islam seinen eigenen,

unvorhergesehenen Weg ging.



DE GRUYTER Reflektierte Führer in der Allianz der Toleranz — 277

Literaturverzeichnis

Abramowitz, Morton (2011): „The Real Recep Tayyip Erdogan". The National Interest (19.10.).

https://nationalinterest.org/commentary/the-real-recep-tayyip-erdogan-6031 (20.5.2022).

Ahmed, Shahab (2018): What is Islam? The Importance ofBeing Islamic. Princeton, N.J.: Princeton

University Press.

Akdogan, Yalçin (2003): Muhafazakar Demokrasi. Ankara: Al< Parti.

Akkaya, Ismail / Yanik, Tolga (2018): „Abdüllatif Çener: Erdogan ABD'de kimlerle görüjtü
bilmiyorum", Hürriyet (1.6.). https://www.hurriyet.com.tr/yerel-haberler/konya/abdullatif-
sener-erdogan-abdde-kimlerle-gorus-40854528 (19.5.2022).

Al Maktoum, Mohammed Bin Rashid (2015): Flashes of Thought. Lessons in Life and Leadership
from the Man Behind Dubai. London: Profile Books.

Ali, Tariq (2008): Pakistan. Ein Staat zwischen Diktatur und Korruption. Übers von Michael Bayer.
München: Diederichs.

Anon. (1995): .„Refah'in çansi çokyûksek'". Milliyet (28.2.): 23.

Anon. (1996): „Abramowitz, Tayyip'i Erbakan'in yerine hazirliyor". Aydmlik (20.10.): 1.

Anon. (1998): „Konsolostan ziyaret". Milliyet (29.9.): 17.

Anon. (2003a): „ilijkiler 3 yilda düzelir". Milliyet (9.5.): 6.

Anon. (2003b): .„Tayyip $a§irma sabrimizi ta$irma"'. Milliyet (1.3.): 16.

Anon. (2022): „Präsident Arif Alvi löst Parlament auf". Die Zeit (3.4.). https://www.zeit.de/politik/
2022-04/pakistan-imran-khan-misstrauensvotum-neuwahlen (27.5.2022).

Aytürk, ilker (2015): „Post-post-Kemalizm: Yeni bir paradigmayi beklerken". Birikim 319: 34-48.
Al-Rasheed, Madawi (2010). A History ofSaudi Arabia. New York: Cambridge University Press.

Bali, Rifat N. (Hrsg.) (2011): American Diplomats in Turkey: Oral History Transcripts (1928-1997).
Bd. 2. Istanbul: Libra Kitap.

Bayat, Asef (2007): Making Islam Democratic: Social Movements and the Post-Islamist Turn.

Stanford, CA: Stanford University Press.

Bellin, Eva (2004): „The Robustness of Authoritarianism in the Middle East: Exceptionalism in

Comparative Perspective". Comparative Politics 36.2:139-157.
Bergen, Peter L. / Rothenberg, Daniel (Hrsg.) (2015): Drone Wars: Transforming Conflict, Law, and

Policy. Cambridge: Cambridge University Press.

Blom, Amélie (2010): „Changing Religious Leadership in Contemporary Pakistan: The Case of the
Red Mosque". In: Pakistan and Its Diaspora. MultidisciplinaryApproaches. Hrsg.

von Stephen M. Lyon und Marta Bolognani. New York: Palgrave MacMillian, 135-168.

Brzezinski, Zbigniew (2012). „The West Needs a Long-Term Sense of Purpose". New Perspectives

Quarterly 29.2: 32-35.
[Bush, George W.] (2001). Public Papers of the Presidents of the United States: George W. Bush

(2001, Book II). Washington, D.C.: Office of the Federal Register.

Çakir, Ruçen (1995): „Refah'a genç lider araniyor". Milliyet (27.2.): 23.

Cirincione, Joseph (2013): „The Most Dangerous Country on Earth". Georgetown Journal of
International Affairs 14.2: 91-100.

Cizre, Ümit / Çinar, Menderes (2003): „Turkey 2002: Kemalism, Islamism, and Politics in the Light
of the February 28 Process". The South Atlantic Quarterly 102.2: 309-332.

Committeeon Foreign Relations (2004): The Greater Middle East Initiative: Sea Island and Beyond.

Washington, D.C.: U.S. Government Printing Office.



278 — Fuchs and Balistreri DE GRUYTER

Daechsel, Markus (2015): Islamabad and the Politics of International Development in Pakistan.

Cambridge: Cambridge University Press.

Devji, Faisal (2014): Muslim Zion. Pakistan as a Political Idea. Cambridge, Mass.: Harvard

University Press.

Dhulipala, Venkat (2015): Creating a New Medina: State power, Islam and the quest for Pakistan in
late colonial India. New Delhi: Cambridge University Press.

Erdogan, Recep Tayyip (2003): „My Country is Your Faithful Ally and Friend". Wall Street Journal
(31.3.) https://www.wsj.com/articles/SB104907941058746300 (22.5.2022).

Ergin, Sedat (2002): „Wolfowitz'in Erdogan izlenimleri". Hürriyet (6.12.). https://www.hurriyet.
com.tr/wolfowitzin-erdogan-izlenimleri-113837 (20.5.2022).

European Council (1999): Helsinki European Council 10 and 11 December 1999 Presidency
Conclusions, https://www.europarl.europa.eu/summits/hell_en.htm (22.5.2022).

Fair, Eric. Consequence: A Memoir. New York: Picador.

Frum, David (2022). „The Enduring Lessons of the .Axis of Evil' Speech". The Atlantic (29.1.).

https://www.theatlantic.com/ideas/archive/2022/01/axis-of-evil-speech-frum-bush/
621397/ (26.5.2022).

Fuchs, Simon Wolfgang (2020): „Reclaiming the Citizen: Christian and Shi'i Engagements with the
Pakistani State". South Asia: Journal of South Asian Studies 43.1:101-118.

Fuller, Graham E. (1991): Islamic Fundamentalism in the Northern Tier Countries: An Integrative
View. Santa Monica, Calif.: RAND Corporation.

Fuller, Graham E. (2014): Turkey and the Arab Spring: Leadership in the Middle East. Lexington,

Ky.: Bozorg Press.

Graf, Bettina (2009): „The Concept of wasafiyya in the Work of Yûsuf al-Qaradâwï". In: Global

Mufti. The Phenomenon of Yüsuf al-Qaradäwl Hrsg. von Bettina Graf und

Jakob Skovgaard-Petersen. London: Hurst, 213-238.
GUI, Abdullah (28.2.1995): „Javiz vermedik, vermeyiz'". Milliyet: 23.

Gürpinar, Dogan (2012): „The Trajectory of Left-Liberalism in Turkey and Its Nemesis: The Great

Rupture in the Turkish Left". Insight Turkey 14.1:147-168.
Haddad, Yvonne (2005): „The Shaping of a Moderate North American Islam: Between ,Mufti' Bush

and .Ayatollah' Ashcroft". In: Islam and the West post 9/11. Hrsg. von Ron Geaves et al.

Aldershot: Ashgate, 97-114.

Hathaway, Robert M. (2008): „Leverage and largesse. Pakistan's post-9/11 partnership with
America". Contemporary South Asia 16.1:11-24.

Heper, Metin / Toktaj, §ule (2003). „Islam, Modernity, and Democracy in Contemporary Turkey:
The Case of Recep Tayyip Erdogan". The Muslim World 93:157-185.

Hersh, Seymour (2016): The Killing of Osama Bin Laden. London: Verso.

Huntington, Samuel P. (1991): The Third Wave: Democratization in the Late Twentieth Century.

Norman, Okla.: University of Oklahoma Press.

Huntington, Samuel P. (1993): „The Clash of Civilzations?" Foreign Affairs 72.3: 22-49.
Hussain, Zahid (2007): Frontline Pakistan. The Struggle with Militant Islam. London: I.B. Tauris.

Jan, Abid Ullah (2007): „Though Muslims Exist Today, Islam Does Not". In: Debating Moderate
Islam: The Geopolitics of Islam and the West. Hrsg. M.A. von Muqtedar Khan. Salt Lake City,

UT: The University of Utah Press, 83-87.
Josua, Maria / Edel, Mirjam (2021): „The Arab Uprisings and the Return of Repression".

Mediterranean Politics 25.6: 586-611.

Kagan, Robert (1997): „Democracies and Double Standards". Commentary 104.2:19-26.



DE GRUYTER Reflektierte Führer in der Allianz der Toleranz — 279

Karadag, Roy (2012). „Islam und Politik in der Türkei: Der Aufstieg der AKP aus historisch-
institutionalistischer Perspektive". Zeitschrift für Politik 59.3: 332-352.

Kepel, Gilles (2004): The War forMuslim Minds: Islam and the West. Übers, von Pascale Ghazaleh.

Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Koru, Fehmi (Hrsg.) (1990): Amerikan Gizli Beigelerinde Türkiye'de Islamci Akimlar. Obers,

von Yilmaz Polat. istanbul: Beyan Yayinlari.
Kristol, William / Kagan, Robert (1996): „Toward a Neo-Reaganite Foreign Policy". Foreign Affairs

75.4:18-32.
Kroenig, Matthew (2010): Exporting the Bomb: Technology Transfer and the Spread ofNuclear

Weapons. Ithaca, NY: Cornell University Press.

Lacey, Marc (2003): „Turkey Rejects Criticism by U.S. Official Over Iraq". New York Times (8.5.).

https://www.nytimes.com/2003/05/08/world/aftereffects-diplomacy-turkey-rejects-
criticism-by-us-official-over-iraq.html (20.5.2022).

Ladurner Ulrich (2004): „Ich oder das Chaos: Pakistans Präsident Musharraf spekuliert auf die

Angst des Westens - doch ist sie begründet?", Die Zeit (19.02.): 9.

Langlois, Janet L. (2005): „.Celebrating Arabs': Tracing Legend and Rumor Labyrinths in Post-9/11

Detroit". The Journal ofAmerican Folklore 118.468: 219-236.

Migdalovitz, Carol (2003): Iraq: Turkey, the Deployment ofU.S. Forces, and Related Issues. Report

for U.S. Congress on 2 May 2003. https://www.hsdl.org/?view&did=457561 (19.05.2022).

Müller, Tobias (2018): „Sicherheitswissen und Extremismus. Definitionsdynamiken der deutschen

Islampolitik". In: Der inspizierte Muslim. Zur Politisierung der Isiamforschung in Europa.

Hrsg. von Schirin Amir-Moazami. Bielefeld: transcript.
Musharraf, Pervez (2004): „A Plea for Enlightened Moderation". The Washington Post (01.06),

https://www.washingtonpost.com/archive/opinions/2004/06/01/a-plea-for-enlightened-
moderation/b01ff08e-f0c5-4ad5-8e96-b97a32ec084e/ (28.5.2022).

Musharraf, Pervez (2006): In the Line of Fire: A Memoir. London: Simon & Schuster.

Nasr, Seyyed Vali Reza (2001): Islamic Leviathan. Islam and the Making ofState Power. Oxford:

Oxford University Press.

National Commission on Terrorist Attacks upon the United States (2004): The 9/11 Commission

Report. Washington, D.C.: U.S. Government Printing Office.

Ôniç, Ziya (2007): „Conservative Globalists versus Defensive Nationalists: Political Parties and

Paradoxes of Europeanization in Turkey". Journal of Balkan and Near Eastern Studies 9.3:

247-261.

Organisation of Islamic Cooperation (2004): Istanbul Declaration, Adopted by the Thirty-First
Session of the Islamic Conference of Foreign Ministers, https://wwl.oic-oci.org/english/
conf/fm/31/31%20icfm-DECLARATION-eng.htm (22.5.2022).

Özdikmenli, ilkim / Ovali, $evket (2014). „A success story or a flawed example? The anatomy of the
Turkish model for the Middle East". New Perspectives on Turkey 51: 5-33.

Özipek, Bekir Berat (2004). „28 §ubat ve islâmcilar". Modern Türkiye'deSiyasîDü$ünce Tarihi, Cilt

6: islâmcihk. Hrsg. von Murat Beige et al. Istanbul: Iletijim Yayinlari: 640-651.
Özkan, Tuncay (2001): „Çeriatçi degilim desem inamr misimz?" Milliyet (11.8.): 18.

Philippon, Alix (2015): ,„Bons soufis' et .mauvais islamistes': La sociologie à l'épreuve de

l'idéologie". Social Compass 62.2:187-198.
Qasmi, Ali Usman (2014): The Ahmadis and the politics ofreligious exclusion in Pakistan. London:

Anthem Press.

Rabasa, Angel (2005): Moderate and Radical Islam (Testimony presented before the House Armed
Services Committee). Santa Monica, Calif.: RAND Corporation.



280 Fuchs and Balistreri DE GRUYTER

Rabasa, Angel et al. (2007): Building Moderate Muslim Networks. Santa Monica, Calif.: RAND

Corporation.
Rashid, Ahmed (2010): Taliban. Militant Islam, Oil, and Fundamentalism in Central Asia. London:

I.B. Tauris.

Rashwan, Diaa (Hrsg.) (2007): The Spectrum of Islamist Movements. Bd. 1. Übers.

von Mandy McClure. Berlin: Verlag Hans Schiler.

Rieck, Andreas (2015): The Shias of Pakistan. An Assertive and Belaguered Minority. London:

Hurst.

Sadeghi-Boroujerdi, Eskandar (2019): Revolution and Its Discontents: Political Thought and

Reform in Iran. Cambridge: Cambridge University Press.

Saritoprak, Zeki / Griffith, Sidney (2005). „Fethullah Glilen and the .People of the Book': A Voice

from Turkey for Interfaith Dialogue". The Muslim World, 95: 329-340.
Schiffauer, Werner (2010): Nach dem Islamismus: Die Islamische GemeinschaftMilli Görüf. Berlin:

Suhrkamp.
Shah, Aqil (2008): „Pakistan After Musharraf: Praetorianism and Terrorism". Journal ofDemocracy

19.4:16-25.
Sheline, Annelle (2012): „Evaluating the Resonance of Official Islam in Oman, Jordan, and

Morocco". Religions 12.145:1-20.
Stepan, Alfred C. (2000): „Religion, Democracy, and the .Twin Tolerations'". Journal ofDemocracy

II.4: 37-57.
Tezciir, Güne? Murat (2010). Muslim Reformers in Iran and Turkey: The Paradox ofModeration.

Austin: University of Texas Press.

Tugal, Cihan (2017): Das Scheitern des türkischen Modells: Wie der Arabische Frühling den

islamischen Liberalismus zu Fall brachte. Übers, von Hans Freundl und Karsten Petersen.

München: Verlag Ante Kunstmann.

ur-Rehman, Zia / Masood, Salman (2022): „Religion-Fueled Mobs on the Rise Again in Pakistan".
New York Times (20.3.). https://www.nytimes.com/2022/03/20/world/asia/pakistan-
blasphemy-religious-violence.html (27.5.2022).

Uzgel, ilhan (2013): „ABD ve NATO'yla llijkiler". In: Türk Di$ Potitikasi: Kurtuluf Savafindan
Bugüne Olgular, Belgeier, Yorumlar. Hrsg. von Baskin Oran. Istanbul: lletijim Yayinlari,
249-336.

Vaïsse, Justin (2010): Neoconservatism: The Biography of a Movement. Übers.

von Arthur Goldhammer. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Wolfowitz, Paul (2002): Bridging the Dangerous Gap between the West and the Muslim World:

Speech held at the World Affairs Council, 3 May 2002. https://www.hsdl.org/7view8i
did=2475 (18.5.2022).

Yavuz, M. Hakan (2009). Secularism and Muslim Democracy in Turkey. Cambridge: Cambridge

University Press.

Yenen, Alp (2021): „Internationalism, Diplomacy and the Revolutionary Origins of the Middle
East's ,Northern Tier'". Contemporary European History 30.4: 497-512.

Yeçilbursa, Behçet Kemal (2001): „The American Concept of the Northern Tier Defence Project and

the Signing of the Turco-Pakistani Agreement, 1953-1954". Middle Eastern Studies 37.3:

59-110.

Zaman, Muhammad Qasim (2018): Islam in Pakistan. A History. Princeton, NJ: Princeton University
Press.


	Reflektierte Führer in der Allianz der Toleranz : 9/11 und die Suche nach dem "gemäßigten Islam"

