
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 76 (2022)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Book reviews

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Comptes Rendus - Book Reviews



DE GRUYTER ASIA 2022; 76(1); 159-161

Der 1000 Zeichen Klassiker [qian zi wen] i1^3t / aus dem Chinesischen

übersetzt und kommentiert von Eva Lüdi Kong. Ditzingen: Reclam, 2018.155

Seiten, zahlreiche Abbildungen. ISBN 978-3-15-011177-2.

Besprochen von Marc Winter, Universität Zürich, Asien-Orient-Institut, Zürichbergstrasse 4, 8032
Zürich, Switzerland, E-mail: marc.winter@ub.uzh.ch

https://doi.org/10.1515/asia-2022-0011

Eine Übersetzung dieses sehr spezifischen Textes ist eigentlich eine Unmöglichkeit.

Dass mit Der 1000 Zeichen Klassiker nun dennoch eine solche vorliegt, ist der

Kompetenz, aber wohl auch Abenteuerlust der Übersetzerin zu verdanken. Eva

Lüdi Kong, bekannt durch die ebenfalls bei Reclam erschienene grossartige und
ausgezeichnete Übersetzung des XiJou Ji — Die Reise in den Westen, ermöglicht mit
dieser Übersetzung nichts weniger als einen Einblick in die alltägliche Welt
chinesischer Menschen der Vormoderne; und sie führt dabei auch Leserinnen und
Leser ohne weitere Vorkenntnis in die alltägliche Vorstellungswelt des

kaiserzeitlichen China. Das Problem der Aufgabe, die Eva Lüdi Kong sich stellte, ist in der
Natur des Textes selbst angelegt, denn der Text ist nicht im herkömmlichen Sinn
übersetzbar.

Der Titel des Text Qian zi wen heisst auf Deutsch wörtlich Text [im
Umfang] von 1000 Wörtern und er könnte nicht präziser sein, umfasst der chinesische

Text doch exakt diese runde Zahl von Schriftzeichen. Hinzu kommt — für Menschen,

die nicht mit der chinesischen Sprache vertraut sind, kaum vorstellbar — dass jedes

Schriftzeichen/jedes Wort nur ein einziges Mal vorkommt. Der Text Qian zi wen
umfasst also präzise eintausend Schriftzeichen, und darin kommt jedes Schriftzeichen

nur einmal vor, was im Chinesischen möglich ist, einer Sprache ohne Artikel und mit
nicht zwingend zu nennenden Konjunktionen. Der Text des Qian zi wen geht zurück
auf das 6. Jahrhundert, als der Wu-Kaiser der Liang-Dynastie üÄfi? (reg. 502-549)
diesen beim Hofgelehrten Zhou Xingsi Mflml (469-521) in Auftrag gab. Soweit

zumindest die tradierte Entstehungsgeschichte.
Doch wozu wurde solch ein Text verfasst? Das Qian zi wen ist als Teil eines

dreiteiligen Kurrikulums ein Schultext, der über Jahrhunderte dazu diente,
chinesischen Kindern lesen und schreiben beizubringen. Es ist also ein Text zum
Erlernen der Sprache, aber wie alle Schultexte ist auch dieser ein Abbild der Zeit, in
der er erschaffen wurde. Die anderen beiden Texte sind der Drei Zeichen Klassiker
San zi jing und eine Übersicht über die Familiennamen Chinas mit dem

Titel Bai jia xing W 'Mit (wörtl. Die Hundert Familiennamen). Der 1000
Schriftzeichen umfassende Text des Qian zi wen ist der anspruchsvollste dieser drei, denn



160 — Book Review DE GRUYTER

seine pädagogische Absicht bestand darin, den Wortschatz zu erweitern. Dazu

verwendet der Text zwangläufig Synonyme und eine nicht völlig ausgramma-
tikalisierte Sprache. Es ist also im chinesischen Original ein sehr spezieller Text,
weshalb eine Übersetzung im Sinne einer wörüichen Übertragung in eine andere

Sprache kaum Sinn ergibt. Die Übersetzerin musste also Wege finden, die vielen

impliziten Informationen, die für eine chinesische Leserin oder einen chinesischen
Leser im Text vorhanden sind, im Deutschen explizit zu machen.

Der hier zu besprechende Übersetzungsband gliedert sich in eine einleitende

Vorbemerkung (S. 7-9), den eigentlichen Übersetzungstext (S. 11-95) sowie einen

Anhang (S. 99-116), in dem die Übersetzerin Informationen gibt zur «Entstehung
des Textes», «Geschichte und Verwendung» und auch zu «Inhalt» und der

«Übersetzung» selbst. Weiter gibt es eine Anmerkung zu den «Kalligraphischen
Abschriften» (S. 117-141) und im Anhang eine Bibliographie sowie ein «Register
der chinesischen Zeichen».

Der Übersetzungsteil ist ähnlich aufgebaut wie die bekannten zweisprachigen
Ausgaben des Reclam-Verlags, mit dem Unterschied, dass sich hier nicht Original-
und Übersetzungssprache auf zwei Seiten gegenüberstehen, sondern dass die

jeweils rechte Buchseite aus 4 Spalten besteht, in denen die chinesischen Zeichen,
deren moderne Aussprache, eine wörtliche Übersetzung und eine «lesbare»

Übersetzung angegeben werden. Die linke Buchseite ist für Anmerkungen zum
Übersetzungstext reserviert, namentlich werden hier wie in klassischen Fussnoten
weiterführende Angaben zu chinesischen Konzepten, historischen Personen oder

Geographika gegeben, die der westlichen Leserschaft weiterhelfen. Der

Anmerkungsteil steht damit direkt neben der Übersetzung, die er erläutert.
Ein Beispiel mag dies verdeutlichen: Die Schriftzeichen Nr. 29-32 sind vier

separate Wörter. Der Originaltext lautet: lu lü tiâo yâng fêgfUPS, was in der

wörtlichen Übersetzung wiedergegeben wird als «6 Ganztöne, 6 Halbtöne,
regulieren, Yang». Frau Lüdi Kongs Leistung liegt nun darin, aus diesen sehr spärlichen

Angaben in ihrer Übersetzung einen zusammenhängenden Text zu schaffen.
Dieser lautet «Zu den zwölf Monden passen zwölf Töne, sie harmonieren mit Yin
und mit Yang» (S. 15). Die Anmerkung hierzu bezieht sich auf die 6 Ganz- und die 6

Halbtöne und die Autorin schreibt: «zwölf Töne (#S): Die chinesische Tonleiter
besteht aus sechs Yin- (gerade Zahlen) und sechs Yang-Tönen (ungerade Zahlen).
Diese galten als übereinstimmend mit den zwölf Monaten und den Kräften der

Jahreszeiten; der Grundton entspricht dem Zeitpunkt der Wintersonnenwende, die
als Wiederkehr der lichten Kraft (Yang) gilt. Umgekehrt wird den musikalischen
Tönen auch eine regulierende Wirkung auf die Umwelt zugeschrieben (Hou

Hanshu, Lüli 1)» (S. 14). Es wird deutlich: Um diesen Text in einer anderen Sprache

wiederzugeben, ist es unabdingbar, ein breites enzyklopädisches Wissen über die



DE GRUYTER Book Review — 161

kulturellen Spezifika beizusteuern, die die Erklärungen erst möglich machen, und

genau hierin liegt Frau Lüdis Leistung.
Die Publikation ist also zugleich Übersetzung und zweistufige Exegese, indem

der Text zu einem lesbaren deutschsprachigen Text gemacht wird, zu dem die
zweite Stufe in Form der Anmerkungen einen vertieften Einblick in die Welt des

Alten China bietet. Dazu eignet sich dieser Text in hohem Masse: Als Schultext,
dessen Anliegen es sein muss, Allgemeinwissen zu vermitteln, beschäftigt sich das

Qian zi wen mit einer Vielzahl von Themen, weshalb auch für Leserinnen und Leser

des Reclam-Buches eine Türe aufgestossen wird, welche Zugang zu einer fern
anmutenden Gedankenwelt eröffnet.

Dabei ist die Art bemerkenswert, wie den Schulkindern Werte vermittelt
wurden. Schriftzeichen 249 bis 256 lauten xiào dâng jié Ii, zhôngzéjin ming
tl, was in lesbarem Deutsch so viel heisst wie «Zur Kindespflicht gehört
es auch, all seine Kräfte tätig zu nutzen. Und im getreuen Fürstendienst schone

man auch sein Leben nicht» (S. 33). Hier wird die Bedeutung der Kindespflicht
(xiào # und zhöng Ä) verdeutlicht, und die beiden Konzepte der «Folgsamkeit»

gegenüber den Eltern und dem Fürsten werden durch die Parallelisierung in einen

Zusammenhang gebracht.
Das Buch bietet also neben einer enzyklopädischen Schau der relevanten

Themen für einen jungen Menschen im vormodernen China zusätzlich Einblick in
die Kindeserziehung und die Art, wie junge Chinesinnen und Chinesen (in der

Praxis wahrscheinlich vor allem letztere) nicht nur in die Sprache, sondern auch in
die Gedankenwelt ihrer Lebensumgebung herangeführt wurden. Frau Lüdi Kong
erweist sich mit dieser Übersetzung ein weiteres Mal als einfühlsame Wortflüsterin
der chinesischen wie auch der deutschen Sprache, und indem sie die eine
meisterlich in die andere überführt, schafft sie es, ein für westliche Leserschaft fernes

Thema wie die Schulbildung ldeiner Kinder im kaiserlichen China verständlich
und nachvollziehbar zu machen.





DE GRUYTER ASIA 2022; 76(1): 163-169

Willms, Jan (2018). Die Grundprinzipien des Reichswesens - Eine annotierte
Übersetzung und diskursgeschichtliche Einzelanalyse des Kokutai no hongi als

Fragment des japanischen Nationaldiskurses nach 1937. Baden-Baden: Ergon

Verlag, 273 S., ISBN: 978-3-95650-455-6 (Softcover); 978-3-95650-456-3 (E-Book).

Besprochen von Sarah Rebecca Schmid, Asien-Orient-Institut, Japanologie, Universität Zürich,

Zürichbergstrasse 4, Zürich, Switzerland, E-mail: sarahrebecca.schmid@uzh.ch

https://doi.org/10.1515/asia-2022-0003

Im Zentrum des vorliegenden Buches steht das Kokutai no hongi |II#i®#li, ein
Werk nationalistischer Prägung, das 1937 im Auftrag des japanischen Staates

(beziehungsweise des Kultusministeriums Monbu-shö) herausgegeben
wurde. Das Kokutai no hongi, auf Deutsch „Die Grundprinzipien des Reichswesens",

sollte den Diskussionen um den Begriff kokutai 15# (oder veraltet HIS) ein Ende

setzen.

Der erste Entwurf des Kokutai no hongi wurde von Hisamatsu Sen'ichi
— (1894-1976) verfasst, Professor für japanische Literatur an der Kaiserlichen
Universität Tokyo.1 Dieser Entwurf wurde mit dem Auftrag, Änderungen und

Ergänzungen vorzunehmen, zweimal durch ein Expertenkomitee evaluiert, das

aus mindestens 24 Professoren diverser Disziplinen, Mitgliedern des

Forschungsinstituts für Volksgeist und Kultur sowie Beamten aus dem Bildungswesen
bestand. Darunter befanden sich der bereits erwähnte Hisamatsu sowie weitere
bekannte Namen wie Watsuji Tetsurö fPit15 BP (1889-1960), Professor für
Philosophie an der Kaiserlichen Universität Toyko, oder Shida Nobuyoshi
(1906-2003), in dessen Namen seit 1983 jährlich ein Forschungspreis für klassische

japanische Musik verliehen wird.2 Nach mehrfacher Umarbeitung des Werks

durch das Komitee nahm Itö Enkichi WSb (Lebensdaten unbekannt), ein
Beamter des Kultusministeriums, noch einmal bedeutende Veränderungen vor,
bevor das Werk schliesslich veröffentlicht wurde.

Die Übersetzung dieses Werkes bildet den zentralen Teil von Willms Die

Grundprinzipien des Reichswesens. Das Buch präsentiert keine bahnbrechenden

neuen Erkenntnisse in der Nationalismusforschung, aber das will und muss es

auch nicht. Das Hauptaugenmerk liegt auf der deutschen Übersetzung des Kokutai

no hongi und somit der sprachlichen und inhaltlichen Erschliessung des Textes.

Diese Aufgabe erfüllt das Buch auch, und es eignet sich in seiner kommentierten

1 Hisamatsu Sen'ichis Forschungsschwerpunkt war hauptsächlich das Man'yöshü sowie

generell Waka

2 Eine Liste aller bekannten Autoren findet sich auf S. 50ff.



164 — Book Review DE GRUYTER

Form sowohl für philologisch Interessierte als auch für solche, die an der Thematik
des japanischen Nationalismus interessiert sind, aber ohne Vorwissen an das

Werk herantreten. Auch die Einleitung und Diskursanalyse, die der Übersetzung

vorangestellt sind, erleichtern den Leser*innen die Lektüre, indem sie einen

Einstieg in die Form und den Aufbau des Kokutai no hongi erlauben. Dieser Teil
des Buches enthält wichtige Erklärungen und Ausführungen, die für ein
umfassendes Verständnis des Textes notwendig sind, aber nicht in der

Übersetzung selbst behandelt werden konnten.
Die Analyse und Übersetzung sind im Buch klar in zwei Teile getrennt, was die

Orientierung im Werk erleichtert. Insgesamt wäre jedoch ein anderer Aufbau

geeigneter gewesen. Einleitung, Kapitel 1.1.1 („Kontext und Hintergrund") und
Kapitel 1.1.2 („Bibliographische Fakten") stehen ganz richtig vor der Übersetzung,
da diese Informationen für die anschliessende Lektüre des Textes unerlässlich
sind. Es ist jedoch schwierig, Teilen der Argumentation in den Abschnitten Kapitel
1.1.3 („Argumentationen und Hauptbegriffe") und Kapitel 1.2 („Der Diskurs des

Kokutai no hongi") zu folgen, da diese eine vorhergehende Lektüre der

Übersetzung erfordern. Hier hätte sich eine Aufteilung der Diskursanalyse in zwei
Teile - einer vor und einer nach der Präsentation des Kokutai no hongi - gelohnt,
oder es wäre zumindest ein konkreter Hinweis auf die Stelle(n) in der Übersetzung,
die für das Verständnis relevant ist (sind), erforderlich gewesen. Auch gibt es zwar
ein Glossar mit wichtigen Namen und Begriffen am Ende des Buches - was für die
Leser*innen immer äusserst hilfreich ist - aber es fehlen im Glossar die
Seitenzahlen, die einen Hinweis darauf geben könnten, wo die relevanten Textstellen im
Haupttext beziehungsweise in der Übersetzung zu finden sind.

Diese strukturellen Punkte schmälern jedoch in keiner Weise den Wert des

Buches als Werkzeug und Grundlage für weitere Forschung. Das Werk bietet
zudem wertvolle Einblicke für diejenigen, die das Kokutai no hongi nicht im
japanischen Original lesen können oder sich bei der Lektüre des Textes mehr
Einsicht zu seinen Hintergründen wünschen.

Teil I widmet sich der Einbettung des Werkes in seinen Kontext sowie der im
Titel erwähnten Diskursanalyse. Die Einleitung geht neben der Definition der

Diskursanalyse auf Basis von Foucault und Habermas auch auf die Übersetzung
zentraler Begriffe ein, darunter auch kokutai. Selbst Spezialisten sind sich

keineswegs einig, wie dieses Wort genau ins Deutsche oder Englische übersetzt
werden sollte. Bisher konnte sich noch kein Übersetzungsvorschlag vollends
durchsetzen. Willms übernimmt keine bereits existierende Übersetzung, sondern
übersetzt den Begriff kokutai mit der Neuprägung „Reichswesen". Er begründet
diese Wahl mit der zeitgleichen Verwendung des Wortes „Reich" durch den



DE GRUYTER Book Review — 165

Nationalsozialismus, sowie mit dem konstanten Verweis des Textes auf die „Natur
Japans" beziehungsweise auf die „Wesenszüge" seiner Bewohner (S. 20-21).

Das erste Kapitel („Kontext und Hintergrund") diskutiert den Nationalismus
und dessen spezifisch japanische Ausprägung, wobei sich Willms auf die
theoretischen Diskussionen von Brian J. McVeigh und Kevin M. Doak stützt. Seine

Diskussion konzentriert sich auf die begriffliche Ebene, auf die unterschiedlichen
Formen japanischen Ausdrücke für das Phänomen und ihre inhaltlichen Akzente

(d.h. minzolcu shugi kokumin shugi ffl KlËiÉ, kokka shugi SlitZÜÄi,
nashonarizumu Willms betont dabei besonders die unterschiedlichen
Erscheinungsformen des Nationalismus, die McVeigh Vektoren nennt, sodass

seiner Ansicht nach eher von mehreren Nationalismen als von einem einzigen
Nationalismus gesprochen werden sollte. Diese Unterscheidung ist durchaus
sinnvoll, da das Kokutai no hongi in seiner Struktur zumindest ansatzweise eine

ähnliche Differenzierung der Aspekte vornimmt und versucht, zu allen
einschlägigen Themen einen ideologischen Leitfaden zu verfassen, von der Kultur
über die Religion bis hin zur Wirtschaft und Politik.

Willms stützt sich auch auf die Forschung von Maruyama Masao und nennt
zehn Charakteristika, die nach Masao den japanischen Nationalismus vor der

Kriegsniederlage definierten. Auch Zusammenhänge zwischen kulturellen und
religiösen Faktoren (spezifisch dem Shinto) und Nationalismus werden
angesprochen, wobei sich der Autor auf Nelly Naumann, Carol Gluck und weitere
namhafte Personen aus der Nationalismusforschung stützt. Willms präsentiert
somit keine neuen Erkenntnisse, sondern gibt eher eine Zusammenfassung der

bisherigen Forschung, die als Grundlage für das Verständnis der Übersetzung
dienen soll. Die Arbeiten von Maruyama, Doak etc. sind für eine Diskussion des

japanischen Nationalismus sicher unumgänglich, da sie das Feld nachhaltig
geprägt haben. Doch gerade auch über Maruyama, um nur ein Beispiel zu nennen,
existieren ebenfalls viele Publikationen, in denen sich diverse Autoren kritisch mit
seinen Theorien beschäftigt haben. Zudem zitiert Willms nur spärlich
japanischsprachige Forschung, die genau diese kritischen Auseinandersetzungen
behandelt und somit dem eher knapp gehaltenen Text zusätzliche Tiefe hätte
verleihen können. Es ist eindeutig nicht das zentrale Anliegen dieses Buches,
Theoriekritik zu betreiben. Aber zumindest einige Zeilen kritischer Reflexion
wären wünschenswert gewesen.

Auf die theoretische Diskussion des japanischen Nationalismus folgt ein
kurzer Abriss der Geschichte des Nationalismus in Japan, wobei das Augenmerk
mehrheitlich auf der Meiji-Zeit und nicht auf der direkten Vorgeschichte des

Kokutai no hongi liegt. Willms gibt als Auslöser für die Verfassung der Schrift zwar
die Kontroverse um Minobe Tatsukichi ftÜnßiä la (1873-1948) an, der die Ansicht

vertrat, dass der Kaiser ein blosses Organ des Staates sei (S. 49-50). Er geht aber



166 — Book Review DE GRUYTER

nicht weiter auf die einzelnen Ereignisse ein, die letztlich zur Entscheidung
führten, das Kokutai no hongi zu verfassen. Zudem wird mehrere Male ohne
weiterführende Erklärung erwähnt, dass der hauptsächliche Verwendungszweck des

Kokutai no hongi die (propagandistische) Verbreitung seines Inhaltes an höheren
Schulen war. Das Fehlen einer klaren Verortung des Kokutai no hongi in der Zeit vor
und nach seiner Erschaffung macht es für die Leser*innen jedoch schwierig zu
verstehen, weshalb dieser Text für seine Zeit so wichtig war.

Das zweite Kapitel („Bibliographische Fakten") beinhaltet die Entstehungsgeschichte

des Kokutai no hongi, wie sie eingangs beschrieben wurde.
Das dritte Kapitel („Argumentation und Hauptbegriffe") stellt das Kokutai no

hongi selbst, seinen Aufbau und seine Argumentation, vor. Das Unterkapitel
„Argumentation" erläutert einige wichtige Merkmale des Textes: die intensive

Bezugnahme auf Kojiki und Nihon shoki B ^U&E, Zitate aus kaiserlichen
Erlassen, sowie eine generell repetitive Argumentationsweise. Die häufigen
Wiederholungen im Kokutai no hongi beschreibt Willms als „eine Beschwörung der

zivilisatorischen Errungenschaften Japans" (S. 55). Im Text wird immer wieder
betont, wie das Wesen des japanischen Reiches seit jeher fortbestehe, und dass

auch der Einfluss des asiatischen Festlandes und der westlichen Welt dieses

Wesen nicht verändert habe. Dieses Wesen habe im Gegenteil sogar zu einer

Verfeinerung dieser fremden Einflüsse beigetragen, womit impliziert wird, dass

das japanische „Wesen" letztlich das überlegene sei. Willms erwähnt ebenfalls,
dass das Kokutai no hongi eine verbindliche Lesung der vorgestellten Quellen
vorgibt, und keine individuelle Deutung des Materials erwünscht ist, unter
anderem dadurch, dass das Kokutai no hongi seine Quellen nicht Idar kennzeichnet
und so einen Vergleich mit den Originalquellen erschwert. Diese Anwendung einer
solchen Methode ist verständlich, wenn man bedenkt, dass es das Ziel des Kolaitai
no hongi war, den Diskussionen um den Begriff kokutai ein Ende zu setzen.

Im Anschluss an die Diskussion der Argumentation rücken nochmals

Begrifflichkeiten ins Zentrum, die im Kokutai no hongi besondere Berücksichtigung
finden, darunter wiederum „Reichswesen", aber auch „Kaiser" und „Volk". Im
Falle des Reichswesens wird zuerst der Ursprung des Wortes kokutai diskutiert,
bevor die ideologische Aufladung des Begriffs während der Meiji-Zeit sowie dessen

konkrete Verwendung im Kokutai no hongi angesprochen wird. Die Diskussion der

Begriffe Kaiser und Volk ist ähnlich aufgebaut.
Die Diskursanalyse des Kokutai no hongi ist Gegenstand des letzten Kapitels des

ersten Teils („Der Diskurs des Kokutai no hongi"). Hier bemerkt Willms, dass das

Kokutai no hongi seine Wichtigkeit nicht durch seinen Inhalt, sondern vielmehr
durch die Autorität seines Herausgebers (des Kultusministeriums) erlangte.
Das Kokutai no hongi nimmt laut Willms eine orthodoxe Diskursposition ein.

Er beschreibt diese mit Charakteristika, die im Japan während des Zweiten



DE GRUYTER Book Review —— 167

Weltkrieges allgegenwärtig waren: nationaler Partikularismus, Mythologie des

Landes als Ursprung seiner Einzigartigkeit, die ungebrochene Herrscherlinie als

zentrales Charakteristikum, das Volk als Familie mit dem Kaiser als „Vater",
bedingungsloser Gehorsam des Volkes und die Verbreitung japanischer Harmonie in
der Welt. Eine wichtige Eigenschaft des Textes ist gemäss Willms, dass das Konzept
der Rasse im Text kein einziges Mal erwähnt wird (S. 79). Auf dieses Thema wird
nicht weiter eingegangen, aber zumindest ein Verweis beispielsweise aufOguma Eiji
'Ml (geb. 1962) wäre hier sinnvoll gewesen, hat er doch zur Erforschung des

japanischen Selbstbildes viel beigetragen, ohne dass er im Buch Erwähnung fände.

Willms trennt die oben beschriebene orthodoxe Diskursposition auf Basis

von McVeigh und Maruyama in zwei Diskursfäden, den imperial-familiären und
den national-etatistischen, und unterzieht diese jeweils einer Analyse. Diese

Diskursstränge sind laut Willms nicht immer einfach miteinander zu vereinbaren
und führen deshalb zu Spannungen innerhalb des Textes, da sie, im Sinne

von McVeighs Vektoren, unterschiedliche Ziele verfolgen. Der imperial-familiäre
Diskursfaden bezieht sich auf den Familienstaat und die vom Volk geforderte
absolute Loyalität gegenüber dem Kaiser. Damit zeigt sich gleichzeitig aber auch
eine starre Fixierung der gesellschaftlichen Hierarchie und eine generelle
Ablehnung von Individualität. Der national-etatistische Diskursfaden bezieht
sich auf kriegerische Werte sowie auf ein Bewusstsein für die historische Aufgabe
Japans, die Welt nach einem „harmonischen" japanischen Vorbild zu gestalten
und die Errungenschaften Japans im Vergleich zu den kulturellen Einflüssen aus
dem Ausland hervorzuheben. Der potentielle Konflikt zwischen den Diskursfäden

wird letztendlich umgangen, indem das Kokutai no hongi die Loyalität zur
Institution des Kaiserthrones und weniger des Kaisers selbst propagiert, und
diese somit mit der Institution des Staates vereinbar macht.

Der zweite und längere Teil des Buches besteht aus der Übersetzung des

Kokutai no hongi. Mit dieser liegt das Kokutai no hongi zum ersten Mal vollständig
in deutscher Übertragung vor. Bisher war lediglich eine weitere Übersetzung in
einer westlichen Sprache verfügbar: die englische Übersetzung von John Owen

Gauntlett, publiziert 1948. Da der Originaltext des Kokutai no hongi jedoch kein
sehr zugänglicher Text ist und das Interesse an diesem Werk im Rahmen der

Nationalismusforschung über die japanologischen Kreise hinausgehen dürfte,
bietet die deutsche Übersetzung die Gelegenheit, den Text aus einem nicht-

japanologischen Blickwinkel genauer zu untersuchen.
Als Vorlage der deutschen Übersetzung dienten drei japanischsprachige

Versionen des Kokutai no hongi (zwei 1. Editionen sowie eine 6. Edition mit in
Kurzform geschriebenen Kanji), die mit einer kritischen Lesung der englischen
Übersetzung von John Owen Gauntlett ergänzt wurden. Einige der Diskussionen
über die Wortwahl bei bestimmten Übersetzungen (allen voran diejenige des



168 Book Review DE GRUYTER

„Reichswesens" selbst, sowie „Kaiser" und „Volk") werden bereits im ersten Teil
des Buches geführt. Diese sind für das spätere Verständnis der Übersetzung des

Kokutai no hongi für jede/n Leser*in unumgänglich. Viele weitere Kommentare zu
Übersetzungen, wie auch kurze Zitate in japanischer Sprache, die für das
grundsätzliche Verständnis des Textes nicht unmittelbar relevant sind, finden sich in
den Fussnoten der Übersetzung selbst.3 Die Fussnoten enthalten zudem zahlreiche

Anmerkungen zu Persönlichkeiten oder historischen Gegebenheiten, was eine

historische und konzeptuelle Kontextualisierung der im Text angeführten
Argumente und Aussagen ermöglicht.

Das Kokutai no hongi und mit ihm die deutsche Übersetzung ist in drei Teile

beziehungsweise Themenbereiche aufgeteilt: das Reichswesen, Manifestationen
des Reichswesens in der Geschichte sowie ein Schlusswort. Der erste Teil beginnt
mit einem Kapitel zur Gründung des japanischen Reiches, wobei auf die
Gründungsmythen des Kojiki und Nihon shoki zurückgegriffen wird. Der Sonnengöttin
Amaterasu Ömikami wird ein eigenes Unterkapitel gewidmet, ebenso

ihrem Enkel Ninigi no Mikoto und seiner Entsendung zur Erde, um über
das japanische Reich zu herrschen. Es folgt zum Schluss noch ein Abschnitt, der

die Einzigartigkeit der ungebrochenen Blutlinie des japanischen Kaiserhauses

betont. Im zweiten Kapitel folgen dann die Kaiser selbst, die als physische
Verkörperung der Tugenden von Amaterasu Ömikami beschrieben werden. Besonders

hervorgehoben wird bei der Beschreibung der Kaiser ihre Liebe zum Volk, wobei
dies, wie Willms hervorhebt, ganz Idar ein modernes Phänomen und eine

Neuschaffung des 19. Jahrhunderts ist. Das dritte Kapitel widmet sich der Loyalität des

Volkes, wobei der Text die historischen Beispiele absoluter Loyalität teils forciert,
um diese Forderung nach Treue zu untermauern.4 Das letzte Kapitel dieses Teils

widmet sich den Begriffen „Harmonie" und „Wahrheit". Gerade der Begriff der

Harmonie, wa |P, nimmt im Text eine zentrale Position ein, auch deshalb, weil er
neben „Harmonie" auch als „Japan" übersetzt werden kann. In der Harmonie lässt
sich auch die Hauptaussage dieses ersten Teils des Kokutai no hongi zusammenfassen.

Der Text fordert ein Zusammenleben im einzigartigen japanischen
Familiensystem beziehungsweise Familienstaat mit dem Kaiser als Oberhaupt der

„Familie", sowie auch absolute Loyalität gegenüber dem Kaiser, dessen Worten
Gehorsam zu leisten ist.

In gleicher Weise präsentiert der zweite Teil des Kokutai no hongi seine eigene
Version der japanischen Geschichte, wobei die Geschichtsschreibung immer
im Sinne der grundlegenden Aussage des Textes selbst erfolgt. Problematische

3 Die konsequente Verwendung von Kanji und Transkription ist sehr wertvoll.
4 Weshalb unter anderem Gesshö H SI (1813-1858), ein Anhänger Tokugawa Yoshinobus ® 11JHÏ

(1837-1913), d.h. des Shogunats, als Beispiel loyaler Tugend zitiert wird, ist fraglich.



DE GRUYTER Book Review — 169

Stellen in der japanischen Geschichte werden entweder umgeschrieben oder ganz
weggelassen. Auf Ökuninushi no Kami folgen Kaiser Jinmu
Kaiser Sujin die Taika-Reformen ;)lffcgfr§fr (645), Wake no Kiyomaro fHÄ,

(733-799), das Kamakura-Shogunat £tÉ"frri# (1192-1333), die Kenmu-

Restauration MÄHt® (1333-1336), die Edo-Zeit ilF B#ff (1603-1868) und
schhesslich die Meiji-Restauration Hfljp&tlfr (1868). Wer verständliche Geschichtsschreibung

sucht, der wird im Kokutai no hongi nicht fündig.5 Einige Zeitabschnitte

der japanischen Geschichte werden fast komplett weggelassen, wie beispielsweise
die Heian-Zeit (794-1185). Die Ereignisse, die geschildert werden, werden

in einer Weise interpretiert, die aus historischer Perspektive fragwürdig ist.

Weiter beleuchtet dieser Teil unterschiedliche gesellschaftliche Aspekte,
darunter Themen wie das Heimatland und die Lebensweise der Menschen,
Volkscharakter, Riten und Moral, Kultur, und zuletzt Wirtschaft, Politik, und
Militär. Obwohl die individuellen Autoren im Text nicht aufgelistet sind, ist
anzunehmen, dass einzelne Teile des Textes jeweils von einem Experten des

Feldes verfasst und im Anschluss vom Expertenkomitee überarbeitet wurden.
Dies kann teilweise durch spätere Aufzeichnungen der Autoren nachvollzogen
werden, wie Willms im ersten Teil seines Buches erwähnt, aber leider nicht weiter
dokumentiert. Das Schlusswort enthält schliesslich einige gezielte Bemerkungen

gegen den «westlichen Individualismus.»
Wie eingangs erwähnt, ist Die Grundprinzipien des Reichswesens kein Buch,

das bahnbrechende neue Erkenntnisse in der Nationalismusforschung präsentiert.
Das deklarierte Ziel, den Text des Kokutai no hongi für die deutschsprachige
Leserschaft zu erschliessen, erfüllt es jedoch vollends, indem es nicht nur eine

vollständige, als Fliesstext lesbare Übersetzung liefert, sondern auch zusätzliche
Annotationen im Text selbst anfügt, die sich an ein breites Publikum richten. So

erhält verständliche Erklärungen, wer zum ersten Mal von Minamoto no Yoritomo
WMM (1147-1199) hört, aber auch, wer an der subtilen Unterscheidung von
kenkoku MIS und chökoku |!B interessiert ist. Die deutliche Erklärung der
Wortwahl bei der Übersetzung gewisser Begriffe zu Beginn des Buches ist ein
weiteres wichtiges Hilfsmittel für die Interpretation.

Wer zum japanischen Nationalismus forscht oder an einem Vergleichsobjekt
interessiert ist, dem ist mit diesem Buch ein Werkzeug gegeben, das auf viele
unterschiedliche Arten Verwendung finden dürfte. Gerade weil Texte wie das

Kokutai no hongi auf einschlägigen, häufig nationalistisch ausgerichteten
Webseiten ein Revival erleben, ist es notwendig, sich kritisch mit ihrer Argumentation
und Ideologie auseinanderzusetzen.

5 Hier empfiehlt es sich, sich an die Autorenschaft des Kokutai no hongi zu erinnern, zu der auch

prominente Historiker gehörten.





DE GRUYTER ASIA 2022; 76(1): 171-174

Woerner-Powell, Tom: Another Road to Damascus: An Integrative Approach to 'Abd

al-Qâdir al-Jazâ'irT (1808-1883). Berlin: De Gruyter 2017. vi, 260 S. ISBN 978-3-11-

049699-4.

Reviewed by Ulrich Brandenburg, Asien-Orient-Institut, Rämistrasse 59,8001 Zürich, Switzerland,
E-mail: ulrich.brandenburg@uzh.ch

https://doi.org/10.1515/asia-2022-0015

Works about the life and deeds of 'Abd al-Qâdir al-Jazä'iri (1808-1883) fill whole
bookshelves and exist in a plethora of languages. The first biographies were

published during 'Abd al-Qädir's own lifetime, and it may therefore come as a

surprise that a comprehensive scholarly biography in English has long been

lacking. Tom Woerner-Powell's Another Road to Damascus fills this important gap
and serves as an accessible introduction to 'Abd al-Qädir's eventful trajectory.
What makes Another Road to Damascus a particularly valuable addition to the
research literature is its thorough discussion of how historical research has
evaluated and, according to the author, often misinterpreted 'Abd al-Qädir's life and
deeds. Woerner-Powell is especially critical of what he calls a "mythology of
incoherence" (p. 4) that divides 'Abd al-Qädir's life into two distinct phases, the

first dominated by his military resistance to the French conquest of Algeria in the

1830s and 1840s, and the second marked by his devotion to Sufi learning in his
Damascene exile between 1853 and his death in 1883. According to this narrative,
the in-between years, 1848-1852, which 'Abd al-Qädir spent as a prisoner in
France, mark a fundamental break in his worldview and a transition from
militancy to quietism, or even from hostility toward France to embracing European

modernity. For Woerner-Powell, this narrative amounts to nothing less than a story
of conversion, similar to the biblical transformation of Saul into Paul referenced in
the title of the book. Woerner-Powell understands his biography of 'Abd al-Qädir
as an "integrative approach," aiming to paint a realistic picture of a "more
conventional, more conservative, more human figure" (p. 4). Building particularly on
Amira Bennison's work on nineteenth-century Morocco,1 he presents 'Abd al-Qädir
as a rather traditional North African Muslim whose worldview was firmly grounded
in the principles of Maliki Islam and the sharia.

This publication is part of the research project "Fragmented Sovereignties in the Colonial Age:
'Abd al-Qädir al-Jazâ'irï (1808-1883) and the Making of an 'Arab Hero,'" funded by the Swiss

National Science Foundation.

1 See especially Bennison 2002.



172 Book Review DE GRUYTER

The idea of a holistic biography that focuses on continuities rather than ruptures
is the main thread running through Another Road to Damascus. The main body of the

monograph consists of five chapters that trace 'Abd al-Qädir's trajectory mainly
chronologically. Chapter One examines the protagonist's early years in western

Algeria, his rise to lead an Islamically legitimated polity, his ambivalent relations with
the Sultan of Morocco, and his military confrontations with France until he surrendered

in 1847. Woerner-Powell emphasizes his religious convictions and the Islamic
basis ofhis polity, arguing in particular against Raphael Danziger's thesis that 'Abd al-

Qädir primarily used Islam in a functional sense.2 Chapter Two continues this
discussion through a detailed analysis of 'Abd al-Qädir's treatise on the duty of

emigration (hijra). This treatise is contained in the Arabic biographical work Tuhfat
al-zâ'ir ft ma'âthir al-Amir 'Abd al-Qâdir wa-akhbâr al-Jazâ'ir, composed by 'Abd

al-Qâdir's son Muhammad, and has hitherto received little scholarly attention.3

Establishing Muslims' obligation to emigrate from lands ruled by non-Muslims, it
attests, according to Woerner-Powell, to 'Abd al-Qädir's conservative views shaped by
the Maliki tradition. Chapter Three deals with 'Abd al-Qädir's imprisonment in France,

his release by Louis Napoleon in 1852, and his subsequent exile in Bursa in the

Ottoman Empire. Woerner-Powell here emphasizes that the idea of 'Abd al-Qädir's

developing loyalty to France was deliberately promoted by the French state to justify
its imperialist interests. He demonstrates that in reality, 'Abd al-Qädir persistently
expressed his desire to return to Muslim territory and refused to settle in France.

Chapter Four focuses on 'Abd al-Qädir's relocation from Bursa to Damascus in 1855,

and the anti-Christian riots of 1860 and their aftermath. While contemporary Euro-

American observers and later historians have commonly represented his intercession

to protect and save thousands of Christians from a violent mob as a sign ofhis religious
tolerance, Woerner-Powell situates 'Abd al-Qädir's actions in conventional Islamic

principles, most notably the concept of dhimma, Muslims' duty to protect Jews and

Christians after their acceptance of Muslim rule. Chapter Five deals with 'Abd

al-Qädir's final years in Damascus and his activities as a Sufi master. Woerner-Powell

here critiques the narrative that a deeper engagement with Sufism facilitated 'Abd al-

Qädir's reconciliation with France, pointing out that Sufi ideas had also been at the

core of his earlier warfare against the invading French armies.

Altogether, Another Road to Damascus is a well-written, accessible, and
overall compelling account of 'Abd al-Qädir's life and deeds. It is an excellent

introductory and reference work for the classroom that also raises intriguing
questions about entanglements between political interests and historical
scholarship in appraising the life of a prominent individual. Woerner-Powell rightly

2 Danziger 1977.

3 See, however, Verskin 2015, pp. 114-19.



DE GRUYTER Book Review — 173

critiques notions of 'Abd al-Qädir as one of the "great men" ofhistory and succeeds in
locating his thoughts and actions in a social context shaped by Maliki Islam (p. 152).

The reader furthermore receives a solid impression of the major scholarly works on
'Abd al-Qädir, most notably those by Raphael Danziger, Amira Bennison, Bruno

Etienne, and Itzchak Weismann.4 Its thorough discussion of this research literature
makes Woerner-Powell's work a particularly solid piece of scholarship. On the other

hand, the book occasionally reads more like a critique of previous studies than a

stand-alone biography, remaining in a certain sense dependent on the narratives it
seeks to replace. This self-imposed constraint may also have led the author to
overemphasize aspects of consistency in 'Abd al-Qädir's worldview and his "unshakable

faith in Islamic revelation" (p. 207). In my opinion there are two risks here: first,
Woerner-Powell is particularly critical of what he identifies, building on Talal Asad,5

as an Orientalist tendency to depict 'Abd al-Qädir as a "hyper-rational" (p. 50) political
leader employing Islam in a largely functionalist manner. Danziger and others'

emphasis on 'Abd al-Qädir's rationality was, however, itself a reaction to Orientalist

notions of Muslim irrationality and so-called fanaticism. Woerner-Powell's insistence

that 'Abd al-Qädir's worldview differed markedly from Western rationality may thus

inadvertently revive older ideas of Muslim Otherness. Second, Woerner-Powell's

representation of 'Abd al-Qädir as a conservative and immutably devout Muslim

seems to be grounded in a curiously conservative understanding of biography.
Woerner-Powell shows himself largely uninterested in postmodern approaches,

which have questioned the "biographical illusion" (to use Pierre Bourdieu's expression)

of a coherent and consistent self.6 Woerner-Powell's search for "one 'Abd al-

Qädir rather than several" (p. 206) underpins the - in my view, dubious - claim that

approaches stressing biographical incoherence and fragmentation are applicable

solely to Western cases.7 These critical remarks, however, are not meant to diminish
the author's achievement, as his work is undoubtedly the most accomplished
biography of 'Abd al-Qädir to date.

References

Asad, Talal (1993): Genealogies of Religion: Discipline and Reasons ofPower in Christianity and
Islam. Baltimore: Johns Hopkins University Press.

4 See especially Danziger 1977; Weismann 2001; Bennison 2002; Étienne 2003.

5 Asad 1993:210-11. Woerner-Powell gives identical quotations from this book in Chapter One and

in his conclusion (pp. 19 and 215).

6 Bourdieu 1986.

7 Lässig 2008: 7-8.



174 — Book Review DE GRUYTER

Bennison, Amira K. (2002): Jihad and its Interpretation in Pre-Colonial Morocco: State-Society
Relations during the French Conquest ofAlgeria. London: Routledge.

Bourdieu, Pierre (1986): "L'illusion biographique." Actes de la recherche en sciences sociales 62

(1): 69-72.
Danziger, Raphael (1977): Abd al-Qadir and the Algerians: Resistance to the French and Internal

Consolidation. New York: Holmes and Meier.
Étienne, Bruno (2003): Abdelkader: Isthme des isthmes (Barzakh al-barazikh). 3rd ed. Paris:

Hachette Littératures.

Lässig, Simone (2008): "Introduction: Biography in Modem History - Modem Historiography in

Biography." In: Biography between Structure and Agency. Central European Lives in

International Flistoriography. Edited by Volker R. Berghahn and Simone Lässig. Oxford:

Berghahn Books, 1-26.
Verskin, Alan (2015): Islamic Law and the Crisis of the Reconquista: The Debate on the Siatus of

Muslim Communities in Christendom. Leiden: Brill.

Weismann, Itzchak (2001): Taste ofModernity: Supsm, Salafiyya, and Arabism in Late Ottoman

Damascus. Leiden: Brill.


	Rezensionen = Comptes rendus = Book reviews

