Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 76 (2022)

Heft: 4

Artikel: Le mahab anafite d'lfrgiya (lle-IVe/Ville—Xe siecle) : Asad b. al-Furt
(m. 213/828) et la transmission du Kitb al-al d'al-Saybn (m. 189/805)

Autor: Salah, Clément

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1046528

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1046528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2022; 76(4): 853-921

Clément Salah*

Le madhab hanafite d’Ifrigiya (II°-IV¢/VIII®-X®
siecle) : Asad b. al-Furat (m. 213/828) et la
transmission du Kitab al-asl d’al-Saybani

(m. 189/805)

https://doi.org/10.1515/asia-2022-0045
Received December 18, 2022; accepted December 18, 2022; published online May 4, 2023

Abstract: The Qayrawani scholar Asad b. al-Furat (d. 213/828) is regarded as an
authentic Maliki jurist at the origin of one of the first compilations of the teachings of
the Egyptian disciples of Malik b. Anas (d. 179/705): al-Asadiyya. Rather, the manu-
scripts in the Kairouan-Raggada collection mentioning his name suggest that he
served as a cornerstone of the hanafl networks in Ifriqiya. We show in this article
that Asad b. al-Furat played a key role in the transmission in Kairouan of the Kitab al-
asl of Muhammad b. al-Hasan al-Saybani (d. 189/805), one of the main disciples of Abil
Hanifa (d. 150/767). Through an analysis combining a palaeographic approach and
the study of texts and paratexts preserved in the Qayrawani manuscripts of the Kitab
al-asl, we emphasise that: 1. the establishment of the written form of hanafi teachings
was undertaken in Kairouan in the 3rd/9th century and continued until the 4th/10th
century; 2. persistent hanaf1 circles were formed around the transmission of these
texts in Ifriqiya; 3. the Kitab al-asl was already in the first part of the 3rd/9th a fixed
text, taught in Kairouan, and which influenced the construction of Maliki and
Isma‘ilii legal doctrines.

Keywords: Asad b. al-Furat, al-Saybani, Sahniin, al-Nu‘man, Hanafism, Malikism,
Isma1lism, Kairouan, Manuscripts

Résumé: Lesavant kairouanais Asad b. al-Furat (m. 213/828) est considéré comme un
authentique juriste malikite a l'origine d’une des premiéres compilations des
enseignements des disciples égyptiens de Malik b. Anas (m. 179/705) : al-Asadiyya. Les
manuscrits du fonds de Kairouan-Raggada mentionnant son nom suggerent plutot
qu’il fit figure de pierre angulaire des réseaux hanafites en Ifrigiya. Nous montrons
dans cet article qu’Asad b. al-Furat joua un réle central dans la transmission a

*Corresponding author: Clément Salah, Sorbonne Université (UMR 8167 Orient & Méditerranée), Paris,
France; and Université de Lausanne (Institut d’Histoire et Anthropologie des Religions), Lausanne, Suisse,
E-mail: clement.salah@unil.ch. https://orcid.org/0000-0002-7846-4054



854 — Salah DE GRUYTER

Kairouan du Kitab al-asl de Muhammad b. al-Hasan al-Saybani (m. 189/805), I'un des
principaux disciples d’Aba Hanifa (m. 150/767). Par une analyse combinant approche
paléographique et étude des textes et paratextes conservés dans les manuscrits
kairouanais du Kitab al-asl, nous soulignons que : 1. la mise par écrit des enseigne-
ments hanafites fut entreprise a Kairouan au III°/IX® siecle et se poursuivit jusqu’au
IV®/X® siécle ; 2. des cercles hanafites pérennes se formeérent autour de la transmis-
sion de ces enseignements en Ifriqiya ; 3. le Kitab al-asl était déja dans la premiére
partie du III*/IX° un texte fixe, enseigné a Kairouan, et qu’il influenca la construction
des doctrines juridiques malikites et ismaTiliennes.

Mots-clés: Asad b. al-Furat, al-Saybani, Sahniin, al-Nu‘man, Hanafisme, Malikisme,
Isma‘Tlisme, Kairouan, Manuscrits

1 Introduction

Le juriste et cadi kairouanais Asad b. al-Furat (m. 213/828) est une figure centrale du
milieu savant ifrigiyen de la seconde partie du IT*/VIII® et du début du ITI/IX® siecle.!
Il est réputé avoir entrepris 'une des premieres compilations juridiques enregis-
trant 'enseignement des disciples de Malik b. Anas (m. 179/795) : al-Asadiyya. Les
sources médiévales affirment qu’Asad b. al-Furét se forma dans un premier temps
en Ifrigiya, notamment sous l'autorité de ‘All b. Ziyad (m. 184/800) avant d’en-
treprendre son talab al-ilm (voyage de formation) plus & est.” Il rencontra d’abord
Malik b. Anas 4 Médine® puis étudia en Irak sous I'autorité des disciples d’Aba
Hanifa (m. 150/767)—en particulier Abx Yasuf (m. 182/798) et Muhammad b. al-
Hasan al-Saybani (m. 189/805).* A son retour d’Irak, Asad b. al-Furat s’arréta en
Egypte ot il suivit 'enseignement d’Ibn al-Qasim (m. 191/806), lui-méme disciple de
Malik b. Anas.’> Au sein de son cénacle, Asad b. al-Furat exposa a Ibn al-Qasim
I'enseignement qu’il avait recu en Irak des disciples d’Ab@ Hanifa.® Ibn al-Qasim lui
fit ses commentaires en s’appuyant sur ce que Malik lui avait enseigné a Médine.
Asad b. al-Furat décida alors de composer son Asadiyya. Celle-ci consistait en un

1 Sur Asad b. al-Furat voir Brockopp 2008.

2 Abi 1-Arab 1915-1920 : 82 ; al-Maliki 1994, I : 255 ; ‘Tyad b. Masa 1982, III : 291.

3 Abi 1-Arab 1915-1920 : 82 ; al-Maliki 1994, I : 256 ; ‘Tyad b. Misa 1982, III : 291.

4 Abul-‘Arab1915-1920 : 82; al-Gamri 2015 : 129 ; al-Maliki 1994, I : 257—261; Ibn ‘Abd al-Barr 1931:51;
al-Sirazi 1981 : 155 ; ‘Iyad b. Miisa 1982, III : 291-292.

5 al-Gamri 2015 : 130 ; al-Maliki 1994, I : 261 ; al-Sirazi 1981 : 156 ; Tyad b. Miisa 1982, I1I : 291-292.

6 al-Gamri 2015 : 129 ; al-Maliki 1994, I : 261 ; al-$irazi 1981 : 156 ; Ibn Rusd al-Gadd 1988, I : 45 ; ‘Tyad b.
Musa 1982, III : 291-292.



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya == 855

réexamen des enseignements hanafites au prisme des opinions de Malik trans-
mises par Ibn al-Qasim.’

Ce récit de la rihla (voyage) d’Asad b. al-Furat, transmis notamment par la
tradition malikite et repris par les chroniqueurs arabes médiévaux, est incohérent.
D’abord, la rencontre d’Asad b. al-Furat avec Malik b. Anas est sujette a débat.
Certains, a I'instar d’Abt 1-‘Arab (m. 333/944), d’Aba Bakr al-Maliki (m. 464/1072) et
d’al-Dahabi (m. 748/1348), avancent qu’Asad b. al-Furat rencontra Malik b. Anas et
transmit son Muwatta’ en Irak et/ou en Ifriqiya.8 D’autres, comme al-Sirazi (m. 476/
1083) et Ibn Rudd al-Gadd (m. 520/1126), expliquent que Malik b. Anas était mort (ou
mourut) lors du talab al-ilm d’Asad b. al-Furat.® De surcroit, la chronologie de ce
voyage est incertaine. Il est ainsi difficile de savoir si Asad b. al-Furat entreprit la
rédaction de son Asadiyya en Egypte a son retour d’Irak'® ou de Médine."

Outre ces incohérences, les sources médiévales font de 1'Asadiyya un ouvrage
fondateur de la doctrine juridique proto-malikite. Bien que construite a partir des
enseignements des premiers hanafites, I’Asadiyya fait figure de premiere compila-
tion des opinions de Malik transmises par ses disciples. Les savants de I'époque
indiquent aussi que quelques années apreés le retour d’Asad b. al-Furat en Ifriqiya,
Sahnun b. Sa‘1d (m. 240/854) fit usage de I'Asadiyya durant son propre talab al-ilm en
Egypte.2 1l révisa 'ouvrage sous la supervision d’Ibn al-Qasim. Cette version révisée
de I’Asadiyya fut appelée Mudawwana (ou parfois Muhtalita) et imposa comme
'ouvrage majeur de la doctrine juridique malikite.”

Asad b. al-Furat fut ainsi considéré comme un authentique juriste malikite."*
Dans le plus ancien dictionnaire biographique des savants d’Ifriqiya, Abn 1-‘Arab le
présente comme un transmetteur du Muwatta’ de Malik b. Anas en Irak.” Abi Bakr
al-Maliki explique de son cdté que la reconnaissance de I'autorité juridique d’Asad b.
al-Furat au sein de l’élite kairouanaise repose sur sa transmission de I'ceuvre

7 al-Gamri 2015 : 129 ; al-Maliki 1994, I : 261 ; Ibn ‘Abd al-Barr 1931 : 51 ; al-Sirazi 1981 : 56 ; Ibn Rusd
al-Gadd 1988, I : 45 ; ‘Tyad b. Miisa 1982, III : 296-301.

8 Abu l-‘Arab 1915-1920 : 82 ; al-Maliki 1994, I : 255 ; al-Dahabi s.d, X : 226.

9 al-Sirazi 1981 : 155-156 ; Ibn Rusd al-Gadd 1988, 1 : 44-45.

10 al-Maliki 1994, I : 261.

11 Ibn Ruid al-Gadd 1988, I : 45.

12 La date a laquelle Sahniin entreprit son talab al-ilm est sujette a débat. Voir Brockopp 2011 :
120-122.

13 al-Gamri2015:130 ; al-Maliki 1994, 1: 262 ; al-Siraz11981: 156 ; Ibn Rusd al-Gadd 1988, 1: 45 Ibn Rusd
al-Gadd 1988, 1: 45 ; ‘Iyad b. Miisa 1982, III : 296-301.

14 Sur l'affiliation d’Asad b. al-Furat au malikisme voir Ghrab 1992, I : 151-159.

15 Abi l-Arab 1915-1920 : 82. ]. Brockopp juge cette affirmation hautement contestable (highly
questionable) : la transmission irakienne du Muwatta’ par al-Saybani ne fait en effet aucune
référence a Asad b. al-Furat. Voir Brockopp 2008 ; Malik : s.d. Sur I'écriture de I'histoire par les juristes
du TV®/X® siécle voir Fierro 2005b ; Fierro 2017.



856 = Salah DE GRUYTER

maitresse de Malik ainsi que sur les enseignements d’Ibn al-Qasim.'® Al-Dabbag
(m. 699/1299-1300) poursuit dans le méme sens et affirme qu’en étant le disciple d’Ibn
al-Qasim, Asad b. al-Furat capta de nombreux étudiants a Kairouan."”

Cette affiliation d’Asad b. al-Furat a I'école juridique malikite traversa les frontiéres
de I'Ifriqiya. Dans ses Tabaqat al-fuqahd’, le savant 3afi‘ite al-Sirazi le classe parmi les plus
illustres disciples de Malik b. Anas.® A sa suite, le cadi Tyad b. Masa (m. 544/1149) lui
consacre une longue notice au sein du principal dictionnaire biographique des juristes
malikites d’époque médiévale.® Al-Dahabi insiste & son tour sur l'attachement que
portait Asad b. al-Furat & Penseignement de Malik et de ses disciples.”®

Les historiens malikites médiévaux réservent une place significative aux
ouvrages d’Asad b. al-Furat et de ses disciples ifrigiyens dans la diffusion du mali-
kisme et son enracinement dans I'Occident musulman.” Plus qu’une authentique
ceuvre malikite comme elle est traditionnellement présentée dans les sources
médiévales, M. Talbi fait de IAsadiyya un « syncrétisme hanafito-malikite ».% Il
considére que cet ouvrage eut un impact essentiel sur le milieu savant kairouanais de
la fin du II/VIII® et du début du III*/IX® siécle, alors largement influencé par le
hanafisme.” Et, suivant le récit des historiens médiévaux, Talbi explique que Sahniin
aurait « dans un esprit de plus grande fidélité a 'enseignement de Malik » composé sa
Mudawwana & partir de 'Asadiyya.** Le premier recueil « éclipsa totalement » le
second et « son influence fut capitale dans la cristallisation et la diffusion du madhab

16 al-Maliki 1994, I : 255.

17 al-Dabbag 1968, I1 : 5, 15-16. Al-Dabbag précise toutefois qu’il se tourna vers le madhab hanafite a
la fin de sa vie et diffusa cette doctrine juridique a Kairouan. Ibn Nagi (m. 839/1435-1436), com-
mentateur de ’ouvrage d’al-Dabbag, précise qu’Asad b. al-Furat se tourna versle hanafisme en raison
d’un différend avec Sahniin au sujet de 'enseignement d’Ibn al-Qasim ; voir al-Dabbag 1968, I : 15-16.
18 al-Sirazi 1981 : 155-156.

19 ‘Tyadb. Miisa 1982, I11 : 291-309. Avant lui, ’'Andalous Abii I-Abbas al-Walid al-Gamri (m. 392/1002)
le classait déja parmi les grands malikites ifriqiyens du IT/VIII® siécle ; voir : al-Gamri 2015 : 129-131.
20 al-Dahabi s.d, X : 226.

21 Cela conduisit certains historiens contemporains comme R. H. Idris ou M. Talbi a faire fi de
I’apport des juristes andalous dans la diffusion du malikisme (Idris 1971 : 34—40 ; Talbi 1982 : 318). Cette
historiographie ne tient pas compte suffisamment de I'apport des juristes de la Péninsule Ibérique, a
Iinstar d’Ibn Habib (m. 238/853) ou d’al-Utbi (m. 254/868) ainsi que du rdle plus tardif des Almoravides
dans la diffusion du malikisme et son enracinement en Occident musulman. Pour une vision générale
du malikisme andalous voir Lévi-Provencal 1950-1953, I : 146-150, II : 470-476 ; Fierro 2005a. Sur Ibn
Habib voir Ossendorf-Conrad 1994 ; Muranyi 1997 : 324-351 ; Arcas Campoy 2002 ; Muranyi 2009 ;
Muranyi 2010 ; Hernandez Lopez 2017 ; Hernandez Lopez 2021. Sur al-Uthl voir Fernandez Félix
1960-2005 ; Ferndndez Félix 2003 ; Bouchiba 2013.

22 Talbi 1960-2005, VIII : 873.

23 Talbi 1960-2005, VIII : 873. Voir également Idris 1971 : 34-38.

24 Talbi 1960-2005, VIII : 873.



DE GRUYTER Le maghab hanafite d'Iffigiya == 857

malikite dans tout I'occident musulman »* D’autres spécialistes ultérieurs con-
firmérent cette thése selon laquelle un lien de parenté existe entre I'Asadiyya d’Asad
b. al-Furat et la Mudawwana de Sahnin.?

Les recherches conduites derniérement par M. Muranyi sur le processus de
formation de la Mudawwana ont bouleversé le récit traditionnel malikite adopté
jusqu’alors par I’historiographie savante contemporaine.?’” D’abord, Muranyi
montre que ce récit, absent de la littérature antérieure au V¢/XI® siécle, ne se
développa qu’a ce moment précis. Son examen des manuscrits juridiques de
Kairouan lui permet ensuite de conclure a ’absence de preuve textuelle de
I'existence d’un quelconque lien entre I’Asadiyya d’Asad b. al-Furat et la
Mudawwana de Sahntin.?® Muranyi affirme que les manuscrits kairouanais qui
enregistrent le nom d’Asad b. al-Furat consistent, en fait, en sa transmission du
Kitab al-asl de Muhammad b. al-Hasan al-Saybani, disciple irakien d’Aba
Hanifa.”® Selon cette analyse, ’Asadiyya n’aurait en fait jamais existé. A la suite
de Muranyi, les manuscrits de la transmission ifrigiyenne du Kitab al-asl,
encore inédits, n’ont été mobilisés que dans le cadre de travaux portant sur
I’histoire de la doctrine juridique malikite ou du milieu savant kairouanais dans
sa globalité. Cela a permis a U. F. Abd-Allah Wymann-Landgraf d’écrire une
nouvelle histoire de la composition de la Mudawwana.®° D’autres, a I'instar de
]J. Brockopp notamment, se sont fondés sur ces manuscrits pour montrer que
I'Ifrigiya était connectée aux grands centres d’enseignement de I'Orient

25 Talbi 1960-2005, VIII : 873.

26 ]. Schacht considére que les manuscrits juridiques de Kairouan enregistrant le nom d’Asad b. al-
Furat sont des témoins de son Asadiyya (Schacht 1967 : 238-239). N. Hentati fait également référence a
ces manuscrits dans son histoire du malikisme en Occident islamique (Hentati 2004). Il considére
qu’au moins un de ces manuscrits (le ms. 1-264 ; voir Infra.) pourrait effectivement consister en un
extrait de 'Asadiyya telle qu’elle est présentée par les auteurs médiévaux, a savoir un recueil des
opinions juridiques d’Thn al-Qasim qui servit ensuite a Sahnin dans I'élaboration de sa Mudawwana
(Hentati 2004 : 199-203). D’ailleurs, il reprend et développe cette idée dans Hentati 2015.

27 Muranyi 1997 : 42-43 ; Muranyi 1999 : 2-10.

28 Le fonds de manuscrits de la grande mosquée de Kairouan, aujourd’hui conservé a Raqgada, est
un important fonds de manuscrits arabes. Il conserve de nombreux manuscrits coraniques ainsi que
divers manuscrits littéraires et documentaires. Les manuscrits littéraires de Kairouan relévent
pour I'essentiel du figh (droit substantiel) et hadit (traditions prophétiques) et furent composés entre
le TII*/TX® et le V¥/XI° siécle. Sur ce fonds voir : Schacht 1967 ; Muranyi 1997 ; Brockopp 2017.

29 La communauté scientifique pensait jusque-la que les trois fragments manuscrits d’ceuvres
attribués a Asad conservés a Kairouan consistaient en des chapitres de sa fameuse Asadiyya. Voir :
Schacht 1967 : 238-239.

30 Abd-Allah Wymann-Landgraf 2013 : 65-68.



858 = salah DE GRUYTER

islamique (dont I'Irak) et que la pratique du talab al-ilm était bien établie au I1I%/
IX® siecle.’

De son coté, N. Tsafrir mobilise les manuscrits de la transmission en Ifrigiya
du Kitab al-asl afin d’étudier le milieu savant hanafite de Kairouan.*? Elle en vient
a remettre en cause la thése de la centralité du hanafisme a Kairouan dans la
premiére moitié du ITI%IX® siécle.*® En effet, historiographie ifrigiyenne a jus-
que-la considéré que le hanafisme était largement présent & Kairouan au moment
de la formation de la doctrine juridique malikite et qu’il fut supplanté par I’ceuvre
de Sahnin.

En s’appuyant sur la transmission du Kitab al-asl par Asad b. al-Furat en
Ifrigiya, le présent article confirme qu’un madhab hanafite se développa a Kai-
rouan jusqu’au IV¢/X° siecle. Ce madhab, encore dans phase formative, consistait
en une tradition juridique organisée autour de la transmission de textes (le Kitab
al-asl notamment) et la reconnaissance de I'autorité de certains maitres (Aba
Hanifa, Aba Yasuf et 5&1—5‘.ayb.‘31ni).34 Nous suivrons une analyse a trois niveaux :
les manuscrits conservés a Kairouan du Kitab al-asl seront d’abord étudiés en
tant qu’objets matériels, afin de montrer que la mise par écrit des matériaux
hanafites fut initiée a Kairouan dans le courant du I1I%/IX® siécle et se poursuivit
jusqu’au début du IVS/X® siécle (partie I). L’analyse du paratexte conservé sur les
pages de titre nous permettra ensuite de reconstituer une partie du milieu
savant hanafite 4 Kairouan et de démontrer sa pérennité jusqu’au IV¢/X® siecle, et
ce contrairement aux informations véhiculées par la littérature biographique
malikite (partie II). En examinant le contenu du texte transmis dans ces manu-
scrits, nous poserons enfin ’hypothese que les fragments kairouanais du Kitab
al-asl témoignent de la transmission d’un texte hanafite fixe qui influencga les
doctrines juridiques d’Ifrigiya en formation, notamment le malikisme et I’is-
ma‘lisme (partie III).

31 Brockopp 2017 : 102-103.

32 Tsafrir 2004.

33 Tsafrir 2004 : 103-115. Sur les conclusions et I'apport de Tsafrir a I'histoire du hanafisme a
Kairouan voir Infra.

34 Le madhab sera compris dans le reste de cet article comme la tradition juridique ici définie. Le
madhab ne désigne pas encore (en Ifrigiya au II°*-IV*/VIII*-X° siécle) une école doctrinale de droit
(doctrinal school of law). Ch. Melchert pose en effet trois conditions & la constitution des écoles
doctrinales de droit 1. La reconnaissance de I'autorité d’un savant-en-chef (imam). 2. La transmission
pérenne du savoir juridique. 3. La production de commentaires sur des précis rédigés par des juristes
issus du madhab (Melchert 1997).



DE GRUYTER Le madhab hanafite d'Ifrigiya =——— 859

2 Les manuscrits kairounais du Kitab al-asl :
description et elements de datation

Les manuscrits qui nous occupent étaient initialement entreposés dans une salle atte-
nante a la magsira de la grande mosquée de Kairouan.® Ce fonds manuscrit est connu
de longue date.® A la fin de la période ottomane déja, un intérét croissant pour les
collections de manuscrits avait incité le dignitaire local Muhammad Bek Bayram VI & se
rendre a Kairouan. Il proposa une premiere description moderne de la collection de
Kairouan en avril 1897.3" A sa suite, les historiens européens et tunisiens se penchérent
sur les manuscrits de Kairouan : en 1948, G. Margais et L. Poinssot produisirent un
important volume sur les reliures® ; en 1956, I. Sabbiih publia un ancien registre daté de
693/1294 trouvé avec la collection® ; en 1967, . Schacht entreprit la description de trente-
trois manuscrits juridiques de cette collection.”® En 1983, Sabbiih—alors directeur de la
Bibliothéque nationale de Tunis—mena un projet de coopération avec I'université de
Gottingen en Allemagne qui aboutit a la création du laboratoire national pour la con-
servation et la restauration des parchemins et des manuscrits de Raqqgada, ainsi qu’a la
formation de son personnel et a équipement de ses locaux. Les trois manuscrits étudiés
ici y sont encore tous conservés. Dans cette partie, nous effectuons une analyse codi-
cologique et paléographique des manuscrits kairouanais du Kitab al-asl ou apparait le
nom d’Asad b. al-Furat afin d’en proposer une datation, la plus fine possible.

2.1 Description codicologique et paléographique des
manuscrits

2.1.1 Raqgada, ms. 1-264
Le premier manuscrit kairouanais mentionnant le nom d’Asad b. al-Furat est con-

servé dans le dossier (milaff) 1 et porte le numéro d’inventaire (rutbi) 264.*' Ce texte,
associé par les conservateurs du laboratoire de Raqqada a I’Asadiyya d’Asad b.

35 Sur la fonction intiale du dépot de la magsara voir Muranyi 2015.

36 Sur l'histoire de ce fonds voir I'histoire qu’en fait ]. Brockopp sur le site du Kairouan Manuscripts
Project : https://www.csmc.uni-hamburg.de/kairouan/manuscripts/history-nlpcpm.html

37 Bayram 1897.

38 Margais, Poinssot 1948.

39 Sabbiih 1956. Sur ce registre voir également Voguet 2003.

40 Schacht 1967.

41 Ms. Tunisie, Ragqada, 1-264. Sur ce manuscrit voir Schacht 1967 : 238-239 ; Muranyi 1997 : 23-24 ;
Brockopp 2017 : 205.



860 = Salah DE GRUYTER

al-Furat, correspond en fait a la transmission par Asad b. al-Furat du chapitre traitant
du vol et du brigandage (Kitab al-sariqa wa-qat* al-tarlq) du Kitab al-asl d’al-
Saybani.*

Sur parchemin, le manuscrit est composé de douze folios. Le folio 1a consiste en une
page de titre sur laquelle figure les informations suivantes [Figure 1] : le titre du cahier,
soit Kitab al-sariga wa-qat’ al-tarigq (Livre du vol et le brigandage)® ; une chaine de
transmission : ‘an Muhammad b. Aban ‘an al-Mu'‘ammar b. Mansir ‘an Asad b. al-
Furat ‘an Muhammad b. al-Hasan ‘an Abi Yisuf ‘an Abi Hanifa (d’aprés Muham-
mad b. Aban d’aprés al-Mu‘ammar b. Manstr d’apres Asad b. al-Furat d’aprés
Muhammad b. al-Hasan d’apres Abu Yusuf d’apres Aba Hanifa) ; et, enfin, des
notes d’audition (sama’).**

Les questions relatives au vol et au brigandage commencent au folio 1b et
prennent fin au folio 11a ot le scribe inscrit un colophon (hatima) cloéturant le
cahier [Figure 2]. Les folios 11b et 12a-b conservent un court traité de droit
hanafite sans lien avec la transmission du chapitre sur le vol et le brigandage du
Kitab al-asl.* Les différentes pages du manuscrit étaient probablement reliées
entre elles ainsi qu’en témoignent les deux séries de trois performations dis-
posées de la méme maniére [Figure 3]. Les marges supérieures et inférieures de
chaque page sont relativement étroites. Les marges latérales sont légerement plus
généreuses et laissent apparaitre, a un endroit seulement, une note [Figure 4]. Le
texte est réparti sur une quarantaine de lignes par folio.

Le rasm (ductus) du texte, tracé dans une encre de couleur brune, est réalise
dans une écriture cursive plutot informelle. Le kaf initial adopte la forme d’'un
demi-cercle surmonté d’un trait diagonal. Le corps des sad, dad, ta’, et za’ est
ovale et compact ; les hampes des lettres ta’ et za’ sont généralement tracées d’un
trait de calame descendant a I’horizontale. En outre, les hampes des alif, ta’, za’,
kaf final et lam ne présentent pas d’empattement. Les queues et bols finaux des
lettres sont courts et arrondis. Les élongations des lettres sont relativement
rares. Le manuscrit est en sus dépourvu de signe vocalique—a quelques
exceptions pres. Le scribe réalise les points diacritiques de facon irréguliere et
non systématique. De maniére générale, I’écriture a un aspect compact, presque
entasse.

42 Correspond a al-Saybani 2012, VII : 285 et suiv.

43 Le « kitab » (littéralement, livre) figurant sur cette page de titre—ainsi que sur les autres pages de
titres des manuscrits hanafites de Kairouan discutés dans cet article—doit étre ici compris comme le
chapitre d’'une ceuvre plus large. Voir a ce sujet Tillier 2019 : 345 ; Motzki 2003b.

44 Les notes d’auditions sont commentées plus bas.

45 Schacht 1967 : 239.



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya =——— 861

Le manuscrit enregistre des titres de sections (bab-s) qui se distinguent
principalement par des indentations et l'utilisation d’espaces vides. Les titres
sont dans I’ensemble plut6t sobres et discrets ; le scribe ne passe pas a un calame
plus épais ou a une écriture plus large comme cela peut étre le cas dans les
manuscrits kairouanais du milieu du IV¥/X® et du V¢/XI® siécle.*® Le module et le
ductus des titres de sections restent essentiellement les mémes que ceux du texte
principal [Figure 5]. En comparant ce manuscrit avec d’autres du fonds de Kai-
rouan et en particulier avec le manuscrit 1-265 (voir infra), il semblerait que le
copiste du Kitab al-sariqa wa-qat’ al-tariq n’était nullement affecté par des
préoccupations esthétiques. Il a probablement essayé d’optimiser ’espace de
rédaction des feuillets & sa disposition.

Figure 1*”: Page de titre du ms. 1-264. Raqqada, Ms. 1-264, f1a, détails © Al-Mahbar al-watani li-siyana
wa-tarmim al-ruqiq wa-l-mahtatat.
Sl ghaly @yl 0LS 1
sgein o1 sasall e ol g saxa oo 2
gundl o dasea e Syl op sl e 3
[...] daus g_ul oe gy Bl e A4

Chapitre du vol et du brigandage

d’aprés Muhammad b. Aban d’apreés al-Mu'ammar b. Mansar
d’apreés Asad b. al-Furat d’apres Muhammad b. al-Hasan
d’apres Aba Yasuf d’aprés Aba Hanifa.

FW =

46 Voir en particulier : Milan, Biblioteca Ambrosiana, ms X 56 sup. ; Leiden, Leiden University
Library, Or.14.038 ; Princeton, Princeton University Library, ms. 827 (third series) ; Raqgqada, Ms. 278 ;
Paris, Bibliothéque Nationale de France, Ms. arabe 6151.

47 Les transcriptions réalisées a partir des figures restituent le texte de maniére diplomatique en
ajoutant toutefois les points diacritiques nécessaires a une lecture fluide.



862 = salah DE GRUYTER

Figure 2: Colophon ms. 1-264. Raqqada, Ms. 1-264, f11a, détails © Al-Mahbar al-watant li-siyana
wa-tarmim al-ruqdq wa-l-mahtatat.
geallall Ly dl sasdly aylall pladg 48 sl QLS dadls Baslg A
oo 2w o O ¥plab 8 ala ¥ elusg adde all Lo dlll Jguny JB JB gl oy g3l 6 sl (32 30200 .2
JB JB wsa o plagls
O “g Lually zy5u o> Foldl gy ¥ J1B laze .3

=3

seulement. (vacat) Fin du chapitre sur le vol et le brigandage. Louange a Dieu le Seigneur des mondes.
Muhammad b. al-Hasan d’aprés al-Sari: al-Hasan a dit : LEnvoyé de Dieu—que la bénédiction et le salut de
Dieu soient sur lui—a dit : Qu’on ne coupe pas [la main et le pied] lorsqu'il est question de nourriture. Ibn
Gurayg a dit d’aprés Sulayman b. Msa :

‘Utman a dit : Qu’on ne coupe pas [la main et le pied] du voleur avant qu’il ne sorte avec la
marchandise.

Lo

w

Figure 3: Marques de perforation du ms. 1-264. Raggada, Ms. 1-264, f9b-10a © Al-Mahbar al-watant
li-siyana wa-tarmim al-ruquq wa-l-mabtatat.



DE GRUYTER Le madhab hanafite d'Ifrigiya == 863

Figure 4: Marges supérieure et latérales du ms. 1-264. Raqqgada, Ms. 1-264, f10b, |.1-4, détails
© Al-Mahbar al-watant li-siyana wa-tarmim al-ruqtiq wa-l-mahtatat.

Figure 5: Titre de section du ms. 1-264. Raqqada, Ms. 1-264, f3a, |.27-29, détails © Al-Mahbar al-watant
li-siyana wa-tarmim al-ruqiq wa-l-mabhtatat.

2.1.2 Raqgada, ms. 1-265

Le deuxiéme manuscrit est également conservé dans le dossier 1; il porte le numéro
d’inventaire 265 et se compose de vingt-quatre folios.>® Les conservateurs du labo-
ratoire de Raqqada identifient le texte a un extrait de I’ceuvre d’Asad b. al-Furat. Il
s’agit en fait de la transmission ifrigiyenne des enseignements de Muhammad b. al-
Hasan al-Saybani qui portent sur les différents types d’affranchissement des esclaves
(al-itq wa-l-tadbir).>

Comme dans le ms. 1-264, le folio 1a du ms. 1-265 consiste en une page de titre
enregistrant les informations suivantes [Figure 6] : le titre du cahier, soit Kitab al-itq
wa-l-tadbir (Livre de l'affranchissement et de I'émancipation) ; une chaine de
transmission : ‘an Abt Yiasuf ‘an Abt Hanifa (d’aprés Aba Yasuf d’apres Abll Hanifa) ; et
enfin, une attestation d’audition (sama) et de collation (muqabala).”* Les questions
relatives a I’affranchissement des esclaves courent sur 'ensemble du reste du cahier,
du folio 1b au folio 24b.

48 Une version proche de cette tradition se retrouve dans le Musannaf d’Ihn Abi Sayba selon la chaine
de transmission Waki' b. al-Garrah (m. 197/812") — Gurayr b. Hazim (m. 170/786) et al-Sari b. Yahya (m.
167/783) «— al-Hasan al-Basri (m. 110/728) « le Prophéte. Voir Ibn Abi Sayba 2004, VII : 379, n°29058.
49 Une version proche de cette tradition se retrouve dans le Musannaf d'Ibn Abi Sayba selon la
chaine de transmission Waki‘ b. al-Garrah (m. 197/812") — Ibn Gurayg (m. 150/767) — Sulayman b.
Miisa (m. 119/736-737) « ‘Utman b. ‘Affan (m. 35/656). Voir Ibn Abi Sayba 2004, VII : 290, n°28576.
50 Ms. Tunisie, Raqgada, 1-265. Sur ce manuscrit voir Schacht 1967 : 238 ; Muranyi 1997 : 23-24.

51 Correspond a al-Saybani 2012, V : 64 et suiv.

52 La note d’audition et ’attestation de collation sont commentées plus bas.



864 —— sSalah DE GRUYTER

Le manuscrit est incomplet : le recto de la derniére page (folio 24b) s’arréte au
milieu d’'une question juridique. Il n’offre pas de colophon par ailleurs. Les
différentes pages de ce manuscrit étaient reliées entre elles par deux séries de
doubles perforations [Figure 7]. Les marges supérieures, inférieures et latérales de ce
cahier sont trés généreuses ; elles conservent, en outre, de nombreuses notes. Cer-
taines pages laissent apparaitre les marques de la mistara (régle a tracer) utilisée par
le scribe pour justifier son texte [Figure 7].

Ala différence du ms. 1-264, I’écriture de ce manuscrit est trés soignée. La lettre
kaf initiale est allongée et tracée comme deux lignes paralleles reliées a une
extrémité et surmontées d’'un trait diagonal & 'autre. En position finale, le kaf
présente une haute hampe oblique ressemblant a la lettre dal (kaf daliyya). Les
lettres sad, dad, ta’ et za’ se caractérisent par un corps allongé et trapézoidal. La
hampe des lettres ta’ et za’ est toujours ajoutée par un trait séparé, vertical ou
oblique. L’écriture se caractérise en outre par un dégradé soigné consituté de pleins
et de liés. De cette facon, les hampes du alif, du ta’, du za’, du kaffinal ainsi que du lam
présentent généralement des empattements vers la gauche. Les queues et les bols
sont souvent courbés et formés par des lignes brisées, les élongations abondent, et
Iintention de donner a I’écriture un aspect géométrique est perceptible. Les titres de
section se distinguent par des indentations et I'utilisation d’espaces vides ; le module
de ces titres reste le méme que celui du texte principal [Figure 8]. En considérant la
bonne qualité du parchemin, la zone de texte minutieusement justifiée, les marges
délimitées et ’écriture soignée, le manuscrit peut étre considéré comme I’'ceuvre d’un
copiste professionnel.

Figure 6: Page de titre du ms. 1-265. Raqgada, Ms. 1-265, f1a, détails © Al-Mahbar al-watant li-siyana
wa-tarmim al-ruqaq wa-l-mabhtatat.
O ywadly gzl 0Ls O 1
O huwgy ol 5 O 2
O digs ) 4 © 3
ay alill a0l [..] 4

Livre de Paffranchissement et de Pémancipation a la mort du maitre
D’apres Aba Yasuf

D’aprés Abu Hanifa

. [...]1 que Dieu le fasse profiter de lui

B s



DE GRUYTER Le madhab hanafite d'Ifrigiya === 865

Figure 7: Marques de la mistara et de perforation du ms. 1-265. Raggada, Ms. 1-265, f13b-14a
© Al-Mahbar al-watant li-siyana wa-tarmim al-ruqiiq wa-l-mahtatat.

Figure 8: Titre de section du ms. 1-265. Raqgada, Ms. 1-265, f23a, |. 16-19, détails © Al-Mahbar al-
watanf li-siyana wa-tarmim al-ruqdq wa-l-mahtatat.

2.1.3 Raqgada, mss. 32-22/31 & 33-1492

Le dernier texte de notre corpus est fragmentaire et éclaté. Il est conservé dans deux
manuscrits dont I'un se trouve dans le dossier 32 sous le numeéro d’inventaire 22/33 ;



866 = Salah DE GRUYTER

et autre dans le dossier 33 sous le numéro d’inventaire 1492.>* Les conservateurs du
laboratoire de Raggada identifient ces deux textes a des extraits de I’Asadiyya d’Asad
b. al-Furat, alors qu’il s’agit, comme pour les deux précédents manuscrits, de la
transmission ifrigiyenne du Kitab al-asl ’al-Saybani—sur les questions relatives a la
priére (al-salat).>*

Copié sur parchemin, le texte se compose de onze feuillets : le premier est copié
dans le manuscrit 22/33 [Figure 9] et les dix autres dans le manuscrit 1492 [Figure 10].
Les deux unités formaient, a ’origine, un seul et méme cahier dont les feuillets
étaient reliés entre eux—voir les perforations sur le ms. 33-1492 aux folios 5b et 6a
[Figure 10]. En raison de la fragmentation du cahier, certains feuillets ont disparu—
notamment au début et a la fin. Comme pour le ms. 1-265, le recto de la derniere page
(ms. 33-1492, folio 10b) s’arréte au milieu d’une question. Le ms. 33-1492 n’offre pas de
colophon.

ATinstar des manuscrits précédents, le premier folio du ms. 32-22/31 consiste en
une page de titre ol figurent les informations suivantes : un titre, soit al-Guz’ al-rabi‘
min al-salat (quatriéme partie du [livre] de la priere) ; une chaine de transmission :
‘an Asad b. al-Furat ‘an Muhammad b. al-Hasan ‘an Abi Yisuf ‘an Abt Hanifa (d’apres
Asad b. al-Furat d’aprés Muhammad b. al-Hasan d’apres Aba Yasuf d’apres Aba
Hanifa) ; et enfin, le nom du juriste ifrigiyen a I'origine de la recension (riwayat Ibn
Aban ou recension d’Ibn Aban).

Le cahier (mss. 32-22/31 et 33-1492) conserve deux mains différentes. L’essen-
tiel est toutefois copié par une méme main (main A) : elle est distinctive, et se
caractérise par sa fluidité et son caractére ample ; elle s’illustre, en outre, par
I'usage de nombreux arrondis notamment dans la réalisation de la queue du mim
final (avec un incurvé tantét concave, tantot convexe), pour le ya’ final ou le alif
magqsira ainsi que pour le niin. Les queues arrondies des lettres sont parfois
allongées et prennent fin sous le mot suivant. Ces réalisations témoignent de
I'’hybridité paléographique de certaines mains kairouanaises qui, au contact des
écritures andalouses tout au long du IV’/X® siécle, adopterent certaines de leurs
spécificités. A un endroit (ms. 33-1492, folio 6a), la main A laisse place & une autre main
(main B) qui, alors qu’elle conserve des caractéristiques arrondies, apparait comme
moins fluide et beaucoup plus entassée. Ce cahier se distingue des mss. 1-264 et 1-265 par
la mise en valeur des titres de section, plus volumineux et suivant un trace plus épais. Les
titres ont probablement été réalisés avec un calame différent de celui utilise dans le
corps du texte [Figure 11].

53 Mss. Tunisie, Raqgada, 32-22/31, 33-1492. Sur ce manuscrit voir Muranyi 1997 : 23-24. ]. Schacht ne
fait pas référence a ce manuscrit dans Schacht 1967.

54 Correspond a al-Saybani 2012, I : 279 et suiv.

55 Bongianino 2017, I : 25-32.



DE GRUYTER Le maghab hanafite d’Ifrigiya = 867

Figure 9: Raqgada, Ms. 32-22/31, fla-1b © Al-Mahbar al-watanf li-siyana wa-tarmim al-ruqiq wa-I-
mahtatat.

Figure 10: Marques de perforation et changement de mains du ms. 33-1492. Raqqada, Ms. 33-1492,
f5h-6a © Al-Mabbar al-watanf li-siyana wa-tarmim al-ruqaq wa-I-mabhtatat.



868 = Salah DE GRUYTER

Figure 11: Titre de section du ms. 33-1492. Raqgada, Ms. 33-1492, f6a, . 1-3, détails © Al-Mahbar
al-watani li-siyana wa-tarmim al-ruqdiq wa-l-mabtatat.

2.2 Datation des manuscrits

La datation des manuscrits littéraires du fonds de Kairouan, a l'instar de tout
autre manuscrit de haute époque (antérieur au V¢/XI® siécle), n’est pas aisée en
I’absence de colophons datés. Ces manuscrits, composés entre le III°/IX® et le V¢/
XI° siécle, enregistrent toutefois de nombreuses notes d’audition (sama’) qui
n’avaient pas encore les fonctions qu’elles assumeérent a partir du VI®/XII®
siécle, apreés I’émergence des madrasas. Ces institutions d’éducation connurent
alors une popularisation des séances de lecture publiques dont la date, le lieu et
les participants étaient enregistrés de maniére quasi notariale.*® En fait, les
sama‘at (sing. sama’) conserveées dans le corpus de Kairouan ne correspondent
ni a la notion recue de « certificats d’audition », ni ne font nécessairement
référence a des activités didactiques articulées autour du texte manuscrit.
Certaines sama‘at couchées par écrit sur les manuscrits kairouanais font
ainsi référence a des auditions qui eurent lieu avant la composition du manu-
scrit.’” D’autres fournissent cependant des termini ante quem plus fiables,
surtout lorsqu’elles ont été rédigées par un étudiant et qu’elles enregistrent,
en méme temps que l'audition d’un texte, une lecture ou une collation du
manuscrit.

Sur nos trois manuscrits, aucun ne preserve de colophon daté. Deux contien-
nent cependant des notes d’audition (sama) : nous permettent-elles de formuler
une date ou un termini ante quem ? Examinons le ms. 1-265 ol nous lisons la note
suivante :

56 Déroche 2005 : 332-334 ; Ducéne 2006 : 281-282 ; Gacek 2009 : 52-55 ; Hirschler 2012 : 32-70 ;
Seidensticker 2015 : 76.
57 Cest le cas notamment du Ms. Londres Or. 9810.E. Sur ce manuscrit voir Muranyi 2003,



DE GRUYTER Le madhab hanafite d'Ifrigiya =—— 869

Figure 12: Note d’audition (sama’) et attestation de collation (mugabala) du ms. 1-265. Ragqada, Ms. 1-
265, f1a, détails © Al-Mahbar al-watanf li-siyana wa-tarmim al-ruqq wa-l-mabtatat.
[sa)oxo oy aax] e OS] i cmaw .1
Slyal[l o] sl QU e Llg .2

1. Jai entendu ce livre d’Ahmad b. Muhammad
2. et je l'ai comparé au livre d’Asad b. al-Furat

L’auteur de cette note fournit deux informations. Tout d’abord, il entendit
(sami'tu) ce cahier d’'un maitre appelé Ahmad b. Muhammad. Ensuite, il indique
qu’une collation (muqgabala) de ce manuscrit fut entreprise a partir d’un livre (kitab)
plus ancien « d’Asad b. al-Furat ». La référence au kitab d’Asad b. al-Furat dans cette
attestation de collation est ambigué. Il pourrait aussi bien s’agir d’un ouvrage dont
Asad serait simplement le transmetteur que d'un livre ou cahier ayant
materiellement été propriété d’Asad b. al-Furat. L’ambiguité provient ici du fait
qu’Asad b. al-Furat est tant le transmetteur des enseignements conservés dans ce
manuscrit qu'un savant vraisemblablement propriétaire d’'une collection d’écrits.
L’usage kairouanais de la muqabala (qabaltu-hu bi-kitab X) consiste cependant a faire
référence a 'exemplaire ayant appartenu a X, et non a un ouvrage transmis d’apres
une autorité antérieure.®® Nous concluons donc que la collation eut lieu a partir d’un
exemplaire ayant appartenu a Asad b. al-Furat.

De surcroit, I'identification du savant ayant collationné le manuscrit est incertaine
en raison d’une petite tache d’encre ou bavure apparraissant sur la fin du verbe gabala
(littéralement « collationner, comparer »). Il est ici possible de lire gabala-hu bi-kitab Asad
(« il Ta comparé au livre d’Asad »). Cette lecture nous conduirait a formuler
deux hypotheses. Soit le maitre, a savoir Abli Yahya Ahmad b. Muhammad b. Qadim

58 Cela se retrouve dans les attestations de collation d’Abii 1-Arab qui indicque corriger les ensei-
gnements d’Ashab b. ‘Abd al-‘Aziz (m. 204/820) a partir de 'exemplaire de son maitre Aba ‘Ayyas
(m. 295/907), et non du transmetteur ifrigiyen de ces enseignements, a savoir Sahnin. Voir Ms.
Raggada 2-1649 : 30-119 ; Muranyi 1997 : 80, 122. Ailleurs, un scribe anonyme précise avoir corrigé sa
copie des enseignements d’Ibn Habib (m. 238/853) a partir de 'exemplaire d’Abi 1-Arab, et non du
transmetteur de ces enseignements en Ifrigiya, a savoir Yasuf b. Yahya al-Magami (m. 288/901). Voir
Muranyi 1997 : 204.



870 = salah DE GRUYTER

(m. 247/861-862)*°, aurait lui-méme collationné la copie de son étudiant—et dans ce cas,
le manuscrit fut copié au plus tard avant sa mort en 247/861-862.%° Soit le disciple indique
a travers cettte formule que son maitre (Ahmad b. Muhammad) aurait collationné son
propre exemplaire & partir de celui d’Asad b. al-Furat—et dans ce cas, cette indication
servirait a renforcer l'autorité de la copie du disciple.”

Il est cependant plus probable que ’étudiant ait lui-méme corrigé sa copie et
quil faille restituer gabaltu-hu bi-kitab Asad (« je I'ai comparé au livre d’Asad »). Dans
ce cas, la collation n’impliquerait nullement le maitre et 'absence d’informations sur
le disciple—qui parle ici a la premiére personne —, ne permet pas de formuler un
terminus ante quem solide pour la datation de ce manuscrit. Toutefois, le ms. 1-265
conserve nombre des caractéristiques paléographiques des copies soignées de
manuscrits, réalisées par des scribes professionnels a Kairouan pendant le III%/IX*
siécle.®? Nous formulons ainsi ’hypothése que ce manuscrit fut copié  cette période.

Quant au ms. 1-264, il conserve deux notes datées sur sa page de titre. La pre-
miére est écrite avec une encre noire, probablement la méme que celle qui servit a
repasser sur le titre. Le scribe fait figurer ce qui suit [Figure 13].

Figure 13: Premiére note d’audition (samd’) du ms. 1-264. Raqgada, Ms. 1-264, f1a, détails © Al-Mahbar
al-watanf li-siyana wa-tarmim al-ruquq wa-l-mabtatat.
cmilag fueng dual diw Ul oy dasa o DS i 8 o g w1

1. Jai entendu I'ensemble de ce qu'il y a dans ce cahier de Muhammad b. Aban en F'an deux cent
soixante-dix-huit [/891-892]

Cette note d’audition pourrait avoir été laissée par des enseignants et des trans-
metteurs qui souhaitaient enregistrer la date a laquelle ils avaient recu pour la premiére

59 al-Dabbag 1968, III: 111. Abii I-‘Arab lui consacre une trés courte notice qui n’indique pas sa date de
mort (Abua 1-‘Arab 1915-1920 : 114). Quant & Abu Bakr al-Malikj, il ne lui consacre pas de notice
biographique dans son ouvrage. Al-Maliki fait cependant référence a Abu Yahya Ahmad b.
Muhammad b. Qadim dans la notice qu’il consacre a Asad b. al-Furat (al-Maliki 1994, I : 273).

60 Cette lecture nous conduirait a considérer ce manuscrit comme le deuxiéme plus ancien apres
une copie de la Mudawwana de Sahniin réalisée, selon J. Brockopp, en 235/849. Voir Brockopp 2014 ;
Brockopp 2017 : 200 ; Ms, Raqqada, 60-10/495.60-10/495.

61 Nous remercions Mathieu Tillier et Umberto Bongianino de nous avoir suggéré cette hypothése.
62 Le ms. 1-265 partage de nombreux éléments paléographicues avec le Ms. Raqqada, 3-84/3 solidement
daté de 272/885-886 : écriture angulaire soignée, élongation du kaf initial, kaf daliyya en position finale,
épatements vers la gauche des tiges du alif, du {a@’, du za’, du kaf final et du lam, justification du texte,
marges latérales généreuses. Sur ce manuscrit voir Muranyi 1997 : 8385, 233 ; Brockopp 2017 : 203.



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya = 871

fois enseignement avant sa mise par écrit ; elle ne représente donc pas un terminus ante
quem pour dater le manuscrit. Mais le manuscrit contient deux « kitab-s » (voir supra) :le
kitab (chapitre) traitant du vol et du brigandage (folios 1b-11a) et un court traité sur le
droit hanafite sans lien direct avec les questions précédemment conservées (folios 11b-
12b). La précision gami'ma fi hada l-kitab de la note d’audition doit en conséquence étre
comprise comme « ensemble de ce qui est contenu dans ce cahier » (Cest nous qui
soulignons), c’est-a-dire a la fois le chapitre du Kitab al-asl et le traité de droit hanafite.

Dans ce contexte précis, la note d’audition nous semble étre un bon terminus
ante quem pour la datation du manuscrit. Le ms. 1-264 fut ainsi copié, au plus tard, en
278/891-892. Cela est confirmé par l'analyse paléographique effectuée précédem-
ment. Le ms. 1-264 partage de nombreux points communs avec d’autres manuscrits
kairouanais contemporains (dernier quart du III%IX® siécle), rédigés dans un style
cursif.® En outre, I'encre utilisée pour coucher le sama‘ semble étre la méme que
celle qui servit a retracer les caracteres effacés du titre. Il fallait nécessairement pour
cela que le manuscrit ait été copié avant I'enregistrement de la note.

La seconde attestation, placée au-dessous de la précédente, est écrite a I’encre
brune. L’écriture est ici cursive et peu soignée. Le scribe signale ce qui suit [Figure 14]

Figure 14: Seconde note d’audition (sama@’) du ms. 1-264. Ragqada, Ms. 1-264, f1a, détails © Al-Mahbar
al-watanf li-siyana wa-tarmim al-ruqdq wa-l-mabhtatat.

[“Twm]ﬁwmcﬁmlopgbill L‘mgélawm.'l

[saa e OIDAll o sl pe Glae o pada ge anl e @ B> 2

[ dyla] 42 duww dag> ol oe By ol e ‘:’..u;a“ i o3

1. Jai entendu 'ensemble de ce qu’il y a dans ce cahier de Ahmad b. Muhammad b. aI-[Musayyab?]
2. Mon pére me I'a transmis d’aprés Sulayman b. Tmran d’aprés Asad b. al-Fu[rat d’aprés Muhammad]
3. b. al-Hasan d’aprés Abu Yasuf d’aprés Abt Hanifa en I’an trois [cent’/912-913]

63 Voir en particulier les manuscrits copiés par Aba 1-‘Arab dans les années 280/893-901, en parti-
culier : Tunisie, Raqqada, Ms. 2-1649, 2-1650.
64 Lecture de J. Schacht : Schacht 1967 : 239.
65 Lecture de J. Schacht : Schacht 1967 : 239.



872 = Salah DE GRUYTER

Cette attestation, en vertu de ce que nous avons constaté a propos de la
précédente note, ne nous renseigne nullement sur la date de composition du cahier.
En revanche, elle est un élément clé pour envisager la transmission des ensei-
gnements hanafites a Kairouan a partir de la date et des nombreux noms enregistrés.
Schacht y identifie Pannée 300/912-913.° Or I'état actuel de conservation du
manuscrit ainsi que de la copie numérique ne nous permettent pas de le confirmer.
De surcroit, Schacht attribue I'origine de la transmission de cet enseignement a un
certain Ahmad b. Muhammad b. al-Musayyab, une hypothése que I’état de conser-
vation du manuscrit ne nous permet pas non plus de confirmer, d’autant qu’aucun
savant portant ce nom n’est enregistré dans la littérature de tabaqat.”’

Cette note d’audition fait toutefois référence a d’autres personnages connus de la
littérature biographique ifrigiyenne, notamment Sulayman b. Tmran (m. 270/883).
Célébre juriste hanafite d’Ifriqiya, il fut nommé a la judicature de Kairouan de 240/
854 a 257/870 puis de 259/872 a 269/882.% Selon la note d’audition, il transmit les
enseignements conservés dans ce cahier a un savant (dont le nom n’est pas
enregistré) quilui-méme le transmit a son fils—probablement Ahmad b. Muhammad
b. al-Musayyab. Cela témoigne de la pérennité de la transmission des enseignements
hanafites a Kairouan puisque deux générations apres Sulayman b. Tmran, au moins
jusqu’en 300/912-913, le cahier était encore enseigné dans les cercles savants
kairouanais.

Qu’en est-il du Kitab al-salat (mss. 32-22/31 et 33-1492) qui, a la différence des
manuscrits 1-264 et 1-265, n’enregistre aucune note d’audition ? En I’absence de
colophon et d’attestation d’audition ou de lecture datée, la seule alternative pour
établir une date de rédaction est de se tourner vers la paléographique. La réalisation
arrondie d’un certain nombre de lettres combinée a la mise en relief des titres
de section par I'usage d’un calame plus gros (voir supra) nous amene a avancer
I'hypothése selon laquelle le texte, a la différence des deux précédents, ne fut pas
copié au IIT%/TX® siecle. Il conserve des caractéristiques plus proches des manuscrits
copiés durant la premiére moitié du IV/X® siécle.®® De plus, la référence a la «
recension d’Ibn Aban » (riwayat Ibn Aban) sur la page de titre suggere que ce cahier

66 Schacht 1967 : 239

67 J.Schacht considére que ce savant prénommé Ahmad serait le fils de Muhammad b. al-Musayyab
b. Tmran ou Ishaq al-Nisaburi al-Argyani (m. 315/927-928). Cette hypothése nous parait audacieuse et
aucun élément probant ne permet de la soutenir.

68 Husani 1915-1920 : 180181 ; al-Dabbag 1968, II : 162.

69 L’étude paléographique d’'un corpus d’'une trentaine de manuscrits conservés a Kairouan, dans
laquelle une périodisation des écritures est effectuée a partir de multiples sama?at et gira’at, nous
permet d’appuyer la datation des mss. 32-22/31 et 33-1492. Les résultats de cette recherche feront
I'objet d’une prochaine publication (voir Bongianino et Salah, « The Earliest Manuscripts of Kairouan

(9th-11th Centuries): New Approaches for a More Accurate Dating » (a paraitre).



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya = 873

fut mis par écrit dans le cercle des disciples de Muhammad b. Aban al- Himyarl
(m. 284/897-898)"°, probablement aprés sa mort.

En conclusion, les trois copies manuscrites ifriqiyennes du Kitab al-asl d’al-Saybani
constituent des témoins importants de la pérennité de I'enseignement des matériaux
hanafites a Kairouan. La mise par écrit de ces enseignements fut entreprise dans le
courant du III%/IX® siécle (mss 1-264 & 1-265) et se poursuivit jusqu’au IV¢/X® siécle (mss. 32-
22/31 et 33-1492). Témoins d’une activité savante remontant a haute époque, ces manu-
scrits enregistrent également une série de noms qui nous permettent de reconstituer
une partie du milieu savant hanafite kairouanais du III%/IX® et IV¥/X° siecle.

3 Des témoins inédits du hanafisme ifrigiyen

Les historiens médiévaux, depuis al-Maqdisi (m. 380/990)” jusqu’a al-Maqrizi (m.
845/1442)"%, s’accordent sur un aspect de la vie religieuse ifrigiyenne : avant de
devenir le principal foyer de diffusion du malikisme en Occident musulman, Kai-
rouan fut acquise au hanafisme. Ces historiens font de ‘Ali b. Ziyad (m. 183/799-800)"
et de Sahniin b. Sa‘id (m. 240/854)”* les artisans de la victoire écrasante du malikisme.
Ils auraient, chacun a sa fagon, réussi a faire triompher la doctrine juridique malikite
sur le hanafisme. Les quelques partisans restants de la doctrine juridique hanafite se
seraient ensuite convertis a I'isma‘lisme lors de la prise de pouvoir des Fatimides au
début du IV®/X® siécle.” Le role attribué aux juristes kairouanais dans la diffusion de
la seule doctrine juridique malikite au Maghreb et en al-Andalus’® peut toutefois étre
nuancé par le renouvellement de notre connaissance de la transmission, de la
réception et de I’évolution de la doctrine juridique hanafite en Ifrigiya. En témoigne
le role joué par Asad b. al-Furat dans la transmission et la pérennisation de cette
doctrine au III*/IX® et IV¥/X® siécle a Kairouan.

70 al-Dabbag 1968, I : 111, 200.

71 al-MaqdisI 1906, II : 237.

72 al-Maqrizi 1998, IV : 150.

73 Abu l-Hasan ‘Al b. Ziyad al-‘Abis1 (m. 183/799-800), juriste tunisois qui s’illustra en tant que
premier transmetteur du Muwatta’ de Malik en Ifrigiya. Sur ce personnage voir Muranyi 1997:7-10;
Jhilil 2019 : 235-248.

74 Abu Sa1d ‘Abd al-Salam b. Said b. Habib al-Tanoihi dit Sahnin (m. 240/854), juriste kairounais
connu comme l'auteur de la Mudawwana, 'une des premiéres compilations des enseignements
des disciples de Malik b. Anas. Sur ce personnage voir Talbi 1960-2005, VIII : 872-875 ; Muranyi 1997 :
33-55 ; Muranyi 1999 ; Brockopp 2011 ; Brockopp 2013 ; Brockopp 2014.

75 al-HuSani 1915-1920 : 223-226.

76 Talbi 1965-2021, IV : 862 ; Talbi 1982, I : 317-337 ; Marin 1985 : 45-53 ; Fierro 2005a : 57-76 ; Montel
2017 : 31-43.



874 =—— Salah DE GRUYTER

3.1 Historiographie du hanafisme kairouanais

Sur la base d’'une lecture critique des dictionnaires biographiques relatifs aux
savants de Kairouan, les grands représentants de I’historiographie ifrigiyenne du
XX® siecle—a l'instar de Talbi—furent largement influencés par le discours des
savants médiévaux en affirmant que le madhab hanafite predomina a Kairouan au
moins jusqu’a la judicature de Sahniin. L’histoire du hanafisme kairouanais fut de
surcroit associée a une histoire plus large, celle du développement politique de
I'Ifrigiya aghlabide.”” Les références a la doctrine juridique hanafite apparaissaient
ca et la au gré des travaux sans qu’aucune étude approfondie et systématique ne soit
proposée sur sa réception et son évolution en Ifrigiya.

N. Hentati est I'un des premiers historiens a s’étre intéressé a I'histoire de la
doctrine hanafite en Ifrigiya. Dans un article pionnier, il identifie trois phases dans
I'évolution du hanafisme a Kairouan.” Les prémisses de la diffusion de la doctrine
juridique hanafite en Ifrigiya sont a chercher, selon 'auteur, entre la fin du II/VIII® et
le début du III%IX® siécle.” Cette période est marquée par l'influence sur le milieu
savant kairouanais d'un certain nombre de juristes ifrigiyens formés en Irak aupreés
d’Aba Hanifa et/ou de ses disciples — citons a titre d’exemple ‘Abd Allah b. Farah al-
Farisi (m. 175/791-792)%° ou ‘Abd Allah b. Ganim (m. 190/805).%! Hentati signale que le
hanafisme ifrigiyen entra dans une deuxieme phase de son histoire avec Asad b. al-
Furat®, lorsque la doctrine juridique hanafite se mit & dominer la scéne religieuse
ifrigiyenne. En raison de la centralité de Sahnin et de ’essor d’un madhab malikite,
Hentati constate finalement que la doctrine juridique hanafite recula en Ifrigiya
dans la seconde moitié du III*/IX® siécle. Il en vient a faire des judicatures de
Sulayman b. ‘Imran (240-257/854-870 puis 259-269/872-882) le dernier souffle du

77 Talbi 1966.

78 Hentati 2000 : 311-327. L’histoire qu’il propose du hanafisme en Ifrigiya dans cet article est
repris dans les grandes lignes dans son ouvrage sur la diffusion du malikisme au Maghreb (Hentati
2004 : 114-124).

79 Hentati 2000 : 312-313.

80 ‘Abd Allah b. Faruh al-FarisI (m. 175/791-792), né en al-Andalus et installé a Kairouan, il étudia
sous l'autorité de Malik, Abii Hanifa et Sufyan al- Tawrl (m. 161/777). I est réputé pour suivre les
enseignements de Malik sans pour autant exclure les solutions hanafites (al-Maliki 1994, 1: 181). Sur ce
personnage voir Tsafrir 2004 : 104 ; Melchert 2022 : 294-295.

81 ‘Abd Allah b. ‘Umar b. Ganim al-Ru‘ayni (m. 190/805), disciple de Malik et d’Abt Yasuf (m. 182/798),
il fut cadi de Kairouan de 171/787 & 190/805. Les historiens médiévaux nous informent qu’Ibn Ganim
entretenait des relations proches avec Malik qui lui proposa sa fille en mariage (al-Maliki 1994, 1: 217).
1l entretenait vraisemblablement une correspondance avec Malik et Aba Yasuf (Tyad b. Masa 1982, I1I
: 69). Il enseigna, en outre, les livres d’Aba Hanifa a la grande mosquée de Kairouan. Sur ce per-
sonnage voir Tsafrir 2004 : 105, 110-111 ; Melchert 2022 : 295.

82 Hentati 2000 : 313-316.



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya = 875

hanafisme a Kairouan.?* En somme, le canevas dressé par Hentati suit les grandes
lignes du récit formulé par les historiens médiévaux.

A la suite de Hentati, N. Tsafrir apporte dans son Early Spread of an Islamic
School of Law une importante contribution a l'histoire de la doctrine juridique
hanafite en Ifriqiya. Dans le dernier chapitre, elle se penche sur la diffusion du
hanafisme au Maghreb en prenant Kairouan comme cas d’étude.** A partir d’'une
relecture critique de la littérature de tabaqat et d'un dépouillement des sources
juridiques tout en s’appuyant également sur les conclusions formulées par Muranyi
sur les manuscrits de Kairouan, Tsafrir remet en cause deux lieux communs de
historiographie ifrigiyenne : la centralité du hanafisme a Kairouan dans la pre-
miére partie du III°/IX® siécle et son déclin dans la seconde partie de ce méme siécle ;
et opposition exacerbée entre les représentants des doctrines juridiques malikites
et hanafites.

Tsafrir avance en premier lieu qu’aucune doctrine juridique (ni hanafite, ni
malikite) ne domina la scéne juridique de I'Ifrigiya aghlabide. Elle voit deux raisons a
cela: d’abord, les doctrines juridiques étaient encore au ITI°/IX® siécle dans leur phase
d’élaboration théorique et doctrinale® ; puis, selon Tsafrir, les juristes ifrigiyens ne
s'inscrivaient pas alors dans l'un ou l'autre madhab mais furent plutdt les
représentants de ce qu'elle appelle un semi-madhab.®® Les savants ifrigiyens ayant
étudié au cours de leurs voyages de formation avec Abli Hanifa et Malik b. Anas—ou
sous Pautorité de leurs disciples respectifs en Irak ou en Egypte—utilisérent 'en-
semble des matériaux juridiques a leurs dispositions pour répondre aux
préoccupations de leurs temps. Tsafrir identifie ainsi chez certains juristes kai-
rouanais, a I'instar de ‘Abd Allah b. Farth ou d’Aba Muhriz Muhammad b. ‘Abd Allah
(m. 214/829), une combinaison de solutions légales empruntant tant aux hanafites
qu'aux malikites.?’

83 Hentati 2000 : 317-324.

84 Tsafrir 2004 : 103-115.

85 Tsafrir 2004 : 108-109.

86 Tsafrir 2004 : 104-105.

87 L’exemple d’Abii Muhriz est intéressant. Les historiens médiévaux du milieu savant ifrigiyen font
d’Abta Muhriz un authentique juriste hanafite. Les auteurs ne manquent ainsi pas de rappeler qu’il
autorisait la consommation de nabid et qu’il acceptait la repentance de 'hérétique (zindiq) en vertu
des enseignements d’Abf Hanifa. Sur certaines questions cependant, Abi Muhriz semble accepter les
solutions malikites. Il interdisait par exemple a 'homme d’entrer dans le bain avec plus d’une de ses
esclaves a la fois : bien qu’'un homme soit autorisé a regarder son esclave quand elle est nue, les
esclaves ne sont pas autorisées a se regarder les unes les autres. N. Tsafrir note que si cette inter-
diction est reconnue dans la littérature juridique hanafite, la question spécifique du bain n’est jamais
évoquée. Tsafrir constate en outre que cette question est centrale dans la littérature malikite. En cela,
la réponse d’Aba Muhriz rappelle ’argumentation malikite et témoigne de la combinaison de
solutions légales tant hanafites que malikites en Ifrigiya au III*/IX® siécle. Voir Tsafrir 2004 : 104-105.



876 =—— Salah DE GRUYTER

Quant a la question de I'opposition exacerbée entre les doctrines juridiques en
Ifrigiya au III*/IX® siécle, Tsafrir observe que le hanafisme et le malikisme ne con-
nurent pas de tensions particuliérement notables. Elle explique cette absence d’op-
position par la proximité que partageaient les deux madhab-s en formation sur une
série de questions rituelles et doctrinales. Tsafrir fait remarquer que les éventuelles
tensions entre les tenants des deux doctrines juridiques sont davantage dues a des
divergences « étrangeres » a la doctrine juridique—ayant trait, notamment, au
dogme théologique. La véritable tension en Ifrigiya a cette époque avait lieu selon
I'auteure entre les malikites et les tenants du mu'tazilisme dont un certain nombre
étaient hanafite.%®

Tsafrir en vient donc a conclure que la situation évolua a partir de Sahnun.
Lors de sa judicature, ce dernier entreprit une politique agressive a I'égard des
mu'tazilites. I1 ne fut cependant, selon Tsafrir, ’artisan d’aucune victoire du
malikisme sur le hanafisme en Ifriqiya. De plus, en affirmant que la doctrine
juridique hanafite survécut a Sahnun, Tsafrir réfute 'hypothése de Hentati selon
laquelle Sulayman b. Imran fut le dernier grand représentant du madhab
hanafite en Ifrigiya. Tsafrir montre que de nombreux cadis hanafites conti-
nuérent de recevoir la judicature jusqu’a la fin de la période aghlabide, ce qui
témoigne du dynamisme du milieu hanafite a Kairouan au moins jusqu’a la fin du
II1°/1X° siecle.

Notre examen des manuscrits kairouanais de la recension du Kitab al-asl permet
d’affiner les contours de cette polémicue historiographique délicate.

3.2 Asad b. al-Furat, pierre angulaire des réseaux hanafites

Les manuscrits hanafites kairouanais font partie des rares témoignages du III°*/IX®
siécle comportant une page de titre.® En plus de préserver le titre du « livre » (kitah)
copié dans le cahier, ces manuscrits enregistrent des chaines de transmission
remontant jusqu’a 'autorité qui fut a ’origine d’un enseignement donné (exemple :
Abu Hanifa) et indiquant le nom du ou des juristes 'ayant transmis en Ifrigiya. Dans
les trois manuscrits de notre corpus, Asad b. al-Furat apparait comme le lien entre les
juristes irakiens et le milieu savant kairouanais.

Abii ‘Abd Allah Asad b. al-Furat b. Sinan serait né a Harran en 142/759%, ou bien en
Ifriqiya en 145/762 d’une famille originaire de Nisapar.” Il mourut en 213/828 lors du siége

88 Tsafrir 2004 : 109-110.

89 Tillier/Vanthieghem 2019 : 344.
90 al-Maliki 1994, I: 255.

91 Abi 1-‘Arab 1915-1920 : 81.



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya == 877

de Syracuse en Sicile.”* Asad b. al-Furat passa a la postérité du fait notamment de sa
double fonction de « gadi-gazi »*, c’est-a-dire un cadi ayant mené la conquéte de la
Sicile.** L’émir aghlabide Ziyadat Allah b. Ibrahim (r. 201-223/817-838) le nomma en effet
a la judicature de Kairouan en 203/818—fonction qu’il fut contraint de partager avec Aba
Mubhriz. Puis en 210/826, 'émir nomma Asad commandant du raid sur la Sicile—premiére
étape de la conquéte aghlabide de cette ile, finalement achevée seulement en 289/902.

Asad b. al-Furat apparait en outre dans ’historiographie ifrigiyenne comme un
authentique juriste malikite. Une tout autre image se dessine cependant de lui a
partir de 'examen des manuscrits de Kairouan. Plus qu'un malikite attaché aux
enseignements des disciples de Malik, Asad b. al-Furat joua en fait un role essentiel
dans la transmission des matériaux hanafites depuis I'Irak jusqu’a Kairouan a la fin
du II®/VIII® siecle. Asad b. al-Furat aurait en effet entrepris son talab al-ilm en 172/
788-789 et serait rentré a Kairouan en 181/797-798, date a partir de laquelle il ne
quitta plus Kairouan jusqu’a son départ pour la Sicile en 210/826.” Les textes que
nous avons mis en évidence dans la premiére partie de cet article en disent long sur
sa transmission des enseignements d’al-Saybani—que celui-ci regut de ses maitres
Abi Yusuf et Abi Hanifa. Dans I'Ifrigiya de la fin du II*/VIII® et du début du III%/IX®
siecle, Asad b. al-Furat aurait été le principal transmetteur de I'enseignement de ces
trois savants, considérés a posteriori comme les fondateurs de I’école juridique
hanafite.”®

Le nom d’Asad b. al-Furat apparait par ailleurs dans un autre manuscrit : le Kitab
al-aqdiya de Yahya b. Zakariyya’ b. Abi Za’ida (m. 183/798).%” Traditionniste kufiote, ce
dernier fut également nommé juge d’al-Mada’in par le calife Harun al-Rasid en 183/
798.% Disciple d’Abi Hanifa, il compte selon Ibn Abi l-Wafa’ (m. 775/1373) parmi les
premiers savants hanafites.’ Par conséquent, Asad b. al-Furat n’est pas simplement
un transmetteur du Kitab al-asl ; il joua en fait un réle essentiel dans la transmission
de toute une série d’enseignements et de matériaux juridiques irakiens, a posteriori
reconnus comme hanafites.

Notons que le nom d’Asad b. al-Furat n’apparait pas sur des manuscrits relatifs a
d’autres doctrines juridiques. Et la documentation qui nous est parvenue ne permet
nullement d’attester de sa transmission des enseignements des disciples de Malik—et
notamment d’Tbn al-Qasim aupres duquel il aurait étudié. En somme, la production
manuscrite associée a Asad b. al-Furat semble davantage tournée vers le droit irakien et

92 Abu l-‘Arab 1915-1920 : 83.

93 Nef 2011 : 206.

94 Nef 2011 : 193-211.

95 Idris 1971 : 34-36.

96 Yanagihashi 2013 : 18-21.

97 Muranyi 1997 : 25-26.

98 Tillier 2009a : 729.

99 Tbn Abi l-Wafa’ s.d., IT : 211-212.



878 =—— Salah DE GRUYTER

hanafite que vers le droit malikite élaboré en Egypte et au Hedjaz. Si le concept de semi-
madhab développé par Tsafrir peut s’appliquer a certains représentants du milieu
savant kairouanais a l'instar de ‘Abd Allah b. Fariih, d’Abit Muhriz et de ‘Ali b. Ziyad'®, il
est difficile d’en dire autant d’Asad b. al-Furat. Ce dernier, en I’état actuel des sources a
notre disposition, ne peut en définitive pas étre considéré comme le représentant au IT
VIII® siécle d’'un semi-madhab malikite-hanafite.

Son affiliation au madhab malikite, affirmée par les auteurs médiévaux des dic-
tionnaires biographiques, semble davantage étre le fruit d’'une réécriture de I’histoire
du milieu savant kairouanais. Comme nous I'avons déja souligné, les historiens de
I'Ifriqiya appartenaient a cette époque au madhab malikite. A travers leurs diction-
naires bhiographiques, ils édifierent tant le passé de leur province (I'Ifrigiya) que celui
de leur doctrine juridique (le malikisme). Ce faisant, ils entreprirent un processus de «
malikisation » du passé de leur région ; ils composerent, en d’autres termes, un reécit
proprement malikite de I'histoire de I'Ifrigiya.'” F. Bahri a déja souligné P'importance
de cette malikisation dans I’histoire politique de I'Ifrigiya.'® Avec Asad b. al-Furat, les
historiens médiévaux de I'Ifriqiya associérent au malikisme un juriste issu des milieux
hanafites irakiens, et qui, dans les faits, ne participa ni a la transmission des matériaux
malikites ni 4 la construction de cette doctrine juridique.'®®

3.3 La pérennité du milieu hanafite kairouanais

Asad b. al-Furat n’est pas le seul ifrigiyen a figurer sur les pages de titre des manuscrits de
Kairouan. D’autres noms, comme ceux déja évoqués de Muhammad b. Aban al- Himyarl
ou de Sulayman b. Tmran nous permettent d’envisager la pérennité du milieu hanafite
kairouanais. Cette donnée contredit les informations livrées par la littérature de fabaqat

100 ‘Ali b. Ziyad transmit en Ifrigiya tant le Muwatta’ de Malik b. Anas que les enseignements de
Sufyan al-Tawrd; voir Muranyi 1997 : 7-10. En cela et suivant la grille de lecture de Tsafrir, ‘All b. Ziyad
pourrait étre le représentant d’'un semi-madhab malikito-omeyyade. Sur Sufyan al-Tawrl et le
madhab omeyyade voir Judd 2005 : 10-25.

101 Bahri 2006, I : 74-77.

102 F. Bahri remarque par exemple que « dans le cas ol les fugaha’ de ’école de Médine entrete-
naient des liens privilégiés avec des représentants du pouvoir, les auteurs ont 1égitimité cette relation
au nom de la défense de I’ “orthodoxie” menacée par des juges qualifiés d’ “hétérodoxes” » et prend
pour celal’exemple de la famille vizirale des Bant Humayd. Il poursuit : « Par contre, dansle cas oula
judicature est assumée par un malikite, les auteurs s’efforcent de nous convaincre du caractere
conflictuel de la relation existant entre celui-ci et le pouvoir. » (Bahri 2006, I : 74).

103 Celarejoint les observations de F. Bahri qui note « En fait, nos auteurs [Aba I-‘Arab, al- Hu3ani, al-
Maliki et Ihn Nag1] proposent une lecture a rebours de I'histoire du malikisme en Ifrigiyya tout en
ayant soin d'intégrer les personnages éminents de la région parmi les disciples de ’école de Médine. »
(Bahri 2006, I : 77).



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya =—— 879

ren 1

ifriqiyenne. Mais la malikisation de Ihistoire de I'Ifrigiya dont il a déja été question a
longtemps rendu difficile la reconstitution du milieu hanafite de Kairouan.

Tbn Harit al-Hu3ani (m. 361/971 ou 371/981)'** est le seul auteur ifrigiyen a con-
sacrer une partie de son dictionnaire biographique aux « Irakiens » (al-rigal al-
iraqiyyin), c’est-a-dire aux hanafites d’Ifriqiya.’?® Al-Hu3ani se montre hostile a ces
derniers, les anecdotes conservées sur eux étant systématiquement négatives. Si al-
HuSani1 fournit quelques informations sur les nominations judiciaires, il n’apporte
aucune donnée sur les ouvrages circulant par les hanafites d’Ifrigiya, ni aucune
indication sur les partisans (enseignants et étudiants) de cette doctrine juridique.’°®

Toutefois, ’étude des chaines de transmission et des attestations d’audition de
notre corpus permet d’avoir a une vision plus fine du milieu savant hanafite a
Kairouan et d’envisager la transmission d’un corps de doctrine juridique propre a un
madhab encore dans sa période formative. Cela offre également la possibilité d’en-
visager les relations maitres-éléves propres a ce milieu doctrinal. Ainsi, a partir des
différents éléments (page de titre, chaine de transmission, attestation d’audition et de
collation) conservés dans les paratextes des manuscrits ifrigiyens du Kitab al-asl,
nous pouvons schématiser les relations au sein du milieu hanafite kairouanais de la
facon suivante [Figure 15]

Abi Hanifa
= Chaine de transmission (m. 150/767)
————+ Attestation d"audition 1 l i
Yabyi b. Zakariyd' b. AbT Z&'ida Abd Yisuf
(m. 183/798) (m. mrm)
(m. li?lﬂ)ﬂ
Asad b. al-Furit /
/ . 238 )
Abmad b. Mubammad Intermédiaire 7 uIMulmm-b.Mm & Sulaymiin b. ‘Imrin
(m. 247/861-862) (m.?7) (m.7) (m. 270/883)
?
(m.7)
Mubammad b. Abin Ahmad b. Mubammad b. ?
(m. 284/897.898) Antion 27891852 Audition (300/912-9137)
\ |
ua Kitdb al- 'itq (ms. 1-265)  Kitdb al-galir (mss. 32-31/22 & 13-1492) Kitib al-sariqa wa-qay' al-jariq (ms. 1-264)

Figure 15: Transmission des matériaux hanafites en Ifrigiya a partir des paratextes des manuscrits
kairouanais.

104 Avila 2020.
105 Al-Hudani 1915-1920 : 180-197.
106 Melchert 2022 : 296.



880 =— Salah DE GRUYTER

Cette schématisation des relations au sein du milieu hanafite kairouanais nous
conduit a formuler une double observation. 1. Comme le signalaient Talbi, Hentati et
Tsafrir, il semblerait bien que des matériaux hanafites furent transmis en Ifrigiya dans
la seconde moitié du II%/fin VIII*-début IX® siécle—en particulier par Asad b. al-Furat,
transmetteur des enseignements juridiques irakiens a Kairouan. 2. Cependant, la thése
du déclin du hanafisme & Kairouan dans la seconde moitié du III*/IX® siécle est diffi-
cilement tenable au regard du paratexte de nos manuscrits. Comme le soutenait Tsa-
frir, le madhab hanafite était toujours bien représenté en Ifrigiya dans la seconde
partie du I[II*/IX® siécle. De surcroit, nous avons déja montré que le ms. 1-264 conserve
une note d’audition témoignant de la transmission d’enseignements hanafites au-dela
de I’'an 300/912-913. De plus, nous avancons que les mss. 32-22/31 et 33-1492 furent mis
par écrit au IV¥/X® siécle. Ces constations suggerent une continuité de la mise par écrit
des enseignements hanafites et de leur transmission au-dela du III°/IX® siécle, notam-
ment a I'époque fatimide. Ainsi, contrairement a ce qu’avance al-HuSani, les hanafites
d’Ifriqiya ne se convertirent pas tous a I'isma‘ilisme au début du IV¥/X® siecle.'”’

Aucun des savants mentionnés dans le paratexte des manuscrits du Kitab al-asl
n’est connu pour avoir transmis les enseignements d’une autre doctrine juridique.
L’impression dominante est que, malgré le silence des sources malikites sur ces
personnages ainsi que le peu de manuscrits hanafites & nous étre parvenu, ces
juristes formaient un milieu hanafite relativement homogéne d’'un point de vue
doctrinal. $'il est difficile de parler d’une école juridique hanafite  cette époque’®, il
est tout de méme possible de conclure qu’a Kairouan, des cercles savants se
formeérent dans le courant du III*/IX® siecle, organisés autour de la transmission
d’une tradition juridique hanafite ou irakienne.'® Les savants qui apparaissent dans

107 A cela, on pourrait ajouter que les ouvrages biographiques insistent sur les rapports conflictuels
entre les juristes sunnites (notamment malikite) et le pouvoir fatimide. Al-HuSani et Abu Bakr al-
Maliki mentionnent en ce sens différentes persécutions chiites a 'encontre des juristes des madhab-s
sunnites, dont certains hanafites. Mais contrairement a la thése de Muranyi, la réalisation des
manuscrits du fonds de Kairouan ne semble pas avoir eu lieu de maniére discréte ou cachée (Muranyi
1997:197). Au contraire, un certain nombre de manuscrits juridiques hanafites (comme les mss. 32-22/
31 et 33-1492) mais aussi malikites témoignent de la mise par écrit d’enseignements et d’activités
didactiques articulées autour de ces textes tout au long de la période fatimide.

108 Le madhab hanafite kairouanais ne s’est pas encore constitué, a cette époque, en école doctrinale
de droit (doctrinal school of law). Sur les conditions de constitution des écoles doctrinales de droit voir
supa, n°34.

109 N. Tsafrir et N. Hurvitz avancent que les premiers cercles d’enseignements ont servi de base aux
écoles doctrinales (Tsafrir 2004: xiii ; Hurvitz 2000). Tsafrir distingue ainsi les « cercles hanafites » de
I « école hanafite ». Les cercles se différencieraient de I'école doctrinale par le fait que ses frontiéres
ne soient clairement établies et, ainsi, qu’un certain nombre de juristes de ces cercles peuvent étre
considérés comme semi-hanafites. Nous considérons de notre coté que les cercles hanafites kai-
rouanais étaient relativement stables d’'un point de vue doctrinal.



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya = 881

le paratexte de nos manuscrits semblent étre restés fidéles aux cercles constitués
autour des enseignements d’Asad b. al-Furat et de sa transmission de la tradition
juridique irakienne.™*

En somme, les manuscrits de la transmission ifrigiyenne du Kitab al-asl témoignent
de la pérennité du madhab hanafite a Kairouan, depuis la fin du IT¥/VIII® jusqu'au IV/X*
siécle. Ils attestent en outre la constitution de cercles savants dans le courant du IIT%/IX®
siecle, organisés autour de la transmission d’une tradition juridique remontant a Aba
Hanifa et a ses disciples. Comme nous le verrons dans la partie suivante, 'analyse des
textes conservés dans ces manuscrits sont également riches en informations quant a la
transmission d’un corps de doctrine, & son enseignement au sein de ces cercles savants et
a son influence sur le milieu juridique kairouanais.

4 Transmission, enseignement et réception du
Kitab al-asl a Kairouan

Le paratexte des manuscrits kairouanais fournit d’importants témoignages de la
pérennité du milieu juridique hanafite ifrigiyen au III%IX® et IV¥/X® siécle. Les textes et le
processus de copie de ces textes se montrent également fort informatifs quant a la
transmission et a 'enseignement de la doctrine juridique hanafite a Kairouan a cette
période. Nous verrons d’abord dans cette partie que certaines erreurs présentes sur les
manuscrits de notre corpus nous renseignent sur la transmission de la doctrine juri-
dique hanafite en Ifrigiya aux III°/IX® et IV¢/X° siécles. Nous montrerons ensuite que le
Kitab al-asl était déja un texte fixé dans la premiére moitié du III/IX® et que cette fixation
précoce influenca les doctrines juridiques malikite et ismailienne en formation en
Ifriqiya dans la seconde moitié du III°/IX® et au IV¥/X® siecle.

110 La méme observation peut étre formulée sur les cercles savants kairouanais qui se formérent
dans le courant du ITII¥/IX® siécle autour de la transmission de la tradition juridique égyptienne proto-
malikite—tradition juridique représentée par les grands disciples de Malik : Ibn al-Qasim, Ibn Wahb
(m. 197/813) et AShab (m. 204/820). Tout comme Asad b.al-Furat peut étre vu comme I'instigateur d'une
tradition juridique d’inspiration irakienne a Kairouan, Sahnin peut étre vu comme l'instigateur
d’une tradition juridique égyptienne d’inspiration hedjazienne—ou proto-mélikite—a Kairouan. Et,
tout comme les disciples d’Asad b. al-Furat ne sont pas connus pour avoir enseigné autre chose que la
tradition irakienne, les disciples de Sahnin les plus fréquemment cités dans le fonds de Kairouan—a
I'instar de son fils Muhammad b. Sahnan (m. 256/870), d’Ibn ‘Abdiis (m. 260/874) ou de Yahya b. ‘Umar
(m. 289/902)—ne sont pas connus pour avoir enseigné autre chose que la tradition juridique proto-
malikite. Voir en particulier les nombreuses mentions du nom de Yahya b. ‘Umar dans le fonds de
Kairouan (Muranyi 1997 : 92-117 ; Brockopp 2017 : 183-184, 187-188, 202-203).



882 = Salah DE GRUYTER

4.1 Des témoins de la transmission du figh en Ifrigiya

G. Schoeler constate que deux types d’écrits se développérent aux premiers siécles de
I'Islam. Dans un premier temps, les savants musulmans élaborerent des cahiers de
notes a partir de ’enseignement qu’ils recevaient de leurs maitres—ce que Schoeler
qualifie d’hypomnémata.™ La « littérature d’école » constitue un deuxiéme type
d’écrit, « destiné exclusivement a I'usage de celle-ci, et dont la publication se fait par
récitation—dont les modalités pratiques sont I'audition, la dictée ou la récitation par
un disciple ». Cette littérature ressortit de la catégorie des syngramma."* Auquel des
deux genres, selon la dichotomie établie par Schoeler, correspondent les manuscrits
kairouanais du Kitab al-asl ?

Des erreurs a I'intérieur des trois cahiers s’expliquent par un processus de copie
réalisé a partir d’un texte au préalable écrit. L’erreur la plus frequente—et que I'on
retrouve dans les trois cahiers—consiste en des sauts du méme au méme. Les
copistes, dans un moment d’inattention, sauterent une ou deux lignes et reprirent
leurs copies plus loin. Ces erreurs, signalées par le maitre au moment de la lecture du
cahier (gira’a) ou lors du processus de collation par le scribe-disciple & un exemplaire
plus ancien (mugabala), sont parfois corrigées. ™

La Figure 16 présente un saut du méme au méme qui n’a pas été corrigé au sein
du ms. 32-31/22.""* Dans ce cas précis, le scribe recopia le chapitre relatif a 1a priére
du Kitab al-asl a partir d’'un document plus ancien. En raison de la proximité de
deux rasm (yasguda-ha ; sagada-ha) figurant sur le document mere, le scribe saute
une ligne sans s’en rendre compte. En I’absence de correction, il est ici peu pro-
bable que I’étudiant ait lu son manuscrit devant son maitre ou qu’il ait entreprit,
une fois la copie terminée, une collation. De la méme fagon, le scribe du ms. 1-264
semble se tromper a certains endroits sans que cela ne soit corrigé en marge
[Figure 17]."° Dans le cas présent, le scribe s’apercoit sur le coup de son erreur ; il
s’arréte au milieu de sa copie fautive et reprend la bonne marche du texte alaligne
suivante.'®

111 Scholeler 2002 : 48.

112 Scholeler 2002 : 83.

113 Sur la combinaison de supports écrits et transmission orale dans 'enseignement des sciences
religieuses au IIT*/IX® et IV®/X® siécle voir Tillier/Vanthieghem 2022 : 22-23.

114 La transcription et traduction de ce passage est proposé en annexe ; voir annexe 1.

115 La transcription et traduction de ce passage est proposé en annexe ; voir annexe 2.

116 11 est ici intéressant de constater que le cercle servant a séparer les différentes questions
juridiques n’est pas pointé. M. Tillier et N. Vanthieghem ont récemment défendu I’hypothése que le
pointage des cercles n’était pas nécessairement le signe d’une collation comme I'explique al-Hatib al-
Bagdadi (m. 463/1071). L’alternance de cercles pointés et non-pointés dans nos trois manuscrits
corrobore cette hypothése. Le non-pointage d’un cercle suivant une erreur de copie dans le cas du ms.



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya = 883

Figure 16: Saut du méme au méme non corrigé dans le ms. 32-31/22. Raggada, Ms. 32-31/22, f1b,
détails © Al-Mahbar al-watan li-siyana wa-tarmim al-ruqaq wa-l-mahtatat.

Figure 17: Erreur de copie dans le ms. 1-264. Raqqada, Ms. 1-264, f. 1b, |. 6-9, détails © Al-Mahbar al-
watani li-siyana wa-tarmim al-ruqdq wa-l-mahtatat.

Quant a la Figure 18, elle consiste en un saut du méme au méme en raison de la
répétition du syntagme fa-huwa hurr au sein du ms. 1-265 [Figure 18al.""” A la
différence des exemples précédents, une correction est apportée au texte dans la
marge [Figure 18b].""® Le verbe sahha (littéralement, « étre correct ») est par ailleurs
utilisé dans la marge de droite : il signifie que la séquence sautée a fait 'objet d’'une
correction.” L’usage de ce verbe se retrouve quasi systématiquement lorsqu’une
partie du texte est manquante et a été corrigée en marge [Figure 19].

A d’autres endroits, le savant a P'origine de la collation de ce manuscrit (ms. 1-
265) indique balaga (littéralement, « étre parvenu », c’est-a-dire que le collationneur
indique étre parvenu jusqu’a 'endroit en question'*”)—plutét que sahha. Si de facon
générale le verbe sahha témoigne tant d’une correction que de I'attestation de col-
lation'?, un usage différencié de ces deux termes (balaga et sahha) apparait dans

1-264, 1. 7 [Figure 17] semble cependant aller dans le sens d’al-Hatib al-Bagdadi. Sur ces « cercles de
collation » (al-ddra al-igaza) voir Tillier/Vanthieghem 2022 : 20-21 ; Gacek 2009 : 65-66 ; A'zami 1977 :
203-204 ; al-Hatib al-Bagdadi 1996 : 424-425.

117 La transcription et traduction de ce passage est proposé en annexe ; voir annexe 3a.

118 L’ensemble des sauts du méme au méme corrigés dans le mansucrit ms. 1-265 est présenté en
annexe ; voir annexe 3b-k.

119 Gacek 2009 : 170 ; Tillier/Vanthieghem 2022 : 26.

120 Gacel 2009 : 66.

121 Cestle cas du papyrus Dublin, Chester Beatty, Inv. Isl. Pap. 4-6 récemment édité et traduit par M.
Tillier et N. Vanthieghem. Voir Tillier/Vanthieghem 2022 : 26.



884 —— salah DE GRUYTER

notre manuscrit. Le verbe balaga est généralement placé en marge, a la hauteur d’un
titre de section [Figures 19 and 20] et vient ainsi attester que la section qui suit le titre
a fidelement été copiée a partir d’'un manuscrit.

En somme, ces manuscrits—et les différentes marques de collation qu’ils conser-
vent—nous conduisent a affirmer que les textes hanafites de Kairouan consistent en des
syngramma. De surcroit, les marques de collation sont en mesure de nous renseigner sur
la période de transmission et de mise par écrit des enseignements hanafites a Kairouan.
Nous avancions précédemment que le ms. 1-265 sur 'affranchissement et 'émancipation
(al-itq wa-l-tadbir) fut copié dans le courant du III/IX® siécle. Les nombreuses traces de
collation ainsi que les corrections marginales (voir annexe 3) sur ce manuscrit nous
permettent d’affiner la période de fixation des enseignements qui y sont consignés.
Comme nous l'avons déja signalé, ce manuscrit fut collationné a partir de 'exemplaire
ayant appartenu a Asad b. al-Furat (gabala-hu/qabaltu-hu bi-kitab Asad b. al-Furat).** Si
la collation a effectivement eu lieu a partir d’'un livre ayant appartenu a Asad b. al-Furat,
cela signifie que le texte était déja fixé du vivant de ce dernier, au plus tard a sa mort en
213/828. Ces observations nous aménent a poser I'hypothése—étayée dans la prochaine
partie—que les enseignements d’al-Saybani conservés dans le Kitab al-asl (ou, a minima,
ses enseignements sur Paffranchissement des esclaves) étaient déja fixés a I'époque de la
génération de ses disciples directs.

Figure 18a: Saut du méme au méme corrigé dans le ms. 1-265. Raggada, Ms. 1-265, f1a, détails © Al-
Mahbar al-watanf li-siyana wa-tarmim al-ruqdq wa-l-mahtatat.

Figure 18b: Correction en marge du saut du méme au méme dans le ms. 1-265. Ragqada, Ms. 1-265,
fla, détails © Al-Mahbar al-watanr li-siyana wa-tarmim al-ruqaq wa-l-mahtatat.

122 Voir supra, Figure 12.



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya = 885

Figure 19: Présences de sahha (page de droite) et de balaga (page de gauche) dans le ms. 1-265.
Raqqgada, Ms. 1-265, f22b-23a © Al-Mahbar al-watant li-siyana wa-tarmim al-ruqtq wa-l-mahtatat.

Figure 20: Présence de balaga dans le ms. 1-265. Ragqada, Ms. 1-265, f18a, |. 4-7, détails © Al-Mahbar
al-watanf li-siyana wa-tarmim al-ruqaq wa-l-mahtatat.

4.2 La transmission d’un texte fixe : le Kitab al-as/ d’al-Saybani

Les textes conservés dans les trois manuscrits ifrigiyens qui nous occupent corres-
pondent en grande partie aux éditions contemporaines du Kitab al-asl d’al-



886 =— sSalah DE GRUYTER

Saybani'* Aba ‘Abd Allah Muhammad b. al-Hasan al-Saybani est une figure
importante de la période formative du madhab hanafite. Né & Wasit en 132/750, il
grandit a Kafa ot il suivit 'enseignement d’Abx Hanifa. A la mort de ce dernier, il
rejoignit les cénacles de son principal disciple, Aba Yasuf. Al-Saybani se forma en sus
aupres d’autres autorités kufiotes de son époque a I'instar d’al-Awza’ (m. 157/774)
et de Sufyan al-Tawri (m. 161/777). Le cadi ‘Tyad b. Misa signale qual-Saybani
séjourna également a Médine ou il étudia sous I'autorité de Malik b. Anas. Il transmit
d’ailleurs une version augmentée et commentée de son Muwatta’ a son retour en
Irak.** Al-Saybani enseigna trés tot a Kiifa avant de se voir confier la judicature de
Raqga.’ Il s'installa ensuite & Bagdad ot il reprit son enseignement du figh."*® C’est &
cette époque, vers la fin II%/VIII® siécle, qu'al-Saybani devint une figure prééminente
du milieu savant bagdadien.”® 11 attira de nombreux disciples dont les plus illustres
noms des sciences religieuses islamiques de son époque, a Pinstar d’al-SafiT (m. 204/
820). L’ceuvre d’al-Saybani est, en outre, extrémement large. Le libraire bagdadien
Ibn al-Nadim dénombre au IV*/X® siécle pas moins de quarante-sept écrits de droit lui
étant attribués.”®® L’ensemble de ces écrits est aujourd’hui compilé dans un seul et
méme ouvrage, le Kitab al-asl—parfois également intitulé (Kitab) al-Mabsit.

N. Calder estime que cet ouvrage est un témoignage typique des ceuvres orga-
niques que les juristes musulmans firent remonter a des figures d’autorité du I1°/VIII®
siecle.” Selon Calder, les ouvrages fondamentaux du droit musulman n’ont été fixés
qu'aprés la mort des savants & qui ils ont été attribués.™®® Il considére que ces textes
resulteraient d’'un processus de croissance organique et, ainsi, qu’ils ne sont pas
authentiques. Calder pose en effet I’hypothése que des cercles de savants postérieurs
al’«auteur » ont ajouté, les uns apres les autres, des éléments nouveaux a la doctrine
juridique contenue dans ces ouvrages et en vient a reconsidérer la datation des
premiers textes juridiques islamiques. Ses hypothéses audacieuses ont marqué un
véritable tournant dans la recherche. L’attention de la communauté scientifique s’est

123 al-Saybani 1990 al-Saybani 2012. L’édition de ces manuscrits, entreprise dans le cadre de notre
thése de doctorat, fera 'objet d’'une future publication.

124 ‘Tyad b. Miisa 1982, 1: 171. Pour I’édition de la recension d’al-Saybani du Muwatta’ voir Malik : s.d.
Quant a authenticité du Muwatta’ d’al-Saybani voir Sadeghi 2010 : 291-319.

125 Tsafrir 2004 : 86.

126 Chaumont 1960-2005, IX : 405-406.

127 Chaumont 1960-2005, IX : 405-406.

128 Ibn al-Nadim 1978 : 287-288.

129 Calder 1993.

130 Calder s’intéresse en particulier au Muwatta’ de Malik (Calder 1993 : 20-38) et a la Mudawwana
de Sahniin (Calder 1993 : 1-19) pour le malikisme, au Kitab al-harag d’Aba Yasuf (Calder 1993 : 105-
160) et au Kitab al-asl d’al-Saybani (Calder 1993 : 39-66) pour le hanafisme ainsi qu’au Kitab al-Umm
d’al-Safi1 (Calder 1993 : 67-85) et au Muhtasar d’al-Muzani (Calder 1993 : 86-104) pour le 3afiisme.



DE GRUYTER Le maghab hanafite d’Ifrigiya = 887

avant tout arrétée sur sa datation des premiers textes malikites.® Quelques
études—plus tardives et plus limitées en nombre—sont revenues sur ces conclusions
concernant textes $afiites et hanafites.’*?

Concernant la doctrine juridique hanafite, Calder conteste I’attribution du Kitab
al-harag & Aba Yasuf.™* Il considére en sus que I’ensemble des ouvrages attribués a
al-Saybani résulteraient d’'un long processus de rédaction s’étalant sur plusieurs
générations de juristes.”** Calder conclut ainsi que les ouvrages d’al-Saybani recu-
rent leurs formes finales dans la premiére moitié du IV®/X® siécle.’*> M. Tillier a
cependant montré que le Gami‘ al-kabir pourrait bien avoir été rédigé du vivant d’al-
Saybani—ou a la génération immédiatement postérieure.’*® I’analyse stylistique du
Kitab al-atar et du Muwatta’ d’al-Saybani conduit B. Sadeghi a refuser le processus de
croissance organique de ces deux ouvrages et 'améne a conclure que ceux-ci
remonteraient bien a al-Saybani.”’

A ce jour, les critiques apportées a Calder ont touché différents aspects de ses
hypothéses. Les spécialistes ont notamment mis en évidence le point plus faible de
Iargumentation de I'auteur : I’absence de toute référence aux fragments manuscrits
des ouvrages dont il critique la datation traditionnelle. Aucune étude n’a toutefois
examiné les conclusions qu’il formule sur le Kitab al-asl.™*® De plus, ’'absence de mise
en évidence de manuscrits du Kitab al-asl remontant a haute époque—avant la

131 N.Calder s’intéresse de pres a deux textes de la doctrine malikite naissante : le Muwatta’ de Malik
b. Anas (m. 175/795) et la Mudawwana de Sahnin b. Sa1d (m. 240/854). Constatant, d’'une part, que
'organisation et la division du Muwatta’ répond a une certaine sophistication qui ne lui semble
pouvoir étre le fruit de 'époque de Malik b. Anas et que, d’autre part, ce texte enregistre une
centralité de la parole prophétique sur celle de Malik, Calder en vient a considérer que la Mudaw-
wana vint quelques décennies avant le Muwatta’, probablement aux alentours de 270/883 1a ou
’ouvrage attribué a Malik serait le fruit de 'andalous Muhammad b. Waddah al-Qurtubi (m. 287/900).
Bien que minoritaire, la position de N. Calder a été soutenue par certains chercheurs, parmi lesquels
Melchert (Melchert 2003 : 293-324). Pour les critiques formulées a Calder sur sa datation des premiers
textes malikites voir Dutton 1994 ; Dutton 1996 ; Motzki 1998 ; Muranyi 1999a ; Muranyi 1999b ;
Brockopp 1999 ; Brockopp 2000 ; Motzki 2003a ; Muranyi 2004.

132 Sur les réfutations a Calder quant a sa datation des textes afi‘ites voir Lowry 2004 ; Yahia 2009 ;
El Shamsy 2007 ; El Shamsy 2012.

133 Voir a ce sujet Zaman 1997 : 14 ; Melchert 2003 : 309 ; Tillier 2009 : 45-46.

134 Calder 1993 : 49 ; Chaumont 1960-2005, IX : 405-406.

135 Calder 1993 : 51.

136 Tillier 2009a : 157.

137 Sadeghi 2010.

138 A l’exception de S. Hanif qui s’est intéréssé a la transmission du Kitab ihtilaf Abt Hanifa wa-Ibn
AbI Layla d’Abu Yusuf, texte intégré au Kitab al-asl d’al-Saybani. Il constate que les ouvrages du
juriste al-Tahawl (m. 321/933) attestent I'existence de transmissions indépendantes du Kitab ihtilaf
d’Aba Yasuf. Ces multiples transmissions indépendantes confirmeraient ainsi I'attribution du Kitab
ihtilaf a Aba Yasuf. Voir Hanif 2021.



888 =—— Salah DE GRUYTER

premiére moitié du IV¢/X® siécle notamment—n’a jusque-la pas permis d’invalider
définitivement les conclusions de Calder sur cet ouvrage.'*

Notre corpus de manuscrits ifriqiyens du Kitab al-asl constitue un témoignage
inédit de la transmission de ce texte a haute époque, dés le début du III/IX® siécle.
Comme nous I'avons signalé dans la partie précédente, un livre ayant appartenu a
Asad b. al-Furat servit de référence pour la collation du manuscrit 1-265 traitant de
Iaffranchissement. Le soin porté a la collation—notamment a travers les nom-
breuses corrections de sauts du méme au méme (annexe 3)—est I'illustration de
P'attention accordée a la transmission d’un corps de doctrine juridique a laquelle le
fastidieux travail de copie ne devait rien retrancher. De plus, I'essentiel des varia-
tions entre les manuscrits composés a Kairouan et le texte aujourd’hui édité sont
mineures et secondaires. Nous identifions cing types de variations : 1. L’ajout ou
I'omission d’une lettre ; 2. L’ajout ou 'omission d’un mot ; 3. La détermination ou
lindétermination d'un mot qui est, inversement, indéterminé ou déterminé dans
I’édition contemporaine ; 4. La variation dans I'utilisation des prépositions condi-
tionnelles (law, ida et in) et temporelles (wa-, fa- et tumma) ; 5. L’utilisation d’un
terme sémantiquement proche pour un autre.'*’

Il convient également de constater que les manuscrits kairouanais suivent une
organisation en chapitres (bab-s) identique a celle que I'on retrouve dans I'édition
contemporaine. Par ailleurs, toutes les questions juridiques présentes dans les
manuscrits se retrouvent dans I'édition actuelle—et, inversement, toutes les ques-
tions juridiques de I’édition actuelle se retrouvent dans les manuscrits de Kairouan.

Contrairement a ce qu’envisage Calder, les manuscrits ifriqiyens du Kitab al-asl
d’al-Saybani suggérent que le texte fut en fait fixé trés t6t, au plus tard a la mort
d’Asad b. al-Furat (m. 213/828). Cependant, si 'essentiel des enseignements conserves
dans le Kitab al-asl furent fixés dés cette époque, I'ceuvre d’al-Saybani telle qu’elle
apparait dans ces manuscrits est-elle pour autant pleinement aboutie ? Peut-on
identifier des traces d’ajouts, par les juristes postérieurs a al-Saybani, de cas

139 Calder signale que le manuscrit complet le plus ancien du Kitab al-asl remonte au VII*/XII® siécle
(Calder 1993 : 39). La nouvelle édition du Kitab al-asl entreprise par M. Boynukalin s’appuie sur dix-
sept manuscrits conservés a Istanbul, Alep, Le Caire et Dublin. Aucun ne remonte au IV¥/X® siecle (al-
Saybani 2012 Introduction, 139-170). Boynukalin mentionne vingt-cinq autres manuscrits existants
quil n’a pas systématiquement inclus dans I’édition. Comme le signale A. E1 Shamsy, il s’agit d’'un
nombre important de manuscrits pour une ceuvre aussi ancienne ; cela souléve des « questions
intéressantes sur I'histoire textuelle de 'ceuvre » qui ne sont pas traitées par Boynukalin (El Shamsy
2016).

140 Typiquement, le scribe du ms. 1-265 utilise indifféremment le verbe de forme I. sa@ (travailler
pour se libérer, pour acheter son affranchissement) et son dérivé de forme X. istas@ (permettre a un
esclave de travailler et de gagner de quoi se racheter) 1a ol les deux verbes sont utilisés distinctement
dans I’édition contemporaine.



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya = 889

d’espéces ? Examinons a présent le plus ancien manuscrit kairouanais du Kitab al-asl
(ms. 1-265 sur laffranchissement des esclaves) a la lumiére des observations de
Calder.

Calder considére le Kitab al-asl comme le produit final d'une longue période
développement. Un premier processus aurait d’abord consisté en I'accumulation de
matériaux de base ; ceux-ci auraient été intégrés a différents textes a travers plu-
sieurs phases de rédactions.'* Les juristes auraient ensuite introduit des citations de
figures d’autorités—a l'instar du Prophete ou de grandes figures kufiotes comme
Ibrahim al-NahaT (m. 96/714)**—et de points de divergence (ihtildf) entre Abi
Hanifa, Aba Yasuf et al-Saybani.’*® Calder poursuit : les textes qui sont apparus a la
suite de ces processus auraient été associés a al-Saybani non pas parce qu’il en était
l'auteur, mais parce qu’il était une figure d’autorité reconnue.***

A la lecture des manuscrits de Kairouan, al-Saybani peut-il étre considéré
comme I'« auteur » du Kitab al-asl ou, suivant 'hypothése de Calder, I'ouvrage lui fut-
il attribué a posteriori'*> ? 1l est intéressant de constater que le nom d’al-Saybani est
totalement absent de la page de titre du ms. 1-265—a la différence des mss. 1-264 & 32-
22/31. De surcroit, la plupart des points d’ihtilaf—voir infra—enregistrés dans le ms.
1-265 reposent sur une divergence entre Aba Hanifa et Aba Yasuf. Al-Saybani n’est
cependant pas complément absent de ce manuscrit. Il apparait réguliérement en téte
des isnad-s.**® En outre, la figure d’al-Saybani est a certaines occasions convoquée
lorsqu’il est question d’une divergence avec Abli Hanifa."*” Pour ces raisons, al-
Saybani est déja une figure d’autorité importante pour Asad b. al-Furat et ses dis-
ciples—et gagna encore en autorité a la fin du III*/IX® et au IV¥/X® siécle. L’autorité
juridique d’al-Saybani semble, au début du ITI*/IX® siécle, avant tout reposer sur son
role de transmetteur du figh de ses maitres—Abi Hanifa et Aba Yasuf.

Concernant 'accumulation de matériaux de base, Calder distingue dans le Kitab
al-asl deux types d’organisation narrative qui seraient le produit de différents pro-
cessus rédactionnels. 11 distingue les textes organisés autour de cas hypothétiques

141 Calder 1993 : 49.

142 Abu ‘Tmran Ibrahim b. Yazad al-Naha' al-Kafi, m. 96/714 : juriste kufiote qui fait figure, dans le
paradigme formulé par J. Schacht, de représentant de la tradition vivante irakienne (Schacht 1983 :
37). Sur ce personnage voir Lecomte 1960-2005 ; Melchert 2020.

143 Calder 1993 : 49.

144 Calder 1993 : 49.

145 Nous comprenons « auteur » dans la lignée de ce que suggére Brockopp, a savoir celui qui produit
un effort rédactionnel unique (c’est-a-dire le livre) et qui en contrdle sa production (Brockopp 2017 :
84).

146 Notamment pour l'isnad introductif du ms. 1-265 ou il est la derniére autorité irakienne (avantle
nom du transmetteur ifrigiyen, Asad b. al-Furat). Voir Ms. Ragqqada 1-265, f1b.

147 Notamment Ms. Ragqada 1-265, f8a—8b.



890 —— salah DE GRUYTER

introduits par des phrases conditionnelles (wa-idd, wa-in, wa-law)—organisation
hypothétique—de ceux organisés autour de dialogues alternant entre la figure du
qultu (je demandai) et celle du gala (il répondit)}—organisation dialogique. Calder
considére que l'organisation hypothétique est plus ancienne que I'organisation
dialogique. L’organisation hypothétique serait particulierement associée aux pre-
miéres étapes du développement d’une tradition juridique,'*® 1a ol organisation
dialogique consisterait en un moyen littéraire plus tardif d’intégration des
matériaux disparates.*? Il ajoute que I'organisation hypothétique se caractérise par
la rareté de I'usage de traditions remontant a d’anciennes autorités locales (atar) ou
au Prophéte (hadip) ;*° A Pinverse, Porganisation dialogique ferait davantage usage
d’outils scripturaires remontant au Prophéte ou & d’anciennes autorités
irakiennes.”

Qu'en est-il des manuscrits de la transmission ifrigiyenne du Kitab al-asl ? A
premiere lecture, les hypothéses de Calder pourraient étre soutenues. Le manuscrit
le plus ancien de notre corpus (ms. 1-265) suit une organisation hypothétique la les
manuscrits les plus tardifs (mss. 1-264, 32-22/31, 33-1492) suivent une organisation
dialogique.

Cependant, les observations qu’il dresse quant a I'usage des traditions dans ces
deux types de textes sont difficilement tenables. Contrairement aux affirmations de
Calder, I'usage de atar et de hadit n’est pas rare dans les textes ayant une organi-
sation hypothétique, a I'instar du chapitre sur I'affranchissement (ms. 1-265). Le
manuscrit 1-265 est celui de notre corpus qui enregistre le plus de traditions
remontant au Prophete ou aux autorités irakiennes. Ces traditions sont, en outre,
toujours introduites par des chaines de transmission (isnad-s). Les derniers maillons
des isnad-s sont généralement des maitres ou des contemporains d’Abi Hanifa “hE
parfois, il s’agit d’Aba Hanifa lui-méme ou de ses disciples (Abt Yasaf et al-
Saybani)™ voire, a de plus rares occasions, d’Asad b. al-Furat.”* Pour ces raisons, il
est difficile de conclure que les deux organisations narratives (hypothétique et dia-
logique) que l'on retrouve dans le Kitab al-asl seraient le produit de processus de
rédactions différencies.

148 Calder 1993 : 41.

149 Calder 1993 : 45.

150 Calder 1993 : 41. Calder signale en outre que les quelques usages de atar ou de hadit se font sans
isnad-s (chaine de transmission) et ne visent pas a rendre une parole figée (ipsissima verba).

151 Calder 1993 : 40.

152 A titre d’exemple, voir les traditions de Ms. Raqqada, 1-265, 1b qui remontent a A§‘at b. Sawwar
(m. 136/753-754) et al-Haggag b. Arta’ (m. 150/767-768).

153 Pour Abu Hanifa voir Ms. Raqqada, 1-265: 2a. Pour Abu Yasuf voir Ms. Ragqqada, 1-265 : 2a. Pour al-
Saybani voir Ms. Raqqada, 1-265 : 3a.

154 A titre d’exemple, voir Ms. Ragqada, 1-265 : 1b.



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya = 891

La mise au jour de chapitres du Kitab al-asl dont n’avait pas connaissance Calder
montre que les caractéristiques qu’il dresse pour chacune de ces organisations
narratives ne sont pas figées.” Certains textes hypothétiques enregistrent de
nombreuses traditions (comme le ms. 1-265) 1a ou des textes dialogiques ne font
presque jamais référence a l'autorité scripturaire (a I'instar des mss. 32-22/31, 33-
1492). L’usage de traditions dans le Kitab al-asl n’est en cela pas nécessairement le
produit d'une phase de rédaction tardive qui se caractériserait par les polémiques
avec d’autres doctrines juridiques.’

De surcroit, Calder considére que les textes ayant une organisation hypothétique
ne feraient que peu mention des divergences (ihtilaf) entre Abii Hanifa, Aba Yasuf
et al-Saybani 1a ou celles-ci sont davantage présentes dans les textes adoptant une
organisation dialogique.™ Une nouvelle fois, il note que ces points de désaccord furent
ajoutés de facon tardive.®® Sur ce point, il est vrai que des différences notables
apparaissent entre les manuscrits kairouanais du Kitab al-asl et I'édition contempo-
raine du texte. L’ihtilafentre Abni Hanifa, Aba Yasuf et al-Saybani tel qu’il se retrouve
dans le texte édité ne figure pas nécessairement dans les manuscrits de Kairouan. En
cela, on pourrait confirmer les observations de Calder et envisager un ajout tardif.

Cependant, lihtilaf entre Abli Hanifa, Abli Yasuf et al-Saybani n’est pas com-
plétement absent de nos manuscrits. Sur certains points—a l'instar du nasab
(lignage) de Pesclave affranchi,®® du témoignage de I’affranchi,'®® de laffran-
chissement d’une partie d’un esclave,'" du témoignage d’une femme quant & l'af-
franchissement de son feetus'®*—la divergence entre Aba Hanifa et ses disciples, en
particulier Abu Yasuf, est notée. Déja a I’époque d’Asad b. al-Furat et de ses disciples
directs, des points de divergence étaient connus par les juristes de Kairouan. Une
nouvelle fois, la référence a des divergences entre les « maitres fondateurs » de la
doctrine juridique hanafite n’est pas nécessairement le produit d’'une phase de
rédaction tardive.

155 Calder s’appuie pour son exposé sur I'édition de Abal-Wafa’ al-Afgani qui n’inclut pas le chapitre
sur I'affranchissement des esclaves.

156 Calder explique en substance que les atar-s et de hadit-s présents dans le Kitab al-asl étaient a
Iorigine conservés dans des corpus séparés et qu’ils furent intégrés au Kitab al-asl dans le cadre de
polémicues avec les malikites (Calder 1993 : 53). C'est d’ailleurs pour cette raison que 'on trouve,
selon Calder, davantage de traditions dans les textes organisés de fagon dialogiques que dans les
textes suivant une organisation hypothétique ; voir Calder 1993 : 40, 53).

157 Calder 1993 : 40-41. Calder explique que sur des points polémiques (polemical situation), les
textes suivant une organisation hypothétique font davantage usage de hadit-s ou atar-s qu’a I'ihtilaf
entre Abt Hanifa, Aba Yasuf et al-Saybani (Calder 1993 : 41).

158 Calder 1993 : 4041, 49.

159 Ms. Raqgada 1-265 : f2a.

160 Ms. Ragqada 1-265 : f6h-7a, 8a—8b.

161 Ms. Raqgada 1-265 : f20a-b.

162 Ms. Raqqgada 1-265 : f22a.



892 = salah DE GRUYTER

En somme, en nous appuyant sur les manuscrits de la transmission ifrigiyenne
du Kitab al-asl, nous en venons a considérer que les enseignements d’al-Saybani
furent, au plus tard, fixés au début du III%/IX® siécle. Le Kitab al-asl est alors I'un des
plus anciens textes juridiques fixes a avoir été transmis et enseigné a Kairouan—
avant meme la Mudawwana, ceuvre de I'Ifrigiyen Sahntn b. Sa‘1d. Des lors, il con-
vient dans la derniére partie de cet article d’envisager I'influence du Kitab al-asl sur
les autres doctrines juridiques d’Ifriqgiya, en particulier le malikisme et 'ismaTlisme.

4.3 Réception du Kitab al-asl par les doctrines juridiques
d’Ifrigiya

4.3.1 La Mudawwana de Sahnin : un Kitab al-as/ malikite ?

Les hypotheses audacieuses de Calder sur la datation des premiers ouvrages de droit
(notamment du Muwatta’ de Malik et de la Mudawwana de Sahniin) ont capté I'at-
tention de la communauté scientifique. Si la question de la datation de ces ouvrages
est centrale dans I'ouvrage de Calder, il y développe également des hypotheses plus
fines qui n’ont jusqu’a présent pas été pleinement testées et qui méritent un examen
a 'aune des manuscrits sur lesquels nous nous appuyons.

Calder remarque que certains avis consignés dans la Mudawwana de I'Ifrigiyen
Sahniin b. Sa1d répondent a ce qui est conservé du Kitab al-asl d’al-Saybant. Il voit par
exemple dans les avis de Malik sur les ablutions (al-wudit’) tels qu’ils sont mentionnés
dans la Mudawwana la trace de polémiques entre hanafites et malikites.'®® Ces
observations font échos aux constations d’autres chercheurs sur la relation entre les
doctrines juridiques hanafite et malikite dans leurs phases formatives. M. Fierro sig-
nale par exemple que Sahnin enregistre dans sa Mudawwana des avis juridiques qui
proviennent de sources irakiennes et qui coincident avec les positions d’Aba Hanifa,'®
Des recherches plus récentes ont souligné la porosité entre les doctrines malikite et
hanafite en Ifrigiya. P. Gledhill a ainsi montré que Sahndn peut étre vu comme l'ar-
tisan d’'un syncrétisme hanafito-malikite a Kairouan ; sa Mudawwana serait un
ouvrage malikite d’'un point de vue de la jurisprudence, mais hanafite concernant
Iherméneutique juridique. Il montre que le giyas (raisonnement par analogie) et, dans
une moindre mesure, listihsan (préférence)—tous deux caractéristiques du hana-
fisme en formation—sont largement présents dans la Mudawwana de Sahniin.'®

La mise au jour des manuscrits hanafites de Kairouan permet de mieux de
comprendre la relation dialogique entre les doctrines malikite et hanafite.

163 Calder 1993 : 4-9.
164 En particulier sur la question de lever des mains durant la priére. Voir Fierro 1987 : 77.
165 Gledhill 2014.



DE GRUYTER Le madhab hanafite d'Ifrigiya = 893

Examinons, a partir du ms. 1-265, les questions relatives a I’affranchissement du
feetus d’une esclave enceinte (itq ma fi l-batn) et ses paralléles dans la Mudaw-
wana.'*® Al-Saybani stipule ce qui suit [Figure 21] : 1. Si un homme dit & son esclave
que tout enfant qu’elle mettra au monde sera libre, [et que cet enfant nait du vivant
de ’homme en question], alors ’enfant est libre a sa naissance ; 2. Si un homme dit &
son esclave que tout enfant qu’elle mettra au monde sera libre puis qu’il meurt alors
que lesclave est enceinte et que, suite a cela, elle met au monde un enfant, alors
I’enfant n’est pas affranchi ; 3. Si ’homme dit & son esclave que tout enfant qu’elle
mettra au monde sera libre puis qu’il la vend alors qu’elle est enceinte et que, suite a
cela, elle met au monde un enfant, alors 'enfant n’est pas affranchi.

Figure 21: Questions relatives a I'affranchissement du foetus dans le ms. 1-265. Raqqgada, Ms. 1-265,
f21a, I. 12-16, détails © Al-Mahbar al-watanf li-siyana wa-tarmim al-ruqdq wa-l-mahtatat.
O yhdl Lo b e oS O.1
s6d «Sla b Oy lad 5 LS 3> g8 drgali g JS azpylad Joll JU8 1319 .2
laalg Bu2y @l Jsall Gige sm dialg oF Jol> 29 Isall il glg abi li> algll Bans Yo 3> .3
Jol> 09 Jsall lgels slg © Fasll 18 [0y @ Jol> Lagl] Jsall ello o zss- 33 i) 4
coali 6 gyl ella o 733 18 Y laaly Fumy @l gyl aze Oalg @55

1. © Chapitre sur affranchissement du feetus©

2. Etsi’lhomme dit a son esclave : « Tout enfant que tu mets au monde sera libre », [alors] Penfant est
libre comme ’lhomme Ia dit et ceci tant que 'esclave met au monde dans la possession de ’homme.
L’enfant est [alors bel et bien]

3. libre. Lenfant n’est [cependant] affranchi que lorsque Fesclave I'a mise au monde. Si le maitre meurt
alors que I'esclave est enceinte puis qu’elle donne naissance [a un enfant] aprés la mort du maitre,
[alors] son enfant n’est pas affranchi

4. parce qu'il était sorti de la possession du maitre [[et 'esclave est enceinte puis elle donne naissance]]
avant Paffranchissement © Si le maitre vend son esclave alors qu’elle est enceinte

5. puis qu’elle donne naissance [a un enfant] chez Pacquereur, [alors] I'enfant n’est pas affranchi parce
qu'il était sorti de la possession du vendeur avant que 'esclave ne Pedit mise au monde.

166 Ms. Raqqada, 1-265 : f21a-23a. = al-Saybani 2012, V : 126-134.



894 — salah DE GRUYTER

Ces trois points juridiques sont également traités dans la Mudawwana de
Sahntn.'®” Ibn al-Qasim, linterlocuteur de Sahnin, explique que Malik autorise
laffranchissement de I'enfant aprés sa naissance si le maitre dit a son esclave que
tout enfant qu’elle mettra au monde sera libre (question 1).%® Malik partage ici la
position d’Abti Hanifa conservé dans le Kitab al-asl. Quant a I'affranchissement de
I'enfant qui serait né aprés la mort du maitre (question 2), 'avis retenu dans la
Mudawwana diverge de celui du Kitab al-asl. Dans ce cas, Ibn al-Qasim précise qu’il
n’arien retenu de Malik a ce sujet, mais qu’il considere, lui, que I'enfant sera libre a
sa naissance.'® Concernant I'affranchissement de I'enfant aprés une vente (question
3), I’avis retenu dans la Mudawwana diverge a nouveau de celui du Kitab al-asl. Dans
ce cas, Malik considere que la vente est blamable (istatqala baya-ha) 1a ou Ibn al-
Qasim l’autorise pleinement.'”®

La mise en parallele de ces trois questions [Table 1] illustre la relation
dialogique entre le Kitab al-asl et la Mudawwana et confirme ’hypothése de Calder sur
Pinfluence du premier texte sur le second. Dans le cas ou les avis d’Abt Hanifa et Malik
convergent, la réponse de Malik se limite & « oui » (na‘am) & 1a question posée'” et ni
Ibn al-Qasim ni Sahniin n’apportent d’éléments supplémentaires pour étayer cette
réponse. Cela se retrouve ailleurs, par exemple autour de la question de I'affran-
chissement d’un esclave au moment de la mort du maitre alors que celui-ci a contracté
une dette équivalente a la valeur de son esclave [Table 1, n°4].

Dans le cas ou les avis conservés dans la Mudawwana divergent de ceux du Kitab
al-asl, les réponses sont systématiquement étayées. Sur la question de laffran-
chissement du foetus d’une esclave enceinte apres une vente, Malik autorise cette
vente bien qu’il la considére blamable. Sahnin apporte dans ce cas un deuxiéme avis,
celui d’Ibn al-Qasim autorisant pleinement l'affranchissement. Ailleurs dans la
Mudawwana, il est question de I'affranchissement—ou plus exactement, du constat de
liberté—d’un esclave entrant en possession d'un membre de sa famille. Malik con-
sidere que I'esclave est automatiquement libre s’il entre en possession d’'un membre de
son lignage ascendant et descendant ainsi que des fréres et sceurs, 13 ol al-Saybani
etend I'affranchissement a 'ensemble des membres appartenant aux degrés prohibés
par le mariage. Afin d’étayer I'avis de Malik, Sahnin fait ici usage d’une tradition
remontant au juriste médinois Rabi‘a al-Ra’y (m. 136/753)'”* [Table 1, n°5].

167 Sahnin 1994, II : 431433,

168 Sahniin 1994, II : 432.

169 Sahniin 1994, 11 : 431.

170 Sahnian 1994, 11 : 432.

171 Ou tout autre formule correspondante comme « Ceci est autorisé » (hada £a’iz).

172 Rabia al-Ra’y b. Abi ‘Abd al-Rahman, m. 136/753 : juriste médinois, maitre de Malik b. Anas. Sur ce
personnage voir Dutton 2022 : 30.



Table 1: Comparaison de points juridiques traités dans le Kitab al-as/ d’al-Saybani et dans la Mudawwana de Sahnan.

Sujet al-Saybant, Kitab al-asl (Ms. Ragqada 1-265)

Sahnin b. Said, al-Mudawwana al-kubra

1. De I'affranchissement du foetus d’une esclave  lad |18 laS 948 3> 9gd asali g JS axyylad S0 8 13l
enceinte Al L )l Bany dg y> 048 aSle 6 Dy

o3 Bl > 5g3 aals alg JS aza ol JBB 13] ol 1ed8
basi 1 J18 §alg Lo wlila Jod

2. Delaffranchissement du feetus d’une esclave  uss @ Jsall Siga amy Galg @ Jal> a9 Jsall Ola glg

enceinte apres la mort du maitre Jed [[6adg @ Jal> 9]l sall ella (4o 755 45 <Y lasly
C
Sl

8 land 3> og8 auali alg IS axed gy Joyll s 18
cdno gl deudl Crga amy g ol assa Aually 53l gh sl donss
e D98 a2y G5 ol auye splly Galgd puse sedly 4
o5 ) JB Ble o 31 15e 5 ellle Js8 i le podl 31 )8

o8 Joill lia JBs Jol> a9 s> elibay B Lo azad JB oy
3> o0 lpuwldll opl Y8 .diga asy dialg @ ell3 le sgalg aiso
o Galgd lllus B dall 8 dadl clas Log Jlall uly o
) Gl aly 30 5> 56 @530 a2y 45alg ol 1pudl o 3a

3. De l'affranchissement du feetus d’une esclave  laalg gzes @) gyztall e Sy @ Jal> 29 Isall leels 5lg
enceinte aprés une vente. Coali ol J8 ol ells oya 255 45 4

ool ahls 3> 58 ansals slg JS aza¥ JBB Shany o o) clyi el
JUd azal oxie o) Sy e Juds ail elllo e 2yt )18 Sl
JBg .lgng clila Ja22016 W ol 311 3o ggd apalialg JS 1o/

Mgnses o ol Ulo ol ol JB laseg Loy o) i

4. De Faffranchissement de Pesclave a lamort o le e sl ol oy sl e 8318 oy Byl oy zlanadl
du maitre alors que la valeur de I'esclave couvre  J15 s adleg Dgall sie oae Guel Yy 8 JB &l b
la dette du maitre. 9 aaad 3 sl loug

ﬁyw@zslglp&uy‘swygsoméﬁr_i ol c._:“U:&L"i
Pellle sie diie J9ma ¥ 1B Samenll By s adleg

5. De celui qui entre en possession d’un mem-
bre de sa famille.

oo Bda b pp \dlse pelidlane o e pe Bugy o
13 ella oo JB & glusg aule aldl Lo alll Yoy e diule
L-,gdlﬂ?\f.:a:.'éjln:.wo,@l/@)}geém?)mp)

'\pg@ém?)m ) 13 ella \ oo/ JB il 39200

p@u;,lc@ymbm” égi&gi)iipdﬁ]lwop)]'w‘)@
gl elile Funy ellls J5 15 Sellla g5 5 pgiSle 13|

Salg slyg dalgg clalg s elilazg alaly clol 2lalanlg

Je .dni_g Loy d39>i9 elal _gi el \:l39>|9 ads ¢JJ'9>|9
oohzny B 350 gow Lolg all WS 8 2Ll Jal sag iella

d3LANYD 34

1jeuey] goypow 7

eAibLyLp 93

568



Table 1: (continued)

Sujet al-Saybani, Kitdb al-as! (Ms. Ragqada 1-265) Sahniin b. Sa‘id, al-Mudawwana al-kubrd

igﬁnﬂghﬂ.ﬂgiﬂi-ﬂg \:.‘ii()glﬂgtia;_| elde gzoy¥gelle

e g ol [ 2l 85 oo 3] elle sie olle Gany dg s

diuay =Sla lagd ale amy 1 )8 l dnay oo sae o1 ol e

Bg I ale 6 allay d JB ail dagy e ailig Alglly S

S esY g #91 dg ol

*Ms. Raqgada, 1-265: f21a (= al-Saybani2012,V: 126). BSahnan 1994, 11: 432. “Ms. Raqqada, 1-265 : f21a (=a|-§aybén7 2012,V:126-127). dsahnan 1994, 11 431. °Ms. Raqgada, 1-265: f21a

(=al-Saybani 2012, V : 127). 'Sahnan 1994, 11 : 432. Ms. Raqgada, 1-265 : f3a (=al-5ayban 2012, V: 72). hsahnin 1994, 11 : 412-413. 'Ms. Raqgada, 1-265 : f2a (=al-Saybani 2012, V : 67-68).
Isahnain 1994, 11 : 427-428.

yejeS — 968

d3LANYD 34



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya = 897

En somme, et comme le suggére Calder, il semblerait que la doctrine juridique
hanafite—notamment le Kitab al-asl d’al-Saybani—influenca le malikisme naissant,
en particulier Sahnin et sa Mudawwana. 11 ressort de la comparaison de ces deux
textes sur 'affranchissement que la Mudawwana fut construite en réponse au Kitab
al-asl. Les manuscrits ifrigiyens du Kitab al-asl apparaissent dés lors comme un
chainon essentiel, permettant de prouver de maniére documentaire que ce texte
hanafite était connu en Ifrigiya et qu’il servit de base a la composition de la
Mudawwana.

La relation dialogique entre le Kitab al-asl et la Mudawwana ici mise en exergue
permet en outre de confirmer I’hypothése avancée par Tillier, selon lequel la pro-
duction de livres fixés par des juristes hanafites a la fin du I1°/VIII® ou au début du III%/
IX® siécle polarisa les débats juridiques et la construction des madhab-s concu-
rents.’” Pour les juristes ifriqiyen se reclamant de Malik—a Finstar de Sahnin —, le
Kitab al-asl fait figure de référence littéraire primordiale. Ces juristes durent
s’adapter au défi posé par les hanafites qui étaient les premiers a avoir formalisé leur
doctrine juridique et & construire leur propre madhab."* Il convient par conséquent
de se demander si le hanafisme ne put jouer le méme réle au IV¢/X® au moment de
formation de la doctrine juridique isma‘ilienne fatimide.

4.3.2 Linfluence du Kitab al-asl sur le droit isma‘Tlien du cadi al-Nu'man

Nous avons précédemment montré que les cercles hanafites étaient pérennes a
Kairouan et que le droit hanafite continuait & étre mis par écrit et enseigné dans la
premiére moitié du [V®/X® siécle, alors que les Fatimides controlaient I'Ifrigiya. C’'est a
cette méme époque que le droit substantiel (figh) isma‘Tlien émergea, dans un con-
texte ol 'Etat fatimide cherchait & renforcer sa domination.'” Cette doctrine juri-
dique, formalisée par le célébre cadi al-Numan (m. 363/974), se construisit en
opposition aux doctrines juridiques présentes en Ifrigiya, notamment le malikisme
et le hanafisme. De fait, le cadi al-Nu‘man rédigea plusieurs ouvrages polémiques
visant a réfuter ces doctrines sunnites, a I'instar de son Ihtilaf usul al-madahib dans

173 Tillier 2009a : 156-157 ; Tillier 2009b ; Tillier 2015.

174 En étant les premiers a avoir formalisé leur doctrine juridique, les hanafites imposérent aussile
cadre de réflexion et les questions posées. Il est par exemple intéressant de constater que Sahnin
consacre une partie au patronage de I'esclave musulman affranchi par un chrétien (wala’ al-abd al-
muslim yu'tiqu-hu al-nasrani) dans laquelle il discute du patronage des Bana Taglib, une con-
fédération tribale qui n’est pas attestée en Ifrigiya. Voir Sahntn 1994, II : 526. Ces développements
rappellent ceux d’al-Saybani dans le Kitab al-asl ; voir al-Saybani 2012, VI : 407-409.

175 Hamdani 2006.



898 =— salah DE GRUYTER

lequel il exacerbe les oppositions entre sa doctrine juridique et celle de ses
opposants.’”®

Du point de vue du droit positif (furit), les pratiques rituelles (ibadat) pre-
scrites par le cadi al-Nu'man et les dignitaires ismaTliens fatimides entraient
effectivement en contradiction avec celles des populations locales d’Ifrigiya puis
d’Egypte. La littérature historique sunnite enregistre de nombreuses anecdotes
(habar-s) ou I'opposition entre pratiques locales sunnites—dans le cas de I'Ifriqiya,
inspirées par doctrine juridique malikite—et les prescriptions fatimides fut vive.'”’
Les auteurs médiévaux évoquent généralement les débats autour des formules de
I'appel a la priére,'’® de la récitation de la basmala pendant la priére,'” des deux
salutations finales en fin de priére.’®’ Il est également fait mention de la capacité de
la femme & mener la priére,'® de I'introduction du qunit (invocation) pendant la
priére du vendredi'®® et des priéres sur les membres de la famille prophétique,'®?
des cinq takbir-s de la priére funéraire'® ou encore de la détermination du
calendrier lunaire—et donc du début et de la fin du mois de ramadan—selon un
calcul astronomique.'®®

Les tensions et points de désaccord autour des regles juridiques encadrant les
pratiques sociales (mu‘@malat) sont moins évidents. S. T. Lokhandwalla a par
exemple mis en évidence les proximités que partageaient les doctrines malikite et
isma‘lienne sur le droit du mariage et des ventes.'®® A sa suite, I. K. Poonawala en
vient a considérer que le cadi al-Nu'man avait pour projet, a travers ses Da'@’im al-
islam, de réconcilier la doctrine juridique ismaTlienne avec le malikisme
ifrigiyen.’®’

Est-ce & considérer que le hanafisme ne joua aucun réle dans la formation du
droit ismaTlien ? Examinons une nouvelle fois le cas de l'affranchissement des
esclaves en comparant les positions hanafites conservées dans les manuscrits

176 al-Nu'man 2015. Sur cet ouvrage voir Poonawala 2014 ; Pfeiffer 2017.

177 Voir notamment al-Maliki 1994, II : 41, 55-56, 60-62 ; Ibn al-Tdar1 1948-1951, I : 151, 159, 173.
178 Poonawala 2021 : 468.

179 Poonawala 2021 : 469.

180 Poonawala 2021 : 469.

181 Calderini 2018.

182 Poonawala 2021 : 468.

183 Poonawala 2021 : 469.

184 Poonawala 2021 : 469.

185 Poonawala 2021 : 469 ; De Smet 1995.

186 Lokhandwala 1951.

187 Poonawala 2021 : 487. Poonawala signale que les avis juridiques d’autres savants ismafiliens, a
Iinstar de Ga'far b. Mansir al-Yaman (m. 347/958), trahissent des influences de la doctrine juridique
hanafite (Poonawala 2021 : 467-468).



DE GRUYTER

Le madhab hanafite d'Ifrigiya = 899

kairouanais du Kitab al-asl a 'opus magnum du cadi al-Nu'man, ses Daa’im al-islam

[Table 2].

Table 2: Comparaison des positions ismaTliennes, hanafites et malikites sur I'affranchissement.

al-Nu‘man, Da'@’im al-islém

al-Saybani, Kitab al-asl

Sahnin b. Sa'id, a/-Mudawwana

La recherche de 'agrément de
Dieu (li-wagh Allah) est une con-
dition de Faffranchissement.?

Abt Hanifa ne fait pas de la
recherche de Pagrément de Dieu
une condition de sine qua non de
Paffranchissement ; cependant,
’agrément de Dieu est
systématiquement évoqué en
parallele de I'affranchissement.

Malik ne fait pas de la recherche
de Pagrément de Dieu une con-
dition de I’affranchissement et
elle n’est jamais évoquée dans la
Mudawwanna.

Tout affranchissement n’est
effectif qu’apres que le maitre a
pris possession de 'esclave.”

Abi Hanifa considére que tout
affranchissement n’est effectif
qu’aprés que le maitre a pris
possession de Pesclave.

Malik considére qu’un homme
peut prononcer Paffran-
chissement de Pesclave avant
Pacquisition de celui-ci.®

Si un homme dit : « Si jachéte un
esclave, il sera affranchi pour
Iagrément de Dieu (/i-wagh
Allah) », alors Paffranchissement
n’est pas autorisé.®

Ab0 Hanifa n’autorise pas I'af-
franchissement dans ce cas de
figure et la vente n’est pas valide."

Malik autorise I'affranchissement
dans ce cas de figure et la vente
est valide.9

Si un homme affranchit une partie
d’un esclave lui appartenant, alors
Pesclave est libre."

Abi Hanifa va dans le méme
sens.'

Malik va dans le méme sens.

Si un homme affranchit un esclave
au moment de sa mort et que la
dette de cet homme équivaut a la
valeur de Pesclave, alors Pesclave
doit en ce cas étre vendu pour
couvrir la dette et il n’est pas
affranchi.f

AbU Hanifa considére que laf-
franchissement n’est pas
autorisé.

Malik considere que Iaffran-
chissement n’est pas autorisé.”

Quiconque entre en possession
d’un parent qui se trouve dans les
degrés prohibés, alors cette per-
sonne devient libre."

Abi Hanifa va dans le méme
sens.’

Malik considére que seuls les
parents biologiques et les freres
et sceurs deviennent libres.?

Si ’homme dit a son esclave :
« Tout enfant que tu mettras au
monde sera libre », alors I'enfant

Ab Hanifa autorise également
I'affranchissement de I’enfant a
sa naissance.

Malik autorise également I’af-
franchissement de enfant a sa
naissance.



900 — Salah DE GRUYTER

Table 2: (continued)

al-Nu'man, Da'a’im al-islam al-Saybani, Kitab al-as/ Sahniin b. Sa'd, al-Mudawwana
sera libre a sa naissance. De la Il autorise Paffranchissement des 1l ne semble pas autoriser I'af-
méme fagon si elle accouche de  jumeaux.’ franchissement des jumeaux.
jumeaux.’ Sahnan enregistre des avis juri-

diques d’Ibrahim al-NahaT et Ibn
Sihab (m. 124/742) autorisant
Paffranchissement des jumeaux.®

3al-Nu'man 1965 : 303. "al-Nu'man 1965 : 304. ‘Voir notamment Ms. Raqqada, 1-265 : f21a. “Sahnin 1994, 11 : 387-388.
¢al-Nu'man 1965 : 304. 'Ms. Raqqada, 1-265 : f7a-b. 95ahniin 1994, I1 : 388. "al-Nu'man 1965 : 304. 'Ms. Raqqada, 1-265 :
f10b. 'Sahnin 1994, 11 : 420. *al-Nu‘man 1965 : 305. 'Ms. Raqgada, 1-265 : f3a. ™Sahnan 1994, II : 412-413. "al-Nu'man
1965 : 308. °Ms. Raqqada, 1-265 : f2a. PSahniin 1994, II : 427-428. %al-Nu'man 1965 : 308. "Ms. Raggada, 1-265 : f23a.
ssahnain 1994, 11 ; 431-432.

Cette comparaison des positions isma‘iliennes, hanafites et malikites sur
Paffranchissement conduit a formuler une double observation. Tout d’abord, le
droit isma‘ilien sur I'affranchissement est extrémement proche du droit sunnite
(hanafite et malikite) ; les différences sont marginales et portent notamment sur
la question de la recherche de I’agrément de Dieu comme condition ou non de
I'affranchissement. Mais si certaines questions font consensus entre malikites et
hanafites—tous refusent par exemple d’entériner I’affranchissement de I’esclave
prévu par le maitre a sa mort alors qu’il a contracté une dette équivalente a sa
valeur —, d’autres font I’objet de divergences que nous avons déja soulignées. En
cas de divergence entre ces deux doctrines sunnites, I'avis du cadi al-Nu‘'man
correspond systématiquement a la position hanafite. C’est le cas notamment de
Paffranchissement de I’esclave avant la possession effective par le maitre ou de
Paffranchissement automatique d’un esclave entrant en possession d'un parent qui se
trouverait dans les degrés prohibés par le mariage.

En outre, al-Saybani et le cadi al-Nu‘man s’appuient sur des sources identi-
ques. La tradition grace a laquelle al-Saybani justifie I’affranchissement auto-
matique d’un esclave appartenant aux degrés familiaux prohibés de son maitre
(man mullika da rahim min-hu mahram fa-huwa hurr) se retrouve in extenso
dans les Daa’im al-islam d’al-Numan—seules les chaines de transmission
différent ici.'s®

188 Dans le Kitab al-asl, Abi Yasuf transmet une premiere tradition remontant au Propheéte et al-
Saybani une seconde remontant a ‘Abd Allah b. Ma‘sad (m. 32/650). Dans les Da‘@’im al-islam, seuls les
transmetteurs sont cités. Il s’agit de ‘All b. AbI Talib (m. 40/661), Abti Ga‘far Muhammad al-Baqir (m.
114/732) et Abu ‘Abd Allah Ga'far al-Sadiq (m. 148/765).



DE GRUYTER Le madhab hanafite d'Ifrigiya = 901

Ailleurs, sur la question de savoir s’il est autorisé d’entériner I’affran-
chissement d’un esclave au moment de la mort de son maitre alors que celui-ci a
contracté une dette, al-Nu‘man transmet une tradition remontant a Ga'far al-
Sadiq (m. 148/765). L’'usage de cette tradition par al-Nu‘man est intéressant pour
trois raisons. Tout d’abord, elle est construite sur I’alternance sw’ila (ou gila) et
qala—qui n’est pas sans rappeler I'organisation dialogique du Kitab al-asl—et
contraste avec le reste du chapitre qui consiste en une juxtaposition de (courtes)
traditions attribuées aux Imams. Ensuite, elle ne se retrouve pas dans les pre-
miers recueils de hadith chiites ; elle est notamment absente du Kaft d’al-Kulayni
(m. 328/939).°° Enfin, cette tradition se clét par une justification d’al-Nu‘man—
qui, une nouvelle fois, contraste avecle reste du chapitre—dans laquelle il précise
qu’il tire ses enseignements de ’Imam Ga‘far al-Sadiq et que « la sunna corres-
pond & ce que dit 'Imam et elle est conforme & sa parole ».'%

Ce faisceau d’indices suggere que la doctrine juridique isma‘lienne sur I'af-
franchissement élaborée par le cadi al-Numan put étre influencé par les textes
hanafites transmis a Kairouan, comme celle des malikites avant lui.®? L’ensemble de
ces observations atteste, en définitive, que les textes juridiques transmis et/ou
composeés en Ifriqiya se répondent les uns les autres. IlIs témoignent tant d’'une forte
intertextualité’® que d’un processus de construction dialogique des doctrines juri-
diques ol une série de normes circulérent entre les différents madhab-s dans un
contexte polémique.

5 Conclusion

Les manuscrits kairouanais placés sous I'autorité nominale d’Asad b. al-Furat (Ms.
Raqqada 1-264, 1-265, 33-31/22 et 33-1492) constituent d’importants témoignages du

189 al-Nu‘man 1965 : 305. Sur Ga‘far al-Sadiq voir Buckley 2022.

190 al-Kulayni 1986. Sur al-Kulayni et son Kafi voir Amir-Moezzi, Ansari 2009.

191 al-Nu‘man 1965 : 305.

192 Ces observations ouvrent la voie a de nouvelles pistes de recherche : al-Nu‘'man est considéré par
certains d’avoir été d’abord hanafite avant d’adopter I'isma‘lisme : cela influenga-t-il sa construction
du droit ismaTlien ? L’influence de la doctrine juridique hanafite pourrait-elle s’expliquer par la «
conversion » de juristes hanafite a 'ismafilisme ? Ou, alors, est-ce que les ismafliens choisirent des
éléments du droit hanafite pour des raisons doctrinales ? Si oui, quelles furent ces raisons ?

193 Comprise dans le sens défini par G. Genette a savoir « une relation de coprésence entre deux ou
plusieurs textes, c’est-a-dire, eidétiquement et le plus souvent, [...] la présence effective d’un texte
dans un autre » (Genette 1982 : 8).



902 — Salah DE GRUYTER

madhab—compris comme tradition juridique—hanafite en Ifrigiya. Ils attestent la
transmission a Kairouan de textes hanafites, en particulier du Kitab al-asl, et mon-
trent que lautorité juridique d’Aba Hanifa, d’Abi Yasuf et d’al-Saybani y fut
reconnue au III°/IX® siécle. Afin d’étudier ces manuscrits, nous avons proposé dans
cet article une analyse a trois niveaux.

Dans la premiére partie, nous avons suggéré d’examiner ces manuscrits en
tant qu’objets matériels. Nous avons ainsi montré que la mise par écrit des
manuscrits de la transmission ifrigiyenne du Kitab al-asl fut entreprise des le
III°/IX® siécle et se poursuivit jusqu’au IV®/X® siécle. L’analyse des paratextes de
ces manuscrits nous a permis, dans un deuxieme temps, d’interroger la for-
mation et I’évolution du madhab hanafite a Kairouan. Ces paratextes attestent
d’abord de la pérennité de la tradition juridique hanafite & Kairouan, depuis la
fin du II°/VIII® au début du IV¢/X® siécle. Ils offrent, en outre, la possibilité de
reconstituer les cercles savants hanafites en sortant de la littérature bio-
graphique malikite. Nous avons dés lors souligné que des cercles savants
hanafites se formerent autour des enseignements d’Asad b. al-Furat. Nous
suggeérons que ces cercles, relativement homogenes d’un point de vue doctrinal,
étaient organisés autour de la transmission et I’enseignement d’une tradition
juridique remontant a Aba Hanifa et ses disciples irakiens.

Quant a 'analyse des textes conservés dans ces manuscrits, elle nous a permis
de montrer comment le Kitab al-asl avait été mis par écrit et enseigné a Kairouan.
Contrairement a la lecture que N. Calder propose de I'histoire de la composition
du Kitab al-asl, nous concluons que les manuscrits de Kairouan témoignent de la
transmission d’un texte fixé dés I'’époque de ses transmetteurs, au tournant du
II1°/IX® siécle. L’étude d’une série de questions juridiques portant sur I'affran-
chissement nous a finalement conduits a poser ’hypothése que les enseignements
hanafites transmis a Kairouan jouérent un rdle important dans la construction
des doctrines juridiques malikite et ismaTlienne.

Ces observations nous aident & mieux comprendre le développement du droit en
Ifriqgiya et de comprendre ses liens avec la partie Orientale de 'empire. Les hanafites
élaboreérent, au tournant du III*/IX® siécle, une série de livres fixes et recurent le
soutien du pouvoir abbasside. Cette hypothése avancée par Tillier reposait cepen-
dant jusqu’a présent sur les seules sources littéraires. Les manuscrits de Kairouan
témoignent pour leur part, de maniére documentaire, de la diffusion de ces manu-
scrits jusqu’au Maghreb—et trés vraisembablement dans d’autres parties de I'em-
pire. A Kairouan, une série d’ouvrages d’al-Saybani fut ramenée dans la premiére
moitié du III°/IX® siécle par Asad b. al-Furat, sous la forme d’un ouvrage que la



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya = 903

tradition ultérieure qualifia d’Asadiyya pour mieux dissimuler leur contenu. De
fait, les ceuvres hanafites ramenées par Asad prirent vraisembablement une
place centrale a Kairouan et polariserent les débats juridiques, suscitant
notamment la composition de la Mudawwana qui offrit une alternative malikite
aux questions traitées par al-Saybani. Il semble qu'au IVY/X® siécle, le droit
ismalien repris a ton tour le canevas des textes hanafites pour y greffer sa propre
construction doctrinale.

Annexes

Annexe 1—Transcription et traduction de Ms. Ragqada, 32-31/22,
f1b, I. 2-4 (= Figure 16)

Ms. 32-31/22, . 1b, |. 2-4 al-Saybani, Kitab al-as!
ed. M. Boynukalin, II, p. 279

Jagll g Bammadl yas aledl paus Moy calyl <8 2 8 ans Jay)l yuds Bamdl 135 plogll pacs Sy sl 228
cdd O @i JB oo ol ade o 3ol 5 aso :};_;HJ_&JD[Q:\:.E.F:J:JB?LQMJQ:JABMI
oy ol JeB 53l 8 aladl ga Jayll J53 083 g oliad e aonud Wams of Jid 53lall L aladl o
49 Loasy s o agle Jo LglS 80all plodl go LLod s Lassy ans 53 1o §38 15] oy ol ale cony
D] §5 beasy sy of ade Jo lglS 35Lall aloyl go Lad

132 J5ag ol Jd s alodl o)lS sBg adle o0 § .4 Syl lia asa J5ay ol 18 s alayll 8 389 <dlo 0
3 JB sl 8 ass Syl 3B sado 3

Je demandai : Quel est ton avis quant a "homme qui n’est pas encore entré en priere et qui entend 'imam
réciter la prosternation ?'** Doit-il se prosterner ? Il répondit : Oui. Je demandai : Donc si ’lhomme entre
avec I'imam en priére avant [que Pimam récite] la prosternation et se prosterne avec lui, cela suffit et il ne
lui est pas demandé de se prosterner aprés avoir terminé [sa priére]. Mais s’il entre [avec 'imam en priére]
apres [que I'imam récite] la prosternation puis, prie avec 'imam la priére tout entiere : doit-il se prosterner
apres avoir terminé sa priére alors que Pimam s’est prosterné avant que cet homme n’entre en priére 7 II
répondit : Non.

194 11 s’agit ici de la prosternation pendant la lecture du Coran (sugud al-qur’an) et non pas de la
prosternation comme partie de la priére (salat). Voir & ce sujet Tottoli 1997.



904 —— Salah DE GRUYTER

Annexe 2—Transcription et traduction de Ms. Raqqada, 1-264, f. 1b,
l. 6-9 (= Figure 17)

Ms. 1-264, f. 1b, |. 6-9 al-Saybani, Kitab al-as/
ed. M. Boynukalin, VII ., p. 286

lgws gele @Sl (oSl ) 13y Body agio danlb JS9 .6 agaal gaii Jo dglidy @y Jlgedl Igslol ] calyl eds
ahadi o lglids @l Jlgadl Igslol ol calyl cd8 © @oi Y18 ‘ i 1B §yoludy 1‘19 )V ESE fx‘;l?_,ig
¢u|!|d§®pﬂdl§|glﬁgﬂgdﬂsyml?)|9w.xﬂ.7 Jll 19339 lgaloig 1915 @5 Jlall 1gisig lolid o) alyl ieds
oal>l Yo agsl plads Yo Iglids ol ol lgenas @lg l9ls o pal>sls NJ_ui i Jo wells a2y plodl pgy 31 @5 alal )]
lglolg 196 @3 Jlgadl lgdslg Igld ol calyl <d8 O 8 lgy39 |9>..|..o19 lyb.\sw}! Je "p] weds Jb TS 40
2B Jo b3 asy pladl pgr il @ lalol I Jlsadl Igays i 8 oya 1936 5l 3] s dlga) wllig Jlglal S lem
losli 8 g JB @ <8 O 3 J5 agl>yly gzl 9 PYERINRY:S
B a3l el ol alll Yl elidg JIgadl 199 Igonloly ]

ads ol

Je demandai : Quel est ton avis quant a ceux qui s'accaparent les biens sans tuer [les propriétaires] ? Leur coupe-t-
on les mains et les jambes antagonistes sans les tuer ? Il répondit : Oui. [Je demandai : Quel est ton avis quant a
Ceux qui tuent sans s'accaparer des biens ou ceux gui tuent et gu’ils ne coupent pas les mains et les jambes]
Je demandai : Quel est ton avis quant a ceux qui tuent, s’accaparent des biens puis se repentissent, se montrent
vertueux et rendent les biens a leurs propriétaires ? Si, apres cela, Fimam les assaille, leur coupe-t-on les mains et
les jambes antagonistes ? Il répondit : Oui. Je demandai : Pourquoi ? Il répondit : Parce qu'ils se sont repentis, se
sont montrés vertueux et ont rendu les biens a leurs propriétaires ; cela va dans le sens de Sa parole—Exalté soit-
il '—: Exception faite pour ceux qui se repentissent avant que vous ayez pouvoir sur eux.

Annexe 3a—Transcription et traduction de Ms. Raqgada, 1-265, f. 2a,
. 15-18 (= Figure 18)

Ms. 1-265, f. 2a, I. 15-18 al-Saybani, Kitab al-as/
ed. M. Boynukalin, V., p. 67-68

(OJPNEN | ‘“5_9.35:‘.:-;;.114@.15 alsyYl 69-‘&“"-‘""
giy\&l;@&/oﬁq&m%y@ygljﬁ d‘w&‘“&umynhuswyuﬂdbw
dé.::d.U'uLod.U|J9‘a_)o.ca.’b.ﬁlL:&c.35_“JA J'&m|p.L.n34al:4U|uLadeg‘n_)und‘ulcd;dS‘ln

2> 985 dia pya py 13 elle e JB dil @lwg 17 2> 968 py>o @y 13 ella 0
\opa/ JB &l sg2un o dll ae oo Bylac o eusdl/O @y@lmﬁ;hm@!y@ygi&sw
sale e @lls o aass V3> 9¢d din pyses py 13 ella 2> 985 pyoa @ 13 ella 1o |18 il g9ua oy alll

gn.‘zdl u.cga.ﬂl_},nl;uc‘dhwwucm%g;lucm
I8 o >y 13 ella e Y18 @il olasdl oy yac e 18 3> 988 pyoe o)y 15 ella o 1 1B ail Qlasdl oy sac
plaS o2 s2uag dauo> o)l O s> 508 &)l48

Chapitre sur I'affranchissement d’un parent qui se trouve dans les degrés prohibés

Muhammad d’aprés Aba Yusaf d’apres ‘Ata’ b. ‘Aglan d’aprés ‘Abd Allah b. Abi Malayka d’apres ‘A’iSa d’aprés
FEnvoyé de Dieu—que la bénédiction et le salut de Dieu soient sur lui '—: Quiconque entre en possession d’un
parent qui se trouve dans les degrés prohibés, cette personne devient libre.

Muhammad d’aprés Aba Yusaf d’aprés al-Hasan b. ‘Tmara d’aprés al-Hakam d’aprés ‘Abd Allah b. Mas'td :
Quiconque entre en possession d’un parent qui se trouve dans les degrés prohibés, cette personne devient libre,
Muhammad d’aprés Aba Yusaf d’aprés Muhammad b. Salim d’aprés ‘Amir al-Sabi d’aprés ‘Umar b. al-Hattab :
Quiconque entre en possession d’un parent qui se trouve dans les degrés prohibés, cette personne devient libre.




DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya === 905

Annexe 3b—Saut du méme au méme de Ms. Raqgada, 1-265, . 4b,
. 19-21

Saut du méme au méme corrigé dans le Ms. Raqgada, 1-265, f4b, détails © Al-Mahbar al-watant li-siyana
wa-tarmim al-ruqiq wa-l-mahtatat.

Correction en marge du saut du méme au méme dans le Ms. Raqqada, 1-265, f4b, détails © Al-Mahbar
al-watan li-siyana wa-tarmim al-ruqlq wa-l-mahtatat.

a9 it e o) aSly awdd oS e d udy s> J 19
oo 3>l Baoy @ y3l

3> ) dslan IS JIB oo/ awas) yols dglas o) ud 4320
By @l 53] g dig ape o (S¥g audd JallS e d Judg
3> o dolas JS J1B slg \ewis] dglas ol ud Y pgie 1>
ai le g5

o Jglany yud 63 Buny @l 5 d oS5 @ Gl Fue 331 yag .21
1955 lie 131 Lize! laslg

195 Correspond a al-Saybani 2012, V : 77-78.



906 — salah DE GRUYTER

Annexe 3c—Saut du méme au méme de Ms. Raggada, 1-265, f. 6b, I.
11-13

Saut du méme au méme corrigé dans le Ms. Raqqada, 1-265, féb, détails © Al-Mahbar al-watant li-siyana
wa-tarmim al-ruqdq wa-l-mabtatat.

Correction en marge du saut du méme au méme dans le Ms. Raqgada, 1-265, féb, détails © Al-Mahbar
al-watant li-siyana wa-tarmim al-ruqdq wa-l-mabtatat.

O rall §2e joma 3 JB &l olie oy alll age e o311
J5 JB o) elisg

IS g/ell3 s @) y> 049 cealin 131 aSLal Hglaa .12

po 321 22 jem ¥ ogamall ISy g Jo 5 sl
o 3> 55 ellel Aglas IS5 <81 131 g seanall JI5 glg Ysla 0
e Jayll JBB 1319 © \ells 3o

@1960_\.55-‘525-59330 gmgd—ll.'ané.éL'\Sgl.'\SJaél agss>.13

196 Correspond a al-Saybani 2012, V : 80.



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya = 907

Annexe 3d—Saut du méme au méme de Ms. Raqqada, 1-265, f. 7b, I.
14-16

Saut du méme au méme corrigé dans le Ms. Raqgada, 1-265, f7b, détails © Al-Mahbar al-watanT li-siyana
wa-tarmim al-ruqiq wa-l-mahtatat.

Correction en marge du saut du méme au méme dans le Ms. Raqqgada, 1-265, f7b, détails © Al-Mahbar
al-watan li-siyana wa-tarmim al-ruqaq wa-l-mabhtatat.

B0 g dwdi acly o) WliSy adly Fuc a8 [y> sl 155,14

s o

gl ol caldd ol o yatimy ol 38 o yatiey ol @il 40 .15

lacs laa Byic agleg s> seall 15 Ygall Silg Ygall agleo/ e

pog \lawg

o Jsal 5155 1> S nzasld L oll3 cy0 8 )16 anag .16
1974-.‘:_

de 2>y

197 Correspond a al-Saybani 2012, V : 87.



908 —— salah DE GRUYTER

Annexe 3e—Saut du méme au méme de Ms. Raqqada, 1-265, f. 8b, |.
2-4

Saut du méme au méme corrigé dans le Ms. Raqqada, 1-265, f8b, détails © Al-Mahbar al-watant li-siyana
wa-tarmim al-ruqtq wa-l-mabhtatat.

Correction en marge du saut du méme au méme dans le Ms. Raggada, 1-265, f8b, détails © Al-Mahbar
al-watanf li-siyana wa-tarmim al-ruqiq wa-l-mahtatat.

é.z:lillﬁ_g]dﬁgoggdlﬁjwljlk}bhh@)@als.z
o Al

dal Ligud daue o see U law 3B ol/ Lt W gy @lg .3
Jox e dizel &l lagds ol llisg Jblb lia le dalgadl 16
W aus @lg 0ase 3ol Gael [AB] 131 lI3Sg Jox> 5u& e ol
Ogall aie 13 1S glg Mbly I8 el sy Joallg \Lus

w s
Qaémlyémlallim\;ém\mu‘plghm»|.4
98 iy g oty I8

198 Correspond a al-Saybani 2012, V : 90.



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya == 909

Annexe 3f—Saut du méme au méme de Ms. Raqgada, 1-265, f. 11b, I. 8-10

Saut du méme au méme corrigé dans le Ms. Raqqada, 1-265, f11b, détails © Al-Mahbar al-watanf li-siyana
wa-tarmim al-ruqdq wa-l-mahtatat.

Correction en marge du saut du méme au méme dans le Ms. Raggada, 1-265, f11b, détails © Al-Mahbar
al-watanf li-siyana wa-tarmim al-ruqiiq wa-l-mahtatat.

Ul cengtd lgin  yenai dad el ciizel pgs |yuga =uSy .8
i palsdl o cilg

1559135 lgzad =il Lialuds Al g gloy e Joc 405 9
P L3 8 Blauall polsl 03 dagd oo swars o3l oS8/
) o \I3Sg 138

E’" g 1389 135 gang lgzadd (1o huall garg wlia 3,10
Paad yo ol ) 3o @b ae

199 Correspond a al-Saybani 2012, V : 101.



910 — Salah DE GRUYTER

Annexe 3g—Saut du méme au méme de Ms. Raqqgada, 1-265, f. 12b,
l. 1-3, 16-18

Saut du méme au méme corrigé dans le Ms. Raqqada, 1-265, f12b, |. 1-3. © Al-Mahbar al-watanf li-siyana
wa-tarmim al-ruqq wa-l-mabhtatat.

Correction en marge du saut du méme au méme (l. 1-3) dans le Ms. Ragqgada, 1-265, f12b, détails
© Al-Mahbar al-watanf li-siyana wa-tarmim al-ruqdq wa-l-mahtatat.

Saut du méme au méme corrigé dans le Ms. Raqgada, 1-265, f12b, 1. 16-18. © Al-Mahbar al-watant li-siyana
wa-tarmim al-ruqaq wa-l-mahtdtat.

Correction en marge du saut du méme au méme (l. 16-18) dans le Ms. Raqgada, 1-265, f12b, détails
© Al-Mahbar al-watanf li-siydna wa-tarmim al-ruqaq wa-l-mabhtatat.



DE GRUYTER

Le madhab hanafite d'Ifrigiya = 911

g dlls Lle 585 byl qadny ol slyl 131 olacll eliss .1
i wadny ol

s [wady ol bl sadl oS @3/aoo 929 \diizel 5lg/.2
g ol @i daddll Jul8 govg \[adzel glg] o asa s
ade S Bgyma elliy

By @) gl elyyadl Oila 13lg © ddzel pgy dadll s .3
- 20,15 Ly eyt

Gl

W3i0) 048 4] lio aloy ¥ 1S olg Banall el 0g5.16
la

Bamallg sall dad 5 alzsl olof Gusl smy ecS] 17

oS ols Ole 18 aall ¥\ uoall 58 \)/o8)lS yuna |

Gasall
2T\ /[[@]]asd el dasd i clypd) 18 1yuna .18

200 Correspond a al-Saybani 2012, V : 103.
201 Correspond & al-Saybani 2012, V : 103-104.



912 == Salah DE GRUYTER

Annexe 3h—Saut du méme au méme de Ms. Raggada, 1-265, f. 13a,
l. 6-8

Saut du méme au méme corrigé dans le Ms. Raqgada, 1-265, f13a, 1.6-8. © Al-Mahbar al-watan li-siyana
wa-tarmim al-ruqaq wa-l-mabtatat.

Correction en marge du saut du méme au méme dans le Ms. Ragqgada, 1-265, f13a, détails © Al-Mahbar
al-watanf li-siyana wa-tarmim al-ruqaq wa-l-mahtatat.

ol <liSg jil> 948 4aad b e 381 pgye e 6
o o

caillg/O 3ol 9g8 aiad has ya 15| gy Sle 7
wai e 3351 e xdlay ol Je3a ¥ g cﬂl.'\g.éé)_gug
S olsedl o o Sle axdlo gyl B)g ol cdy 4208
I Joyll Bzel 1319 \iglKall aSlay dll> ggd Jo!

OB e lad M uol @i suma 99 33 g i 8
202 g z0a)l Y12 lalzs|

202 Correspond a al-Saybani 2012, V : 104.



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya = 913

Annexe 3i—Saut du méme au méme de Ms. Raqqgada, 1-265, f. 18b, I.
18-20

Saut du méme au méme corrigé dans le Ms. Raggada, 1-265, f18b, I. 18-20. © Al-Mahbar al-watani
li-siyana wa-tarmim al-ruqiiq wa-l-mabhtatat.

Correction en marge du saut du méme au méme dans le Ms. Raqqada, 1-265, f18b, détails © Al-Mahbar
al-watan li-siyana wa-tarmim al-ruqq wa-l-mahtatat.

ol Balgally Syla Syl Bags J2o Basll L6 Ll 18
5 Balgal

M oel>y Bags Lle ¥y g glg © B3l> 3l 19
ole oMy g of IS jla I3 IS oase Fazel (WS
yUlsal Bagas ol oyeilsala \ 2y Bslga

32l i 1S olize] axdga ol palry Bagds Sle J2y9.20
203,45 150

203 Correspond a al-Saybani 2012, V : 119.



914 — Salah DE GRUYTER

Annexe 3j—Saut du méme au méme de Ms. Ragqgada, 1-265, f. 19a, .
11-13

Saut du méme au méme corrigé dans le Ms. Raqqgada, 1-265, f19a, I. 11-13. © Al-Mahbar al-watant li-siyana
wa-tarmim al-ruqaq wa-l-mabhtatat.

Correction en marge du saut du méme au méme dans le Ms. Raggada, 1-265, f18b, détails © Al-Mahbar
al-watant li-siyana wa-tarmim al-ruqdq wa-l-mahtatat.

oealua Bagis e olagdn lagil J8 pa JbU lagislgs .11
Soladll Bagds a5 ud

olcall wie > 33lgadl ol 15 W/ ppsaluuall 31g0 e 12
ade J1 S g \paaluua s ¥l ade L8136
cealuall o 2oy aile eld) gpadll o opaals
ol e lagd iladl 5o el ol of o5 ¥1.13
L e e iledd) Lad @l aluall

204 Correspond & al-Saybani 2012, V : 120.



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya =—— 915

Annexe 3k—Saut du méme au méme de Ms. Raqgada, 1-265, f. 21b,
[.1-2

Saut du méme au méme corrigé dans le Ms. Raqgada, 1-265, f21b, I. 1-2. © Al-Mahbar al-watanf li-siyana
wa-tarmim al-ruqdq wa-l-mahtatat.

Correction en marge du saut du méme au méme dans le Ms. Raqqgada, 1-265, f21b, détails © Al-Mahbar
al-watanf li-siyana wa-tarmim al-ruqdq wa-l-mahtatat.

[aisay pa dlgd Joill IS8 Joall Joiy Diisllgalzs] olg .1
g0 ol )58 Jsall 5 p3lall im o [T...J] Ysall J15 olg
lagil Boalad 13lg © \auay

alg el ciawog WS Jodll o8 433l e Jodl By=y ¥ .2
205515 Lle dnl caald

205 Correspond a al-Saybani 2012, V : 127-128.



916 —— Salah DE GRUYTER

Remerciements: Cet article doit énormément a Mathieu Tillier pour I'excellence de
ses conseils et le partage de son savoir. Nous remercions Wissam Halawi de nous
avoir suggéré de publier ce travail ainsi que pour sa précieuse relecture. Nous
adressons également nos remerciements & Umberto Bongianino et Athina Pfeiffer
pour leurs remarques et conseils avisés.

Bibliographie

Abd-Allah Wymann-Landgraf, Umar F. (2013) : Malik and Medina. Islamic Legal Reasoning in the Formative
Period. Leiden-Boston : Brill.

Abu I-Arab, Muhammad b. Tamim al-Tamimi (1915-1920) : Kitab tabagat ulama’ Ifrigiya. Ed. M. Ben
Cheneb. Paris : Ernest Leroux.

Amir-Moezzi, Ali / Ansari, Hassan (2009) : « Muhammad b. Ya'qtb al-Kulayni (m. 328 ou 329/939-40 ou 940-
41) et son Kitab al-Kafi. Une introduction », Studia Iranica, 38 : 191-247.

Arcas Campoy, Maria (2002) : Kitab al-Wadiha (Tratado juridico), fragmentos extraidos del Muntajab al-ahkam
de Ibn AbT Zamanin (m. 399/1008). Madrid : Consejo Superior de Investigaciones Cientificas.

Avila, Maria Luisa (2020) : « al-Khushani, Ibn Harith », Encyclopedia of Islam. Three. Online.

Azami, Muhammad (1977) : Studies in Early Hadith Literature. Indianapolis : American Trust Publications.

Bahri, Fathi (2006) : Les hommes du pouvoir et les hommes du savoir en Ifrigiya aglabide (184-296/800-909),
Tunis : Institut National du Patrimoine.

Bayram, Muhammad Bek (1897) : « al-Qayrawan », al-Muqtataf : 241-246.

Bongianino, Umberto (2017) : The Origin and Development of Maghribi Round Scripts. Arabic Palaeography in
the Islamic West (4th/10th-6th/12th Centuries). PhD Thesis. Oxford : University of Oxford.

Bouchiba, Farid (2013) : « Cimetiéres et opérations funéraires en al-Andalus : Dimmis et non-musulmans
face & la mort. Etude de cas & partir du Kitab al-Gan@'iz de la Mustahradga al-UtbT (m. 255-869) et de
son commentaire al-Bayan wa-I-tahsil d’Ibn Rusd al-Gadd (m. 520/1126) », in The Legal Status of
Dimmi-s in the Islamic West (second/eighth-ninth/fifteenth centuries. Ed. M. Fierro, J. Tolan. Turnhout :
Brepols. 215-242.

Brockopp, Jonathan (1999) : « Literary Genealogies from the Mosque-Library of Kairouan », Islamic Law and
Society, 6 : 393-402.

Brockopp, Jonathan (2000) : Early Malikr Law: Ibn Abd al-Hakam and His Major Compendium of Jurisprudence.
Leyde-Boston-Cologne : Brill.

Brockopp, Jonathan (2008) : « Asad b. al-Furat », Encyclopedia of Islam, Three. Online.

Brockopp, Jonathan (2011) : « Contradictory Evidence and the Exemplary Scholar: The lives of Sahnun b.
Sa‘id (d. 854) », International Journal of Middle East Studies, 43.1 : 115-132.

Brockopp, Jonathan (2013) : « Sahnan b. Sa'd » in: Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists.
Ed. O. Arabi, D. S. Powers, S. A. Spectorsky. Leiden-Boston : Brill, 65-84.

Brockopp, Jonathan (2014) : « Sahndn’s Mudawwana and the piety of the ‘Shariah-minded’ » in: Alta Essays
in Honor of Bernard Weiss. Ed. K. Reinhart, R. Peteers. Leiden : Brill, 129-141.

Brockopp, Jonathan (2017) : Muhammad’s Heirs. The Rise of Muslim Scholarly Communities, 622-950.
Cambridge : Cambridge University Press.

Buckley, Ron P. (2022) : « Jaffar al-Sadiq », Encyclopedia of Islam. Three. Online.

Calder, Norman (1993) : Studies in Early Muslim Jurisprudence. Oxford : Clarendon Press.



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya == 917

Calderini, Simonetta (2018) : « ‘Leading from the Middle’: Qadt al-Nu‘man on Female Prayer Leadership »
in: The Fatimid Caliphat. Diersity of Traditions. Ed. F. Daftary, S. Jiwa. London : L. B. Tauris, 94-117.

Chaumont, Eric (1960-2005) : « al-Shaybani» , Encyclopédie de I'Islam : IX, 405-406.

al-Dabbag, Abd Zayd ‘Abd al-Rahman b. Muhammad (1968) : Ma‘alim al-iman fi ma'rifat ahl al-Qayrawan.
Ed. I. Sabbdh. Le Caire : Maktabat al-Hanigi.

al-Dahabr, Sams al-Din (s.d) : Siyar alam al-nubal@’. Ed. Su‘ayb al-Arna’at, Bassar ‘Awwad Ma'riif et. al.
Beyrouth : Mu’assasat al-risala.

Déroche, Frangois (2005) : Islamic Codicology: An Introduction to the Study of Manuscripts in Arabic Scripts.
London : Al-Furgan Islamic Heritage Foundation.

De Smet, Daniel (1995) : « Comment déterminer le début et la fin du jeGne de Ramadan ? Un point de
discorde entre sunnites et ismaéliens en Egypte fatimide », in: Eqypt and Syria in the Fatimid, Ayyubid
and Mamluk Eras. Ed. U. Vermeulen, D. De Smet. Louvain : Peeters, 71-84,

Ducéne, Jean-Charles (2006) : « Certificats de transmission, de lecture et d’audition : exemples tirés d’un ms. du
K. Gamal al-Qurra’ wa Kamal al-Iqra’ de ‘Alam ol-Din al-Sahawr », Arabica, 53/2 : 281-290.

Dutton, Yasin (1994) : « Review of Studies in Early Muslim Jurisprudence by N. Calder », Journal of Islamic
Studies, 5/1 : 102-108.

Dutton, Yasin (1996) : « Amal vs. Hadit in Islamic Law: the Case of Sadl al-Yadayn (Holding one’s Hand by
One’s Sides) when Doing the Prayer », Islamic Law and Society, 3/1 : 13-40.

Dutton, Yasin (2022) : Early Islam in Medina. Malik and His Muwatta’. Londres, New-York, Oxford, New Dehli,
Sydney : Bloomsbury Academic.

El Shamsy, Ahmed (2007) : « The First ShafiT: The Traditionalist Legal Thought of Aba Ya‘qab al-Buwayt (d.
231/846) », Islamic Law and Society, 14 : 301-341.

El Shamsy, Ahmed (2012) : « Al-ShafiTs Written Corpus: A Source-Critical Study », Journal of the American
Oriental Society, 132.2 : 199-220.

El Shamsy, Ahmed (2016) : « Al-Asl, by Muhammad b. al-Hasan al-Shaybant. Edited by Mehmet Boynukalin.
Qatar: Wizarat al-Awqaf and Beirut: Dar Ibn Hazm, 2012. 13 volumes. $150 (cloth). Reviewed by
Ahmed El Shamsy, The University of Chicago », fournal of Near Eastern Studies, 75/1 : 194-196.

Fernandez Félix, Ana (1960-2005) : « al-'Utbi », Encyclopédie de I'Islam.

Fernandez Félix, Ana (2003) : Cuestiones legales del islam. La Utbiyya y el proceso de formacion de la sociedad
islamica andalusi. Madrid : Consejo superior de investigaciones scientificas.

Fierro, Maribel (1987) : « La polémique a propos de raf al-yadayn fi I-salat dans al-Andalus », Studia Islamica,
65 : 69-90.

Fierro, Maribel (2005a) : « Proto-Malikis, Malikis, and reformed Malikis in al-Andalus », in The Islamic School
of Law: Evolution, Devolution, and Progress. Ed. P. Bearman, R. Peters and F. E. Vogel. Cambridge :
Harvard University Press, 57-76.

Fierro, Maribel (2005b) : « Why and How Do Religious Scholars Write About Themselves? The Case of the
Islamic West in the Fourth/Tenth Century », Mélanges de I'Université Saint Joseph, 58 : 403-23.
Fierro, Maribel (2017) : « Writing and reading in early Ifrigiya », in : Promissa nec aspera curans. Mélanges
offerts & Madame le Professeur Marie-Thérése Urvoy. Ed. G. Raham, H.-O. Luthe. Toulouse : Les Presses

Universitaires—Institut Catholique de Toulouse. 373-393

Gacek, Adam (2009) : Arabic Manuscripts: A Vademecum for Readers. Leiden-Boston : Brill.

al-Gamri, Aba I-Abbas al-Walid (2015) : al-Tasmiya wa-I-hikdyat ‘an nuzard@ Malik wa-ashabi-hi wa-ashab
ashabi-hi. Ed. Ridwan b. Salih al-Hasri. Rabat : al-Rabita al-muhammadiyya li-l-ulama’.

Ghrab, Saad (1992) : Ibn Arafa et la Malikisme en Ifrigiya au VIIF-XIV® siécles. Tunis : Publications de la
Faculté des lettres de la Manouba.

Genette, Gérard (1982) : Palimpsestes (La littérature au second degré). Paris : Seuil.



918 —— Salah DE GRUYTER

Gledhill, Paul (2014) : The Development of Systematic Thought in Early Maliki Jurisprudence, 8th-9th Centuries
A.D. PhD Thesis. Oxford : University of Oxford.

Hamdani, Sumaiya (2006) : Between Revolution and State. The Path to Fatimid Statehood. Qadi al-Nu‘man and
the Construction of Fatimid Legitimacy. Londres : I. B. Tauris.

Hanif, Sohail (2021) : « Aba Yasuf’s Ikhtilaf AbT Hanifa wa-Ibn Abi Layld and the Transmission of Knowledge in
the Formative Period of the Hanafi School », Islamic Law and Society : 1-33.

al-Hatib al-Bagdadi, Aba Bakr Ahmad b. ‘Alf (1996) : al-Gami’ li-ahlaq al-rawf wa-adab al-sami’. Ed.

Hentati, Nejmedinne (2000) : « Tatawur al-madhab al-hanafi bi-I-Qayrawan hilal al-qurdn al-wusta », al-
Tarih al-arabi, 13 : 311-327.

Hentati Nejmedinne (2004) : al-Madhab al-maliki bi-I-garb al-islami ila al-qarn al-hamis al-higri / al-hadr ‘asar
al-miladr. Tunis : Tibr al-zaman.

Hentati, Nejmedinne (2015) : « Min al-Asadiyya ila al-Muhtalita fa-I-Mudawwana », in Dirasat hadariyya
hawl al-Qayrawan. Ed N. Hentati. Tunis : Gami‘at al-Zaytana, 39-52.

Hernandez Lopez, Adday (2017) : El Kitab al-riba de ‘Abd al-Malik b. Habib (m. 238/852). La doctrina legal
temprana sobre la usura. Madrid : Consejo Superior de Investigaciones Cientificas.

Hernandez Lopez, Adday (2021) : « Los cambinas en la Cordoba califal : la doctrina de de ‘Abd al-Malik b.
Habib sobre la usura y su aplicacion en el zoco por Ibn ‘Abd al-Ra’af », Intus-Legere Historia, 15/2 :
120-138.

Hirschler, Konrad (2012) : The Written Word in the Medieval Arabic Lands: A Social and Cultural History of
Reading Practices. Edinburgh : Edinburgh University Press.

Hurvitz, Nimrod (2000) : « Schools of Law and Historical Context: Re-examining the Formation of the
Hanbali Madhhab », Islamic Law and Society, 7.1 : 37-64.

al-Hu3ani, Aba ‘Abd Allah Muhammad b. Harit (1915-1920) : Kitab tabaqat ‘ulama’ Ifrigiya. Ed. M. Ben
Cheneb. Paris : Ernest Leroux.

Ibn ‘Abd al-Barr, Aba ‘Umar Yasuf b. ‘Abd Allah (1931) : al-Intiq@’ fi fad@’il al-a’imma al- taldlat al-fuqahd’. Le
Caire : al-Maktabat al-qudsT.

Ibn AbT l-Wafa’, ‘Abd al-Qadir b. Muhammad al-Qura3 (s.d) : al-Gawahir al-mudiyya fi tabagat al-handfiyya.
Hyderabad : D&’irat al-ma‘arif al'utmaniyya.

Ibn AbT Sayba, Aba Bakr ‘Abd Allah b. Muhammad (2004) : al-Musannaf. Ed. Muhammad b. ‘Abd Allah al-
Gam‘a, Muhammad b. Ibrahim al-Lahyadan. Riyad : Maktabat al-rusd nasiran

Ibn al-1dari, Aba I-Abbas Muhammad b. Ahmad (1948-1951) : al-Bayan al-mughrib fi akhbar al-Maghrib. Ed.
R. Dozy et al. Leiden : Brill.

Ibn al-Nadim, Muhammad b. Ishaq (1978) : Kitab al-fihrist. Beyrouth : Dar al-ma'rifa.

Ibn Rud, Abt I-Walid Muhammad al-Gadd (1988) : al-Mugaddimat al-mumahhidat li-bayan ma iqtadat-hu
rusam al-Mudawwana min al-ahkam al- 3a‘riyyat wa-tahsilat al-muhkamat li-ummahat mas@’ili-ha al-
muskilat. Ed. Muhammad Huggt, Sad Ahmad Arab. Beyrouth : Dar al- garb al-islam.

Idris, Hady Roger (1971) : « L’aube du malikisme ifrigiyen », Studia Islamica 33 : 19-40.

‘Iyad, b. Masa (1970) : Tartib al-madarik wa taqrib al-masalik li-ma'rifat alam madhab Malik. Ed. ‘Abd al-Qadir
al-Sahrawi et. al. Rabat : Wizarat al-awgaf wa-I- Su’an al-islamiyya.

Jhilil, Brahim (2019) : « Découverte d’'un fragment inédit des prémices du malékisme en Ifrigiya : Kitab hayr
min zinatih de "All b. Ziyad (m. 183/799-800) », Journal Asiatique, 307.2. : 235-248.

Judd, Steven (2005) : « Al-AwzaT and Sufyan al-Thawri: The Umayyad Madhhab? », in The Islamic School of
Law: Evolution, Devolution, and Progress. Ed. P. Bearman, R. Peters and F. E. Vogel. Cambridge :
Harvard University Press, 10-25.

al-Kulaynt, Muhammad b. Ya‘qtib (1986) : al-Kafi. Ed. ‘All Akbar Ghaffari, Muhammad Akhandi. Teheran :
Dar al-kutub al-islamiyya.



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya == 919

Lecomte, Gérard (1960-2005) : « al-Nakha' », Encyclopédie de I'Islam.

Levi-Provencal, Evariste (1950-1953) : Histoire de ’Espagne musulmane. Paris : Maisonneuve et Larose.

Lokhandwala, S. T. (1951) : The Origins of Ismaili Law. PhD Thesis. Oxford : University of Oxford.

Lowry, Joseph (2004) : « The Legal Hermeneutics of al-ShafiTand Ibn Qutayba: a Reconsideration », Islamic
Law and Society, 11, : 1-41.

Makdisi, George (1981) : The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West. Edinburgh :
Edinburgh University Press.

Malik, b. Anas (s.d) : al-Muwatta’ riwayat Muhammad b. al-Hasan al-faybc'mi. Ed. ‘Abd al-Wahhab ‘Abd al-
Latif. Beyrouth : Dar al-qalam.

al-Maliki, Abx Bakr ‘Abd Allah b. Muhammad (1994) : Kitdb riyad al-nufds fr tabagat ulama’ al-Qayrawén wa-
Ifrigiya. Ed. Basir al-Bakkas. Beyrouth: Dar al-garb al-islami.

al-Maqdisi, Abd ‘Abd Allah Muhammad b. Ahmad (1906) : Ahsan al-tagasim fi ma'rifat al-aqalim. Ed.M.). de
Goeja. Leiden : Brill.

al-Magrizi, Abi |-Abbas Ahmad b. ‘Ali (1998) : Kitab al-mawa'iz wa-I-itibar fi dikr al-hitat wa-I-atar. Beyrouth
Dar al-kutub al-ilmiyya.

Marcais, Georges / Poinssot, Louis (1948) : Objets kairouanais. IX® au XIIF siécle. Reliures, verreries, cuivres et
bronzes, bijoux. Paris : Vuibert.

Marin, Manuela (1985) : « Ifrigiya et Al-Andalus, a propos de la transmission des sciences islamiques aux
premiers siécles de I'Islam », Revue de I'Occident musulman et de la Méditerranée, 40, 45-53.

Melchert, Christopher (1997) : The Formation of the Sunni Schools of Law, 9”-10" Centuries C.E. Leinden-New-
York-Boston : Brill.

Melchert, Christopher (2003) : « The Early History of Islamic Law » in Methods and Theories in the Study of
Islamic Origins. Ed. H. Berg. Leiden-Boston : Brill.

Melchert, Christopher (2020) : « Ibrahim al-Naha' (Kufan, d. 96/714) », Arabica, 67 : 60-81.

Melchert, Christopher (2022) : « Renunciants in Africa under the Aghlabids », The Maghreb Review, 47.3,
292-314.

Montel, Aurélien (2017) : « Kairouan, une ville au coeur des réseaux savants andalous (III*/IX®-IVe/X® siécle)
» in Sociétés en réseaux dans le monde musulman médiéval. Ed. S. Denoix. Paris : Editions du Comité
des travaux historiques et scientifiques, 31-43.

Motzki, Harald (1998) : « The Prophet and the Cat : On Dating Malik’s Muwatta’ and Legal Traditions »,
Jerusalem Studies in Arabic and Islam, 22 : 18-83.

Motzki, Harald (2003a) : « The Question of the Authenticity of Muslim Traditions Reconsidered : A Review
Article » in Methods and Theory in the Study of Islamic Origins. Ed. H. Berg. Leiden-Boston : Brill,
211-257.

Motzki, Harald (2003b) : « The Author and his Work in the Islamic Literature of the First Centuries: The Case
of ‘Abd al-Razzaq’s Musannaf », Jerusalem Studies in Arabic and Islam, 28 : 171-201.

Ms. Dublin, Chester Beatty, Inv. Isl. Pap. 4-6.

Ms. Leiden, Leiden University Library, Or.14.038.

Ms. Londres, British Library, Or. 9810.E.

Ms. Milan, Biblioteca Ambrosiana, Ms. X 56 sup.

Ms. Paris, Bibliothéque Nationale de France, Ms. arabe 6151.

Ms. Princeton, Princeton University Library, Ms. 827 (third series).

Mss. Raggada, al-Mahbar al-watanf li-siyana wa-tarmim al-ruqdq wa-l-mahtatat, Ms. 1-264, 1-265, 2-1649,
2-1650, 3-3/84, 10-495, 32-31/22, 33-1492, 278.

Muranyi, Miklos (1997) : Beitrige zur Geschichte der Hadit- und Rechtsgelehrsamkeit der Malikiyya in
Nordafrika bis zum 5 Jh. d.H: Bio-bibliographische Notizen aus der Moscheebibliothek von Qairawdn.
Wiesbaden :‘Harrassowitz.



920 =— salah DE GRUYTER

Muranyi, Miklos (1999a) : « Rechtsliteratur zwischen Quelleanalyse und Fiktion », Islamic Law and Society, 4/
2, :224-241.

Muranyi, Miklos (1999b) : Die Rechtsbiicher des Qairawaners Sahniin b. SaTd: Entstehungsgeschichte und
Werkdiberlieferung. Abhandlungen fiir die Kunde des Morgenlandes. Stuttgart : F. Steiner.

Muranyi, Miklos (2003) : « A Unique Manuscript from Kairouan in the British library: The Sama*-work of Ibn
al-Qasim al-'Utaqt and Issues of Methodology », in : Method and Theory in the Study of Islamic Origins.
Ed. H. Berg. Leiden : Brill, 325-368.

Muranyi, Miklos (2004) : « Visionen des Skeptikers », Der Islam, 81 : 206-217.

Muranyi, Milkos (2009) : « ‘Abd al-Malik b. Habib », Encyclopedia of Islam, Three. Online.

Muranyi, Miklos (2010) : al-Wadiha. Kutub al-salat wa-kutub al-hagg, riwayat Yasuf b. Yahya al-Magami wa-
gayri-hi ‘an Ibn Habib. Beyrouth : Dar al-Bas&’ir al-islamiyya. '

Muranyi, Miklos (2015) : « Geniza or hubus: some observations on the library of the great mosque in
Qayrawan », Jerusalem Studies in Arabic and Islam, 42 : 183-199.

Nef, Annliese (2011) : « Comment les Aghlabides ont décidé de conquérir la Sicile », Annales Islamologiques,
45:193-211.

al-Nu'man, Aba Hanifa b. Muhammad al-Tamimi (1965) : Da‘@’im al-isigm. Ed.A. A A. Fyzee. Le Caire : Dar
al-ma‘arif bi-misr.,

al-Nu‘man, Abad Hantfa b. Muhammad al-Tamimi (2015) : Kitab iptilaf usal al-madahib. Trad. D. ). Stewart.
New-York : New York University Press.

Ossendorf-Conrad, Beatrix (1994) : Das Kitab al-Wadiha des Abd al-Malik b. Habib . Edition und Kommentar zu
Ms. Qarawiyyin 809/40 (abwab al-tahdra). Beyrouth : Beiruter Texte und Studien.

Pfeiffer, Athina (2017) : La Formation d’un droit ismaélien d’apres I'htilaf usal al-madahib du cadi al-Nu'man.
Mémoire de master. Paris : Université Paris-Sorbonne.

Poonawala, Ismail K. (2014) : « The Evolution of al-Qadrt al-Nu'man’s Theory of Ismaili Jurisprudence as
Reflected in the Chronology of his Works on Jurisprudence », in : The Study of Shii Islam. History,
Theology and Law. Ed. F. Daftary, G. Miskinzoda. Londres : L. B. Tauris.

Poonawala, Ismail K. (2021) : « Al-Qadt al-Nu‘man and Isma’ili Jurisprudence », in : The Sound Traditions:
Studies in Ismaili Texts and Thought. Ed. K. Rajani. Leiden-Boston : Brill, 467-492.

Sabbih, Ibrahim (1956) : « Sigill gadim li-maktabat gami‘ al-Qayrawan », Revue de I'Institut des Manuscrits
Arabes, 2 : 339-372.

Sadeghi, Behnam (2010) : « The Authenticity of Two 2"%/8™ Century Hanafi Legal Texts: the Kitab al-athar
and al-Muwatta’ of Muhammad b. al-Hasan al-Shaybani », Islamic Law and Society, 17 : 291-319.

Sahnan, Aba SaTd b. Sa‘d al-Tanabi (1994) : a-Mudawwana al-kubra. Beyrouth : Dar al-kutub al-ilmiyya.

al-Saybant, Abd ‘Abd Allah Muhammad b. al-Hasan (1990) : Kitdb al-asl. Ed. Abi I-Wafa’ al-Afgani. Beyrouth
: ‘Alam al-kutub,

aI-§aybe‘mT, Abi ‘Abd Allah Muhammad b. al-Hasan (2012) : Kitab al-asl. Ed. M. Boynukalin. Qatar : Wizarat
al-Awgaf.

Schacht, Joseph (1967) : « On Some Manuscripts in the Libraries of Kairouan and Tunis », Arabica, 14 :
238-239.

Schacht, Joseph (1983) : Introduction au droit musulmand. Trad. P. Kempf, A. M Turki. Paris : Maisonneuve et
Larose.

Scholeler, Gregor (2002) : Ecrire et transmettre dans les débuts de Fislam. Paris : PUF.

Seidensticker, Tilman (2015) : « Audience Certificates in Arabic Manuscripts: the Genre and a Case Study »,
Manuscript Cultures, 8 : 75-91.

al-Sirazi, Abti Ishaq Ibrahim b. ‘Al (1981) : Tabaqat al-fugahd’. Ed. 1. ‘Abbas. Beyrouth : Dar al-r&’id al-'arabr.

Talbi, Mohammed (1960-2005) : « Sahnan », Encyclopédie de I'Islam : VIIL., 872-875.



DE GRUYTER Le madhab hanafite d’Ifrigiya = 921

Talbi, Mohammed (1966) : L’émirat aghlabide : 184-296/800-909. Histoire politique. Paris : Librairie
d’Amérique et d’Orient Adrien-Maisonneuve.

Talbi, Mohammed (1982) : « Kairouan et le malikisme espagnol », in Etudes d’Histoire Ifrigiyenne et de
Civilisation Musulmman Médiévale. Tunis : Publications de PUniversité de Tunis, p. 295-318.

Tottoli, Roberto (1997) « Traditions and controversies concerning the sujud al-quran in hadith literature »,
Zeitschrift der Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft, 147 : 371-393.

Tillier, Mathieu (2009a) : Les cadis d’Iraq et P'Etat abbasside (132/750-334/945). Damas : Institut Francais
du Proche-Orient.

Tillier, Mathieu (2009b) : « Abbasid Dynasty », in: The Oxford International Encyclopedia of Legal History. Ed.
S. N. Katz. Oxford : Oxford University Press, L., 1-2.

Tillier, Mathieu (2015) : « Abbasid Dynasty, Role in Law », in: The [Oxford] Encyclopedia of Islam and Law.
Oxford Islamic Studies Online. Online.

Tillier, Mathieu / Vanthieghem, Naim (2018) : « Une ceuvre inconnue de WakT b. al-Garrah (m. 197/812?) et
sa transmission en Egypte au III*/IXE siécle », Arabica : 675-700.

Tillier, Mathieu / Vanthieghem, Naim (2019) : « Un traité de droit malikite égyptien redécouvert : Asbag b.
al-Farag (m. 225/850) et le serment d’abstinence », Islamic Law and Society, 26 : 329-373.

Tillier, Mathieu / Vanthieghem, Naim (2022) : Supplier Dieu dans I'Egypte toulounide. Le florilege de
Pinvocation d’aprés Halid b. Yazid (III°/IX° siécle), Leiden-Boston : Brill.

Tsafrir, Nurit (2004) : The History of an Islamic School of Law : the Early Spread of Hanafism. Cambridge :
Harvard University Press.

Voguet, Elise (2003) : « L'inventaire des manuscrits de la bibliothéque de la grande mosquée de Kairouan
(693/1293-4). Une contribution a I’histoire du malikisme kairouannais », Arabica, 50/4 : 532-544,

Yahia, Mohyddin (2009) : SafiT et les deux sources de la loi islamique. Turnhout : Brepols.

Yanagihashi, Hiroyuki (2013) : « Abd Hanifa (d. 150/767) » in: Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim
Jurists. Ed. O. Arabi, D. S. Powers, S. A. Spectorsky. Leiden-Boston : Brill, 11-25.

Zaman, Muhammad Qasim (1997) : « The Caliphs, the ‘Ulama’, and the Law: Defining the Role and Function
of the Caliph in the Early ‘Abbasid Period », Islamic Law and Society, 4/1 : 136.






	Le maḏhab ḥanafite d’Ifrīqiya (IIe–IVe/VIIIe–Xe siècle) : Asad b. al-Furāt (m. 213/828) et la transmission du Kitāb al-aṣl d'al-Šaybānī (m. 189/805)

