
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 75 (2021)

Heft: 1

Artikel: Auf dem Weg zu einem Völkerbund : Yanaihara Tadaos Kritik an der
japanischen Kolonialpolitik auf Taiwan

Autor: Hofer-Uji, Fabienne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-956718

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-956718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2021; 75(1): 205-233

Fabienne Hofer-Uji*

Auf dem Weg zu einem Völkerbund:
Yanaihara Tadaos Kritik an der japanischen
Kolonialpolitik auf Taiwan

https://doi.org/10.1515/asia-2019-0033

Abstract: With the abolition of martial law in 1987 and the following democratization

process, Taiwan's four mayor ethnic groups (si da zuqun) began to

develop an ethnic identity as well as a collective sense of identity. These emerging

identities were though not just a mere product of the post-war era, but had
been constituted by the crucible of Japanese colonial rule (1895-1945).

Many Han-Chinese in Taiwan conceived the Qing-Dynasty's cession of
Taiwan to Japan in 1895 as a betrayal. As they didn't receive equal treatment with
Japanese during the ensuing fifty years of Japanese rule, many Han Taiwanese

felt neither belonging to China nor to Japan. Caught in this field of tension
between China and Japan, Taiwanese intellectuals started to draw attention to

their "special situation" and engaged in a "national movement" (minzoku undo).

In respect to the struggle for identity of these intellectuals, a discussion of
Yanaihara Tadao's work is very instructive. As professor for colonial studies at

Tokyo Imperial University (1920-1937), he compiled the detailed study Taiwan

under Japanese Imperialism. The critical and comprehensive approach adopted
made it a fundamental source for postcolonial research on Japanese rule in
Taiwan, as well as the "national movement". Based on Yanaihara's study on

Taiwan, this article shows the impact Japanese colonial policy had on Taiwanese

livelihood, thus explaining the reasons for the formation of the Taiwanese

"national movement". By comparing Yanaihara's colonial criticism and alternative

with the claims of the proponents of the "national movement", and the

affirmation of Taiwan's current multicultural identity, this article illuminates
parallels between Yanaihara and Taiwanese identity in both past and present
day Taiwan.

Keywords: Yanaihara Tadao, Taiwanese identity, Japanese colonialism, assimilation

policy, Ts'ai P'ei-huo

Corresponding author: Fabienne Hofer-Uji, Graduate School of Language and Culture,
Osaka University, 8-1, Aomatani-higashi, Mino, Osaka 562-0021, Japan.

E-mail: fabihofer311@gmail.com



206 — Hofer-Uji DE GRUYTER

1 Einleitung

Taiwan besitzt eine multikulturelle Gesellschaft, die sich aus vier großen
ethnischen Gruppierungen (si da zuqun) zusammensetzt. Zu diesen zählen neben
verschiedenen austronesischen Stämmen eine Han-chinesische Bevölkerung, die

aufgrund ihres Abstammungsgebietes und ihres Migrationszeitpunkts in drei Gruppen

unterteilt wird. Zuerst sind hier die Hoklo zu nennen, die im 17. Jahrhundert aus
der heutigen Provinz Fujian nach Taiwan migrierten. Ihnen folgten wenig später die

Hakka aus dem Norden der Provinz Guangdong. Die letzte Gruppe bilden
hauptsächlich chinesische Soldaten, die nach dem Zweiten Weltkrieg mit der Übernahme

der Regierungsgeschäfte auf Taiwan durch die nationalistische Kuomintang
(Nationalpartei; KMT) nach Taiwan übersiedelten. Diese Soldaten stammten aus den

unterschiedlichsten Teilen Chinas und werden deshalb unter dem übergreifenden

Begriff waishengren (Personen, die von außerhalb der Provinz [Taiwan] stammen)

zusammengefasst. Aus politischen Gründen rief die KMT-Regierung 1949 das

Kriegsrecht aus, in dessen Zuge die ethnische Vielfalt zu Gunsten der waishengren

unterdrückt und eine (nord-)chinesische Identität mit Mandarin-Chinesisch als

offizieller Landessprache oktroyiert wurde. 1987 fand mit der Aufhebung des

Kriegsrechts eine Demokratisierungsbewegung in Taiwan statt, in deren Verlauf
die bisher unterdrückten ethnischen Gruppierungen zuerst ein eigenes und etwas

später auch ein kollektives Identitätsbewusstsein entwickelten. Diese führte zu
einer .Taiwanisierung' der Gesellschaft, die sich in einer Affirmation ihrer
multikulturellen Identität und der Aufarbeitung der eigenen Vergangenheit äußerte.

Seither versucht sich Taiwan über den Einfluss 50 Jahre japanischer Kolonialherrschaft,

der darauffolgenden KMT-Regierung und der Demokratisierung von der

kommunistischen Volksrepublik China abzugrenzen.1 Das erstarkende
Identitätsbewusstsein der verschiedenen ethnischen Gruppierungen ist jedoch nicht nur das

Ergebnis postkolonialer Entwicklungen, sondern geht bereits auf die Konfrontation

mit der japanischen Fremdherrschaft (1895-1945) zurück.

Mit der Unterzeichnung des Vertrags von Shimonoseki 1895 musste die

mandschurische Qing-Dynastie die Herrschaft über Taiwan an Japan übergeben, was

große Teile der chinesischen Bevölkerung Taiwans als Verrat durch die Qing und
somit China im allgemeinen empfanden. Da der Bevölkerung Taiwans unter der

japanischen Kolonialherrschaft keine Gleichberechtigung mit den Japanern zuteil

kam, fühlten sich viele Taiwaner weder eindeutig zu China noch zu Japan zugehörig.

Damit begann das moderne Ringen Taiwans um Identität im Spannungsfeld
zwischen China und Japan, das bis heute andauert. Zwischen den Fronten China

1 Itô 2016: 215; Wakabayashi 2001c: 173; Wang 2014: 78, 131.



DE GRUYTER Auf dem Weg zu einem Völkerbund — 207

und Japan stehend, begannen die taiwanischen Intellektuellen deshalb bereits

während der japanischen Kolonialzeit auf die „spezielle Situation Taiwans"
aufmerksam zu machen und einen Sonderweg für sich und ihr Land zu proklamieren.
Während diese Forderung zu Beginn der japanischen Kolonialherrschaft noch

geduldet wurde, ließ sie sich mit der japanischen „Assimüationspolitik", der
kolonialen Richtlinie nach dem Ersten Weltkrieg, nicht mehr vereinbaren.

Parallel zur neuen Kolonialpolitik nahm der Militarismus ab den 1920er Jahren

stetig zu. Trotzdem gab es immer wieder Stimmen in Japan, welche den japanischen
Kolonialismus kritisierten (Peattie 1984, Souyri 2014). In diesem Zusammenhang
eröffnet eine Auseinandersetzung mit Yanaihara Tadao2 1893-1961),

der mit Blick auf das Ringen Taiwans um Identität im Spannungsfeld zwischen
China und Japan bereits die Lage Taiwans als zwischen zwei Fronten (wörtlich
,Feuern') stehend beschrieb,3 aufschlussreiche Erkenntnisse.

Yanaihara gehörte als Christ in Japan einer religiösen Minderheit an, zu der

viele Kritiker der japanischen Kolonialherrschaft und des auf den Kaiser
ausgerichteten Staatsapparates zählten.4 Er war zwar selbst nicht direkt politisch
involviert, aber dennoch in den staatlichen Beamtenapparat eingebunden, da

er von 1920 bis 1937 die Professur für Kolonialstudien an der kaiserlich-staatlichen

Universität Tokyo5 innehatte, die als das renommierteste Bildungsinstitut
im Japan der 20er und 30er Jahre des beginnenden Jahrhunderts galt. Aus dieser

Position resultierte ein Spannungsverhältnis, das sich in seinen Schriften
widerspiegelte.6 Er verfasste unter dem Titel Taiwan unter dem Imperialismus (Teiko-

kushugi ka no Taiwan) eine detaillierte Studie zu den kolonialen Verhältnissen in

2 Alle japanischen und taiwanischen Namen werden mit dem Familiennamen zuerst angeführt.
Da in Taiwan nicht das 2008 in der Republik China eingeführte Pinyin-System, sondern die
Umschrift nach Wade-Giles verwendet wird, werden hier alle chinesischen Eigennamen im
Wade-Giles, Fachbegriffe jedoch im Pinyin wiedergegeben. Da die japanische Regierung die
Han- und indigene Bevölkerung separat regierte und Yanaihara hauptsächlich die Lage der
taiwanischen Han-Bevölkerung diskutierte, bezeichnet im Folgenden „Taiwaner" und „taiwanisch"

(wenn nicht anders vermerkt) die chinesische Bevölkerung Taiwans.

3 Yanaihara 2001: 301.

4 Oguma 2002: 32, 38-41.
5 Zum Aufbau der japanischen Universitäten vgl. Townsend 2000: 49, 53.

6 Da Yanaihara mit dem Ziel einer friedlichen Koexistenz die Einbindung von Taiwan und
Korea als autonome Partner in einen „gemeinsamen Wirtschaftsraum" „innerhalb des japanischen

Kaiserreiches" vorsah (Saya 2015: 35), wurde ihm nachträglich vorgehalten, den Kolonialismus

nicht wirklich in Frage zu stellen, denn die japanische Regierung hatte in den 30er und
40er Jahren mittels panasiatistischer Vereinigungsbestrebungen im angeblichen Kampf gegen
den westlichen Imperialismus, oberflächlich gesehen, Ähnliches propagiert, damit aber ihre
territoriale Expansion zu rechtfertigen gesucht. Yanaihara dagegen kritisierte die Kolonialpolitik
und forderte eine Völker- und staatsübergreifende friedliche Weltordnung (Nakano 2018: 601;



208 — Hofer-Uji DE GRUYTER

Taiwan. Seine sich über ein breites Spektrum von Geschichte, Wirtschaft, Politik
bis hin zur Bildung erstreckende Untersuchung wird aufgrund ihres umfassenden,

interdisziplinären Ansatzes als Beginn der japanischen Area Studies (chiiki

kenkyû) aufgefasst,7 und war während der japanischen Kolonialzeit die
anerkannteste Volkswirtschaftsstudie zu Taiwan.8 Zudem bildet sie bis heute eine
fundamentale Quelle der postkolonialen Forschung über die japanische
Kolonialherrschaft auf Taiwan und dient zu Studien über die taiwanische
„Nationalbewegung" (minzoku undô),9 die sich mit der Proklamation eines „Sonderwegs"
für Taiwan in Opposition zur japanischen Herrschaft entwickelt hatte.

In Taiwan unter dem Imperialismus diskutierte Yanaihara nicht nur die
japanische Kolonialpolitik, sondern auch deren soziale Auswirkungen und die

politischen Manöver zwischen den verschiedenen Bevölkerungsgruppen. Daher

lassen sich mit seinem Werk konkrete Einblicke in die Lebensverhältnisse der

taiwanischen Bevölkerung10 sowie den Bildungsprozess der taiwanischen
„Nationalbewegung" gewinnen. Seine Studie zur Kolonialherrschaft auf Taiwan

war, trotz Publikationsverbot auf Taiwan, unter den Intellektuellen weit
verbreitet, was die Bedeutung einer Auseinandersetzung mit seinem Werk im
Hinblick auf die Identitätsproblematik weiter verdeutlicht. In diesem Artikel
sollen erstmals Parallelen zwischen Yanaiharas Kolonialkritik und den

Forderungen der taiwanischen „Nationalbewegung" skizziert werden.

Um aufzuzeigen, welche Ereignisse Yanaiharas Interesse an Taiwan weckten
und sein Denken sowie insbesondere seine kritische Haltung in Kolonialfragen
nachhaltig prägten, werden im ersten Teil biografische Aspekte besprochen. Im
zweiten Teil werden die Zusammenhänge erörtert, die nach dem Ersten Weltkrieg

zum Umschwung der japanischen Kolonialpolitik geführt haben. Zudem

wird die neue Kolonialpolitik in ihren Grundzügen vorgestellt, da sie im Zentrum

von Yanhaiaras kolonialer Kritik stand. Basierend auf Yanaiharas Recherchen

Saaler/Szpilman 2011:43-44, 46), die er, wie im Weiteren gezeigt werden soll, der Kolonialpolitik
als eigene Alternative entgegensetzte.

7 Souyri 2014: 115.

8 Nakano 2018: 604.

9 Die Übersetzung "Nationalbewegung" ist nicht befriedigend, da "minzoku" vor allem auf Chinesisch

"minzu" keine "Nation" im staatlichen Sinne bezeichnet, sondern eine ethnische Zugehörigkeit

im Sinne von "Volk", "Rasse". Der Begriff "Volk" ist im Deutschen jedoch stark belastet,

weshalb hier die Übersetzung "Nationalbewegung" verwendet wird, welche die ethnische Komponente

des chinesischen und japanischen Begriffs allerdings nicht zu widerspiegeln vermag.
10 Damit kann auch der Kritik von Wakabayashi begegnet werden, der zu bedenken gab, dass

ein Großteil der Studien über die japanische Kolonialzeit in Taiwan sich mit der damaligen
Kolonialpolitik befasst, ohne jedoch die konkreten Einflüsse aufzuzeigen, welche diese auf das

Leben der taiwanischen Bevölkerung hatte (Wakabayashi 2006: 20).



DE GRUYTER Auf dem Weg zu einem Völkerbund 209

wird im dritten Teil der Einfluss dieser neuen Kolonialpolitik auf die kolonialen
Lebensverhältnisse dargelegt und so Gründe für die Bildung der taiwanischen

„Nationalbewegung" und Identität aufgezeigt. Im vierten Teil wird Yanaiharas

allgemeine koloniale Kritik dargelegt. Am Ende steht Yanaiharas Alternative zur
kolonialen Unterdrückung fremder Völker.

2 Yanaihara Tadao: Leben und Denken

Am 27. Januar 1893 kam Yanaihara im Nordwesten der Insel Shikoku in einer

angesehenen Ärztefamüie zur Welt. Sein Vater, der großen Wert auf Erziehung

legte, brachte seinen Kindern schon früh die konfuzianischen Tugenden der

Aufrichtigkeit (makoto), Rechtschaffenheit (shôjiki) und Arbeitsamkeit (kinben) bei.11

Auch die Großmutter beeinflusste Yanaiharas Denkweise durch ihren Fleiß, ihre
buddhistische Lebensweise und ihre Unterstützung von Armen und Kranken.12

Yanaiharas Orientierung an den von seiner Familie vorgelebten Werten wurde
durch sein Studium an der namhaften ^Sekundärschule Kobe der Präfektur Hyôgo'
(.Hyôgo-ken Kobe Chûgakkô) gefördert, die er aufgrund seines früh erkannten
Talents von 1905 bis 1910 besuchen konnte. Diese Schule vermittelte ihm die

Werte von „Schlichtheit und Standhaftigkeit" (shisso gôken), sowie „Bedachtsamkeit

und Selbstständigkeit" (jichô jichi). Im angesehenen tErsten Gymnasium'
GDaiichi Kôtô Gakkö), welches seine Schüler auf ein Studium an der Universität

Tokyo vorbereitete, kam Yanaihara mit den liberalen Ideen des christlichen Schulleiters

Nitobe Inazô 1862-1933) in Kontakt. Über die Bibelgruppe des

charismatischen Uchimura Kanzö (ÜIÜfMH, 1861-1930), der mit Nitobe zusammen

auf der Landwirtschaftsschule Sapporo studiert hatte, fand Yanaihara zu
einem pazifistischen Christentum, das sich von Kirche und Klerus abgewandt
hatte, um eine unvermittelte Glaubensform zu praktizieren (mukyôkai shugi). Zu

diesem konvertierte er nach Abschluss seines Studiums 1917. Diese spezielle
christliche Orientierung prägte Yanaiharas kritische Haltung gegenüber hierarchischen

Strukturen nachhaltig.13 Durch Uchimura zur Lektüre The Tragedy of Korea
des englischen Missionars Arthur McKenzie (1869-1931) angeregt, beschäftigte
sich Yanaihara zum ersten Mal ausführlicher mit Kolonialfragen.14

11 Yanaihara 1998: 41.

12 Yanaihara 1998: 46-47.
13 Auf diesen Punkt verwies auch Nakano mit ihrer Bemerkung, dass Yanaihara „nach Wahrheit

und Gerechtigkeit strebte" und sich weniger auf vorhandene Einrichtungen verließ.

(Nakano 2006: 188).

14 Townsend 2000:17,21,23-25, 45; Yanaihara 1998: 54; Yanaihara 1963-1965b: 224,226-227, 231.



210 Hofer-Uji DE GRUYTER

Während seines Studiums der Rechts- und Politikwissenschaft an der
Universität Tokyo (1913-1917), traf Yanaihara erneut auf Nitobe, dessen Vorlesungen

zur internationalen Kolonialpolitik er besuchte. Daneben belegte Yanaihara

Kurse des christlich-liberalen Professors Yoshino Sakuzô 1878-1933),

der für sein Denken ebenfalls wegweisend war.15 Yoshino war als Vertreter der

„imperialen Demokratie" (minpon shugi) bekannt, einer politischen Ideologie,
welche die Demokratie mit der japanischen Monarchie in Einklang zu bringen
suchte.16

Seine christlichen, liberalen und pazifistischen Werte überzeugten Yanaihara

von der Wichtigkeit guter nachbarschaftlicher Beziehungen in Asien, und
weckten in ihm den Wunsch, nach seinem Studium „für die Koreaner zu
arbeiten".17 Der plötzliche Tod seines Vaters und sein Pflichtgefühl gegenüber seiner

Familie machten aber dieses Unternehmen zunichte. Gezwungen für den
Lebensunterhalt seiner Familie aufzukommen,18 übernahm er einen administrativen

Posten in der Nähe seines Heimatortes in der Kupfermine von Besshi und
heiratete noch im selben Jahr.19

Aufgrund der Intervention seiner Professoren konnte er aber nach knapp
drei Jahren in die akademischen Kreise zurückkehren und wurde 1920 zum
Assistenz-Professor für Wirtschaft an der Universität Tokyo ernannt. Gleich
nach seiner Ernennung sandte man ihn, wie es damals üblich war, ins Ausland
nach England, Deutschland und in die Vereinigten Staaten, um dort zunächst

sein Wissen über die Kolonialpolitik zu erweitern. Zurück von seinem dreijährigen

Auslandaufenthalt übernahm er den Lehrstuhl für Kolonialpolitik seines

Mentors Nitobe, welcher wiederum ins Amt des Vize-Generalsekretärs der
Vereinten Nationen in Genf einberufen worden war. Als Professor für koloniale
Studien beschäftigte sich Yanaihara mit der japanischen Kolonialpolitik und

Besatzungsfragen, wobei er sich nicht nur auf offizielle Berichte, sondern auch

auf seine eigenen Beobachtungen vor Ort stützte.20

15 In späteren Jahren erklärte Yanaihara „von den Vorlesungen der Professoren an der Universität,

haben mich die von Professor Nitobe zur Kolonialpolitik und die von Professor Yoshino

zur Politikgeschichte am meisten beeinflusst " (Yanaihara 1963-1965b: 19).

16 Saya 2015: 16; Syouri 2010: 501; Nakano 2007: 307.

17 Yanaihara 1963-1965b: 239.

18 Yanaiharas Mutter war bereits 1912, als Yanaihara erst 19 Jahre alt war, verstorben (Yanaihara

1998: 42).

19 Townsend 2000: 50-51; Yanaihara 1963-1965b: 238-239.

20 Im Rahmen seiner Professur für Kolonialstudien besuchte Yanaihara alle japanischen Kolonien
und von Japan besetzten Gebiete (Korea: 1924, Taiwan: 1927, Karafuto und Hokkaido: 1928,

Mandschukuo: 1924, 1932, Südseeinseln: 1932, 1933) und verfasste, basierend auf seinen eigenen

Beobachtungen und offiziellen Berichten, ausführliche Studien (Wakabayashi 2001a: 345, 348).



DE GRUYTER Auf dem Weg zu einem Völkerbund 211

Taiwan besuchte er zwischen März und April211927 im Rahmen einer Vortragsreise,

zu der er von den Intellektuellen Ts'ai P'ei-huo 1889-1983) und

Chiang Wei-shui (#??WzK, 1891-1932) eingeladen worden war.22 Seine Vorträge, bei

denen ihm Ts'ai als Dolmetscher zur Seite stand,23 wurden allerdings von der

japanischen Polizei überwacht und seitens radikaler taiwanischer Aktivisten stark
kritisiert.24 Zurück in Japan fasste Yanaihara seine Erkenntnisse in der bereits

erwähnten Studie Taiwan unter dem Imperialismus zusammen. Im Zentrum seiner

marxistisch orientierten Kritik stand die Monopolbildung durch Konglomerate
(.zaibatsu),2S die vor allem in der Zuckerindustrie zur wirtschaftlichen Ausbeutung
der Arbeiter führte. Im letzten Drittel befasste sich Yanaihara mit den
politischrechtlichen und bildungstechnischen Reformen und deren Auswirkungen auf die

Lebensweise der kolonialen Bevölkerung. Dazu zitierte er mehrere Passagen aus
Ts'ais „An die Bürger Japans" (Nihon honkokumin ni atafu),26 welche Einwände

gegenüber der kolonialen Bildungspolitik thematisierte.27 Darüber hinaus erläuterte

Yanaihara die Forderungen und den Verlauf der taiwanischen „Nationalbewegung".

Dass Yanaihara seine Position als Professor für Kolonialstudien an der

profiliertesten japanischen Universität dazu nutze, Missverhältnisse aufzuzeigen
und den Forderungen der Taiwaner Gehör zu verschaffen, war in einer zunehmend

militaristischen Zeit nicht nur außergewöhnlich, sondern auch sehr mutig.

21 Während die meisten Quellen Yanaiharas Taiwan-Reise auf März/April datieren, gibt Saya

eine Zeitspanne von März bis Mai an (Saya 2015: 38).

22 Im Gegensatz zu Ts'ai, der in sämtlichen Quellen als Urheber dieser Einladung genannt
wird, wird Chiang nur in einigen Quellen erwähnt.

23 Townsend 2000: 100; Saya 2015: 32.

24 Dieser Umstand ist auf drei Begebenheiten zurückzuführen. Erstens war Ts'ai, kurz bevor er

Yanaihara nach Taiwan eingeladen hatte, während einer polizeilichen Grossaktion gegen die
Kader der „Petitionsbewegung zur Errichtung eines Parlaments in Taiwan" verhaftet und gegen
Kaution wieder freigelassen worden. Zweitens hatte Yanaihara im Jahr vor seinem Besuch in
Taiwan mehrere Schriften verfasst, in denen er die Kolonialpolitik auf Korea, sowie den damaligen

General Gouverneur Taiwans, Izawa Takio 1869-1949), heftig kritisierte.
Drittens fiel Yanaiharas Besuch zeitlich mit der Spaltung der antijapanischen Bewegung auf
Taiwan zusammen. Die radikale, linke Fraktion, welche Mitte der 1920er Jahre an Stärke

gewonnen hatte, hatte im Januar 1927 die Führung der „Kulturellen Gesellschaft Taiwan"
übernommen und somit Ts'ai und weitere moderate Aktivisten ins politische Abseits gestellt.
Vor diesem Hintergrund ist es nicht verwunderlich, dass Yanaihara sowohl für die japanische
Gouverneur-Regierung, als auch die taiwanische radikale Linke kein willkommener Gast war
(Wakabayashi 2001a: 361-362, 367-368).
25 Darunter lassen sich in ihrer Organisation beinahe schon .mafiaartige' Gruppierungen
verstehen, die Souyri als „Finanzcliquen" (cliques financières) bezeichnete (Souyri 2010: 499).

26 Yanaihara 2000: 261-262.

27 In diesem Sinne geht Yanaiharas Untersuchung über die weiter oben erwähnte Forderung des

japanischen Historikers und Taiwanspezialisten Wakabayashi hinaus (Wakabayashi 2006: 20).



212 — Hofer-Uji DE GRUYTER

Als Japan in den 1930er Jahren auf einen zweiten Krieg mit China zusteuerte,
stellte sich Yanaihara klar gegen eine solche militärische Auseinandersetzung.
Um ein breiteres Publikum von seinem pazifistischen Standpunkt zu überzeugen,

hielt er von Ende August bis Anfang September 1937 mehrere öffentliche
Reden in Zentral- und Westjapan, wodurch er in den Fokus heftiger Kritik von
Seiten der Kriegsbefürworter geriet. Diese gewannen in dem zunehmend
militaristisch geprägten Klima der damaligen Zeit immer mehr an Einfluss, wodurch er
sich gezwungen sah, noch im selben Jahr von seinem Amt zurückzutreten. Vom
Ausbruch des Pazifischen Krieges 1937 bis zum Ende des Zweiten Weltkrieges
widmete er sich ausschließlich missionarischen Aktivitäten, wie der Verbreitung
seiner monatlichen christlichen Zeitschrift „Gute Nachricht" (Kashin). Yanaiha-

ras pazifistische Haltung und Standhaftigkeit fanden nach dem Krieg große

Anerkennung, sodass er bereits 1946 seine Lehrtätigkeit an der Universität

Tokyo wiederaufnehmen konnte. Während seiner Amtszeit als Universitätspräsident

(1951-1957) setzte er sich dafür ein, die Universität von politischen
Verstrickungen zu befreien und zu einer unabhängigen akademischen Institution zu
machen.28 Yanaihara hielt über die Kriegs- und Nachkriegsjahre hinweg den

Kontakt zu seinem langjährigen Freund Ts'ai aufrecht, welcher ihm 1961, als er

an einem Magenkarzinom starb, einen gefühlvollen Nachruf widmete.29

3 Die japanische Kolonialpolitik auf Taiwan

3.1 Die japanische Kolonialpolitik vor 1919

Ein für das Ringen der taiwanischen Bevölkerung um Identität einschneidendes

Ereignis fand am 17. April 1895 statt, als Taiwan durch die Unterzeichnung des

Vertrags von Shimonoseki Teil des japanischen Kaiserreiches wurde. Für Japan
bedeutete dies den ^Aufstieg' in den Kreis der Kolonialmächte. Die folgende japanische

Kolonialherrschaft auf Taiwan lässt sich in drei Perioden einteilen: eine erste

Regierungsperiode militärischer Generalgouverneure (1895-1919), eine zweite Periode

der „Assimilationspolitik" (dôka seisaku) unter ziviler Führung (1919-1936), und
eine erneute militärische Regierung (1936-1945), die zu einer radikalisierten Form der

„Assimilationspolitik", zur sogenannten „Imperialisierung" (kôminka),30 führte.31

28 Nakano 2018: 608.

29 Ts'ai 2000a: 431-438.

30 Das Ziel dieser „Imperialisierung" war die 'Umerziehung der Taiwaner zu treuen Untertanen
des japanischen Kaisers'.

31 Wakabayashi 2001c: 42, 57.



DE GRUYTER Auf dem Weg zu einem Völkerbund 213

Eine Kolonisation Taiwans war jedoch nicht von Anfang an geplant,
sondern wurde erst diskutiert, als sich im Verlauf des chinesisch-japanischen Krieges

(1894-1895) um die Vorherrschaft über die Halbinsel Korea ein Sieg Japans

abzuzeichnen begann.32 Zum Zeitpunkt der Unterzeichnung des Vertrags von
Shimonoseki 1895 steckte Japan noch mitten in den Verhandlungen zur Aufhebung

seiner eigenen sogenannten „ungleichen Verträgen", welche allen voran
den Vereinigten Staaten und Großbritannien wirtschaftliche Sonderrechte auf
japanischem Boden einräumten. Da die japanische Modernisierung erst circa
zwei Jahrzehnte zuvor unternommen wurde, war Japan weder wirtschaftlich,
noch politisch, noch administrativ auf eine Kolonialherrschaft vorbereitet.

Da die Friedensverhandlungen, die zum Abschluss des Vertrags von Shimonoseki

führten, ohne die Mitsprache der taiwanischen Bevölkerung abgehalten
wurden, riefen die taiwanischen Zeitungen die Bevölkerung zum Widerstand

gegen Japan auf. In der kurzen Zeitspanne zwischen dem Abschluss des Vertrags

von Shimonoseki und der Landung der ersten japanischen Truppen auf Taiwan,
rief der (ehemalige) chinesische Gouverneur zu Taiwan, Tang Jingsong (ftS,
1841-1903), am 25. Mai 1895 die „Republik Formosa" (Taiwan Minzhuguö) aus
und ernannte sich selbst zu deren Präsidenten. Tang und seine Gefolgsleute
flohen jedoch nur wenige Tage nach der Landung der ersten japanischen Truppen

auf Taiwan nach China.33 Dieser heftige Widerstand einzelner Partisanengruppen

auf Taiwan zwang Japan in einen asymmetrischen Krieg, der mit derart
hohen Kosten verbunden war, dass in Japan vermehrt der Verkauf der Insel

gefordert wurde. Die Situation änderte sich erst mit der Ernennung von General

Kodama Gentarö (ÜÜ^IIS, 1852-1906) zum Generalgouverneur und dem

Mediziner Goto Shimpei (fäÜfJT3?, 1857-1929) zum Leiter der Zentralverwaltung.

Die erfolgreiche Zusammenarbeit der beiden Staatsmänner zwischen 1898

und 1906 führte Taiwan zur wirtschaftlichen Stabilität und Unabhängigkeit,
welche die kritischen Stimmen in Tokyo schließlich zum Schweigen brachten.34

Um der Situation in Taiwan Herr zu werden, ergriff die japanische
Gouverneur-Regierung vier wichtige Maßnahmen. Als erstes erließ das kaiserliche Parlament

1896 das „Gesetz Nr. 63", welches als eine Art Notstandsgesetzgebung den

32 Die Idee einer Kolonisation Taiwans wurde dem damaligen japanischen Premierminister Itô
Hirobumi (1841-1909) von seinem Berater Inoue Kowashi (1843-1895) unterbreitet. Der

Vorschlag erhielt von Seiten der japanischen Marine Unterstützung, da er ihrer „Doktrin des

Vorrückens in den Süden" (nanshin ron) entsprach. Darüber hinaus erwähnte Ching, dass

eine Kolonisation Taiwans Japan zudem die Möglichkeit bot, sich den westlichen Imperial-
mächten gegenüber als „fähiges" Kaiserreich darzustellen und somit als ihres Gleichen angesehen

zu werden (Ching 2001: 15-18; Itô 2016: 65-66; Rubinstein 1999: 203-204).
33 Itô 2016: 70; Rubinstein 1999: 205; Souyri 2003: 558.

34 Townsend 2000: 103-105.



214 Hofer-Uji DE GRUYTER

Generalgouverneur Taiwans bemächtigte, Verordnungen (ritsurei) mit gesetzlichem

Charakter zu erlassen. Auf diese Weise vereinten sich in der Hand des

Generalgouverneurs die administrative, judikative und legislative Gewalt. Während

das „Gesetz Nr. 63" zunächst alle drei Jahre verlängert wurde, erhielt es 1921

permanenten Status. In Korrelation dazu wurde zweitens ein Polizeiapparat
eingerichtet, zu dessen Aufgaben u. a. die systematische Überwachung der Bevölkerung

und die Aufspürung vereinzelter Widerstandskämpfer zählten.35

Die dritte Maßnahme bildete 1898 die Verkündung der Übernahme des

bereits unter der Qing-Dynastie angewandten ho/cô-Systems (hokô seido)36.

Diese Einrichtung der gegenseitigen Überwachung von Haushalten gruppierte
zehn Haushalte zu einem ho, und deren zehn wiederum zu einem kô. An der

Spitze jedes ho stand ein Ausschuss, welcher für die Überwachung der
Einwohner, Reisen, die Hygiene sowie verdächtige Angelegenheiten zuständig
war, und über die er der nächstgelegenen Polizeistation regelmäßig einen

Bericht abzustatten hatte. Wichtig ist hier, dass dieses System nur auf die

Han-Bevölkerung angewandt wurde. Die indigene Bevölkerung, die in direkter

Konkurrenz mit der chinesischen Bevölkerung als nicht ,überlebensfähig'
galt, wurde separat regiert. Die Japaner waren von diesen Regelungen
ausgenommen.37 Die letzte Maßnahme, welche zur Kontrolle der Bevölkerung
eingeführt wurde, war ein Belohnungssystem, das sich nach dem Grad der
Kooperation, dem Ansehen sowie dem Reichtum der Han-Bevölkerung richtete.

Durch dieses System wurden geeignete Personen gefunden, welche die
japanische Regierung in Schlüsselpositionen wie Dorfvorsteher oder hokô-

Vorsteher erhob, um sie zur Überwachung und Unterstützung der lokalen
Polizeistationen einzusetzen.38

Diese vier Maßnahmen sowie Gotös Auffassung, dass das japanische System
den „besonderen Verhältnissen" (tokushu no jijô) auf Taiwan Rechnung tragen
müsse, und daher nur schrittweise über längere Zeit auf Taiwan übertragen

35 Ching 2001: 16; Rubinstein 1999 : 205, 208, 218-219; Wakabayashi 2001c: 42.

36 Auf Chinesisch spricht man von dem baojia-System (baojia zhidu).
37 Dieser Umstand erklärt sich dadurch, dass die indigene Bevölkerung sowohl während der

Qing-Dynastie als auch während der japanischen Kolonialherrschaft getrennt von der Han-

Bevölkerung verwaltet wurde. (Barclay 2018: 3, 31; Wakabayashi 2001c: 43).

38 Wakabayashi erklärte, dass dieses Belohnungssystem auch im Kampf gegen die indigene
Bevölkerung zur Anwendung kam. Er zeigte, dass sich Generalgouverneur Sakuma Samata (fe
^KüBJSEHlk, 1844-1915) sowohl bei der Finanzierung als auch der militärischen Ausführung
seines „Fünf-Jahres Plan zur Befriedung des Wilden Gebietes" (1910-1914) - ein Eroberungsfeldzug

gegen die im Norden Taiwans lebende indigene Bevölkerung - auf die Han-chinesische

Bourgeoise stützte, welche im Belohnungssystem kooperierte (Wakabayashi 2006: 25-26).



DE GRUYTER Auf dem Weg zu einem Völkerbund 215

werden könne,39 führten zu einer „speziellen Regierungspolitik" (tokubetsu
tôchîf0, durch die von Anfang an eine klare Trennlinie zwischen japanischer
und kolonialer Bevölkerung gezogen wurde.41

3.2 Das Entstehen der „Assimilationspolitik"

Der Übergang von der „speziellen Regierungspolitik" zur „Assimilationspolitik",
worunter genau der Zwang der kolonialen Bevölkerung zur Angleichung an die

japanische Kultur zu verstehen ist, wurde durch eine Reihe von innen- und

außenpolitischen Ereignissen bedingt. Mit dem Ende des Ersten Weltkriegs
verbreiteten sich verstärkt antikoloniale und demokratische Ideen, allen voran das

vom damaligen amerikanischen Präsidenten Woodrow Wilson (1856-1924, Mandat

1913-1921) propagierte „Selbstbestimmungsrecht der Völker". Auf dieses

bezogen sich auch die anti-japanischen Bewegungen in Korea und China, welche

anlässlich der Bestimmungen des Friedensvertrages von Versailles erneut

aufflackerten, da dieser Japan die Kontrolle über die ehemaligen deutschen
Kolonien in Shandong und im Pazifischen Ozean sowie einen Sitz im ständigen
Rat der Vereinigten Nationen in Genf zusicherte. Der Versailler Friedensvertrages

war jedoch nicht der ausschlaggebende Grund der anti-japanischen Stimmung
in Asien, sondern diese resultierte aus einem über mehrere Jahre hinweg
angestaunten Misstrauen gegenüber Japan.42

39 Gotô sprach von einer schrittweisen „Evolution" von Taiwan über einen Zeitraum von
hundert Jahren, weshalb Peattie zurecht bemerkte, dass Gotô hier auf „biologische Prinzipien"

und nicht zuletzt evolutionistische Theorien anspielte, um seine Theorie zu stützen
(Peattie 1984: 95).

40 In seiner berühmten „Fisch"-Allegorie erklärte Gotô, dass genauso wenig wie man aufgrund
ihrer unterschiedlichen Position, die Augen von einem Butt auf eine Meerbrasse versetzen

könne, genauso wenig könne man die „Kultur und Systeme eines zivilisierten Landes" auf ein

„unzivilisiertes Land" übertragen. Um den „sozialen Bräuchen und Systemen" Rechnung zu

tragen, implementierte er daher eine „spezielle Regierungspolitik", die in den Bereichen der

Administration, Politik, Wirtschaft und Bildung klar zwischen Japanern, chinesischer und
indigener Bevölkerung unterschied (Saya 2015: 20; Tsurumi 2002-2004: 476-477).
41 Peattie 1984: 92; Saya 2015: 15, 21.

42 Mit der Niederlage Chinas im ersten Opiumkrieg (1839-1842) wurden die westlichen
Kolonialmächte mit Großbritannien an ihrer Spitze als Gefahr für ganz Asien wahrgenommen. Das

durch die chinesische Niederlage ausgelöste allgemeine Krisenbewusstsein überzeugte viele
ostasiatische Intellektuelle von der Wichtigkeit eines im Kampf gegen den westlichen Imperialismus

vereinten Asiens. Die daraus entstandene transnationale Solidaritätsbewegung, wird als

„Pan-Asiatismus" bezeichnet. Während der Sieg Japans im russisch-japanischen Krieg (1904-
1905) von den meisten Vertretern des Pan-Asiatismus noch als Sieg der „Asiaten" über die

„Westler" aufgefasst wurde, schlug die Stimmung spätestens mit der japanischen Kolonisation



216 — Hofer-Uji DE GRUYTER

Dieses Misstrauen kulminierte 1919 nach dem Abschluss des Friedensvertrages

in zwei Bewegungen, derjenigen vom 1. März in Korea und der vom 4. Mai in
China.43 Sich auf das Selbstbestimmungsrecht der Völker berufend, erklärten am
1. März 1919 mehrere hunderttausend Demonstranten in Seoul ihre Unabhängigkeit

von Japan, das seit 1910 Korea beherrschte und zu seiner Kolonie gemacht
hatte. Das war der Startschuss für weitere friedliche Demonstrationen, die sich
wie ein Lauffeuer auf der ganzen Halbinsel ausbreiteten, worauf Japan mit
äußerster Härte reagierte. Einen Monat später protestierten am 4. Mai 1919

mehrere tausend chinesische Studenten auf dem bis heute symbolträchtigen
Tian'anmen-Platz. Wie schon in Korea nahm auch die Opposition in China
schnell nationale Ausmaße an und verbreitete sich im ganzen Land.44

In der japanischen Presse entfachte die koreanische Bewegung eine Debatte

über die Notwendigkeit einer Reform der Kolonialpolitik, in deren Brennpunkt
neben dem Prinzip des Selbstbestimmungsrechts der Völker auch die koloniale
Selbstverwaltung (jichi), zu Englisch home rule, stand. Diese Diskussionen
veranlassten den neu gewählten Premierminister Hara Takashi45 (IFpjfSt, 1856-1921,

Mandat 1918-1921) die Administration der Kolonien an das japanische „Kernland"

(naichi) anzupassen.46 In seinem Schreiben „Persönliche Ansicht zur

Koreas (1910) sowie Japans „21 Forderungen" an China (1915) um. In Letzteren verlangte die

japanische Regierung die Übertragung deutscher Territorien und Privilegien auf chinesischem
Boden an Japan, was in China eine Welle anti-japanischer Bewegungen auslöste. Japans

imperialistisches Streben verdeutlichte, dass seine Politik von der angeblichen „Befreiung
Asiens" aus der Umklammerung durch westliche Kolonialmächte zu einer Expansionspolitik
übergegangen war, die in einen eigenen Kolonialismus übergangen war (Elies 1997: 40-41;
Saaler, Sven/Szpilman 2011: 31-32; Souyri 2010: 497).

43 Der Sieg Japans über Russland 1905 wurde zwar noch in mehreren asiatischen Ländern als

Sieg „Asiens" über den „Westen" gefeiert, aber schon bald darauf kamen (die ersten) Bedenken
auf. Dazu trugen das geheime Abkommen zwischen Japan und Frankreich von 1907 bei, in dem
sich die beiden Länder verpflichteten, ihre kolonialen Besitztümer anzuerkennen, was zur
Rückführung vietnamesischer Studenten in Japan nach Indochina führte. Japans Annexion
Koreas (1910) und seine „21 Forderungen" an China (1915), in denen die Abtretung der
deutschen Gebiete an Japan und neue Vorrechte u. a. in der Mandschurei verlangt wurden, machten

deutlich, dass sich Japan vom „Befreier" Asiens aus der eisernen Faust des Westens zu einer
territorial expandierenden Kolonialmacht gewandelt hatte (Souyri 2010: 489, 497).

44 Elies 1997: 40-41; Rubinstein 1999: 220; Souyri 2010: 497.

45 Sein Name wird in manchen Quellen auch mit Hara Kei wiedergegeben.
46 Naichi bedeutet wörtlich „Inland" und wird auf Englisch oft mit homeland, und auf Deutsch

mit „Festland" übersetzt. „Festland" ist allerdings unpräzise, da dem Ausdruck nationale
Konnotationen fehlen. Denn in dem hier vorliegenden kolonialen Kontext bezeichnet der Begriff
die japanische Zentralregierung bzw. das Zentrum Japans bildende „Kernland" in Opposition zu
den sich an seiner Peripherie befindenden Kolonien. Dieser Gegensatz des ,Innern' und .Äuße¬

ren' besitzt eine lange konfuzianische Tradition, die auf das Lunyu (den .gesammelten Worten'



DE GRUYTER Auf dem Weg zu einem Völkerbund 217

Herrschaft in Korea" (Chôsen tôchi shiken), welches zum roten Faden der japanischen

Kolonialpolitik wurde, legte Hara die Gründe für eine Änderung der

kolonialen Führung dar. Er erklärte, dass die japanische Kolonialstruktur sich
bisher am westlichen Vorgehen orientiert hatte, welches die sprachlichen,
sittlichen, religiösen, rassischen und geschichtlichen Unterschiede zwischen der

Kolonialmacht und den kolonisierten Völkern betonte. Dagegen suchte er das

japanische Verhältnis zu seinen Kolonien von demjenigen der westlichen
Kolonialmächte abzugrenzen. Dabei unterstrich er, dass Japan und seine Kolonien
eine große sprachliche, kulturelle und ethnische Ähnlichkeit verbinde, weshalb

Japan aufhören müsse, das Kolonialsystem westlicher Staaten als Vorbild zu
nehmen. Er empfahl, dazu überzugehen, auf Korea ein System zu errichten, das

auf „denselben Grundsätzen und Richtlinien" basierte, wie sie in Japan galten.47

Aufgrund dieser kulturellen und ethnischen Ähnlichkeit versuchte Hara über
eine Anpassung der kolonialen Verhältnisse an japanische Standards in den

Bereichen Politik, Wirtschaft und Bildung, eine gewisse Gleichstellung der
kolonialen und japanischen Bevölkerung zu bewirken. Dieser Prozess, den er

„Ausdehnung des Kernlandes" (naichi enchô shugi) nannte, wird in der
Geschichtsforschung mit Anlehnung an westliche Kolonialpraktiken auch als

„Assimilationspolitik" bezeichnet.48

Die westlichen Kolonialmächte legitimierten ihre Kolonialisierungspolitik
und die damit verbundene Ausbeutung fremder Bevölkerungen meist mit ihrer

angeblich überlegenen Kultur. Da sich Japan jedoch kulturell bis zur „Meiji-
Restauration" stark an China orientiert hatte, konnte es seine Kolonisation der

chinesischen Bevölkerung auf Taiwan schlecht mit der Überlegenheit der
japanischen Kultur begründen (auch wenn das teilweise versucht wurde). Japan

rechtfertigte seine Kolonialherrschaft mit drei gegensätzlichen Diskursen:
Zunächst griff man auf die in der konfuzianischen Philosophie verwurzelte Devise

„Unparteilichkeit und gleiche Begünstigung" (isshi dôjin) zurück, die den
Eindruck einer gewissen Gleichstellung erzeugte, aber weit hinter der Wirklichkeit
zurückblieb. Dieser Eindruck wurde mit der Maxime „gleiche Schrift, gleiche
Art" (dôbun, dôshu) gestärkt. Die dadurch suggerierte kulturelle und ethnische

^Ähnlichkeit' erweckte den Glauben, dass der Akkulturationsprozess der Han-

Bevölkerung in naher Zukunft abgeschlossen werden könne. Zum Dritten wurde
die Kolonialherrschaft durch die Modernisierung Japans gerechtfertigt, wobei

Japans Annahme westlicher Lebensformen als ^ivilisationsprozess' ausgelegt

des Konfuzius) zurückgeht und im alten China bereits als machtpolitisches Modell der
hierarchischen Differenz zwischen Zentrum und Peripherie war (Bauer 1980: 52).

47 Wakabayashi 2001b: 55-56.

48 Ching 2001: 104; Wakabayashi 2001b: 55-58.



218 — Hofer-Uji DE GRUYTER

wurde.49 Die Abstützung der „Assimilationspolitik" mit widersprüchlichen
Rhetoriken und Werten, die nicht den realen Verhältnissen in den Kolonien
entsprachen, führten zu Spannungen, die die Glaubwürdigkeit der

„Assimilationspolitik" untergruben.
Die derart legitimierte Anpassung der kolonialen Bevölkerung an japanische

Verhältnisse sollte jedoch nicht auf einmal, sondern schrittweise erfolgen,

denn, wie schon Gotô, war auch Hara der Ansicht, dass sich „das
kulturelle Niveau der Lebensverhältnisse [von Japanern und Kolonisierten]
nicht sofort vereinheitlichen" lasse.50 Diese „Assimilationspolitik", welche
theoretisch eine Gleichstellung zum Ziel hatte, wurde jedoch im Laufe der

Zeit in der kolonialen Praxis in ihr Gegenteil verkehrt. Aus den ursprünglich
positiven Absichten Haras wurde eine Mittel zur Unterdrückung der kolonialen

Bevölkerung. Denn als unilateraler Akkulturationsprozess wurde die
koloniale Bevölkerung gezwungen, die japanische Sprache zu gebrauchen,

japanischer Sitten anzunehmen und den japanischen Kaiser zu verehren.51

Dadurch, dass die politische und wirtschaftliche Gleichstellung nur allmählich

erfolgte, während die kulturelle Anpassung der Kolonialbevölkerung von
Anfang an gefördert wurde, entstand eine Diskrepanz, welche die Glaubwürdigkeit

der „Assimilationspolitik" weiter unterhöhlte. Die Unglaubwürdigkeit
und der anderen Sprachen und Kulturen gegenüber repressive Charakter der

„Assimilationspolitik" erzielten jedoch den gegenteiligen Effekt, da sie die

Entwicklung eines ethnischen Bewusstseins förderten.

Innenpolitisch wurde der Übergang von Gotös „speziellen Regierungspolitik"

zu Haras „Assimilationspolitik" durch den Machtverlust der traditionellen
Oligarchie begünstigt, welcher sich in der Ernennung Haras 1918 zum ersten

.bürgerlichen' Premierminister, seiner Umbildung des politischen Systems und
seiner Zusammenstellung eines gemäßigten Kabinetts manifestierte.52 Diese

Periode erhielt aufgrund der zu dieser Zeit weit verbreiteten liberalen Ideen
sowie in Anlehnung an die damalige Taishö-Ära (1912-1926) den Beinamen
„Taishö-Demokratie".53 Diese liberale Stimmung verlieh kritischen Stimmen

49 Mio 2016: 2, 8-9.
50 Wakabayashi 2001b: 55.

51 Ching 2001: 104.

52 Peattie 1984: 104; Souyri 2010: 496, 503; Wakabayashi 2006: 21-22, 24. Dieses gemäßigte
Kabinett wurde durch das militaristische Klima 1932 zu Fall gebracht.
53 Der Demokratie-Begriff muss stark relativiert und darf nicht im heutigen Sinne der Zeit

verstanden werden. Denn er ist vor dem Hintergrund der imperialistischen Ideologie des kokutai

zu verstehen.



DE GRUYTER Auf dem Weg zu einem Völkerbund — 219

innerhalb Japans Aufschwung, die die Frage stellten, wie die „kolonialen
Subjekte" mit der Theorie des kokutai, wortwörtlich tLandeskörper' oder bei

Rappe auch „Leib der Nation"54, zu vereinen seien. In der Theorie des kokutai
bildet die Nation einen umfassenden Leib, ,ein Herz' und eine große Familie:
Über ein hierarchisches Herrschaftsverhältnis, an dessen Spitze der Kaiser, der

Vater der Nation, stand, waren die Bürger, seine Kinder, mit der nationalen
Ahnen-Göttin Amaterasu verbunden und teilten somit einen gemeinsamen
göttlichen Ursprung, wodurch sie sich von allen anderen Nationen unterschieden.55

Um die Integration der kolonialen Bevölkerung mit der Theorie des

kokutai in Einklang zu bringen, entwickelte man die Theorie der „gemischten
Nation" (kongô minzoku), wobei wieder das Konzept der „Unparteilichkeit und
gleichen Begünstigung" zum Einsatz kam, durch das die koloniale Bevölkerung

in den Genuss des unparteilichen kaiserlichen Wohlwollens kommen
sollte. Außerdem sollte die Theorie der „gemischten Nation" mit der Erklärung,
Japan habe seit frühester Zeit fremde Völker assimiliert und sie in die

japanische Nation integriert, der japanische Expansionismus legitimiert
werden.56

Auf Taiwan bot der unerwartete Todesfall des Generalgouverneurs Akashi

Motojirô g|3, 1864-1919) im Oktober 1919 Hara zudem die Möglichkeit,
einen Vertreter zu ernennen, der seine politische Linie teilte.57 Mit der Berufung
von Den Kenjirô (fflÂ'ipÊU, 1855-1930) zum neuen Gouverneur wechselte

Taiwan von einer Militär- zu einer Zivilregierung.58 Kurz nach seinem Amtsantritt
unternahm Den im Rahmen der „Assimilationspolitik" sogleich eine Reihe von
Reformen, welche die Administration (1920), die politische Mitsprache (1921), die

Bildung (1922) und die Rechtslage (1923) betrafen.

54 Rappe übersetzte kokutai aus Leib-phänomenologischer Sicht nicht mit „(Staat-)Körper",
sondern mit „Leib der Nation" oder „Leib des Landes", weil koku hier weniger den

Staatsapparat, als vielmehr ein Gefühl der Verbundenheit, des Eins-Sein bezeichnet. Rappe
machte zudem darauf aufmerksam, dass der Begriff des Leibes den zusätzlichen Vorteil
bietet, die „vereinheitlichende" bzw. „einleibende Funktion" des kokutai „am besten zum
Ausdruck" zu bringen (Rappe 1996: 336). Der „Leib der Nation" kreierte so eine Verbundenheit

mit der Nation, die, um Andersons Begriff zu benutzen, eine „imaginäre Gemeinschaft"

(iimagined communities) war. Das Gefühl dieser Verbundenheit, so muss betont werden, war
aber für den Einzelnen im Alltag spürbar und somit war die Gemeinschaft durchaus konkret
(Anderson 1991: 6-7).
55 Oguma 2002: 31, 38; Rappe 1996: 336, 365-366.

56 Oguma 2002: 46, 51.

57 Elies 1997: 123; Tsurumi 1977: 92.

58 Elies 1997: 123; Tsurumi 1977: 92.



220 — Hofer-Uji DE GRUYTER

4 Yanaihara und die Umsetzung des Konzepts
der „Assimilationspolitik"

Yanaiharas Haltung in Kolonialfragen wurde von seinem Lehrer, Professor und
akademischen Vorgänger Nitobe stark geprägt. Sowohl Nitobe als auch Yanaihara

respektierten die kulturellen Eigenheiten der kolonialen Bevölkerung,
weshalb sie sich für die von Gotô eingeführte „spezielle Regierungspolitik"
aussprachen. Nitobes Unterstützung von Gotôs Kolonialpolitik zeigte sich auch

darin, dass er Kodamas und Gotôs Einladung folgend,59 von 1901 bis 1903

sowohl das „Produktionsbüro" (shokusan kyoku), als auch das „Provisorische
Taiwan-Zuckerbüro" (rinji taiwan tômu kyoku) leitete.60 Darüber hinaus übte

Nitobe, wie bereits erwähnt, von 1920 bis 1926 das Amt des Vize-Generalsekretärs

der Vereinten Nationen aus, welche sich für das Selbstbestimmungsrecht
der Völker einsetze. Yanaiharas unermüdlicher Einsatz für die Bewahrung der

kulturellen Eigenheiten kolonialer Bevölkerungen erklärt sich nicht nur durch
den Einfluss seines Mentors Nitobe,61 sondern auch durch seine christliche

Einstellung. Yanaihara stellte sich somit prinzipiell gegen das Konzept der

„Assimilationspolitik", an dem sich die General-Gouverneure nach dem Ersten

Weltkrieg orientierten.

4.1 Die Reform des Verwaltungsapparates

Im Juli 1920 lancierte Den einen Reformprozess in Taiwan, der mit der Neueinteilung

der Insel in sieben Departements begann. Die Bezeichnung und der Aufbau
dieser Departements richtete sich nach den ethnischen Bevölkerungsgruppen und

59 Da es um die Jahrhundertwende in Japan noch wenige Spezialisten im Bereich der
Kolonialverwaltung gab, holte man oft Leute mit Erfahrung in der Erschließung Hokkaidos nach
Taiwan. Unter den Beamten in Taiwan befanden sich aus diesem Grund viele Absolventen der

Landwirtschaftsschule Sapporo - der heutigen Universität Sapporo. Saya gibt jedoch noch zwei

weitere persönliche Gründe an, die Gotô dazu bewogen, Nitobe nach Taiwan einzuladen.
Erstens kamen beide Männer aus Morioka und zweitens verband sie die gemeinsame Erfahrung
eines Auslandstudiums in Deutschland (Saya 2015: 18).

60 Dies waren beide sehr wichtige administrative Positionen, da Taiwan Japan mit
grundlegenden Nahrungsmitteln, wie Zucker und Reis, versorgte. Die intensivierte Zucker-, Reis- und

Teeproduktion auf Taiwan hat eine lange Tradition, die bis in die Qing-Dynastie zurückgeht
(Wakabayashi 2001c: 44-45; Yanaihara 2001: 100).

61 Es muss jedoch berücksichtigt werden, dass Yanaihara trotz seiner Achtung vor Nitobe in
seiner Studie zu Taiwan das Zuckermonopol und der damit einhergehenden Ausbeutung der

taiwanischen Bevölkerung heftig kritisierte.



DE GRUYTER Auf dem Wegzu einem Völkerbund 221

ihrer Bevölkerungsdichte: Der dicht bevölkerte Norden, Westen und Süden der

Insel wurden in Departements mit dem Namen shû, der gebirgige und traditionell
schwach bevölkerte Osten, in dem hauptsächlich indigene Stämme lebten, wurde

in Departements mit der Bezeichnung chô unterteilt. Der damalige Premierminister
Hara62 hatte in dem oben erwähnten Schreiben erklärt, dass er mit der Angleichung
des kolonialen Verwaltungsapparates an Japan „eine Selbstverwaltung wie in
unserem Präfektur-System und unserem System der Städte und Dörfer"63 zu
etablieren versuchte.

Diese administrative Änderung hatte jedoch keinen weitgreifenden Einfluss
auf das Leben der kolonialen Bevölkerung, weshalb sie weder von Yanaihara,
noch von Seiten der taiwanischen Intellektuellen stark kommentiert wurde.
Yanaiharas einziger Kritikpunkt betraf das Gremium des „Rates" (kyôgikai),
welcher allen administrativen Ebenen als Hilfe bei wichtigen Entscheidungsfindungen,

wie der Budgetplanung oder der Verwaltung, zur Verfügung stand.64

Yanaihara gab zu bedenken, dass die Ratsmitglieder nicht demokratisch gewählt
wurden, da der Generalgouverneur bzw. die Gouverneure der Departements sie
ernannten.65 An Yanaiharas Betonung demokratischer Strukturen- und
Entscheidungsfindungen lässt sich erkennen, dass seiner Ansicht nach die koloniale
Bevölkerung zumindest einen indirekten Einfluss auf die Entscheide der

Gouverneursregierung ausüben sollte.

4.2 Die politisch-rechtlichen Reformen

Im Rahmen des ideologischen Konzepts der „Ausdehnung des Kernlandes"

begann Den nach dem Verwaltungsapparat auch politisch-rechtliche Strukturen

zu reformieren. Dazu erließ er 1921 das „Gesetz Nr. 3",66 welches die legislative
Macht des Generalgouverneurs beschneiden sollte.67 Yanaihara bemerkte aber,

dass das neue Gesetz nur ansatzweise den gewünschten Effekt erzielte und
kommentierte:

62 Als Yanaihara 1927 Taiwan besuchte und zwei Jahre später seine Studie über die kolonialen
Verhältnisse in Taiwan publizierte, lebte Hara, der 1921 ermordet wurde, bereits nicht mehr.

Denn wer sich gegen die militärischen Kreise stellte, bezahlte selbst während der relativ
liberalen „Taishö-Demokratie" nicht selten mit seinem Leben.

63 Wakabayashi 2001b: 60.

64 Barclay 2018: 3; Rubinstein 1999: 225: Wakabayashi 2001b: 58.

65 Yanaihara 2001: 284.

66 1906 wurde das „Gesetz Nr. 63" durch das „Gesetz Nr. 31" ersetzt, welches 1921 wiederum
durch das „Gesetz Nr. 3" abgelöst wurde (Yanaihara 2001: 283).

67 Yanaihara 2001: 283.



222 Hofer-Uji DE GRUYTER

Wenn auch die Kompetenz des Generalgouverneurs verglichen zu den letzten Jahren

gegenüber der Zentralregierung dieses Landes [Japan] etwas kleiner geworden ist, herrscht

in Taiwan selbst weiterhin der Despotismus des Generalgouverneurs. (Yanaihara 2001: 282)

Mit dieser klaren Kritik an der Machtbefugnis des Generalgouverneurs stellte
sich Yanaihara erneut auf die Seite der Kolonialbevölkerung, was für einen
Professor in Kolonialstudien höchst ungewöhnlich war. Den versuchte die
politische Mitsprache der taiwanischen Bevölkerung neben dem „Gesetz Nr. 3"
durch die Einsetzung einer speziellen „Kommission des Generalgouvernements
Taiwan" (Taiwan sôtokufu hyôgikai) zu stärken. Yanaihara verurteilte jedoch die

Machtlosigkeit dieser Kommission, die als ein rein „beratendes Organ" (shimon

kikan) keinerlei Einfluss auf die Entscheidungsfindung des Generalgouverneurs
hatte. Weder die Ernennung der Kommissionsmitglieder, noch die Festlegung
der Diskussionspunkte, noch die Frage, ob die Kommission tagen sollte oder

nicht, wurden von der Kommission mitbestimmt.68 All diese Entscheidungen
lagen allein in der Hand des Generalgouverneurs.69 Daher erfüllten weder das

„Gesetz Nr. 3" noch die Kommission Yanaiharas demokratische Forderung nach
effektiver Gleichberechtigung. Yanaihara, der sich von den politischen Reformen

eine Einschränkung der Befugnis des Generalgouverneurs und eine größere

politische Mitsprache der taiwanischen Bevölkerung erhofft hatte, musste
feststellen, dass „die Kommission sowohl aufgrund ihres Aufbaus, als auch ihrer
Funktion, weder institutionell noch substantiell wesentlichen Einfluss auf den

Despotismus des Generalgouverneurs in Taiwan ausüben" konnte.70 Nicht zu
unrecht erklärte Yanaihara sie deshalb zur unwirksamsten „administrativen
Kommission" aller „Kolonien dieser Welt".71

In diesem Punkt zeigte sich deutlich die bereits im Vorfeld erwähnte Diskrepanz

zwischen Theorie und Praxis der „Assimilationspolitik". Die Rhetorik der

„Unparteilichkeit und gleichen Begünstigung" und Haras theoretische Auffassung

standen im Widerspruch zur Praxis der Generalgouverneure und ihrer
Beamtenschaft. Dieser Unterschied wurde durch den Zeitgeist der „Taishö-De-
mokratie" zusätzlich verschärft, da zwar in Japan selbst liberale, demokratische
sowie marxistische Ideen in den 1920er Jahren weit zirkulierten, doch in den

japanischen Kolonien herrschte selbst zur Zeit der Zivilregierung eine relativ

68 Yanaihara 2001: 282-283.

69 Diesbezüglich bemerkte Yanaihara, dass Den als Urheber der Reform mehrfach die
Unterstützung der Kommission in Anspruch nahm, Generalgouverneur Izawa (Mandat 1924-1926)

hingegen - dessen Regierungspolitik Yanaihara vor seiner Taiwan-Reise heftig kritisierte - hatte

nicht einmal Kommissionsmitglieder ernannt (Yanaihara 2001: 283).

70 Yanaihara 2001: 284.

71 Yanaihara 2001: 283.



DE GRUYTER Auf dem Weg zu einem Völkerbund 223

konservative und repressive Stimmung. Aus diesem Grund organisierte sich

die taiwanische Opposition - wie dies auch in vielen anderen Kolonien der

Fall war - im Ausland, genauer gesagt durch die Austauschstudenten in Tokyo.
Die „Petitionsbewegung zur Bildung eines Parlaments in Taiwan" (Taiwan

gikai secchi seigan undô), an deren Spitze Ts'ai stand, begründete ihre

Forderungen mit Rückgriff auf den Diskurs um den Slogan der „Unparteilichkeit und

gleichen Begünstigung", sowie Gotös Konzept der „besonderen Verhältnisse"
auf Taiwan.72 Diese Argumentationsweise deckt sich im Wesentlichen mit Yanai-
haras Kolonialkritik (s. Punkt 5). Beachtet man, dass Yanaihara den Forderungen

von Ts'ai sowohl in seiner Studie über Taiwan, als auch in seinem Vorwort

zu Ts'ai Schreiben73 unterstützte und ihm im persönlichen Briefwechsel74 beratend

zur Seite stand, darf von einem gewissen Einfluss Yanaiharas auf die

taiwanischen Intellektuellen ausgegangen werden.

4.3 Die Reform des Bildungssystems

Im Zentrum von Yanaiharas Kritik des kolonialen Bildungssystems standen die
deutliche Einschränkung der weiterführenden Bildungsmöglichkeiten für Taiwaner

und der Zwang zur japanischen Sprache75, die beide eng miteinander
verknüpft waren. Da die Taiwaner vor der Einführung der „Assimilationspolitik"
nur die Wahl zwischen einer Lehrer- und einer Medizinausbildung hatten,
erklärte Yanaihara, dass die Bildung während der ersten 25 Jahre der japanischen

Kolonialherrschaft vernachlässigt worden war. Mit der Bildungsreform
von 1919 wurden zwar mehrere Sekundärschulen gegründet, allerdings handelte

es sich dabei meist um Handels- und Fachhochschulen, die nach Yanaihara den

steigenden Bedarf an wirtschaftlichen Fachkräften decken sollten.76

Mit dem Übergang von der „speziellen Regierungspolitik" zur „Assimüations-

politik" wurde die japanische Sprache zum einzigen und obligatorischen
Unterrichtsmittel. Yanaihara richtete sich in seiner Bildungskritik nicht gegen die dabei

einen immer größeren Stellenwert einnehmende Vermittlung von japanischer

72 Im Vorwort der ersten Petition von 1921 stand, dass die Bewohner Taiwans über ein von
ihnen gewähltes separates Parlament auf Taiwan in den Genuss der „Unparteilichkeit und

gleichen Begünstigung" kommen sollten, um so „ihre geographisch und historisch spezielle
Mission als loyale Subjekte" erfüllen zu können (Tsurumi 1977: 186-187).

73 Siehe dazu Yanaihara 2000.

74 Für den Briefwechsel zwischen Yanaihara und Ts'ai siehe Yanaihara 1963-1965C.

75 Wie in Japan wurde die japanische Sprache auch in den Kolonien „Landessprache" (kokugo)

genannt.
76 Yanaihara 2001: 251-252.



224 — Hofer-Ujï DE GRUYTER

Kultur und Moral, sondern gegen die japanische Sprache als Untenichtsmittel.
Seiner Ansicht nach wäre ein Unterricht in lokaler Sprache effizienter.77 Diese

Verbindung von japanischer Sprache und Kultur mit moderner Wissenschaft in
der kolonialen Bildungspolitik Japans ist ein Kritikpunkt in heutigen postkolonialen

Studien.78 Yanaihara hatte diese Problematik zumindest ansatzweise bereits

erkannt, da er bemerkt hatte, dass der Zwang zur japanischen Sprache zu ungleichen

Chancen in der Bildung sowie im Arbeitsmarkt führte. Mit der der Bildungsreform

vom 4. Februar 1922 wurde der getrennte Untenicht von taiwanischen und
japanischen Schülern ab der Sekundarstufe abgeschafft.79 Da die taiwanischen
Kinder in den ersten drei Jahren ihrer sechsjährigen Grundschulausbildung
zunächst Basiskenntnisse in der japanischen Sprache erwerben mussten, stand

ihnen weniger Zeit für das Erlernen des übrigen Lehrstoffs zu Verfügung.80

Folglich schnitten sie bei den Aufnahmeprüfungen für die Sekundarstufe im
Schnitt deutlich schlechter ab,81 weshalb die Bildungsreform Taiwanern den

Zugang zur höheren Bildung erschwerte.

Konkret hatte sich in einer Zeitspanne von nur zwei Jahren die Zahl der
taiwanischen Schüler, die eine Sekundärschule besuchten, mehr als halbiert. Die
drastische Abnahme von Taiwanern an Institutionen auf der Sekundarstufe lässt

sich außerdem dadurch erklären, dass die japanischen Prüfer, unter dem Vorwand

nur die Besten auszuwählen, japanische Studenten klar bevorzugten.82 Mit der Zeit
verschärfte sich das Gefälle zwischen den an höheren Bildungsinstitutionen
eingeschriebenen taiwanischen und japanischen Studenten zunehmend.83 Aus diesen

Gründen kam Yanaihara zum Schluss, dass sich die Bildungschancen der Taiwaner

77 2001: 259.

78 Da die taiwanische Bevölkerung generell wenig Interesse an der japanischen Sprache hatte,
diese aber für das Erlernen moderner Techniken notwendig war, beschrieb Chen die Lage der
taiwanischen Bevölkerung mit dem chinesischen Sprichwort „das Bettlager teilen, aber
verschiedene Träume haben" (tongchuang yimeng) (Chen 2006).

79 Japanische Kinder wurden in .Grundschulen' (shôgakkô), Taiwaner in sogenannten .öffent¬

lichen (Grund-)Schulen' (kôgakkô) unterrichtet. Nur eine verschwindend kleine Minderheit taiwanischer

Kinder, die bereits bei ihrer Einschulung fließend Japanisch sprach, konnte zusammen mit
japanischen Schülern auf einer .Grundschule' lernen (Yanaihara 2001: 251, 254-255).

80 Yanaihara 2001: 254-255.

81 Tsurumi bestätigte Yanaiharas Beobachtung mit folgenden Zahlen: „The year before the

integration rescript was promulgated colonial authorities reported 224 Japanese and 640

Taiwanese enrolled in college level courses. During 1923, the last year of Den's administration,
specialized college enrollments totaled 330 Japanese and 314 Taiwanese" (Tsurumi 1977:102).
82 Tsummi 1977: 103.

83 Gemäß Chen war zwischen 1932 und 1934 nur ein Zehntel der Studenten in Schulen ab der
Sekundarstufe Taiwaner, und das obwohl die Zahl der Japaner nur ein Zehntel der Bevölkerung
Taiwans ausmachte (Chen 2006: 292).



DE GRUYTER Auf dem Weg zu einem Völkerbund 225

nach 1922 deutlich verschlechtert hatten und die Taiwaner „faktisch" „durch die

Assimilation des Bildungswesens einer Oberschul- und Fachschulausbildung
beraubt" wurden.84 Es ist deshalb nicht verwunderlich, dass wohlhabende Familien

ihre Kinder zum Studium nach Japan schickten, wo sie in der Wahl ihrer

Ausbildung freier waren. In Japan kamen die taiwanischen Studenten dann mit
liberalen, demokratischen aber auch marxistischen Ideen in Kontakt, die sie von
der Wichtigkeit eines Sonderwegs von Taiwan überzeugten.

4.4 Die Reform der Gesetzeslage

Die letzte von Den lancierte Reform war die Inkraftsetzung von Teilen des

japanischen Rechts auf Taiwan. Konkret erhielten im Januar 1923 das japanische
Zivilgesetz, das Handelsgesetz sowie die Zivilprozessordnung in Taiwan Gültigkeit.85

Dabei stellte die Übertragung des Handelsgesetzbuches eine wichtige
Entwicklung dar, denn mit ihr wurde die „Verordnung Nr. 16" abgeschafft,
welche jegliche Unternehmensgründung durch Taiwaner und/oder Chinesen

der Qing-Dynastie ohne japanische Beteiligung verboten hatte.86 Von dieser

Gesetzesänderung profitierten viele Großgrundbesitzer, die nun ihre eigenen
Firmen gründeten, um sich so den japanischen Großunternehmen entgegenzusetzen.87

Allerdings wurden nach der Anwendung von japanischem Recht nicht
alle alten repressiven Verordnungen für ungültig erklärt.88

Im Vergleich zu den anderen Reformen stand Yanaihara der Ausdelinung des

japanischen Gesetzeskodex auf Taiwan generell positiv gegenüber, weil er sah, dass

sich durch sie seine Forderung nach politischer Mitsprache und kolonialer
Selbstverwaltung realisieren ließen. Er kritisierte allerdings, dass die Taiwaner in den

Bereichen, in welchen die Angleichung der Gesetze nicht durchgeführt wurde,
weiterhin rechtlich benachteiligt und ihre Freiheiten beschnitten wurden. Damit
wandte er sich erneut gegen den „Despotismus" des Generalgouverneurs, der sich

dadurch äußerte, dass Letzterer weiterhin befugt war, Verordnungen mit strafrechtlicher

Wirksamkeit zu erlassen, die oft einen diskriminierenden Charakter hatten.

84 Yanaihara 2001: 255.

85 Yanaihara 2001: 276.

86 Yanaihara 2001: 276.

87 Wakabayashi 2001b: 59-60.
88 Zu diesen zählte zum Beispiel die „Verordnung zur Bestrafung der Banditen" {hito keibatsu

rei). Diese Verordnung wurde 1898 erlassen, als die Gouverneur-Regierung darum bemüht war,
die Insel und ihre Bewohner unter ihre Kontrolle zu bringen. Dabei wurden „gewalttätige" oder

„die Sicherheit gefährdende" Zusammenkünfte als „Banditentum" gehandhabt, auf welchem
die Todesstrafe stand (Yanaihara 2001: 277).



226 Hofer-Uji DE GRUYTER

5 Yanaiharas Kritik an der japanischen
Kolonialpolitik

Yanaiharas koloniale Kritik setzte an der Einführung der „Assimilationspolitik"
an. Da sich die westlichen Kolonialmächte seit der Jahrhundertwende von der

„Assimilationspolitik" abzuwenden begannen, war für Yanaihara der Übergang
der japanischen Kolonialpolitik 1919 von einer „speziellen Regierungspolitik"
zur „Assimilationspolitik" ein nicht nachvollziehbares, anachronistisches
Unterfangen.89 Aufgrund seiner Achtung fremder Sprachen und Kulturen sah Yanaihara

eine weitere Problematik in der einseitigen Anwendung des

Akkulturationsprozesses, welche die koloniale Bevölkerung zwang ihre Sitten

aufzugeben und die der Besatzungsmacht anzunehmen. Yanaihara zufolge
empfand die kolonisierte Bevölkerung diese erzwungene, einseitige Anpassung
als „Erniedrigung ihres Wesens", weshalb sie schlussendlich ihren „Widerstand
hervorrief".90 Genau das war mit der Bildung der taiwanischen „Nationalbewegung"

eingetreten. Ein dritter Kritikpunkt bildete die erwähnte Diskrepanz
zwischen kolonialer Theorie und Wirklichkeit. Yanaihara hob hervor, dass die
Maximen „gleiche Schrift, gleiche Art" und „Unparteüichkeit und gleiche

Begünstigung" in der Praxis weder zur Gleichstellung von Japanern und „kolonialen

Subjekten" vor dem Gesetz noch vor dem Kaiser geführt hatte. Der Grund

dafür lag in dem übersteigerten japanischen Nationalgefühl91 und in der
kolonialen Wirklichkeit, wonach eine Gleichstellung gerade nicht im (imperialistischen

und nationalistischen) Interesse Japans war. Dies sah Yanaihara in den
oben diskutierten Reformen bestätigt, bei denen es sich meist nur um nominelle

Veränderungen handelte, die sich im administrativen und politisch-rechüichen
Bereich kaum, oder im Falle des Bildungswesens sogar negativ auf die

Lebensverhältnisse der taiwanischen Bevölkerung ausgewirkt hatten. Er argumentierte

89 Yanaihara Yanaihara führte das japanische Konzept in seinen Grundformen auf das französische

Modell der „Assimilationspolitik" zurück, und betonte, dass seit Beginn des 20.

Jahrhunderts „selbst in Frankreich" der „repräsentativen Kolonialmacht der bisherigen
Assimilationspolitik" diese umstritten war (Yanaihara 1963-1965a: 249, 1990: 146.).

90 Am Beispiel Indiens erklärte Yanaihara, dass die indische Bevölkerung zwar westliches
Essen zu sich nahm, westliche Kleider trug, Englisch lernte und sich in der englischen Sprache

ausdrückte, deshalb aber noch nicht zu Engländern geworden war. Denn, so argumentierte er,

es handle sich hier um eine „äußerliche Assimüation" der Lebensweise, die jedoch nicht „im
Herzen" (kokoro) der Menschen stattgefunden habe. Mit anderen Worten führe die

„Assimilationspolitik" zu einer Akkulturation der Lebensweise, ohne dass die koloniale Bevölkerung die
fremde Kultur dabei einverleibte' (Yanaihara 1990: 146-147).

91 Nakano 2007: 313; Nakano 2013: 91.



DE GRUYTER Auf dem Weg zu einem Völkerbund 227

daher, dass die Reformen nur in den Bereichen durchgeführt würden, die „für
Japan und die Japaner von Vorteil" seien. Um die japanischen Privilegien in den

Bereichen Bildung, Wirtschaft und Politik zu schützen, würde, so Yanaihara,

„das despotische System bewahrt" und „in der Politik" absichtlich „keine
Assimilation" im Sinne der Gleichstellung verfolgt. In dieser „politischen Struktur
Taiwans", die sich am Profit Japans orientierte, lasse sich "die Funktionsweise
des Imperialismus" aufzeigen.92

Yanaiharas Kritik des modernen japanischen Staatsapparates und insbesondere

der Theorie des kokutai wurde während der verhältnismäßig liberalen
Taishö-Demokratie noch geduldet, was sich in dem zunehmend militaristischen
Klima der 1930er Jahre jedoch änderte. Da Yanaihara 1937, zu einer Zeit, in
welcher der japanische Staat die Ideologie des kokutai zu schützen suchte,
seinen Standpunkt vor einem größeren Publikum und in einer vereinfachten

Sprache darlegte, wurde er seines Amtes enthoben.93

6 Schluss: Yanaiharas Alternative zur
„Assimilationspolitik" und der Gedanke einer
friedlichen Verbindung autonomer und

unabhängiger Völker

Anstelle der für ihn gescheiterten „Assimilationspolitik" forderte Yanaihara -
wie dies auch Ts'ais Petitionsbewegung tat - eine Selbstverwaltung bzw.
Autonomie (j'ishn),94 welche die sprachlichen, kulturellen sowie sozialen Eigenheiten
verschiedener „sozialer Gruppen" (shakaigun)95 respektierte und ihre

92 Yanaihara 2001: 285-286.

93 Doak 1995: 92.

94 Yanaihara machte keinen wesentlichen Unterschied zwischen Selbstverwaltung (jichi) und

Autonomie (jishu). Er scheint aber eine Autonomie bevorzugt haben, da er - wie auch Ts'ai -
die politischen, sozialen und wirtschaftlichen Lebensverhältnisse der kolonialen Bevölkerung
verbessern wollte, ohne dass diese dabei ihre kulturellen Eigenheiten einbüßen musste. Nakano

bemerkte dazu, dass er den Begriff „Selbstverwaltung" nur benutzte, weil er nicht ganz so weit

ging wie „Autonomie" und es deshalb einfacher machte, die Zustimmung der japanischen

Bevölkerung zu erlangen (Nakano 2013: 92).

95 Die Verwendung des Begriffs „soziale Gruppen" zeigt, dass Yanaihara den Menschen als

soziales Wesen auffasste. An anderer Stelle erklärte er, „die menschliche Gesellschaft bestehe

aus der Interaktion und Koexistenz von sozialen Gruppen oder sozialen Vereinigungen, wie

Rassen, Völkern, Nationen etc". (Yanaihara 1963-1965a: 14).



228 — Hofer-Uji DE GRUYTER

gegenseitige Unterstützung förderte.96 Im Einklang mit der „Nationalbewegung"
in Taiwan wollte Yanaihara demokratische Strukturen u. a. in Form eines
Parlaments und freien Wahlen einführen.97 Damit ging Yanaihara einen Schritt weiter
als die meisten japanischen Befürworter einer kolonialen Selbstverwaltung, da

jene lediglich die Repräsentation der kolonialen Bevölkerung im japanischen
Parlament forderten.98 Ein weiteres grundlegendes Mittel für eine demokratische

Organisation sah Yanaihara in der Pressfreiheit, die zu verfolgen er Ts'ai in
einem persönlichen Brief riet.99 Auf der anderen Seite forderte er aber auch

von der kolonialen Bevölkerung, dies nicht mit Gewalt durchzusetzen. Deshalb

unterstützte er im Falle Taiwans die gewaltlosen, im legalen Rahmen der

Kolonialherrschaft stattfindenden Aktivitäten seines Freundes Ts'ai,100 jedoch nicht
das Engagement des radikalen, marxistischen Flügels.

Außerdem sollte diese Autonomie zu einer Abschaffung der kolonialen
„Besitz-Verhältnisse" und somit zu einer vollendeten Autonomie und
Unabhängigkeit der kolonialen Bevölkerung führen. Diesen Idealfall skizzierte er

in seinem Artikel „Neue Ideen zur Kolonialpolitik" {Shokumin Seisaku no

Shinkichô) aus dem Jahr 1926, in dem er die Unabhängigkeit der koreanischen
Halbinsel in einer möglichen Zukunft diskutierte. Dabei nutzte er die ideale
Rhetorik der Kolonialpolitik, um sie gegen sich selbst zu wenden! Indem er

die (rhetorische) Frage stellte, ob nicht gerade eine Unabhängigkeit der
Kolonie das eigentliche Ziel der Kolonialherrschaft sei, provozierte er die

Auseinandersetzung zwischen rhetorischem Ideal und kolonialer Praxis. Die

in die Zukunft projektierte Etablierung Koreas als „unabhängiger Staat"
diente ihm dazu, zu suggerieren, dass Japan durch sie seinen zivilisatorischen

Auftrag' erfüllt und somit der ganzen Welt die t Größe' der japanischen
Kultur vor Augen geführt habe. Sei diese Unabhängigkeit Koreas dann „nicht
ein Erfolg für unsere Kolonialpolitik und eine Ehre für die japanische Nation

96 Yanaihara 1963-1965a: 470.

97 Nakano 2018: 605.

98 Peattie 1984: 115-116; Yanaihara 2001: 306-307.
99 Yanaihara 1963-1965c: 62.

100 Yanaiharas Unterstützung von Ts'ais Aktivitäten erklärt sich durch die starke Verbundenheit

der beiden Männer, die auf ihren gemeinsamen christlichen Glauben und ihren liberalen
und pazifistischen Ideen basierte. Beide lehnten die „Assimilationspolitik" ab, und auf dem

Respekt für die kulturellen Eigenheiten basierend, sprachen sie sich für eine friedliche Verbindung

unterschiedlicher Gruppen aus. Ts'ai forderte ein koloniales System, das kulturell- und
ethnisch unterschiedliche Gruppen in einem „Leib" verband, welches er in der Maxime
„unterschiedliche Persönlichkeiten, gemeinsamer Leib" (yishen tongti) zusammenfasste. Einen weiteren

Punkt für Yanaiharas Unterstützung von Ts'ai, sah Nakano darin, dass Letzterer eine

Gesellschaftsform erstrebte, die Japaner nicht ausschloss (Nakano 2018: 605; Ts'ai 2000b: 44).



DE GRUYTER Auf dem Weg zu einem Völkerbund 229

[,kokumin]"?101 fragte er seine überwiegend nationalistisch gestimmten Landsleute

und Zeitgenossen.
Die Möglichkeit einer Aufrechterhaltung „freundschaftlicher Beziehungen"

nach Beendung des kolonialen „Besitz-Verhältnisses" beruhte auf Yanaiharas

Konzept der Autonomie, welches im Gegensatz zu dem der „Assimilation" keine

„Gleichmachung", „Unterdrückung" oder „Nötigung" der kolonialen Bevölkerung

mit sich brachte, sondern das Überleben aller „sozialer Gruppen"102 garantierte.

In ihren idealen Form sollte diese Politik der Autonomie einen zu einem

vertieften Verständnis der Nationen untereinander und zu einem „weltweiten
Zusammenschlusses der menschlichen Gesellschaft" führen.103 Diese friedlichen

Weltordnung sollte auf einer politischen, wirtschaftlichen und gesellschaftlichen

Kooperation aller Völker basieren. Diesen Wunsch brachte Yanaihara auch im
Vorwort zu seiner Studie über Taiwan zum Ausdruck:104

[...] wenn ich meine Gefühle zur Kolonialfrage äußere, dann wünsche ich mir von

ganzem Herzen die Befreiung der Misshandelten, den Aufstieg der .Unterdrückten'105

und die friedliche Verbindung all derjenigen, die autonom und unabhängig sind.

(Yanaihara 2001: 6)

101 Yanaihara 1990: 157.

102 Da Yanaihara diese Interaktion von „sozialen Gruppen" als eine der menschlichen Gesellschaft

innewohnende Eigenschaft auffasste, waren seiner Meinung nach Übersiedlungen und

Wanderbewegungen fester Bestandteil der menschlichen Geschichte. Aufgrund dieses Verständnisses

der menschlichen Verhaltensweise sowie der Etymologie des lateinischen Begriffs „colo-
nia", argumentierte Yanaihara, dass die Auffassung des japanischen „shokumin" (Kolonisation)
als staatlicher Prozess unbefriedigend sei, da dabei der „Essenz" (honshitsu) des Begriffs - und
des menschlichen Wesens - nicht Rechnung getragen würde (Yanaihara 1963-1965a: 14, 36).

Yanaihara erläuterte, dass der japanische Begriff „shokumin" sowohl als „Land, auf das sich

Leute pflanzen" (uuru tami no chi), als auch als „Land, auf das Leute gepflanzt werden" (tami

wo ueru no chi) ausgelegt werden könne (Yanaihara 1963-1965a: 39). Anders ausgedrückt kann
„shokumin" einen natürlichen oder staatlichen Prozess bezeichnen, je nachdem, ob das Zeichen

für „shoku" als intransitives {uuru) oder transitives {ueru) Verb interpretiert wird. In diesem

Sinne besaß der Begriff „shokumin" für Yanaihara dieselbe duale Bedeutung wie sein lateinisches

Pendant „colonia", und die daraus hervorgegangenen westlichen Wörter (Yanaihara
1963-1965a: 36). Nakano argumentierte deshalb, dass Yanaihara von der Perspektive der

„Geschichte der Menschheit" „shokumin" als (natürliche) „Migrationsbewegung" {population

migration) betrachtete (Nakano 2006: 193). Leider erlaubt es der Platz nicht weiter auf Yanaiharas

Bedeutung als frühen Theoretiker der Migrationsbewegungen einzugehen.
103 Yanaihara 1963-1965a: 470.

104 Yanaihara zitierte hier eine Passage aus seinem Werk Kolonisation und Kolonisationspolitik
{Shokumin oyobi Shokuminseisaku), welches 1926 erschienen war. Da er keine Kolonie explizit
erwähnte, zeigt seine allgemeine Empathie für kolonial unterdrückte Bevölkerungsgruppen.
105 Yanaihara benutzt hier das transitive Verb „versenken" {shizumeru) um von denen zu

sprechen, die wörtlich „versenkt", sprich unterdrückt, werden.



230 — Hofer-Uji DE GRUYTER

Hier muss jedoch beachtet werden, dass für Yanaihara dieser den Weltfrieden
anstrebende friedliche Zusammenschluss „sozialer Gruppen" nur möglich war,
wenn sich die Menschen für das Gemeinwohl einsetzten und sowohl verantwor-

tungsbewusst als auch moralisch handelten.106 In Kants Festschrift Zum ewigen
Frieden sah Yanaihara dieses Ideal eines auf friedlichem Wege erreichten
Weltfriedens, der sowohl auf dem .vernünftigen' und rechtlichen Verhalten der
Einzelnen, als auch dem gegenseitigen Respekt und der Kooperation der „sozialen

Gruppen" (.Völker' bei Kant) beruhte, und aufgrund ihrer positiven Interdepen-
denz eine öffentliche Meinung bzw. „Pressefreiheit" zuließ (.Publizität' bei
Kant)107, bestätigt.108 Wie Kant, sah er dieses Ideal durch das dem Eigennutz
verfallene imperialistische Handeln gefährdet.109 Yanaihara fragte sich:

,Ein Föderalismus freier Staaten' [oder] ,ein Völkerbund' waren bei Kant notwendige
Voraussetzungen für die Realisierung eines ewigen Friedens. Existiert in diesem Fall
nicht auch für die ideale Politik der Autonomie die Möglichkeit einer Verbindung und

Kooperation von autonomen und unabhängigen [Gruppen]? (Yanaihara 1963-1965a: 470)

Diese Passage zeigt, dass Yanaihara suchte, die friedliche Koexistenz verschiedener

„sozialer Gruppen" durch eine regulierende, Völker- und staatenübergreifende

Institution in Form eines Föderalismus oder Völkerbundes zu fundieren.110

Aufgrund der großen Ähnlichkeit zwischen Yanaiharas Beurteilung der

kolonialen Lage auf Taiwan und der hier skizzierten Alternative, die mit den

Forderungen der von Ts'ai angeführten „Nationalbewegung" weitgehend
übereinstimmt, lässt sich argumentieren, dass Yanaihara durch seine langjährige
Freundschaft mit Ts'ai zumindest einen indirekten Einfluss auf die gemässigte

106 Nakano spricht von „staatsbürgerlicher Gesinnung" (civic attitude) (Nakano 2018: 605).

107 Bei Kant bezeichnet der Begriff .Publizität' die öffenüiche Verkündung des Rechts. Kant ging
dabei von dem Grundsatz aus, dass Recht nur dann öffentlich kundbar gemacht werden könne,

wenn es dem Allgemeinwohl diene. Darauf basierend formulierte er die .transzendentale Formel
des öffenüichen Rechts', welche lautet: „Alle auf das Recht anderer Menschen bezogenen
Handlungen, deren Maxime sich nicht mit der Publizität verträgt, sind unrecht" (Kant 1969: 69).

108 Kant 1969: 69-70, 75-76.

109 Kant sah den Frieden durch „die Bösartigkeit der menschlichen Natur" und auf staatlicher
Ebene durch den „Kriegszustand" bzw. „gesetzlosen Zustand" zwischen Staaten gefährdet (Kant
1969: 31, 33). Deshalb forderte er: „Für Staaten, im Verhältnisse untereinander, kann es nach

der Vernunft keine andere Art geben, aus dem gesetzlosen Zustande, der lauter Kriege enthält,
herauszukommen, als dass sie, ebenso wie einzelne Menschen, ihre wilde (gesetzlose) Freiheit

aufgeben, sich zu öffentlichen Zwangsgesetzten bequemen, und so einen, freilich immer
wachsenden Völkerstaat (civitas gentium), der zuletzt alle Völker der Erde befassen würde, bilden"
(Kant 1969: 34-35).
110 Mit dieser Haltung betonte er indirekt die Wichtigkeit der Institution der Vereinten Nationen,

bei denen sein Mentor Nitobe als Vize-Generalsekretär tätig gewesen war.



DE GRUYTER Auf dem Weg zu einem Völkerbund 231

„Nationalbewegung hatte.111 Wie groß der Einfluss tatsächlich war, ist schwer

einzuschätzen, da die Forschung hier noch am Anfang steht und bisher keine
direkten Belege gefunden wurden. Zumindest eine weitgehende Übereinstimmung

zwischen dem japanischen Denker und der Affirmation einer multikulturellen

nationalen Identität auf Taiwan, die in den 1990er Jahren einsetzte, zeigt
sich aber bis heute.112 Denn die Betonung der kulturellen und sprachlichen
Eigenheiten der „vier großen ethnischen Gruppen", sowie ihrer friedlichen
Koexistenz und Kooperation im heutigen Taiwan stimmt im Wesentlichem mit
der von Yanaihara proklamierten friedlichen Vereinigung „sozialer Gruppen"
überein. Und in diesem Sinn bildet die heutige multikulturelle Gesellschaft

Taiwans eine Art Mikrokosmos, wie ihn Yanaihara im Ideal einer friedlichen
Verbindung „autonomer und unabhängiger" „sozialer Gruppen" skizzierte.

Danksagung: Ich möchte an dieser Stelle Herrn Professor G. Rappe von der

Universität Osaka für seine Hinweise und kritischen Anmerkungen danken.
Gedankt sei auch Dr. Thilo Diefenbach und Eveline Hagenbuch für das
Korrekturlesen dieses Artikels.

Bibliographie

Anderson, Benedict (1991 [1983]): Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread

of Nationalism, (revised edition). London; New York: Verso.

Barclay, Paul D. (2018): Outcasts of Empire: Japan's Rule on Taiwan's « Savage Border »,

1874-1945. Oakland: University of California Press.

Bauer, Wolfgang, (Hrsg.) (1980): China und die Fremden: 3000 Jahre Auseinandersetzung in

Kriegund Frieden. München: Verlag C.H. Beck.

Chen, Kongli ISJL3Ï (1996): Taiwan Lishi Gangyao pSSÜIS. Taipei: Renmin chuban.

Chen, Peifeng (2006): Tonghua De Tongchuang Yimeng: Rizhi Shiqi Taiwan De Yuyan

Zhengce.JindaihuaYuRentong : 0 fiftfbUMllRl.
Taipei: Maitian.

Ching, Leo T.S. (2001): Becoming «Japanese »: Colonial Taiwan and the Politics of Identity
Formation. Berkeley et al.: University of California Press.

Doak, Kevin M. (1995): "Colonialism and Ethnic Nationalism in the Political Thought of Yanai¬

hara Tadao (1893-1961)". East Asian History 10: 79-98.

111 Ende der 1920er Jahre kam es zum Bruch zwischen den gemäßigten Intellektuellen um
Ts'ai, und den radikalen, marxistischen Aktivisten um Lien Wen-ch'iang (i§ÏSjfiP, 1894-1957)

(Chen 1996 : 328, 330, Yanaihara 2001: 305-307).
112 Wang 2014: 27, 128, 131.



232 Hofer-Uji DE GRUYTER

Elies, Stefanie (1997): Kulturelle Orientierung in kolonialer Unterdrückung: die taiwanesische
Kultur- und Sozialbewegung der japanischen Besatzungszeit und die 4.-Mai-Bewegung der
kulturellen Erneuerung Chinas. Dortmund: Projekt Verlag.

Itô, Kiyoshi {FfSÜ? (2016 [1993]): Taiwan: Yonhyakunen No Rekishi to Tenbô oTÏj : iW¥®i
4 t SS. Tôkyô: Chûkô shinsho.

Kant, Immanuel (1969 [1795]): Zum ewigen Frieden. Stuttgart: Reclam.

Mio, YukoZ.jSj®4 (2016): „Taiwan to Kyû Nanyôguntô Ni Okeru Posutokoroniaruna Rekishi

Jinruigaku No Kanôsei: Jûsôsuru Gairaiseiken No Moto De No Dasshokuminchika to Rekishi

Ninshiki" : Mf
h KstOBlW.&i'&ittMli.M-W.. In: Teikoku Nihon no kioku: Taiwan kyû

Nanyôguntô ni okeru gairaiseiken no jûsôka to dasshokuminchika Tir H 0 : o1

m Hrsg. von Yuko Mio

(et al.). Tôkyô: Keiô Gijuku Daigaku Shuppankai, 1-30.
Nakano, Ryoko (2006): "Uncovering Shokumin: Yanaihara Tadao's Concept of Global Civil

Society". Social Science Japan Journal 9.2: 187-202.
Nakano, Ryoko (2007): "'Per-history' of International Relations in Japan: Yanaihara Tadao's Dual

Perspective of Empire". Journal of International Relations 35.2: 301-319.

Nakano, Ryoko (2013): Beyond the Western Liberal Order: Yanaihara Tadao and Empire as

Society. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Nakano, Ryoko (2018): "The Wilsonian Moment in Yanaihara Tadao's Political Thought". Japa¬

nese Journal of Political Science 19: 600-611.

Oguma, Eiji (2002): A Genealogy of "japanese" Self-images. Übers, von David Askew. Mel¬

bourne: Trans Pacific Press.

Peattie, Mark R. (1984): "japanese Attitudes Toward Colonialism, 1895-1945". In: The Japanese
Colonial Empire, 1895-19A5. Hrsg. von Ramon H Myers, Mark R. Peattie. Princeton:
Princeton University Press, 80-127.

Rappe, Guido (1996): „Ki im politischen Diskurs: Phänomenologische Untersuchungen zur Rolle

von Atmosphären in der Ideologie der späten Mito-Schule". In: Sekai, Chihei, Funiki: Kôzô

Sonzairon „atarashi Genshôgaku" No Shiten Kara No Kenkyû itt# •

t !"§lr©ÎStS Hrsg. von JF?E. Tadashi Ogawa fjfi/hJII. Tôkyô:

Taga Shuppan, 291-388.
Rubinstein, Murray (1999): Taiwan: A New History. Armonk New York et al.: M.E. Sharpe.
Saaler, Sven / Szpilman, Christopher W. A. (Hrsg.) (2011): Pan-Asianism: A Documentary

History, Vol. 1. Md: Rowman & Littlefield.

Saya, Makito (2015): Minzokugaku Taiwan Kokusairenmei: Yanagido Kunio to Nitobe
Inazô • HÛjÈffi : #PEHHII§ tIfrïSF'fiiË. Tôkyô: Kôdansha.

Souyri, Pierre-François (2003): "la Colonisation Japonaise: Un Colonialisme Moderne Mais Non

Occidental". In: Le livre noir du colonialisme, XVIe-XXe siècle: de l'extermination à la

repentance. Hrsg. von Marc Ferro. Paris: Robert Laffront, 543-574.
Souyri, Pierre-François (2010): Nouvelle histoire du Japon. Paris: Perrin.

Souyri, Pierre-François (Hrsg.) (2014): Japon Colonial, 1880-1930: Les Voix De La Dissension.
Paris: Les Belles Lettres.

Townsend, Susan (2000): Yanaihara Tadao and Japanese Colonial Policy: Redeeming Empire.
Richmond: Curzon Press.

Ts'ai, P'ei-huo (Cai Peihuo) (2000a): „Kami No Chûboku Yanaihara Tadao Sensei Wo

Omou 0 ". In: Cai Peihuo Quanji Vol. 1, Taipei:
Caituanfaren wusanlian Taiwan shiliao jijinhui, 431-438.



DE GRUYTER Auf dem Weg zu einem Völkerbund — 233

Ts'ai, P'ei-huo (Cai Peihuo) HlgjA; (2000b): „Wuren Zhi Tonghuaguan 5A£IaiitM". In: Cai

Peihuo Quanji Hrsg. von Hanyu Chang jJSjsS'S. Vol. 2. Taipei: Caituanfaren

wusanlian Taiwan shiliao jijinhui, 37-49.
Tsurumi, Patricia E. (1977): Japanese Colonial Education in Taiwan, 1895-1945. Cambridge,

et al.: Harvard University Press.

Tsurumi, Yûsuke llÄtttt (2004-2006): Seiden Gotô Shimpei TEßtäsSSr3?. Vol. 3, Tôkyô:

Fujiwara shoten.

Wakabayashi, Masahiro îr^IETt (2001a): „Kaisetsu Äflft". In: Teikokushugi ka no Taiwan -rJfH

^jÉT'D'êfïj. Tadao Yanaihara Tôkyô: Iwanami shoten, 337-370.
Wakabayashi, Masahiro ïf#IE;jt (2001b): Taiwan Kônichi Undôshi Kenkyû aXMYt B ilftlÉW

5E. Tôkyô: Yamamoto shoten.

Wakabayashi, Masahiro ïf#IE;fc (2001c): Taiwan: Henyôshi Chûchosuru Aidentiti iSïM :

L(§Ü"t"i>T T f>7:TTT. Tôkyô: Chikuma shobô.

Wakabayashi, Masahiro (2006): "A Perspective on Studies of Taiwanese Political History:
Reconsidering the Postwar Historiography of Japanese Colonial Rule in Taiwan". In: Taiwan

under Japanese Colonial Rule, 1895-1945: History, Culture, Memory. Hrsg. von Ping-hui
Liao, David Der-Wie Wang. New York: Columbia University Press, 19-36.

Wang, Fuchang 3E"SH (2014): Zokugun: Gendai Taiwan No Esunikku Imajinêshon : Tlfto1
y Jr • Y 3/a X Übers, von Jun Matsuba Yuru Hong

Tôkyô: Tôhô shobo.

Yanaihara, Isaku (1998): Yanaihara Tadao den Tôkyô: Misuzu shobô.

Yanaihara, Tadao (1963-1965a): „Shokumin Oyobi Shokumin Seisaku (îtKÂlÈR
S&S". In: Yanaihara Tadao Zenshû Hrsg. von Katsumi Yanai

(et al.). Vol. 1, Tôkyô: Iwanami shoten, 1-518.

Yanaihara, Tadao (1963—1965b): „Watashi No Jinsei Henreki In:

Yanaihara Tadao Zenshû Hrsg. von Katsumi Yanai jKEdr# (et al.). Vol.

26, Tôkyô: Iwanami shoten, 221-250.

Yanaihara, Tadao (1963-1965c): „Shokan: Shôwa ni nen (senkyûhyaku nijûnana
nen) fiUfiîj : BgfpE^ (— ". In: Yanaihara Tadao Zenshû

Hrsg. von Katsumi Yanai TSE®# (et al.). Vol. 29, Tôkyô: Iwanami shoten, 59-66.
Yanaihara, Tadao ^1*115,ÈÈt (1990): „Chôsen Tôchi No Hôshin In: Ajia to

Kindai Nihon TT/T Hrsg. von Teruo Itô BgltlFII. Tôkyô: Nihon seiban

kabushiki kaisha, 139-158.

Yanaihara, Tadao (2000): „Ni Jo Etf-". In: Cai Peihuo Quanji 4£ialkZkM. Hrsg. von

Han-yu Chang Vol. 3, Taipei: Caituanfaren wusanlian Taiwan shiliao jijinhui, 11-17.

Yanaihara, Tadao .&$. (2001 [1929]): Teikokushugi Ka No Taiwan "SflllitliT© pf$.
Tôkyô: Iwanami shoten.




	Auf dem Weg zu einem Völkerbund : Yanaihara Tadaos Kritik an der japanischen Kolonialpolitik auf Taiwan

