Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 75 (2021)

Heft: 1

Artikel: Nagaraeba : Hegel und Fujiwara no Kiyosuke = Nagaraeba : Hegel and
Fujiwara no Kiyosuke

Autor: Portner, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-956717

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-956717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2021; 75(1): 195-204

Peter Portner*
Nagaraeba — Hegel und Fujiwara no Kiyosuke

Nagaraeba — Hegel and Fujiwara no Kiyosuke

https://doi.org/10.1515/asia-2021-0031
Received March 9, 2021; accepted July 22, 2021; published online October 11, 2021

Abstract: Although thereis a dispute among grammarians as to whether Japanese
is a tense or aspect language, time expressions tend to be made from the per-
spective of the speaker, i.e. under the aspect of an event that is “now, in this
moment already completed, just happening, or not yet happening.” Evidently, the
notion of a threefoldedness of time perception is predominant. A comparison of
different time concepts and philosophies points towards a transcultural circula-
tion of this notion. Hegel’s philosophy exemplifies the effectiveness and shaping
function of this notion of threefold time concepts. Using Fujiwara no Kiyosuke’s
poem Nagaraeba, I aim to show how the thesis of the threefoldedness also of the
traditional Japanese experience of time, together with the thesis of the aspect
orientation of the Japanese language, may help us to interpret and understand
classical waka, along the lines of the so-called “fusion of horizons” (Horizontver-
schmelzung) described by Hans-Georg Gadamer.

Keywords: temporality; tense and aspect; time and experience; time in poetry

Schlagworte: Tempus und Aspekt; Zeit im Gedicht; Zeit und Erfahrung; Zeitlichkeit

Es gibt eine Diskussion dariiber, ob die japanische Sprache eine tense- oder eine
aspect-Sprache ist. Ohne hier auf die Details des sprachwissenschaftlichen
Diskurses einzugehen, kann man verkiirzend sagen, dass das Lager der mehr
formalistisch argumentierenden Sprachtheoretiker die auf Japanisch so genannte
tensu-setsu vertreten, die mehr sprachphilosophisch Orientierten aber der asupe-
kuto-setsu den epistemischen Vorrang geben. Der Aspekt-Theorie geht es nicht so
sehr um die zeitliche Einordnung des bezeichneten (und irgendwie ,objektiv*
erachteten) Ereignisses in Relation zu der Zeitstelle, in der ein Sprechakt (von

*Corresponding author: Peter Pértner, Japan-Zentrum, Ludwig-Maximilians-Universitdt Miinchen,
Seminargebdude am Englischen Garten, Oettingenstr. 67, 80538 Miinchen, Germany,
E-mail: p.poertner@lrz.uni-muenchen.de



196 —— Portner DE GRUYTER

einem Beobachter) verortet werden kann, sondern um die Unterscheidung von
»Abgeschlossenheit* und ,,Unabgeschlossenheit” in Bezug auf die Sprecher:innen
oder Beobachter:innen. Im so genannten ,Zukunfts-Aspekt“ schlieen sich
sozusagen das Entweder-Oder und das Weder-Noch ungewohnt versohnlich
zusammen. Weil das ,,Subjekt®, in der Dichtung mag es ein so genanntes ,,lyrisches
Ich“ sein, es so sieht, oder so sehen méchte. Die Zeit wird hier, so scheint es mir, als
eine Reihe von Jetzt-Punkten wahrgenommen. Erlebt, gedeutet und verstanden
(fiir kritische Beobachter vielleicht auch verfdlscht): als Momente, auf die das
erfahrende Ich sich jeweils sprechend, ordnend oder zuordnend bezieht.

Die tensu-setsu behauptet nun: Es gibt auch im Japanischen drei deutlich
unterscheidbare Zeitstufen — Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft - die
sprachlich klar markiert werden kénnen. Die Befiirworter der asupekuto-setsu
hingegen sagen: Nein, die findet man im Japanischen gerade nicht! Im Japa-
nischen wird die Zeit sozusagen durch das Prisma der Sprecherin oder des Spre-
chers moduliert, je nachdem die Aussage ein schon Vergangenes, ein noch
Gegenwadrtiges, oder ein noch nicht Eingetretenes betrifft; oder eben als ein Sol-
ches betrachtet wird. — Viktoria Eschbach-Szabo hat bereits 1986 in ihrer Doktor-
arbeit Temporalitdt im Japanischen am Beispiel von Textstiicken aus Romanen
Mori Ogais gezeigt, welche Schwierigkeiten die (vor allem durch das so genannte
ru/ta-Paradigma) grammatisch markierten Zeit-Spriinge, wenn man sie nicht als
Aspekt-Wechsel versteht, Ubersetzerinnen und Ubersetzern bereiten kénnen.

Fiir unsere Diskussion sollte nur wichtig sein, dass beide Lager trotz aller
Unterschiede — offensichtlich von einer Dreistufigkeit ausgehen, also einer Vor-
stellung von einer Art von consecutio temporum, die anscheinend, um es ganz
vorsichtig zu sagen, gewisse Ahnlichkeiten zu teilen scheint. Und, in der Tat, wenn
man sich mit den diversen (mir bekannten) Zeittheorien beschéftigt, drangt sich
der Eindruck auf, dass sich die menschliche Zeiterfahrung, gleichsam unter der
Hand, aber doch fundamental, an der Vorstellung einer dreistufigen Zeitenfolge
(zumindest) orientiert, wenn auch auf sehr verschiedene Art und Weise. Denken
wir nur an die verbreitete und oft beschworene Unterscheidung von physikalischer
und so genannter innerer Zeiterfahrung, die beide, soweit ich sehe, an der tradi-
tionellen Triade festhalten. Auch Bergson, Husserl und Heidegger kommen letzt-
lich nicht an einem dreistufigen oder triadischen Grundmodell vorbei. Dass die
,Drei“ auch eine Grundfigur im buddhistischen Denken ist, das brauche ich hier
nur zu erwdhnen, — Freilich, ob das alles wirklich so ist, wie wir uns das vorstellen,
und wie wir es verstehen — und wie wir uns die Genese dieser Vorstellungen denken
oder erklaren sollen, wird wohl noch lange nicht entschieden werden kénnen. Man
darf aber sagen, dass wir dem triadischen Muster, wenigstens for the time being,
bewusstseins- und wahrnehmungspraktisch nicht entgehen koénnen. Aber dass
wir gerade, im Spdtsommer 2020, alltdglich von einer gewesenen Zeit vor der
Corona-Krise, der gegenwartigen Zeit in der Corona-Krise und einer noch sehr



DE GRUYTER Nagaraeba - Hegel und Fujiwara no Kiyosuke =— 197

diffusen noch nicht eingetretenen, ja nicht einmal absehbaren Zeit nach der
Corona-Krise reden, scheint mir dafiir zu sprechen, dass wir dem triadischen
Muster vielleicht notwendigerweise sozusagen bewusstseins- und wahr-
nehmungspraktisch nicht entgehen kdnnen.

Ich mo6chte im Folgenden nur ein paar prdgnante, wie ich finde, philoso-
phische Ausformungen des dreistufigen Modells benennen, um danach gleichsam
eine vorsichtige Probe aufs Exempel zu machen, was man, sozusagen mit euro-
paischem Gerdt geriistet, einem doch recht fragilen Gehilde wie dem nagaraeba-
waka von Kiyosuke vielleicht doch abgewinnen kann.

Ich hoffe, wenigstens das darf grob zusammenfassend gesagt werden: Hegels
Philosophie ist der Triade geradezu verpflichtet. Dass das auch, um im Bild zu bleiben,
eine christliche Pflicht ist, dass die Dreifaltigkeit, die christliche Erlésungsgeschichte
etc. sozusagen die Taktgeber oder, besser gesagt, der Rhythmus der Hegelschen
Philosophie sind, auch das braucht nur in Erinnerung gerufen zu werden. Aus der
Fiille der Triaden mochte ich nur einige in Erinnerung rufen. Die bekannteste, ndmlich
These — Synthese — Antithese, das hat spdtestens Adomo klargestellt, kommt bei
Hegel selbst nur vor, um verworfen zu werden. Fichte und der junge Schelling hatten
sie benutzt, aber in den Augen Hegels war das eine die drei Stufen geradezu ,,ver-
dinglichende“ Formel, die der Dynamik der Dialektik, wie er sie meinte, widersprach.
Anders verhilt es sich freilich mit Triaden wie: das An-sich — das Fiir-sich — das An-
und-fiir-sich, bis hin zu der wunderbaren dreifachen Deutung des Begriffs Auf-
hebung, als dialektischer Vorgang verstanden: man greift etwas auf, man thematisiert
es, man hebt es in einem anderen auf, Die bekannteste und auch, wie ich finde,
verfiihrerischste Metapher fiir das, was Hegel mit Dialektik meinte, findet sich in der
Vorrede zur Phdnomenologie des Geistes (von 1807):

Die Knospe verschwindet in dem Hervorbrechen der Bliite, und man kénnte sagen, daf} jene
von dieser widerlegt wird, ebenso wird durch die Frucht die Bliite fiir ein falsches Dasein der
Pflanze erkldrt, und als ihre Wahrheit tritt jene an die Stelle von dieser. Diese Formen
unterscheiden sich nicht nur, sondern verdrangen sich auch als unvertrdglich miteinander.
Aber ihre fliissige Natur macht sie zugleich zu Momenten der organischen Einheit, worin sie
sich nicht nur nicht widerstreiten, sondern eins so notwendig als das andere ist, und diese
gleiche Notwendigkeit macht erst das Leben des Ganzen aus.'

Und schlieflich, aber nicht zuletzt, die ganze Weltgeschichte auf die triadische
Formel gebracht: Die Vermittlung des Sich-anders-Werdens mit sich selbst. Das
gilt fiirs Grofe (also Gott) und fiirs Kleine (also jede Einzelne und jeden Einzelnen
von uns), das gilt auch fiir das Denken selbst. Im Buch der Phdnomenologie des
Geistes wird das ausgefiihrt und dargestellt. Deshalb wird sie ja auch gerne das

1 Zum Beispiel in Hegel 1987: 10.



198 = Portner DE GRUYTER

,Bilderbuch® unter Hegels Schriften genannt. Freilich ist sie ein Gedanken-
bilderbuch, das sich von normalen Bilderbiichern doch ein wenig unter-
scheidet. Die Vermittlung des Sich-anders-Werdens Gottes, zum Beispiel, mit
sich selbst will uns sagen: damit etwas wird, muss es aus seinem dumpfen und
blinden An-sich, aus sich hervor- und herausgehen, sich in ein Fiir-sich ent-
fremden, sich negieren, was bei Hegel, wie bei Spinoza, immer nur sich
»bestimmen“ bedeutet (omnis negatio est determinatio), es muss sich negieren,
damit iiberhaupt Bewusstsein von etwas entsteht, und genau dies ist, und das
macht es so schwer, die eigentliche Vermittlung und Verséhnung mit sich
selbst. Der Geist kann nur bei sich sein, wenn er sich von sich entfremdet,
deshalb muss der christliche Gott sich in seinem Sohn inkarnieren und in
dessen Tod zu sich selbst zuriickkehren, womit, fast nebenbei, die Menschheit
erlost wird. Was an den Hegelschen Triaden auffdllt, ist, dass sie, wie oft im
deutschen Idealismus, immer die Idee einer Steigerung beinhalten. Bei Hegel
wohl am deutlichsten. Das heif3t, dass sich bei der Ubertragung dieser Drei-
stufigkeit auf das Zeitgeschehen besondere Probleme ergeben: In welchem
Sinne, zum Beispiel, ist die Zukunft ein An-und-fiir-sich? Eine Art Synthese?
Oder eine Aufhebung? Hier wird es fiir uns spannend: Fiir Hegel ist die Frage
nach der Zeit wesentlich eine Frage nach der Unendlichkeit, offensichtlich
vermittelt iiber die antithetische Frage nach der Ewigkeit und eng damit ver-
bunden die Frage nach der Vermeidung der anscheinend unvermeidlichen von
Hegel so genannten und uns ,gewdhnlichen®, wie er sagt, ,schlechten
Unendlichkeit”, die eben im Zeitlichen befangen bleibt. Hegel schreibt im
zweiten Kapitel der Wissenschaft der Logik, ,Das Dasein“, unter ,,C. Die
Unendlichkeit*;

Das Unendliche in seinem einfachen Begriff kann zunichst als eine neue Definition des
Absoluten angesehen werden; es ist als die bestimmungslose Beziehung-auf-sich gesetzt als
Sein und Werden. Die Formen des Daseins fallen aus in der Reihe der Bestimmungen, die fiir
Definitionen des Absoluten angesehen werden kénnen, da die Formen jener Sphére fiir sich
unmittelbar nur als Bestimmtheiten, als endliche iiberhaupt, gesetzt sind. Das Unendliche
aber gilt schlechthin fiir absolut, da es ausdriicklich als Negation des Endlichen bestimmt ist,
hiermit auf die Beschrianktheit, derer das Sein und Werden, wenn sie auch an ihnen keine
Beschréanktheit haben oder zeigen, doch etwa fihig sein kdnnten, im Unendlichen aus-
driicklich Beziehung genommen und eine solche an ihm negiert ist. Damit aber selbst ist das
Unendliche nicht schon in der Tat der Beschrdanktheit und Endlichkeit entnommen; die
Hauptsache ist, den wahrhaften Begriff der Unendlichkeit von der schlechten Unendlichkeit,
das Unendliche der Vernunft von dem Unendlichen des Verstandes zu unterscheiden; doch
letzteres ist das verendlichte Unendliche, und es wird sich ergeben, daf}, eben indem das
Unendliche vom Endlichen rein und entfernt gehalten werden soll, es nur verendlicht wird.
Das Unendliche ist



DE GRUYTER Nagaraeba - Hegel und Fujiwara no Kiyosuke = 199

a) in einfacher Bestimmung das Affirmative als Negation des Endlichen;

b) es ist aber damit in Wechselbestimmung mit dem Endlichen und ist das abstrakte, ein-
seitige Unendliche;

¢) das Sichaufheben dieses Unendlichen wie des Endlichen als ein Prozef3 - ist das wahr-
hafte Unendliche.”

Einfacher gesagt: Gerade beim Nachdenken {iber die Zeit als dialektischer Prozess,
der das Endliche mit dem Unendlichen vermittelt, bleibt unser Denken - dhnlich
wie beim buddhistischen Versuch, das Zweitlose, das Klatschen der einen Hand,
etc., zu denken — in genau dem ,,Beschrdankten®, wie Hegel es nennt, hdngen, dem
es ja eigentlich entfliehen soll. Das ist, wenn ich das sagen darf, nicht kompliziert.
Das ist der Alltag. Also, wie so oft, heif3t der philosophische Angelpunkt Wider-
spruch. So war es schon Fichte ergangen, der, wie Daniel Unger, auf dessen
grofRartiges Buch tiber die Schlechte Unendlichkeit (2016) ich mich durchgehend
beziehe, schreibt, ,,das ewig mangelhafte Fortschreiten in der Immanenz zeitlicher
Linearitét als nie bei sich selbst seiendes Abbild der angestrebten Unendlichkeit*
empfunden hat.? Dieses mangelnde und beschrinkte zeitliche Fortschreiten wiirde
(schon bei Fichte) als schlechte Unendlichkeit in der dialektischen Formel einer
verendlichten Unendlichkeit gefasst und beschrieben.* Auch hier bleibt, meines
Erachtens, das Problem bestehen, zumindest aber die Frage, was sich dndert,
wenn ein Widerspruch oder ein Paradox einfach dialektisch genannt wird. Es
geschieht dabei sicher etwas, aber gelost wird es dadurch nicht. Wir kénnen auch
nach dem Vorbild Kierkegaards einen Sprung versuchen, den Kierkegaard freilich
selbst auch nicht wirklich rechtfertigen kann, he just does it. Sagt er zumindest. Er
schreibt, und das ist als direkte Hegel-Kritik gemeint: ,,Die schlechte Unendlichkeit
ist der Erbfeind der Methode, sie ist der Kobold, der mitzieht, sooft ein Umzug (ein
Ubergang) stattfindet, und den Ubergang verhindert. Die schlechte Unendlichkeit
hat ein unendlich zdhes Leben; soll sie iiberwunden werden, so gehort ein Bruch,
ein qualitativer Sprung dazu: und dann ist es aus mit der Methode, mit der Kunst
der Immanenz, und der Notwendigkeit des Ubergangs.“> — Aber auch diese Losung
ist natiirlich keine. Man kann keine ,dialektischen® Probleme mithilfe, um es sehr
kurz zu sagen, eines Kategorienfehlers 16sen. Eine logische Frage ist und bleibt
keine Glaubensfrage. Ich habe es nie verstanden, das heifdt, psychologisch habe
ich es schon verstanden, philosophisch oder erkenntnistheoretisch aber nie, dass
Kierkegaard, der ja als einer der Griindungsvdter des Existentialismus gilt, auf

2 Hegel 1985: 127.

3 Unger 2015: 49.

4 Vgl. zu dieser m.E. fundamentalen Fragestellung Unger 2015: 46ff.
5 Zit. nach Unger 2015: 205.



200 = Pértner DE GRUYTER

viele Leser:innen, selbst auf Adorno, eine solche Faszination ausiibte und noch
ausiibt. Aber es gilt wohl auch hier, dass sich iiber den Existential-Geschmack
nicht streiten ldsst. Ich mochte mich aber weder in grundsétzliche, auch nicht in
Detailfragen verlieren, und auch nicht auf Schellings vergebliche Losungsver-
suche eingehen, sondern einen kleinen hermeneutischen Stick-Rahmen skizzie-
ren, um Fujiwara no Kiyosukes kleinem grofien Gedicht, welches hier in der Folge
besprochen werden soll, einige bescheidene zeitphilosophische Aspekte
abzugewinnen.

Dazu, denke ich, kann, als Handhabe, wie so oft, Walter Benjamin dienen, der
praktisch in allem, was er zu deuten unternahm, auch ein Zeit-Phdnomen sah. IThm
verdanken wir ja Paul Klees Engel der Zukunft (in dem Sinne, dass er ihn als ,,dia-
lektisches Bild“ unverzichtbar dem Diskurs der Moderne [und auch der ,,Post-
moderne®] iiberantwortet hat). Benjamin waren alle Fragestellungen, die ich knapp
benannt habe, bekannt und bewusst. Und er hat sie sich auf seine dialektisch-
materialistische Weise angeeignet. Uns, denke ich, sollte in unserem Kontext aber
vor allem wichtig sein, dass Benjamin unter anderem annahm, dass gerade durch
die Ausrichtung eines jeden Moments (der Zeit) auf die Zukunft eine Tduschung in
der Betrachtung des Geschehens (somit auch der Geschichte) entsteht. Namlich die,
dass diese Bewegung eine wirklich fortschreitende ist. Ich deute Benjamins Argu-
mente so, dass er davon ausging, in Wirklichkeit wiirde der einmal eingeschlagene
Weg sich selbst immer weiter fortsetzen. Jeder Moment ist in seiner linearen, zeit-
lichen Bewegung von einer eigentlichen Aktualitdt, im Sinne Hegels, gleich weit
entfernt. Die aktuelle Selbstaffirmation der doppelten Negation in der hegelschen
Dialektik, ist in der Bewegung selbst nie anwesend. Einfach gesagt: Die selbstver-
mittelte Unendlichkeit, die nach Hegel am Ende des Zeitenwegs stehen soll, ist auf
dem Weg dahin nur als schlechte Unendlichkeit zu haben. Eben nur in der Gestalt,
wie Kierkegaard sagt, eines , Kobolds“, der immer mit umzieht, wie die ,graue
Gestalt“ am Ende des Zweiten Teils des Faust, die ,,Sorge“, die auf Fausts Frage,
woher sie denn komme, antwortet: ,Bin eben da.“ — Mit anderen Worten: Jeder
Moment des Zeitgeschehens ist, denknotwendig und bis es einmal mit sich selbst
,2vermittelt sein soll, eine Form der Selbstverfehlung. Ob Kierkegaard das will oder
nicht. Gefallen hat es ihm, wie es scheint, gar nicht. Und hier kommt nun Benjamins
Idee einer wahren Dialektik ins Spiel:® Fiir Benjamin gehort zu einer notwendigen
Bewegung, auch der des Denkens, der (immer wieder) momentane Stillstand. Zum
Beispiel: Die geschichtliche Betrachtung zieht nicht nur eine flie}ende Linie nach
sich und mit sich fort, sondern sie zitiert die Jetztzeit im Vergangenen. Benjamin
selbst gibt uns hier das schone Beispiel der Mode: ,,Die franzosische Revolution
verstand sich als ein wiedergekehrtes Rom. Sie zitierte das alte Rom genau so wie die

6 Vgl. zum Folgenden, neben David Unger (2015), auch Martin Mettin (2019).



DE GRUYTER Nagaraeba - Hegel und Fujiwara no Kiyosuke = 201

Mode eine vergangene Tracht zitiert. Die Mode hat die Witterung fiir das Aktuelle, wo
immer es sich im Dickicht des Einst bewegt. Sie ist der Tigersprung ins Ver-
gangene.”” - Und ich zitiere noch einmal Daniel Unger, der diese Stelle bei Benjamin
folgendermafien kommentiert: ,Diese Jetztzeit in der Vergangenheit bezeichnet eine
Gegenwart, die nicht Ubergang ist, sondern einen Augenblick, in dem die Zeit
stillsteht.“® - Lassen Sie mich ergénzen: Es geht dabei aber nicht um einen Halte-
punkt, der das Geschehen als eine stete Wiederholung ein und derselben Kontinuitét
entlarvt (das hatte, wie Unger anmerkt, Schelling schon Hegel vorgeworfen), son-
dern es geht um den ,,ausgezeichneten” Moment ,,eines Zugleichs von vergangenem
und gegenwartigem Moment, der {iber den linearen Prozess einer leeren Zeit hinweg
erfahren wird.“® Das ist die sehr formale Beschreibung einer Erfahrung, die in ihrem
Wesen eben alles andere als formal ist, und genau das macht ihre Dialektik aus.
Ahnlich beschreibt Benjamin das so genannte ,,dialektische Bild“!° {iberhaupt und,
besonders plastisch, wie ich finde, auch die ,,Aura“, die sich durch , Ferne“ aus-
zeichne, aber einer ,Ferne, so nah sie sein mag.“"' Daher ist eine auratische
Erfahrung immer von hdochster Intensitdt. Ihre Intensitdt besteht in ihrer dia-
lektischen Densitdt, in der Dichte von Nahe und Ferne, von hier und dort, gleichsam
als ein Konglomerat von Vergangenheit und Zukunft im erlebten Jetzt.

Klar, aber sehr kompakt und (daher) interpretationsbediirftig, schreibt Ben-
jamin im Passagen-Werk:

Nicht so ist es, daf} das Vergangene sein Licht auf das Gegenwiértige oder das Gegenwdrtige
sein Licht auf das Vergangene wirft, sondern Bild ist dasjenige, worin das Gewesene mit dem
Jetzt blitzhaft zu einer Konstellation zusammentritt, Mit anderen Worten: Bild ist Dialektik im
Stillstand. Denn wahrend die Beziehung der Gegenwart zur Vergangenheit eine rein zeitliche,
kontinuierliche ist, ist die des Gewesenen zum Jetzt dialektisch: ist nicht Verlauf sondern Bild
[,] sprunghaft. - Nur dialektische Bilder sind echte (d.h. nicht archaische) Bilder: und der Ort,
an dem man sie antrifft, ist die Sprache. Erwachen.?

Bevor ich nun versuche zu Kiyosukes waka zu kommen, mochte ich erst noch ein
Gedicht von Jules Supervielle vorstellen. Der Titel des Gedichts lautet Mouvement.
Also ,,Bewegung*:

7 Zit. nach Unger 2015: 261-262.

8 Unger 2015: 262.

9 Unger 2015: 263.

10 Gerade zum kontrovers rezipierten Konzept des ,,dialektischen Bilds“ sei hier die Lektiire von
Mettin 2019 empfohlen, vor allem: ,,Dialektische Bilder*, 33-39.

11 Benjamin 1963: 13.

12 Benjamin 2001: 576-577.



202 =—— Portner

Ce cheval qui tourna la téte
Vit ce que nul n’a jamais vu
Puis il continua de paitre
A I’ombre des eucalyptus.

Ce n’était ni homme ni arbre
Ce n’était pas une jument

Ni méme un souvenir de vent
Qui s’exercait sur feullage.

C’était ce qu’un autre cheval
Vingt mille siécles avant lui
Un jour qu’il tourna la téte
Avait vu a cette heure-ci.

DE GRUYTER

Das Pferd blickt sich um und sieht
Was niemand noch gesehen hat
Dann grast es wieder weiter im
Schatten der Eukalyptusbdume.

Das war kein Mensch und kein Baum
Und keine Stute Auch nicht die
Erinnerung eines Winds

Der durch die Blétter ging.

Es war dass ein anderes Pferd

Vor zwanzigtausend Jahrhunderten
Plétzlich den Kopf umwendet und
diese Stunde jetzt hier sah.

Das was niemand wiedersieht

Kein Mensch kein Pferd kein Fisch
Kein Insekt bis dass die Erde nichts
Mehr sein wird als einer Statue Rest
Ohne Arme ohne Beine ohne Kopf.

Et ce que nul ne reverra,

Homme, cheval, poison, insecte
Jusqu’a ce que le sol ne soit

Que le reste d’une statue

Sans bras, sans jambes et sans téte.?

Jules Supervielle versucht, (nicht nur in diesem Gedicht, diese Tendenz durchzieht, wie

seine Interpreten sagen, sein ganzes Werk), Zeit und Ewigkeit gleichsam zu kon-
densieren, wenn nicht gar miteinander zu identifizieren. Er beschwort eine Art
rasenden Stillstand, wie Paul Virilio es genannt hatte. Er verfahrt also auch, wie
Kierkegaard es fordert. Indem er die ,Methode®, mit der hier ja die Dialektik
gemeint ist, liberspringt. Statt dialektisch zu vermitteln, identifiziert er einfach,
und sieht das Gleiche im anderen. Vor zwanzigtausend Jahren blickt sich ein Pferd
jetzt um und sieht sich selbst als das ganz Andere. Die poetische Sprache erlaubt
das und macht es, zugegeben, méglich. Und der logische Geist findet es entsetz-
lich, vor allem aber sinnlos. Aber Hegel selbst denkt ja auch, fast kéan-artig: Das
Sein ist das Werden im Vergehen, auch wenn erst Holderlin es so sagt. Und spricht
von seiner Logik als von den Gedanken Gottes vor der Schopfung der Welt und
damit vor der oder noch aufierhalb der Zeit. Die beiden Gedichte Supervielles und
Kiyosukes, auch wenn sie sehr verschieden sind, griinden auf einem zumindest
strukturdhnlichen Anschauungsmodell der Zeit, deswegen kann man sie auf ver-
schiedenen Ebenen vergleichen, um abzusehen, wie nah sie sich und wie weit

13 Supervielles Text zitiert nach Celan 2000: 350. Paul Celans Ubersetzung auf S. 351 dieser
Ausgabe lautet: ,,Das Pferd, es wand den Kopf und sah / was keiner je gesehen hatte, / und graste
weiter, nah, / im Wind wars kaum / beim Bldtterzausen. // Es war, was ein andres Pferd /
zwanzigtausend Jahrhunderte vorher, / als es den Kopf herumwarf, / erblickte zu dieser Stunde. //
Und was keiner je wiedersieht, / Mensch, Pferd, Fisch, Kéfer, / bis daf} der Bodennichtist / der Rest
einer Statue, / ohn Arm, ohn Bein, ohn Kopf.“



DE GRUYTER Nagaraeba - Hegel und Fujiwara no Kiyosuke = 203

voneinander entfernt sie sind. Ihre Beziehung ist also eine auratische im Sinne
Benjamins. — Erinnern wir uns an die sehr deutungsbediirftige und deutungsfahige
Definition der Aura: eine Ferne, so nah sie auch sein mag.

Das 84. Gedicht des Hyakunin-isshu (Hundert Gedichte von hundert Dichtern,
1235) lautet:

Nagaraeba

Mata kono goro ya
Shinobaren

Ushi to mishi yo zo
Ima wa koishiki

Ich iibersetze den Text so, wie ich denke, dass er verstanden werden sollte:

Wenn die Zeit, in der ich lebe, noch weiter dauert,
Wird dann dieses Jetzt, hier,

Nostalgische Gefiihle erwecken?

Genau so, wie die damals als so schmerzlich

und bitter erfahrene Welt mir

Jetzt liebenswert vor Augen steht

Stellen wir uns, was freilich eine Zumutung ist, dieses waka wie ein Fenster aus drei
( — nur dhnlich wie bei einem Altar-Tryptichon, bei dem die Seitenfliigel ja nur halb
so breit sind wie das mittlere Bild - ) gleichgrofien iiberblendeten Feldern vor, die
wir das zeitliche Geschehen entlang begleiten. Wir schauen jetzt durch das drei-
fache Fenster und sehen das kono goro ya!, also die als unerfreulich erfahrene Jetzt-
Zeit, prdsent, vor Augen. Das mata — in mata kono goro — enthdlt einen projektiven
Hinweis darauf, welche konstituierende Rolle die Wiederholung in der und fiir die
Zeit spielt. Im selben Augenblick wird diese prasente Erfahrung erneut iiberblendet
von dem Gedanken an eine vergangene Erfahrung, ushi to mishi yo zo, die damals,
als damals prasente, mindestens so unerfreulich war wie die jetzt gegenwartige
Erfahrung, die dennoch jetzt, im Riick-Blick, geradezu liebenswert erscheint: und
wir fragen uns, wieder im selben prasenten Erfahrungs-Augenblick, ob von einem
kiinftigen Jetzt-Punkt her gesehen das akute unerfreuliche Jetzt genauso, also fast
verlockend, erscheinen wird, wie uns jetzt das vergangene Unerfreuliche,
anscheinend erstaunlich fraglos, erfreulich vorkommt. Das Gedicht beginnt mit
nagaraeba, also diskreten Zukunfts-Aspekt, in dem das Jetzt, kono goro, (im so
genannten ko-so-a-Paradigma des Japanischen ist das ko immer das Nachste und
Unmittelbarste). Im Konditional des nagaraeba wird die Jetzt-Zeit, kono goro, als
etwas von einer auf die Zukunft projizierten Mutmaflung, shinobaren, her als
Vergangenes vorgestellt, also als etwas, das auf eine bestimmte Weise erfahren
werden wird oder sogar wird erfahren worden sein. Vielleicht sogar als etwas, in dem
wiederum ein dann Vergangenes ,versohnt“ erscheint und, fast trostlich, als
Vorschein eines Zukiinftigen, einer Art Futur II, wahrgenommen wird. Bedenken



204 =— Portner DE GRUYTER

wir jetzt noch, dass unser dreigeteiltes Fenster und mit ihm unser ,,Jetzt* sich mit
der Zeit mitbewegt, dann ist das keine ,,schlechte Unendlichkeit, sondern eher ein
geradezu optimistisches Setzen und Pochen auf einen potentiell unendlichen
Zeitverlauf. Kiyosukes waka erinnert vielleicht an Maruyama Masaos These, dass
die basale japanische Vorstellung von der Zeit die einer tsugitsugi ni nariyuku ikioi,
einer Kraft, ,,die von einem zum ndchsten standig fortschreitet®, sei. Das gédbe der
Dreistufigkeit der Zeiterfahrung eine spezifische Bedeutung, insofern sie die Idee
der potentiellen Steigerung mit ins Spiel brdchte und damit das ,,Schlechte* der
»schlechten Unendlichkeit* zu mildern versprdche. Jedenfalls wére hier die
Unendlichkeit nicht mit dialektischer Selbstvermittlung und deren Tiicken befasst
und belastet, sondern mauserte sich sozusagen zu einer potentiell unendlichen
Dauer, der obendrein die eschatologische Vorstellung von einem Ende der Zeit zu
fehlen scheint. Bleibt die Frage, ob das wiinschenswert wire.™

Literaturverzeichnis

Benjamin, Walter (1963): Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit: Drei
Studien zur Kunstsoziologie. (edition suhrkamp 28). Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Benjamin, Walter (2001): Gesammelte Schriften, Bd. 5: Das Passagen-Werk, Hrsg. von Rolf
Tiedemann et al. (suhrkamp taschenbuch wissenschaft 935). 3. Aufl. Frankfurt am Main:
Suhrkamp Verlag.

Celan, Paul (2000): Gesammelte Werke, Bd. 4: Ubertragungen |. Zweisprachig. (suhrkamp
taschenbuch 3205). Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Eschbach-Szabo, Viktoria (1986): Temporalititim japanischen. (Verdffentlichungen des Ostasien-
Instituts der Ruhr-Universitat Bochum 36). Wiesbaden: Otto Harrassowitz.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1985): Gesammelte Werke, Bd. 21: Wissenschaft der Logik. Erster
Teil: Die objektive Logik. Erster Band: Die Lehre vom Sein (1832). Hrsg. von Friedrich
Hogemann und Walter Jaeschke. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1987): Phdnomenologie des Geistes, Stuttgart: Reclam,

Mettin, Martin (2019): Echo im Sprachwald: Figuren dialektischen Hdrens bei Walter Benjamin.
(Promesse: Kritische Studien zu Philosophie, Asthetik, Geschichte und Religion 3). Berlin:
Neofelis Verlag.

Unger, David (2015): Schlechte Unendlichkeit: Zu einer Schliisselfigur und ihrer Kritik in der
Philosophie des Deutschen Idealismus. (Beitrage zur Schelling-Forschung 6). Freiburg/
Miinchen: Verlag Karl Alber.

14 Statt einer Nachbemerkung: Leider ist Daniel Sibonys Buch A la recherche de I'autre temps
(Paris: Odile Jacob, 2020) zu spat erschienen, um dieser kleinen Studie noch eine epistemische
Schiitzenhilfe leisten zu kénnen.



	Nagaraeba : Hegel und Fujiwara no Kiyosuke = Nagaraeba : Hegel and Fujiwara no Kiyosuke

