
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 75 (2021)

Heft: 1

Artikel: Nagaraeba : Hegel und Fujiwara no Kiyosuke = Nagaraeba : Hegel and
Fujiwara no Kiyosuke

Autor: Pörtner, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-956717

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-956717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2021; 75(1); 195-204

Peter Pörtner*

Nagaraeba - Hegel und Fujiwara no Kiyosuke

Nagaraeba - Hegel and Fujiwara no Kiyosuke

https://doi.org/10.1515/asia-2021-0031
Received March 9, 2021; accepted July 22, 2021; published online October 11, 2021

Abstract: Although there is a dispute among grammarians as to whether Japanese

is a tense or aspect language, time expressions tend to be made from the

perspective of the speaker, i.e. under the aspect of an event that is "now, in this
moment already completed, just happening, or not yet happening." Evidently, the

notion of a threefoldedness of time perception is predominant. A comparison of
different time concepts and philosophies points towards a transcultural circulation

of this notion. Hegel's philosophy exemplifies the effectiveness and shaping
function of this notion of threefold time concepts. Using Fujiwara no Kiyosuke's

poem Nagaraeba, I aim to show how the thesis of the threefoldedness also of the

traditional Japanese experience of time, together with the thesis of the aspect
orientation of the Japanese language, may help us to interpret and understand
classical waka, along the lines of the so-called "fusion of horizons" (Horizontverschmelzung)

described by Hans-Georg Gadamer.

Keywords: temporality; tense and aspect; time and experience; time in poetry

Schlagworte: Tempus und Aspekt; Zeit im Gedicht; Zeit und Erfahrung; Zeitlichkeit

Es gibt eine Diskussion darüber, ob die japanische Sprache eine tense- oder eine

aspect-Sprache ist. Ohne hier auf die Details des sprachwissenschaftlichen
Diskurses einzugehen, kann man verkürzend sagen, dass das Lager der mehr
formalistisch argumentierenden Sprachtheoretiker die auf Japanisch so genannte
tensu-setsu vertreten, die mehr sprachphilosophisch Orientierten aber der asupe-
Imto-setsu den epistemischen Vorrang geben. Der Aspekt-Theorie geht es nicht so

sehr um die zeitliche Einordnung des bezeichneten (und irgendwie „objektiv"
erachteten) Ereignisses in Relation zu der Zeitstelle, in der ein Sprechakt (von

Correspondingauthor: Peter Pörtner, Japan-Zentrum, Ludwig-Maximilians-Universität München,
Seminargebäude am Englischen Garten, Oettingenstr. 67, 80538 München, Germany,

E-mail: p.poertner@lrz.uni-muenchen.de



196 — Pörtner DE GRUYTER

einem Beobachter) verortet werden kann, sondern um die Unterscheidung von
„Abgeschlossenheit" und „Unabgeschlossenheit" in Bezug auf die Sprecheninnen
oder Beobachteninnen. Im so genannten „Zukunfts-Aspekt" schließen sich

sozusagen das Entweder-Oder und das Weder-Noch ungewohnt versöhnlich

zusammen. Weil das „Subjekt", in der Dichtung mag es ein so genanntes „lyrisches
Ich" sein, es so sieht, oder so sehen möchte. Die Zeit wird hier, so scheint es mir, als

eine Reihe von Jetzt-Punkten wahrgenommen. Erlebt, gedeutet und verstanden

(für kritische Beobachter vielleicht auch verfälscht): als Momente, auf die das

erfahrende Ich sich jeweils sprechend, ordnend oder zuordnend bezieht.
Die tensu-setsu behauptet nun: Es gibt auch im Japanischen drei deutlich

unterscheidbare Zeitstufen - Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft - die

sprachlich klar markiert werden können. Die Befürworter der asupekuto-setsu

hingegen sagen: Nein, die findet man im Japanischen gerade nicht! Im
Japanischen wird die Zeit sozusagen durch das Prisma der Sprecherin oder des
Sprechers moduliert, je nachdem die Aussage ein schon Vergangenes, ein noch

Gegenwärtiges, oder ein noch nicht Eingetretenes betrifft; oder eben als ein
Solches betrachtet wird. - Viktoria Eschbach-Szabo hat bereits 1986 in ihrer Doktorarbeit

Temporalität im Japanischen am Beispiel von Textstücken aus Romanen

Mori Ögais gezeigt, welche Schwierigkeiten die (vor allem durch das so genannte
ru/ta-Paradigma) grammatisch markierten Zeit-Sprünge, wenn man sie nicht als

Aspekt-Wechsel versteht, Übersetzerinnen und Übersetzern bereiten können.
Für unsere Diskussion sollte nur wichtig sein, dass beide Lager trotz aller

Unterschiede - offensichtlich von einer Dreistufigkeit ausgehen, also einer
Vorstellung von einer Art von consecutio temporum, die anscheinend, um es ganz
vorsichtig zu sagen, gewisse Ähnlichkeiten zu teilen scheint. Und, in der Tat, wenn
man sich mit den diversen (mir bekannten) Zeittheorien beschäftigt, drängt sich

der Eindruck auf, dass sich die menschliche Zeiterfahrung, gleichsam unter der

Hand, aber doch fundamental, an der Vorstellung einer dreistufigen Zeitenfolge
(zumindest) orientiert, wenn auch auf sehr verschiedene Art und Weise. Denken

wir nur an die verbreitete und oft beschworene Unterscheidung von physikalischer
und so genannter innerer Zeiterfahrung, die beide, soweit ich sehe, an der
traditionellen Triade festhalten. Auch Bergson, Husserl und Heidegger kommen letztlich

nicht an einem dreistufigen oder triadischen Grundmodell vorbei. Dass die

„Drei" auch eine Grundfigur im buddhistischen Denken ist, das brauche ich hier

nur zu erwähnen. - Freilich, ob das alles wirklich so ist, wie wir uns das vorstellen,
und wie wir es verstehen - und wie wir uns die Genese dieser Vorstellungen denken
oder erklären sollen, wird wohl noch lange nicht entschieden werden können. Man
darf aber sagen, dass wir dem triadischen Muster, wenigstens for the time being,
bewusstseins- und wahrnehmungspraktisch nicht entgehen können. Aber dass

wir gerade, im Spätsommer 2020, alltäglich von einer gewesenen Zeit vor der

Corona-Krise, der gegenwärtigen Zeit in der Corona-Krise und einer noch sehr



DE GRUYTER Nagaraeba - Hegel und Fujiwara no Kiyosuke — 197

diffusen noch nicht eingetretenen, ja nicht einmal absehbaren Zeit nach der

Corona-Krise reden, scheint mir dafür zu sprechen, dass wir dem triadischen

Muster vielleicht notwendigerweise sozusagen bewusstseins- und

wahrnehmungspraktisch nicht entgehen können.

Ich möchte im Folgenden nur ein paar prägnante, wie ich finde, philosophische

Ausformungen des dreistufigen Modells benennen, um danach gleichsam
eine vorsichtige Probe aufs Exempel zu machen, was man, sozusagen mit
europäischem Gerät gerüstet, einem doch recht fragilen Gebilde wie dem nagaraeba-
waka von Kiyosuke vielleicht doch abgewinnen kann.

Ich hoffe, wenigstens das darf grob zusammenfassend gesagt werden: Hegels

Philosophie ist der Triade geradezu verpflichtet. Dass das auch, um im Bild zu bleiben,
eine christliche Pflicht ist, dass die Dreifaltigkeit, die christliche Erlösungsgeschichte

etc. sozusagen die Taktgeber oder, besser gesagt, der Rhythmus der Hegeischen

Philosophie sind, auch das braucht nur in Erinnerung gerufen zu werden. Aus der

Fülle der Triaden möchte ich nur einige in Erinnerung rufen. Die bekannteste, nämlich
These - Synthese - Antithese, das hat spätestens Adorno klargestellt, kommt bei

Hegel selbst nur vor, um verworfen zu werden. Fichte und der junge Schelling hatten

sie benutzt, aber in den Augen Hegels war das eine die drei Stufen geradezu „ver-
dinglichende" Formel, die der Dynamik der Dialektik, wie er sie meinte, widersprach.
Anders verhält es sich freilich mit Triaden wie: das An-sich - das Für-sich - das An-

und-für-sich, bis hin zu der wunderbaren dreifachen Deutung des Begriffs
Aufhebung, als dialektischer Vorgang verstanden: man greift etwas auf man thematisiert

es, man hebt es in einem anderen auf. Die bekannteste und auch, wie ich finde,
verführerischste Metapher für das, was Hegel mit Dialektik meinte, findet sich in der

Vorrede zur Phänomenologie des Geistes (von 1807):

Die Knospe verschwindet in dem Hervorbrechen der Blüte, und man könnte sagen, daß jene

von dieser widerlegt wird, ebenso wird durch die Frucht die Blüte für ein falsches Dasein der

Pflanze erklärt, und als ihre Wahrheit tritt jene an die Stelle von dieser. Diese Formen

unterscheiden sich nicht nur, sondern verdrängen sich auch als unverträglich miteinander.
Aber ihre flüssige Natur macht sie zugleich zu Momenten der organischen Einheit, worin sie

sich nicht nur nicht widerstreiten, sondern eins so notwendig als das andere ist, und diese

gleiche Notwendigkeit macht erst das Leben des Ganzen aus.1

Und schließlich, aber nicht zuletzt, die ganze Weltgeschichte auf die triadische
Formel gebracht: Die Vermittlung des Sich-anders-Werdens mit sich selbst. Das

gilt fürs Große (also Gott) und fürs Kleine (also jede Einzelne und jeden Einzelnen

von uns), das gilt auch für das Denken selbst. Im Buch der Phänomenologie des

Geistes wird das ausgeführt und dargestellt. Deshalb wird sie ja auch gerne das

1 Zum Beispiel in Hegel 1987:10.



198 — Pörtner DE GRUYTER

„Bilderbuch" unter Hegels Schriften genannt. Freilich ist sie ein
Gedankenbilderbuch, das sich von normalen Bilderbüchern doch ein wenig
unterscheidet. Die Vermittlung des Sich-anders-Werdens Gottes, zum Beispiel, mit
sich selbst will uns sagen: damit etwas wird, muss es aus seinem dumpfen und
blinden An-sich, aus sich hervor- und herausgehen, sich in ein Für-sich
entfremden, sich negieren, was bei Hegel, wie bei Spinoza, immer nur sich
„bestimmen" bedeutet (omnis negatio est determinatio), es muss sich negieren,
damit überhaupt Bewusstsein von etwas entsteht, und genau dies ist, und das

macht es so schwer, die eigentliche Vermittlung und Versöhnung mit sich
selbst. Der Geist kann nur bei sich sein, wenn er sich von sich entfremdet,
deshalb muss der christliche Gott sich in seinem Sohn inkarnieren und in
dessen Tod zu sich selbst zurückkehren, womit, fast nebenbei, die Menschheit
erlöst wird. Was an den Hegeischen Triaden auffällt, ist, dass sie, wie oft im
deutschen Idealismus, immer die Idee einer Steigerung beinhalten. Bei Hegel
wohl am deutlichsten. Das heißt, dass sich bei der Übertragung dieser
Dreistufigkeit auf das Zeitgeschehen besondere Probleme ergeben: In welchem
Sinne, zum Beispiel, ist die Zukunft ein An-und-für-sich? Eine Art Synthese?
Oder eine Aufhebung? Hier wird es für uns spannend: Für Hegel ist die Frage
nach der Zeit wesentlich eine Frage nach der Unendlichkeit, offensichtlich
vermittelt über die antithetische Frage nach der Ewigkeit und eng damit
verbunden die Frage nach der Vermeidung der anscheinend unvermeidlichen von
Hegel so genannten und uns „gewöhnlichen", wie er sagt, „schlechten
Unendlichkeit", die eben im Zeitlichen befangen bleibt. Hegel schreibt im
zweiten Kapitel der Wissenschaft der Logik, „Das Dasein", unter „C. Die

Unendlichkeit":

Das Unendliche in seinem einfachen Begriff kann zunächst als eine neue Definition des

Absoluten angesehen werden; es ist als die bestimmungslose Beziehung-auf-sich gesetzt als

Sein und Werden. Die Formen des Daseins fallen aus in der Reihe der Bestimmungen, die für
Definitionen des Absoluten angesehen werden können, da die Formen jener Sphäre für sich
unmittelbar nur als Bestimmtheiten, als endliche überhaupt, gesetzt sind. Das Unendliche
aber gilt schlechthin für absolut, da es ausdrücklich als Negation des Endlichen bestimmt ist,
hiermit auf die Beschränktheit, derer das Sein und Werden, wenn sie auch an ihnen keine
Beschränktheit haben oder zeigen, doch etwa fähig sein könnten, im Unendlichen
ausdrücklich Beziehung genommen und eine solche an ihm negiert ist. Damit aber selbst ist das

Unendliche nicht schon in der Tat der Beschränktheit und Endlichkeit entnommen; die

Hauptsache ist, den wahrhaften Begriff der Unendlichkeit von der schlechten Unendlichkeit,
das Unendliche der Vernunft von dem Unendlichen des Verstandes zu unterscheiden; doch
letzteres ist das verendlichte Unendliche, und es wird sich ergeben, daß, eben indem das

Unendliche vom Endlichen rein und entfernt gehalten werden soll, es nur verendlicht wird.
Das Unendliche ist



DE GRUYTER Nagaraeba - Hegel und Fujiwara no Kiyosuke 199

a) in einfacher Bestimmung das Affirmative als Negation des Endlichen;

b) es ist aber damit in Wechselbestimmung mit dem Endlichen und ist das abstrakte, ein¬

seitige Unendliche;

c) das Sichaufheben dieses Unendlichen wie des Endlichen als ein Prozeß - ist das wahr¬

hafte Unendliche.2

Einfacher gesagt: Gerade beim Nachdenken über die Zeit als dialektischer Prozess,

der das Endliche mit dem Unendlichen vermittelt, bleibt unser Denken - ähnlich
wie beim buddhistischen Versuch, das Zweitlose, das Klatschen der einen Hand,

etc., zu denken - in genau dem „Beschränkten", wie Hegel es nennt, hängen, dem

es ja eigentlich entfliehen soll. Das ist, wenn ich das sagen darf, nicht kompliziert.
Das ist der Alltag. Also, wie so oft, heißt der philosophische Angelpunkt
Widerspruch. So war es schon Fichte ergangen, der, wie Daniel Unger, auf dessen

großartiges Buch über die Schlechte Unendlichkeit (2016) ich mich durchgehend
beziehe, schreibt, „das ewig mangelhafte Fortschreiten in der Immanenz zeitlicher
Linearität als nie bei sich selbst seiendes Abbild der angestrebten Unendlichkeit"

empfunden hat.3 Dieses mangelnde und beschränkte zeitliche Fortschreiten würde

(schon bei Fichte) als schlechte Unendlichkeit in der dialektischen Formel einer
verendlichten Unendlichkeit gefasst und beschrieben.4 Auch hier bleibt, meines

Erachtens, das Problem bestehen, zumindest aber die Frage, was sich ändert,

wenn ein Widerspruch oder ein Paradox einfach dialektisch genannt wird. Es

geschieht dabei sicher etwas, aber gelöst wird es dadurch nicht. Wir können auch

nach dem Vorbild Kierkegaards einen Sprung versuchen, den Kierkegaard freilich
selbst auch nicht wirklich rechtfertigen kann, he just does it. Sagt er zumindest. Er

schreibt, und das ist als direkte Hegel-Kritik gemeint: „Die schlechte Unendlichkeit
ist der Erbfeind der Methode, sie ist der Kobold, der mitzieht, sooft ein Umzug (ein

Übergang) stattfindet, und den Übergang verhindert. Die schlechte Unendlichkeit
hat ein unendlich zähes Leben; soll sie überwunden werden, so gehört ein Bruch,
ein qualitativer Sprung dazu: und dann ist es aus mit der Methode, mit der Kunst
der Immanenz, und der Notwendigkeit des Übergangs."5 - Aber auch diese Lösung
ist natürlich keine. Man kann keine „dialektischen" Probleme mithilfe, um es sehr

kurz zu sagen, eines Kategorienfehlers lösen. Eine logische Frage ist und bleibt
keine Glaubensfrage. Ich habe es nie verstanden, das heißt, psychologisch habe

ich es schon verstanden, philosophisch oder erkenntnistheoretisch aber nie, dass

Kierkegaard, der ja als einer der Gründungsväter des Existentialismus gilt, auf

2 Hegel 1985:127.

3 Unger 2015: 49.

4 Vgl. zu dieser m.E. fundamentalen Fragestellung Unger 2015: 46ff.

5 Zit. nach Unger 2015: 205.



200 — Pörtner DE GRUYTER

viele Leseninnen, selbst auf Adorno, eine solche Faszination ausübte und noch
ausübt. Aber es gilt wohl auch hier, dass sich über den Existential-Geschmack

nicht streiten lässt. Ich möchte mich aber weder in grundsätzliche, auch nicht in
Detailfragen verlieren, und auch nicht auf Schellings vergebliche Lösungsversuche

eingehen, sondern einen kleinen hermeneutischen Stick-Rahmen skizzieren,

um Fujiwara no Kiyosukes kleinem großen Gedicht, welches hier in der Folge
besprochen werden soll, einige bescheidene zeitphilosophische Aspekte
abzugewinnen.

Dazu, denke ich, kann, als Handhabe, wie so oft, Walter Benjamin dienen, der

praktisch in allem, was er zu deuten unternahm, auch ein Zeit-Phänomen sah. Ihm

verdanken wir ja Paul Klees Engel der Zukunft (in dem Sinne, dass er ihn als
„dialektisches Bild" unverzichtbar dem Diskurs der Moderne [und auch der
„Postmoderne"] überantwortet hat). Benjamin waren alle Fragestellungen, die ich knapp
benannt habe, bekannt und bewusst. Und er hat sie sich auf seine
dialektischmaterialistische Weise angeeignet. Uns, denke ich, sollte in unserem Kontext aber

vor allem wichtig sein, dass Benjamin unter anderem annahm, dass gerade durch
die Ausrichtung eines jeden Moments (der Zeit) auf die Zukunft eine Täuschung in
der Betrachtung des Geschehens (somit auch der Geschichte) entsteht. Nämlich die,
dass diese Bewegung eine wirklich fortschreitende ist. Ich deute Benjamins
Argumente so, dass er davon ausging, in Wirklichkeit würde der einmal eingeschlagene

Weg sich selbst immer weiter fortsetzen. Jeder Moment ist in seiner linearen,
zeitlichen Bewegung von einer eigentlichen Aktualität, im Sinne Hegels, gleich weit
entfernt. Die aktuelle Selbstaffirmation der doppelten Negation in der hegelschen
Dialektik, ist in der Bewegung selbst nie anwesend. Einfach gesagt: Die selbstvermittelte

Unendlichkeit, die nach Hegel am Ende des Zeitenwegs stehen soll, ist auf
dem Weg dahin nur als schlechte Unendlichkeit zu haben. Eben nur in der Gestalt,

wie Kierkegaard sagt, eines „Kobolds", der immer mit umzieht, wie die „graue
Gestalt" am Ende des Zweiten Teils des Faust, die „Sorge", die auf Fausts Frage,
woher sie denn komme, antwortet: „Bin eben da." - Mit anderen Worten: Jeder

Moment des Zeitgeschehens ist, denknotwendig und bis es einmal mit sich selbst

„vermittelt" sein soll, eine Form der Selbstverfehlung. Ob Kierkegaard das will oder

nicht. Gefallen hat es ihm, wie es scheint, gar nicht. Und hier kommt nun Benjamins
Idee einer wahren Dialektik ins Spiel:6 Für Benjamin gehört zu einer notwendigen
Bewegung, auch der des Denkens, der (immer wieder) momentane Stillstand. Zum

Beispiel: Die geschichtliche Betrachtung zieht nicht nur eine fließende Linie nach
sich und mit sich fort, sondern sie zitiert die Jetztzeit im Vergangenen. Benjamin
selbst gibt uns hier das schöne Beispiel der Mode: „Die französische Revolution
verstand sich als ein wiedergekehrtes Rom. Sie zitierte das alte Rom genau so wie die

6 Vgl. zum Folgenden, neben David Unger (2015), auch Martin Mettin (2019).



DE GRUYTER Nagaraeba - Hegel und Fujiwara no Kiyosuke 201

Mode eine vergangene Tracht zitiert. Die Mode hat die Witterung für das Aktuelle, wo
immer es sich im Dickicht des Einst bewegt. Sie ist der Tigersprung ins
Vergangene."7 - Und ich zitiere noch einmal Daniel Unger, der diese Stelle bei Benjamin
folgendermaßen kommentiert: „Diese Jetztzeit in der Vergangenheit bezeichnet eine

Gegenwart, die nicht Übergang ist, sondern einen Augenblick, in dem die Zeit

süllsteht."8 - Lassen Sie mich ergänzen: Es geht dabei aber nicht um einen
Haltepunkt, der das Geschehen als eine stete Wiederholung ein und derselben Kontinuität
entlarvt (das hatte, wie Unger anmerkt, Schelling schon Hegel vorgeworfen),
sondern es geht um den „ausgezeichneten" Moment „eines Zugleichs von vergangenem
und gegenwärtigem Moment, der über den linearen Prozess einer leeren Zeit hinweg
erfahren wird."9 Das ist die sehr formale Beschreibung einer Erfahrung, die in ihrem

Wesen eben alles andere als formal ist, und genau das macht ihre Dialektik aus.
Ähnlich beschreibt Benjamin das so genannte „dialektische Büd"10 überhaupt und,
besonders plastisch, wie ich finde, auch die „Aura", die sich durch „Feme"
auszeichne, aber einer „Ferne, so nah sie sein mag."11 Daher ist eine auratische

Erfahrung immer von höchster Intensität. Ihre Intensität besteht in ihrer
dialektischen Densität, in der Dichte von Nähe und Ferne, von hier und dort, gleichsam
als ein Konglomerat von Vergangenheit und Zukunft im erlebten Jetzt.

Klar, aber sehr kompakt und (daher) interpretationsbedürftig, schreibt

Benjamin im Passagen-Werk:

Nicht so ist es, daß das Vergangene sein Licht auf das Gegenwärtige oder das Gegenwärtige
sein Licht auf das Vergangene wirft, sondern Bild ist dasjenige, worin das Gewesene mit dem

Jetzt blitzhaft zu einer Konstellation zusammentritt. Mit anderen Worten: Bild ist Dialektik im
Stillstand. Denn während die Beziehung der Gegenwart zur Vergangenheit eine rein zeitliche,
kontinuierliche ist, ist die des Gewesenen zum Jetzt dialektisch: ist nicht Verlauf sondern Bild
[,] sprunghaft. - Nur dialektische Bilder sind echte (d.h. nicht archaische) Bilder: und der Ort,

an dem man sie antrifft, ist die Sprache. Erwachen.12

Bevor ich nun versuche zu Kiyosukes waka zu kommen, möchte ich erst noch ein
Gedicht von Jules Supervielle vorstellen. Der Titel des Gedichts lautet Mouvement.

Also „Bewegung":

7 Zit. nach Unger 2015: 261-262.

8 Unger 2015:262.

9 Unger 2015: 263.

10 Gerade zum kontrovers rezipierten Konzept des „dialektischen Bilds" sei hier die Lektüre von
Mettin 2019 empfohlen, vor allem: „Dialektische Bilder", 33-39.
11 Benjamin 1963:13.

12 Benjamin 2001: 576-577.



202 — Pörtner DE GRUYTER

Ce cheval qui tourna la tête

Vit ce que nul n'a jamais vu
Puis il continua de paître
A l'ombre des eucalyptus.

Ce n'était ni homme ni arbre
Ce n'était pas une jument
Ni même un souvenir de vent
Qui s'exerçait sur feullage.

C'était ce qu'un autre cheval

Vingt mille siècles avant lui
Un jour qu'il tourna la tête

Avait vu à cette heure-ci.

Et ce que nul ne reverra,
Homme, cheval, poison, insecte

Jusqu'à ce que le sol ne soit
Que le reste d'une statue
Sans bras, sans jambes et sans tête.13

Das Pferd blickt sich um und sieht

Was niemand noch gesehen hat
Dann grast es wieder weiter im
Schatten der Eukalyptusbäume.

Das war kein Mensch und kein Baum

Und keine Stute Auch nicht die

Erinnerung eines Winds
Der durch die Blätter ging.

Es war dass ein anderes Pferd

Vor zwanzigtausend Jahrhunderten
Plötzlich den Kopf umwendet und
diese Stunde jetzt hier sah.

Das was niemand wiedersieht
Kein Mensch kein Pferd kein Fisch

Kein Insekt bis dass die Erde nichts
Mehr sein wird als einer Statue Rest

Ohne Arme ohne Beine ohne Kopf.

Jules Supervielle versucht, (nicht nur in diesem Gedicht, diese Tendenz durchzieht, wie

seine Interpreten sagen, sein ganzes Werk), Zeit und Ewigkeit gleichsam zu
kondensieren, wenn nicht gar miteinander zu identifizieren. Er beschwört eine Art
rasenden Stillstand, wie Paul Virilio es genannt hätte. Er verfährt also auch, wie
Kierkegaard es fordert. Indem er die „Methode", mit der hier ja die Dialektik
gemeint ist, überspringt. Statt dialektisch zu vermitteln, identifiziert er einfach,
und sieht das Gleiche im anderen. Vor zwanzigtausend Jahren blickt sich ein Pferd

jetzt um und sieht sich selbst als das ganz Andere. Die poetische Sprache erlaubt
das und macht es, zugegeben, möglich. Und der logische Geist findet es entsetzlich,

vor allem aber sinnlos. Aber Hegel selbst denkt ja auch, fast köan-artig: Das

Sein ist das Werden im Vergehen, auch wenn erst Hölderlin es so sagt. Und spricht
von seiner Logik als von den Gedanken Gottes vor der Schöpfung der Welt und
damit vor der oder noch außerhalb der Zeit. Die beiden Gedichte Supervielles und
Kiyosukes, auch wenn sie sehr verschieden sind, gründen auf einem zumindest
strukturähnlichen Anschauungsmodell der Zeit, deswegen kann man sie auf
verschiedenen Ebenen vergleichen, um abzusehen, wie nah sie sich und wie weit

3 Supervielles Text zitiert nach Celan 2000: 350. Paul Celans Übersetzung auf S. 351 dieser

Ausgabe lautet: „Das Pferd, es wand den Kopf und sah / was keiner je gesehen hatte, / und graste

weiter, nah, / im Wind wars kaum / beim Blätterzausen. //Es war, was ein andres Pferd /
zwanzigtausend Jahrhunderte vorher, / als es den Kopf herumwarf, / erblickte zu dieser Stunde. //
Und was keiner je wiedersieht, / Mensch, Pferd, Fisch, Käfer, / bis daß der Boden nicht ist / der Rest

einer Statue, / ohn Arm, ohn Bein, ohn Kopf."



DE GRUYTER Nagaraeba - Hegel und Fujiwara no Kiyosuke 203

voneinander entfernt sie sind. Ihre Beziehung ist also eine auratische im Sinne

Benjamins. - Erinnern wir uns an die sehr deutungsbedürftige und deutungsfähige
Definition der Aura: eine Ferne, so nah sie auch sein mag.

Das 84. Gedicht des Hyakunin-isshu (Hundert Gedichte von hundert Dichtern,
1235) lautet:

Nagaraeba
Mata kono goro ya
Shinobaren

Ushi to mishi yo zo

Ima wa koishiki

Ich übersetze den Text so, wie ich denke, dass er verstanden werden sollte:

Wenn die Zeit, in der ich lebe, noch weiter dauert,
Wird dann dieses Jetzt, hier,

Nostalgische Gefühle erwecken?

Genau so, wie die damals als so schmerzlich

und bitter erfahrene Welt mir
Jetzt liebenswert vor Augen steht

Stellen wir uns, was freilich eine Zumutung ist, dieses waka wie ein Fenster aus drei

- nur ähnlich wie bei einem Altar-Tryptichon, bei dem die Seitenflügel ja nur halb

so breit sind wie das mittlere Bild - gleichgroßen überblendeten Feldern vor, die

wir das zeitliche Geschehen entlang begleiten. Wir schauen jetzt durch das
dreifache Fenster und sehen das kono goro ya!, also die als unerfreulich erfahrene Jetztzeit,

präsent, vor Augen. Das mata - in mata kono goro - enthält einen projektiven
Hinweis darauf, welche konstituierende Rolle die Wiederholung in der und für die
Zeit spielt. Im selben Augenblick wird diese präsente Erfahrung erneut überblendet

von dem Gedanken an eine vergangene Erfahrung, ushi to mishi yo zo, die damals,
als damals präsente, mindestens so unerfreulich war wie die jetzt gegenwärtige
Erfahrung, die dennoch jetzt, im Rück-Blick, geradezu liebenswert erscheint: und
wir fragen uns, wieder im selben präsenten Erfahrungs-Augenblick, ob von einem

künftigen Jetzt-Punkt her gesehen das akute unerfreuliche Jetzt genauso, also fast

verlockend, erscheinen wird, wie uns jetzt das vergangene Unerfreuliche,
anscheinend erstaunlich fraglos, erfreulich vorkommt. Das Gedicht beginnt mit
nagaraeba, also diskreten Zukunfts-Aspekt, in dem das Jetzt, kono goro, (im so

genannten /co-so-a-Paradigma des Japanischen ist das ko immer das Nächste und
Unmittelbarste). Im Konditional des nagaraeba wird die Jetzt-Zeit, kono goro, als

etwas von einer auf die Zukunft projizierten Mutmaßung, shinobaren, her als

Vergangenes vorgestellt, also als etwas, das auf eine bestimmte Weise erfahren
werden wird oder sogar wird erfahren worden sein. Vielleicht sogar als etwas, in dem

wiederum ein dann Vergangenes „versöhnt" erscheint und, fast tröstlich, als

Vorschein eines Zukünftigen, einer Art Futur II, wahrgenommen wird. Bedenken



204 — Pörtner DE GRUYTER

wir jetzt noch, dass unser dreigeteiltes Fenster und mit ihm unser „Jetzt" sich mit
der Zeit mitbewegt, dann ist das keine „schlechte Unendlichkeit", sondern eher ein

geradezu optimistisches Setzen und Pochen auf einen potentiell unendlichen
Zeitverlauf. Kiyosukes waka erinnert vielleicht an Maruyama Masaos These, dass

die basale japanische Vorstellung von der Zeit die einer tsugitsugi ni nariyuku ikioi,
einer Kraft, „die von einem zum nächsten ständig fortschreitet", sei. Das gäbe der

Dreistufigkeit der Zeiterfahrung eine spezifische Bedeutung, insofern sie die Idee

der potentiellen Steigerung mit ins Spiel brächte und damit das „Schlechte" der

„schlechten Unendlichkeit" zu mildern verspräche. Jedenfalls wäre hier die

Unendlichkeit nicht mit dialektischer Selbstvermittlung und deren Tücken befasst

und belastet, sondern mauserte sich sozusagen zu einer potentiell unendlichen
Dauer, der obendrein die eschatologische Vorstellung von einem Ende der Zeit zu

fehlen scheint. Bleibt die Frage, ob das wünschenswert wäre.14

Literaturverzeichnis

Benjamin, Walter (1963): Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit: Drei

Studien zur Kunstsoziologie, (edition suhrkamp 28). Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Benjamin, Walter (2001): Gesammelte Schriften, Bd. 5: Das Passagen-Werk. Hrsg. von Rolf

Tiedemann et al. (suhrkamp taschenbuch Wissenschaft 935). 3. Aufl. Frankfurt am Main:

Suhrkamp Verlag.

Celan, Paul (2000): Gesammelte Werke, Bd. 4: Übertragungen I. Zweisprachig, (suhrkamp
taschenbuch 3205). Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Eschbach-Szabo, Viktoria (1986): Temporalität im Japanischen. (Veröffentlichungen des Ostasien-

Instituts der Ruhr-Universität Bochum 36). Wiesbaden: Otto Harrassowitz.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1985): Gesammelte Werke, Bd. 21: Wissenschaft der Logik. Erster

Teil: Die objektive Logik. Erster Band: Die Lehre vom Sein (1832). Hrsg. von Friedrich

Hogemann und Walter Jaeschke. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1987): Phänomenologie des Geistes. Stuttgart: Reclam.

Mettin, Martin (2019): Echo im Sprachwald: Figuren dialektischen Hörens bei Walter Benjamin.
(Promesse: Kritische Studien zu Philosophie, Ästhetik, Geschichte und Religion 3). Berlin:

Neofelis Verlag.

Unger, David (2015): Schlechte Unendlichkeit: Zu einer Schlüsselfigur und ihrer Kritik in der

Philosophie des Deutschen Idealismus. (Beiträge zur Schelling-Forschung 6). Freiburg/
München: Verlag Karl Alber.

14 Statt einer Nachbemerkung: Leider ist Daniel Sibonys Buch Ä la recherche de Vautre temps

(Paris: Odile Jacob, 2020) zu spät erschienen, um dieser kleinen Studie noch eine epistemische
Schützenhilfe leisten zu können.


	Nagaraeba : Hegel und Fujiwara no Kiyosuke = Nagaraeba : Hegel and Fujiwara no Kiyosuke

