Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =

Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 75 (2021)

Heft: 1

Artikel: "Aufgeblahte Zeit" in narrativer Lyrik : Yakamochis Einleitungssequenz

zum neunzehnten Man'ysh-Band = "Enlarged time" in narrative
poems : Yakamochi's opening sequence to Man'ysh book 19

Autor: Wittkamp, Robert F.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-956715

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-956715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2021; 75(1): 131-161

Robert F. Wittkamp*

»Aufgebldhte Zeit* in narrativer Lyrik -
Yakamochis Einleitungssequenz zum
neunzehnten Man’yoshi-Band

“Enlarged Time” in Narrative Poems: Yakamochi’s Opening
Sequence to Man’ydshi Book 19

https://doi.org/10.1515/asia-2021-0029
Received November 18, 2020; accepted July 22, 2021; published online September 24, 2021

Abstract: Some of Otomo no Yakamochi’s best-known poems are included
among the fifteen poems that introduce the Man’yoshii Book 19. While research
sees the common themes of these poems, it does not understand them as a
cohesive group or “work” (sakuhin {Edn). This essay takes a narratological
approach and subjects the poems to a reinterpretation based on the two
dimensions of “space” and “time.” This reading reveals the fifteen poems
as a narrative sequence. For comparison and at the same time for a better
understanding, a sequence from Book 17 is consulted, which shows similar
narrative features. While the spatial aspects are in the foreground there, the
sequence from the Book 19 deals with the theme of time. Both sequences
are framed, and their middle section can be compared to the enlargement
technique of photography (blow-up). In both sequences, the traditional
banquet poetry to the 3rd day in the 3rd month plays a central role. The essay
contains a complete translation of the fifteen poems from the Book 19.

Keywords: banquet poetry, chronotope, narrativity, old Japanese poetry, time and
space

Schlagworte: Altjapanische Dichtung, Bankettdichtung, Chronotopos, Narra-
tivitdt, Zeit und Raum

Der als Hauptkompilator des Man'ydshii # 3% geltende Otomo no Yakamochi k
€5 # (ca. 718 bis 785) wurde im Sommer 746 als Landesverwalter nach Etchi
entsandt, das dem Gebiet der heutigen Prafektur Toyama und der Noto-Halbinsel

*Corresponding author: Robert F. Wittkamp, Kansai University (Kansai Daigaku, Osaka), Faculty
of Letters, Suita, Japan, E-mail: wittkamp@kansai-u.ac.jp



132 —— Wittkamp DE GRUYTER

entsprach.! Zwischen jener Region am ,Japanischen Meer“ und dem heutigen
Nara, wo sich das politisch-kulturelle Zentrum befand, liegen Wegstrecken und
Hindernisse, die in der damaligen Zeit den Besuch in der Heimat enorm
erschwerten. Obwohl der Dichter die Asthetik und Andersartigkeit der Region
in seine Gedichte aufnahm, kritisiert die Forschung im Ausdruck ein latent mit-
schwingendes Vermissen der Kultur der Zentralregion Yamato X#1 / {&, der
Heimat des Dichters.? Die im Folgenden zu untersuchende, im Friihling des Jahres
750 entstandene Sequenz aus fiinfzehn Gedichten diirfte das bestétigen, aber sie
belegt auch eine literarische Experimentierfreudigkeit, die unter anderem am
Zeitthema aufzuzeigen ist.

Die japanische Forschung grenzt die letzten vier Bdnde der Sammlung (sue
yonkan A PU>%) aufgrund formaler Kriterien als Yakamochis ,,Gedichttagebuch*
(uta nikki # H 32) oder ,,-logbuch® (uta nisshi &k H &) von den vorangehenden
sechzehn Bianden ab, und die Sequenz er6ffnet den neunzehnten Band. Innerhalb
der letzten vier Binde nimmt dieser wiederum eine Sonderstellung ein, die sich vor
allem an der Verschriftung im logographischen Stil (kunji shutai F=F3F{E)
bemerkbar macht, das heifst an der Verschriftung mit wesentlich mehr kunji-
Logogrammen als im sogenannten ongana shutai %174 %K, dem phonogra-
phischen Stil der Bande 17, 18 und 20.

Zu den Kriterien der Zusammengehorigkeit von Gedichtgruppen zéhlt die
narrative Entfaltung, die beziliglich der hier zu untersuchenden Gedichte die
Beschreibung als ,Sequenz®“ hervorheben soll, und einige von Yakamochis
Gedichtgruppen geben narrative Interessen deutlich zu erkennen. Die fiinfzehn
Gedichte nimmt die japanische Forschung allerdings weder als kohé&rente
und abgeschlossene Gruppe — im Sinne eines Werkes (sakuhin {Ef:) — noch als
narrative Sequenz wahr. Eine dahingehend ausgerichtete Untersuchung bietet
sich somit an, und narratologische Fragestellungen sowie die Aspekte ,,Raum und
Zeit" tragen zur Kldrung bei.

Die Untersuchung soll literarische Verfahrensweisen aufdecken und zeigen,
dass dem Dichter vermutlich weniger an einem ,, Tagebuch“ gelegen war, das die
Geschehen und Ereignisse der auflertextuellen Realitdt festhilt, sondern an der
literarischen Arbeit. Das Freilegen der Handhabung der beiden Dimensionen
»Zeit“ und ,,Raum*” diirfte die Narrativitdt und Koharenz der Sequenz hinreichend

1 Das aus zwanzig Binden bestehende Man’ydshii, ,,Sammlung Abertausender Blitter”, ist die
alteste Anthologie der japanischen Dichtung mit dem jiingsten Gedicht aus dem Jahr 759.

2 Takagi Ichinosuke & A2 B) zufolge ist in Yakamochis Etchii-Gedichten nicht die ,,Bliite der
vertrauten Heimat [in der Ferne]“ (kyddo no hana %%+ @7E) Thema, sondern die ,,Bliite der ver-
missten Heimat* (kyoshii no hana #3X D 7Tt; zitiert nach Tetsuno 2007: 99). Tetsuno (ebd.) weist
die Kritik zurlick und deckt die literarische Schaffenskraft Yakamochis auf, aber einige Aspekte
dieser wirkungsreichen Einschédtzung verdeutlicht Itd (It6 2005: Band 10).



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man’yosha-Band == 133

erfassen, aber es geht auch um den Nachweis, dass Yakamochi zur Erzeugung oder
Steigerung der beiden Momente bereits zuvor darauf sowie auf andere Techniken
zuriickgriff, welche die Sequenz als Weiterarbeit an bestimmten literarischen
Verfahrens- und Ausdrucksweisen zu erkennen geben.

Ich verfolge daher die fiinfzehn Gedichte nicht im Rahmen des heutigen
Verstdndnisses als Tagebuch, gegen das auch die Entstehungsgeschichte der
Sammlung spricht,? sondern als kohérentes und abgeschlossenes Werk. ,,Wei-
terarbeit” wiederum bezieht sich konkret auf eine Sequenz aus dem siebzehnten
Band, die in mancherlei Hinsicht mit der Er6ffnungssequenz zum neunzehnten
Band in Verbindung steht und fiir das Verstdndnis von zentraler Bedeutung ist. Ihr
Hauptteil bildet ein Brief- und Gedichtaustausch zwischen Yakamochi und Otomo
no Ikenushi A f##L=E (gest. 757) aus dem Friihling 747, und in beiden Sequenzen
ist der 3. Tag im 3. Monat im Lunisolarkalender das zentrale Datum. An diesem
joshi |- E. (chin. shang si) genannten Tag wurde chinesischen Brduchen folgend an
einem ,gekriimmten“ Wasserlauf ein poetisches Bankett mit ,,Weinfass und koto-
Musik® veranstaltet (kyokusui no enfutage #i7k ™ E).* Da eine Krankheit Yaka-
mochis Teilnahme im Jahr 747 verhinderte und auch die beiden folgenden Jahre
kein Bankett stattfand, sind die drei Gedichte 4151 bis 4153 vom 3. Tag im 3. Monat
750, welche die Sequenz der fiinfzehn Gedichte abschlief3en, die dltesten Belege
der japanischen Dichtung, die von dem politisch-kulturellen Ereignis zeugen.’
Dass auch heute noch solche Veranstaltungen stattfinden, verdeutlicht deren
kulturhistorische Bedeutung.

Die Sequenz aus dem siebzehnten Band weist zwischen den einzelnen Brief-
sendungen sowie den beiden Gedichtgruppen, die der Korrespondenz voran-
stehen beziehungsweise sie abschliefien, eine narrative Organisation auf.® Diese
verbindet die Sequenz nicht nur inhaltlich iiber das Bankettthema mit der Sequenz
aus Band 19, und ihr Einbezug dient auch der Aufdeckung der Narrativitdt der
Gedichte aus dem neunzehnten Band sowie ihrer literarischen Inszenierung.
Gemeintist der Nachweis einer bestimmten Erzahltechnik, die sich in den fiinfzehn

3 Der offizielle Charakter des neunzehnten Bandes deutet darauf hin, dass er separat eingereicht
werden sollte. Offensichtlich kam es aber nicht dazu, und die Zusammenfiigung zur heutigen
Gestalt aus zwanzig Banden geschah vermutlich erst spéter; zur Entstehungsgeschichte der letzten
vier Bénde (sue yonkan) vgl. 1td 10: 30-31, Mita 2012: 662-671 (= 1td 10: 662-671), der Itds Uber-
legungen zusammenfasst.

4 Im Kaifiiso 1#/E#, der 751 fertiggestellten Sammlung chinesischer Gedichte (kanshi {5 2%), ist
diese vermutlich um 700 ihren Anfang nehmende Bankettdichtung gut dokumentiert; vgl. Witt-
kamp 2021 (passim) und zum 3. Tag im 3. Monat: 136-139.

5 Vgl. den ,,Prolog* in Wittkamp 2021: 1-2.

6 Zu einer detaillierten Untersuchung der Sequenz aus Band 17 hinsichtlich der Beziige zur
klassisch-chinesischen Literatur und der narrativen Verbindungen vgl. Wittkamp 2021.



134 — Wittkamp DE GRUYTER

Gedichten aus Band 19 in der ,,aufgebldhten Zeit“ bemerkbar macht. Die Sequenz
aus dem Jahr 747 ist im letzten Abschnitt der Untersuchung darzustellen, aber die
Bezugspunkte sind bei den Erlduterungen zu den Gedichten aus dem neunzehnten
Band aufzudecken.

Eine Anmerkung erfordert der Begriff der ,,aufgebldhten Zeit“. Die Narratologie
seit Gérard Genette arbeitet mit dem ,,gedehnten Erzdhlen“, einem Begriff der Dis-
kursebene. Bei der Anwendung auf vormodeme und nicht-européaische Literaturen ist
zundchst zu bedenken, dass Genette seinen terminologischen Baukasten an franzo-
sischen Romanen der Moderne entwickelte und die Anwendbarkeit auf die alt-
japanische Lyrik noch zur Klarung ansteht. Die Beschreibung als ,aufgebldht®
verfolgt dagegen verschiedene Ziele. Zum einen soll die rdumliche Dimension inklu-
diert werden, die in Genettes Terminologie aus dem Blick gerdt beziehungsweise in
jlingeren Anschliissen separat abgehandelt wird.” Die Analysen der zwei Sequenzen
legen nahe, dass eine Trennung der beiden Dimensionen innerhalb des hier
gewdhlten Untersuchungsgegenstandes lediglich in heuristischer Hinsicht sinnvoll
ist. In der narrativen Lyrik wiederum nimmt die ,,Sequentialitdat, das heif3t ,,die
zeitliche Organisation und Verkettung einzelner Geschehenselemente und
Zustandsverdanderungen zu einer kohdrenten Abfolge®, zwar ebenfalls eine zentrale
Stellung ein.® Die Zusammenhinge der folgenden Untersuchung werden damit
allerdings nicht erfasst, da zum einen ,,Sequentialitdt“ fiir gedichtinterne Aspekte
reserviert zu sein scheint und zum anderen die Fragen der Dauer beziehungsweise der
Erzidhlgeschwindigkeit — beides betrifft das ,,Wie“ der Erzahlung - in der Lyrik bisher
kaum Beriicksichtigung finden. Die Beschreibung als ,,aufgeblédhte Zeit“ bezieht sich
zundchst auf Phdnomene der altjapanischen Lyrik, zu denen neben meiner Arbeit
bisher keine Vorschldge vorliegen.® Der Begriff betrifft als ,,gedehntes Erzihlen®
natiirlich auch die Diskursebene, aber hier im Vordergrund steht die Diegese, die
erzdhlte Welt beziehungsweise das ,,Was“ der Erziahlung, in ihren beiden Dimen-
sionen ,,Zeit“ und ,,Raum®.

Die beiden Sequenzen entwerfen exemplarische Chronotopoi,’® aber die
Dimensionen sind unterschiedlich gewichtet: Steht in der Sequenz aus dem sieb-
zehnten Band der Raum im Vordergrund, ist es in der Sequenz aus dem neunzehnten

7 Mitder neunten Auflage der Einfiithrung in die Erzihitheorie wurde dem Abschnitt zum ,,Was* der
Erzihlung das Kapitel ,,Raum“ hinzugefiigt; vgl. Martinéz / Scheffel 2016: 8-9, 153-163.

8 Vgl. Schonert et al. 2007: 2, 6-12.

9 Vgl. Wittkamp 2021. Misaki (2005) verfolgt mit ,,Zeit, Raum und »Erzéhler«*“ (Untertitel) sowie der
Schwerpunktverschiebung vom ,,Was* auf das ,,Wie* (Misaki 2005: 18) einen explizit narratologischen
Ansatz zur friihen Man’yéshii-Dichtung. Halt Suzuki (1993) ,,Zeit und Raum“ im Man’yéshii noch strikt
auseinander, erachtet Misaki (32-33) die beiden Dimensionen als miteinander verschriankt, aber mit
unterschiedlichen Gewichtungen, was die folgende Untersuchung besttigt,

10 Vgl. Frank 2009: 72-75, Frank 2015 und zu Chronotopoi im Man’ydshii auch Wittkamp 2018: 181.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man’ysha-Band = 135

Band die Zeit. Das macht sich an verschiedenen Aspekten bemerkbar, wie an den
Zeitreflexionen und -darstellungen in den Peritexten (Titel, Vor- und Nachwort,
Anmerkung) sowie Gedichttexten oder an der Grammatik. Nach dem Uberblick zu den
fiinfzehn Gedichten sind die genannten Aspekte ndaher zu untersuchen, und die
ahschlieende Darstellung der Sequenz aus dem siebzehnten Band dient wie bemerkt
der Interpretation sowie der Aufdeckung literarischer Aspekte.

1 Die Sequenz aus Band 19

Dieser Abschnitt stellt die Sequenz der fiinfzehn Eréffnungsgedichte zum neun-
zehnten Band mit Originaltext, schriftzeichengerechter Umschrift und Arbeits-
tibersetzung dar,"* welche die inhaltliche und formale Nihe wahren sollen. Die
folgende Tabelle zeigt den Aufbau der Sequenz, und bei ,,Art der Wahrnehmung*
handelt es sich um die Opposition aus Sehen versus Horen, was sich bis auf 4150
auf Bliiten respektive Vigel bezieht.' Die Angaben zur Zeit geben einen ersten
Hinweis auf die narrative Entfaltung und stammen aus den Gedichtvorwdértern und
den Gedichttexten; die Durchnummerierung ist nicht original.

11 Die Transkription unter Beriicksichtigung der Verschriftung (nach Wittkamp 2014a: 25-28) ist nur
bei den Gedichttexten oder Hinweisen auf die Schrift notwendig. Im laufenden Text erfolgt sie
wwortgerecht”: Wenn nicht anders erfordetlich, dienen Bindestriche als Lesehilfe zwischen zusam-
mengesetzten Wortern, Wortbestandteilen und zu Darstellung von Verbalsuffixen. Die jiingere eng-
lischsprachige Forschung zum Man’yéshii als Literatur beriicksichtigt bei der Transkription die
Konsonanten, wie fu, si oder pa, nicht aber die Vokaldifferenzen oder die Verschriftung. Dadurch
kommt die Umschrift der Originalaussprache zwar einen Schritt ndher, fiigt sich aber dem Phonzen-
trismus der Linguistik wie auch der japanischen Literaturwissenschaft, welche die Verschriftung als
sekundéres Phanomen der Sprache nachgeordnet erachten. Mit den , Arbeitsiibersetzungen“ wie-
derum halte ich es wie Wapnewski: ,,Aufgabe des Philologen ist es Texte verstandlich zu machen. Wo
er iibersetzt, will er nicht mehr als einen Steg hin zur Quelle schlagen. In dem Maf3e als es seinem
Ubersetzen gelingt, diesen Zweck zu erfiillen, wird seine Ubersetzung iiberfliissig* (1962: 269).

12 Vgl. Itd 10: 67-72, dem es allerdings um das ,,Bewusstsein fiir Bliiten und Végel“ (kaché ishiki
£ & E#&) geht; vgl. Wittkamp 2021: 187. Mit Ide Itaru #3*% sieht It0 eine Veranlagung fiir das
Thema, das iiber die spétere Man’yoshii-Dichtung durch den Einfluss der klassisch-chinesischen
Literatur zu einem zentralen Thema der spadteren Dichtung avancierte. Er weist auf Yakamochis
Rolle in diesem Prozess hin, und hebt damit die literarische Arbeit hervor, verweilt jedoch im
Allgemeinen und beriicksichtigt nicht die aktuelle Situation zum Bankett am 3. Tag im 3. Monat. So
verdeutlicht er zwar die ,,strenge Ordnung der Zeit* (10: 70), sieht sie aber lediglich als Umsetzung
des kacho-Themas. Weder kommt der Zeit der Status eines eigenen Themas zu, noch wird die
Méoglichkeit angedacht, dass die kacho-Motive umgekehrt der Zeitdarstellung dienen.



136 — Wittkamp DE GRUYTER

Gedicht Zeit Ort und Art der Wahrnehmung
4139, 4140 1. Tag am Garten / sehen (Bliiten)
Spatnachmittag
4141 in tiefer Nacht sehen in freier Flur (Vorwort) / Héren (Vigel)
4142, 4143 2. Tag, am Tag Spaziergang / sehen
4144, 4145 am Tag Spaziergang / sehen und horen
4146, 4147 nach Mitternacht zu Hause / horen
4148, 4149 bei Morgengrauen zu Hause / hiren, hinausgetreten am oder aus dem
Fenster / sehen
4150 3. Tag, friilher Morgen  (wieder?) im Bett / h6ren (Menschen)
4151 bis 4153 3. Tag am Morgen sehen in 4151 und 4152

Die Gedichte lieRen sich ausgiebig anmerken, beispielsweise beziiglich der
Anspielungen auf die klassisch-chinesische Literatur, was jedoch zu umfangreich
wiare und vom Thema fortfiihrte. Gewisse Zusammenhdnge erfordern allerdings
Erkldarung, besonders hinsichtlich des Zeitthemas, zu Fragen der Auslegung oder zur
Aufdeckung von Verfremdungen und Innovationen. Der Originaltext® lautet wie folgt:

N GE . FRKn W h - e B
= e [ ®’ BERE = S —K
E2en MpiMplds plieg’yp®s Tglgxy
TN BFENAEBELCHE HWoBEBENBEZ HASEH B
% ) =

BETK FTETHEAY T BREKFRD EWERDSHE
Mo EE BWMIBEREES B _ETWE @ETMRS
BT AR _MEE SR EEEFLE ¥, A F
SAZH L HEEMR B SR mo R RS
“Hox ABe, BE_— W r&ilem SyHtop
ATERE kY T  He “TEg W %L O
=T B R I‘"’%‘ n R ‘F
wEUE gmuhe THE WF WTae o dw o
T‘Uﬂég c 2% —;-q;%?\ WA F %’3 e GBWH B
net® & &z UTA  ES 5 HE £ £y, B
2y - B g% THE LB T ZV & kU W
BHESHEE W %Hir HET FHE B KB % B %
wBhws B % AL B T wE m Em R
@i = 2 B2 @z om m om g %
Bl e 2B 2 kB F &4 0 9m B 7
B A BR E® HIE . 2
-t 2= T * = 2
1™ 5 BORE o TE
=K G5 ~
S xE -

Z == o

E #

13 Originaltext nach SNZS 9: 295-299.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man’yoshii-Band == 137

Am Abend des 1. Tages im 3. Monat im Jahr 750, zwei Stiicke, gedichtet bei der ausgiebigen
Betrachtung'® der Pfirsich- und Pflaumenbliiten im Friihlingsgarten

haru no sono Garten im Friihling

kurenawi ni-ho-fu In leichtem Rot erstrahlen

momo no hana Die Pfirsichbliiten

shita-deru michi ni Darunter leuchtend der Weg, dort
ide-tatsu wotome Herausgetreten ein Madchen' (4139)
waga sono no In meinem Garten

sumomo no hana ka  Sind es die Pflaumenbliiten?®

niha ni chiru In den Garten fiel

hadare no imada Der Schnee, wohl noch immer
nokoritaru ka-mo Ist er liegengeblieben (4140)

Den beiden meist gemeinsam prasentierten Gedichten unterliegt eine komplexe
Raumwahrnehmung, wie die sukzessive Fokussierung auf den Punkt in 4139
(Garten — Pfirsichbliiten — leuchtender Weg mit stehendem Maddchen), und es
zeichnet sie Fiktivitdt, Illusion und ein nahezu mysteridser Charakter aus.'”
Verbindungen zu der im siebzehnten Band enthaltenen Korrespondenz zeigen
die Verse kurenawi nihofu momo no hana, ,In leichtem Rot erstrahlen / Die
Pfirsichbliiten®. Flir momo als Pfirsichbaum und kemomo als ,,behaarter Pfirsich“
(Obst) gibt es zwar jeweils einen Beleg in den beiden Gedichten 7: 1356 und 1358,
die in einer Gruppe von sechs Gedichten zum Thema ,,Baume* stehen, aber momo
no hana, ,Pfirsichbliiten”, kommt im altjapanischen Gedicht das erste Mal in
4139 vor. Die Beschreibung als kurenawi nihofu, ,rot leuchten®, ist aus einem
Brief der genannten Korrespondenz bekannt, in dem Ikenushi in Parallelversen
(¢suiku *4]) wie folgt schreibt:

14 Satake et al. (SNTK 4: 274-275) lesen ki8 chéshoku und erldutert als ein Betrachten aus der
Ferne von einem erhGhten Standpunkt, was sie mit klassisch-chinesischer Literatur belegen.
Andere Kommentare, wie Itd 10: 30, lesen nagamete, ,,aus der Ferne betrachtend, anschauend,
anstarrend“. Dafiir steht zwar bereits das erste Schriftzeichen fk, aber die Uberfiihrung von
Binomen in einfache japanische Worter ist nicht ungewohnlich. Zu beachten ist, dass es in
anderen Vorbemerkungen der Sequenz lediglich &, ,,sehen®, heifit. Ich verstehe die Komplexitit
der Zeichen selbst als Hinweis auf ein langer andauerndes Betrachten.

15 Das erste der beiden Schriftzeichen %z i fiir wotome ist der Ersatz fiir das original aus 7z + /&
zusammengesetzte Schriftzeichen. Es kommt das erste Mal in 1: 40 vor und scheint eine Neu-
schopfung zu sein.

16 Hier iibersetzt als niku-gire-Lesung — )41 mit einer Zdsur nach dem zweiten Vers nach SNTK
4: 275; vgl. As010: 40 und zu einer Ubersetzung in sanku-gire =41 mit Zdsur nach dem dritten
Vers Wittkamp 2018: 194.

17 Vgl. Wittkamp 2018: 194-195,



138 — Wittkamp DE GRUYTER

ALHRAO 1 R L R 1B R TR AR

Rote Pfirsichbdume so lebhaft leuchtend, lustige Schmetterlinge tanzen um Bliiten / Griine
Weidenzweige hangen grazil herab, der liebliche uguisu-Vogel ruft versteckt im Laub.

Fiir #L#k kurenawi momo gibt es zwar friilhe Belege aus der klassisch-
chinesischen Dichtung, aber die Formulierung mit %47 (zhuo zhuo / jap.
shaku-shaku, ,leuchtend*) in Verbindung mit ,,Pfirsich“ stammt vermutlich aus
der um 500 fertiggestellten Literaturtheorie Wenxin diaolong ~C.LoRBfEEE, in der sie
sich auf die Pfirsichbliiten bezieht."® Ikenushi hebt das Leuchten der Pfirsich-
bliiten mit #L hong / kurenawi hervor, sodass es nahezu semantisch iiber-
determiniert erscheint, und greift das Bild wdahrend der Korrespondenz auch
noch einmal auf,' aber erst Yakamochi iiberfiihrt das rétliche Leuchten der
Pfirsichbliiten als kurenawi nihofu in das Kurzgedicht (tanka %53%). Dabei trennt
er Tkenushis Parallelverse und thematisiert die griinen Weidenzweige in 4142,
Rote Pfirsichbliiten und griine Weidenzweige gehéren zur Topik der klassisch-
chinesischen Bankettdichtung, die in beiden Sequenzen - Band 17 und 19 - eine
wichtige Rolle spielt. Das Wort kurenawi wiederum benutzt Yakamochi das erste
Mal in 17: 3969 aus der Korrespondenz, allerdings phonographisch mit /A i&Zs %
verschriftet und mit deutlichen Anlehnungen an die dltere japanische
Dichtung.”®

Fortflatternde Schnepfen gesehen, ein Gedicht gemacht

haru make te Friihling gesammelt
mono-ganashiki ni Mit Traurigkeit erfiillt
sayo fuke te In der tiefen Nacht

habuki naku shi-gi Schiittelt sich die Schnepfe und ruft
ta ga ta ni ka su-mu  In wessen Feld wohl wohnt sie? (4141)

In der mondlosen Nacht vom 1. Tag (Neumond) ist es wohl kaum mdglich,
Schnepfen im Flug zu beobachten, wie es in der Vorbemerkung heif3t. Satake et al.
vermuten aber, dass ,,Yakamochi“ die Végel am Tag sah und der Ruf eines Vogels

18 Vgl. 1t0 10: 42-43, Wittkamp 2021: 84-86 und zu der Belegstelle im Wenxin diaolong Wittkamp
ebd.: 87; zum Wenxin diaolong in deutscher Ubersetzung siehe Li 2007 und zu den Beziigen zur
altjapanischen Literatur Wittkamp ebd.: 277 (Index 2). Die Lesungen der chinesischen Texte im
Man’yoshii hangen von der Auslegung ab und die angegebenen japanischen Lesungen sind nicht
verbiirgt.

19 Vgl. Wittkamp 2021: 140.

20 Vgl. Wittkamp 2021: 124.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man’yéshi-Band —— 139

in tiefer Nacht diese in die Erinnerung zuriickbrachte.?! Damit ldge zwischen der
Vorbemerkung und dem Gedichttext ein zeitliches Voranschreiten vor, das bei
verschiedenen Gedichtgruppen dieser Sequenz zu beobachten ist.

Da die meisten Schnepfenarten Zugvdgel sind, wurde in der Vorbemerkung
mit Plural {ibersetzt. Im Gedicht wiederum bietet sich der Singular an, auch wenn
man nicht so weit gehen muss, die Schnepfe als den ,,Dichter Yakamochi“ und das
,Feld“ als die Heimat in Nara zu lesen,” von der sich der einzelne Vogel/der
Dichter nur ungern trennt. Itd macht das ,,Fundament® dieses Gedichts in dem
»unabldssigen Heimweh* aus, das Yakamochis Herz erfiillt habe, und vergleicht
mit den beiden vorangehenden Gedichten: Das Heimweh, das dort ,,an der Ober-
fliche® zu vernehmen sei, sprudele nun ,,vom Grunde auf hervor.” Damit belegt
er die eingangs genannte Kritik, aus Yakamochis Etchii-Dichtung stets die ,,Bliite
der vermissten Heimat* herauszulesen.

Unabhingig von der Schnepfenart ist anzumerken, dass das Wort shigi nur
in diesem Gedicht vorkommt,” und zwar der dominant logographischen
Verschriftung zum Trotz mit den Phonogrammen 2%, und nicht mit dem
japanischen Logogramm [, das es vielleicht noch nicht gab. Auch die tsubame 3,
,Schwalben®, in 4144 kommen nur dort vor, und nimmt man noch die hibari-
Lerche [t aus 19: 4292 hinzu, deutet sich Yakamochis Tasten nach neuen
Themen an.

Die japanische Sprache l4sst eine Ubersetzung von haru makete mit haru to natte
F L7127, ,es ist Frithling“,” eventuell noch zu, wenn das auch fiir den kalen-
darischen Spitfriihling eine eher ungewthnliche Formulierung wire. Die Uber-
setzungen mit machi-ukeru 75§ %% 7 5, ,sich in Warteposition befinden®,?® oder
chikazuite T35 T, ,ndherkommend“,” ergeben allerdings kaum einen Sinn, da es
in der literarischen Inszenierung mitten im ,,gefiihlten” Friihling war. Der 1. Tag im 3.
Monat 750 fiel auf den 11. oder 15. April,”® und die ersten beiden Gedichte zeugen von

21 Vgl. SNTK 4: 275 und weiterhin Itd 10: 47. In der japanischen Literaturwissenschaft geht es
gewohnlich um den Dichter als historische Person (vgl. dagegen Misaki 2005). Da es hier nicht um
die Fragen der Vermittlungsinstanzen narrativer Lyrik geht, die fiir die altjapanische Dichtung erst
zu kldren wiren, bleibe ich der Einfachheit halber beim ,,lyrischen Ich*“ (vgl. Miiller 2011) oder
beschreibe im Prasenz; zu den vier gestaffelten Kommunikationsebenen und Vermittlungs-
instanzen in der narratologischen Lyrik-Analyse vgl. Hiihn und Schénert 2007: 11-12,

22 Vgl. 1td 10: 46.

23 Vgl. It6 10: 46.

24 Vgl. Omodaka 1977: 117.

25 Vgl. SNZS 9: 296, SNTK 4: 275, Aso 10: 42.

26 Vgl. Ito 10: 45, Inaoka 4: 346.

27 Vgl. Omodaka 19: 14.

28 Aso (10: 40) datiert auf den 15. April, aber It6, der davon ausgeht, dass Yakamochis Garten zur
angegebenen Zeit noch nicht in Bliite stehen konnte, auf ,,circa den 11. April“ (10: 34).



140 —— wittkamp DE GRUYTER

Friihlingsentfaltung. Weiterhin mochte Yakamochi zwar den ,,Charakter” besitzen, im
Friihling traurig zu werden. Vielleicht litt er sogar an ,,chronischer Traurigkeit“ (shogai
no kanashisa “EJEDFE L &),” aber die ersten beiden Verse in 4141 sind vielmehr als
Ausdruck einer ,,Poetologie der Traurigkeit* zu verstehen, die auf das Wenxin diaolong
zurlickgeht und einen H6hepunkt in der Korrespondenz aus Band 17 erfahrt: Der
Dichter nimmt die Landschaft der Jahreszeiten (47) 2 wu se, jap. busshoku) auf und gibt
seine Gefiihle an diese zuriick. Schon in der klassisch-chinesischen Literatur geht es
dabei nicht um Gliickzustand oder Frohsinn, und wichtig ist, dass nur die Dichtung
die Traurigkeit oder den Groll zu 16sen vermag.>®

Am 2. Tag, ein abgezupftes Weidenblatt [in der Form einer geschminkten Augenbraue betrach-
tend], denke [ich] an die Hauptstadt zuriick und mache ein Gedicht

haru no hi ni In Frithlingssonne

hare-ru yanagi wo Frischgespanntes Weidenblatt -
tori-mochi te Nehme und halte es

mire ba miyako no Schau’ es an, da — der Hauptstadt

oho-chi shi omohoyu  Prachtstrafie! An sie denk’ ich (4142)

Die wie die Augenbrauen einer Frau geformten Weidenblitter sowie das
betrachtende lyrische Ich sind Motive der klassisch-chinesischen Dichtung, in der
das lyrische Ich den Habitus eines Reisenden annimmt.*" Die ,Prachtstrafie® ist
wortlich die ,,Grof3e Strafe“ (ohochi) der Hauptstadt Nara, deren Breite bis zu
siebzig Meter betragen haben soll und die offenbar mit Weidenbdumen gesaumt
war.*? Die doppelte Formulierung von ,,zuriickdenken, erinnern“ im Vorwort und
im Gedicht, die in dem typischen Schriftspiel von /&, ,,denken an®, versus &, ,,sich
erinnern®, verschriftet ist,>> impliziert ein lingeres Verweilen und Betrachten.

29 Vgl. Itd 10: 46, 54. In den ,,ergdnzenden Anmerkungen® (hochii i) heifdt es, dass die ersten
beiden Verse ,,gut den Charakter Yakamochis als Dichter der Friihlingstraurigkeit zum Ausdruck
bringen* (10: 793). Die Bemerkungen zur Heimat und der Sehnsucht nach seiner Frau riicken die
Friihlingstraurigkeit als eine durch die klassisch-chinesische Literaturtheorie motivierte Ver-
fahrensweise und damit als literarisch inszenierte Traurigkeit aus dem Blick.

30 Vgl. Index 4 (,wu se*) und 8 (,,Poetologie der Traurigkeit/svertreibung®) in Wittkamp 2021:
285, 287. Die Ubersetzung von makete mit ,,gesammelt® beriicksichtigt das Schriftzeichen £ im
Sinne von ,,store up, conserve, keep in reserve, lay in“ (Kroll 2015, digital).

31 Vgl. SNTK 4: 276.

32 Vgl. SNZS 9: 296.

33 Vgl. Wittkamp 2014b: 229-248, 274-292, 423-432.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man’yéshi-Band = 141

Die Blumen der kata-ka-go-Lilie gepfliickt, ein Gedicht

monono-fu no The eighty maidens,

ya-so wotome-ra ga  Busy as the officers at court,
kumi-magafu Bustle around

tera-wi no uhe no Drawing water from the temple well—

kata-ka-go no hana  Where this pink sweet-lilly blossoms.>* (4143)

Cranstons Ubersetzung erfasst die Beschreibung der jungen Frauen am Brunnen
treffend. Zu beachten ist jedoch die Dominanz der dunklen Laute, in die mi und wi
helle Tupfer setzen. Diese sprechen eventuell fiir nur eine oder wenige Blumen,
deren Violett — mit Tupfern — sich vom dunklen Brunnenrand abhebt. Allerdings
wird aus der Blume das Starkemehl katakuriko J 22§ gewonnen, was fiir Blumen
im Plural spriche, den It6>* durch die Vielzahl der jungen Frauen begriindet. Diese
semantische Offenheit — wie auch in 4141 - diirfte einen besonderen Reiz des
Gedichtes darstellen, wie auch der Blick des lyrischen Ichs, der letztendlich an den
jungen Frauen, in denen er das geschdftige Treiben der zahlreichen Beamten der
Hauptstadt sieht, vorbei geht und in der Stille der Blumen an oder auf dem Rand
des ,,Tempelbrunnens* (terawi <f 3}+) verharrt.

,Tempelbrunnen“ und katakago-Blumen gibt es nur in diesem Gedicht. Auch
der Ausdruck mononofu no mit Bezug auf die jungen Frauen (wotome-ra EiE%),
der als makura-kotoba 13, , Kopfkissenwort®, normalerweise den ,,zahlreichen®
(yaso /\-, wortlich ,,achtzig®) ménnlichen Beamten am Hof voransteht,>® sowie
das Verbkompositum kumi-magafu, ,schopfen und durcheinanderschwirren®, im
dritten Vers kommen nur hier vor, sodass das gesamte Gedicht inklusive
des Ausdrucks wotome-ra, der selbst nicht selten ist, aus poetologisch neuem
Wortschatz beziehungsweise neuen Bedeutungszuweisungen besteht.*”

Ist auch in diesem Gedicht die typische Fokussierung vom Grof3en aufs Kleine
zu beobachten, dreht It5>® in der Beschreibung der ,,Gefiihlslandschaft* (jokei 1%
#t) die Perspektive nahezu um: Wéhrend [Yakamochi] einige gepfliickte Blumen

34 Vgl. Cranston 1993: 467.

35 Ito 10: 53.

36 Das in der Sammlung zwanzig Mal vorkommende Wort mononofu steht bis auf die Beziige zu
einem Flussnamen in 1: 50 und 3: 264 der htfischen Beamtenschaft voran. Es bezieht sich nicht nur
auf Ménner, aber in Gedichten wie 3: 369, 3: 443 und 6: 1047 oder im Kojiki-Lied Nr. 104 (Yama-
guchi und Konoshi 2007: 356-357) ist der Bezug auf mdnnliche Beamte und Schwerttréiger ein-
deutig. In 20: 4317 steht das Wort in phonographischer Verschriftung ,,Mdnner und Frauen®
(mononofu no wotoko womina no) voran. Es ist der einzige Beleg fiir einen solchen Gebrauch, und
das mit verschiedenen Neuerungen aufwartende Gedicht stammt ebenfalls von Yakamochi.

37 Vgl. Omodaka 1977: 89 zu kumi und 214 zu magahi/magafu.

38 1t 10: 52.



142 =— Wittkamp DE GRUYTER

(in seiner Hand?) betrachtet habe, sei sein Blick pl6tzlich auf die Umgebung®® um
die lebhaften, im Brunnen Wasser schépfenden jungen Frauen gefallen, wo die
katakago-Lilien ,,in Stille und in Gruppen® bliihten.*® Diese Auslegung bezieht die
Vorbemerkung ein, zwischen der und dem Gedicht sich eine ,,leichte Verschiebung
(zure)“ auftue,* um die man sich allerdings — wie auch im Falle von 4141 — nicht so
sehr Sorgen zu machen brauche.

Neben dem latenten Heimweh, das wie bemerkt viele Kommentare aus den
Gedichten der fiinf Jahre in Etchii herauslesen, der Charakterisierung des histo-
rischen Dichters Yakamochi als chronisch traurig — zumindest im Friihling - ist
weiterhin die Tendenz festzustellen, die Gedichte Yakamochis mit Bezug auf seine
Frau stets als offenen oder verschliisselten Liebes- und Sehnsuchtsausdruck zu
lesen. So schreibt Itd zu 4143, dass wie bei dem ,Maddchen” im haru no sono-
Gedicht (,im Friihlingsgarten“ [4139]) wohl auch bei diesen jungen Frauen im
Hintergrund das Bild der Ehefrau Otomo no Sakanoue Daijo (Oiratsume) /{4
Ki% | existierte“. Die hier dargestellten ,,jungen Frauen“ seien vermutlich nicht
Etchis einfache Mddchen vom Lande, und man diirfe es wohl so sehen, dass
[Yakamochi durch den Anstof] seiner Ehefrau Daijo die Frauen aus der Hauptstadt
erblickte, nach denen er sich gesehnt habe.*

In einer biographischen Lesung der friithen Gedichte aus Etcha trifft die
Vermutung einer kontinuierlichen Sehnsucht des historischen Dichters gewiss zu,
aber auch It6 ist bekannt, dass Daijo ab Herbst 749 in Etchii weilte.** Sollte etwa sie
mit der Eleganz und Bildung einer Frau aus der Hauptstadt nun fiir die Illusion
junger Frauen am Brunnen verantwortlich gewesen sein? Diese Einschédtzung zeigt
vielmehr, dass die Gedichte weder im unmittelbaren Zusammenhang der Sequenz
noch als kontinuierliche Arbeit an literarischen Texten gelesen werden, sondern aus
dem Bemiihen, das ,,Bewusstsein® und die Beweggriinde des historischen Dichters
aufzudecken.** Das in héchsten Ténen gelobte Gedicht wirft tatsichlich zahlreiche
Fragen auf. Sicher sein diirfte allerdings, dass sowohl der Inhalt als auch die tex-
tuelle Komplexitédt ein ldngeres Verweilen und damit einen Verlauf der Zeit zum

39 Das Schriftzeichen #* wird uhe, wortlich ,,oben, auf“, gelesen und als ,,Rand, Umrandung®
(hotori, vgl. Aso 10: 46 oder Inaoka 4: 346) verstanden.

40 Vgl. Itd 10: 52.

41 ,Miisste man sich festlegen, welcher von den beiden Texten, das Vorwort oder das Gedicht, die
Wahrheit {ibermittelt, wire es wohl das Vorwort“ (Aso 10: 46). Auch Inaoka 4: 347 liest als blofle
Vorstellung der jungen Frauen beim Anblick der in Gruppen bliihenden Blumen. Die Beschreibung
als zure, ,,Verschiebung, Differenz®, fiir die Abweichungen zwischen Vorwort und Gedicht scheint
etabliert zu sein; vgl. Tairadate 2005: 348.

42 Vgl. It6 10: 53.

43 Vgl. Wittkamp 2021: 222.

44 Zum ,Bewusstsein® (ishiki &) vgl. Wittkamp 2021: 279 (,,Bewusstsein® in Index 4).



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man’yoshid-Band = 143

Ausdruck bringen. Die vielen Hinweise auf die Zeit im Umfeld dieses Gedichtes
legen ein solches Verstdndnis nahe, was fiir alle Gedichte dieser Sequenz gilt.

Beim Anblick der heimkehrenden Génse, zwei Gedichte

tsubame kuru »Die Schwalben kommen!

toki ni nari-nu to Diese Zeit, nun ist sie da!“

kari ga ne ha Der Ruf der Gdnse

kuni shinohi tsu-tsu Sich nach der Heimat sehnend
kumo-gakuri naku Und in Wolken verborgen (4144)
haru make te Friihling empfangend

kaku kaheru to mo Wenn sie so heimkehren

aki-kaze ni Konnten sie im Herbstwind
momitamu yama wo Uber die buntgeférbten Berge
koye-ko-zara me ya Etwa nicht zurtickkommen? (4145)
haru sara ba kaheru kono [Auch heifdt es:] Kommt der Friihling, kehren sie heim, diese
kari Génse

Das lyrische Ich verbringt den Tag mit einem offenbar ausgelassenen Spaziergang,
da es die Spanne bis zum 3. Tag liberwinden muss. In 4144 erreicht die Zeit mit toki
iF die oberste Ebene der Reflexion und wird als eines der Hauptthemen der
Sequenz bestdtigt. Das Motiv der ankommenden Schwalben und den in den
Norden ziehenden Gédnsen stammt aus der klassisch-chinesischen Literatur, aber
Yakamochis fiigte es bereits in sein chinesisches Gedicht (kanshi) in der Sequenz
aus dem siebzehnten Band ein (in Beitrag VII der Korrespondenz, siehe unten).
Somit handelt es sich um ein transgenerisches und translatorisches Experiment,
das Yakamochi bereits zu Beginn der Korrespondenz durch die Uberfiihrung
von Parallelversen aus seinem chinesisch verfassten Brief in altjapanische Kurz-
gedichte begann. Ikenushi hob das zwar als washi {£3F, ,,chinesisches Yamato-
Gedicht“, scheinbar lobend hervor, beendete es damit aber auch zugleich.*® Die
Sache lieR den Dichter aber offenbar nicht ruhen, denn drei Jahre spiter setzte er
durch die Uberfiihrung der Parallelverse aus dem chinesischen Gedicht in das
japanische Gedicht 4144 das Experiment fort. Die Verse aus dem chinesischen
Gedicht lauten wie folgt:

HARIIEE T A [ 585 | HOEER R

Zuriickkehrende Schwalben, den Mortel im Schnabel, segnen das Haus, kehren ein / Heim-
kehrende [= fortziehende] Génse ziehen Schilf heraus, gehen auf die Reise weit {ibers Meer

45 Vgl. Wittkamp 2021: 284 (,,washi“ in Index 4).



144 =— Wittkamp DE GRUYTER

In beiden Gedichten beschiftigen das lyrische Ich besonders die nach Norden
ziehenden Génse. Die Perspektive in den Parallelversen und den beiden tanka ist
zundchst identisch, erfahrt aber durch die Anthropomorphisierung der Gdanse und
die emphatische Belegung mit ,,Heimat“ sowie die Uberlegungen des lyrischen
Ichs eine Steigerung der Komplexitit. Die Uberfiihrung der Parallelverse aus
Ikenushis oben erwdhntem chinesischen Brief in die altjapanischen Kurzgedichte
4139 und 4142 diirfte ebenfalls im Rahmen dieser Experimente zu sehen sein.

Mitten in der Nacht das Rufen der Regenpfeifer horend, zwei Gedichte

yo-gu-ta-chi ni Als nach Mitternacht
ne-same-te wore ba Ich noch immer schlaflos bin
kawa-se tome Seichtes Wasser suchend

kokoro mo shi-no-ni Dass es das Herz zusammenschniirt
naku chi-do-ri ka-mo  Rufen die Regenpfeifer (4146)

yo kutachi te Die Nacht geht zu Ende
naku ka-wa-chi-do-ri  Rufe der Flussvigel
u-be shi koso Da wird mir doch klar

mukashi no hito mo Auch die Menschen von friiher
shi-no-hi-ki-ni-ke-re Sehnten sich dabei zuriick (4147)

Die ya ri oder yoru no uchi ni gelesene Zeichenkombination % &, ,,Mitten in der
Nacht*, aus der Vorbemerkung ist ungewohnlich, und It6 vermutet eine Kreation
von Yakamochi.*® Wichtig ist daher die Herkunft des Ausdrucks aus der Nach-
bemerkung zum letzten Gedicht der Gruppe 17: 3979 bis 3982, welche der Kor-
respondenz zwischen Yakamochi und Ikenushi nachgefiigt ist. Ob es sich
bei chidori um eine Regenpfeiferart handelt oder lediglich um eine Sammel-
bezeichnung fiir verschiedene Vogel, ist unklar, aber der , das Herz zusam-
menschniirende“ (kokoro mo shinoni) Ruf der ,,chidori-Vogel bei Wellen am
Abend* ist aus Kakinomoto no Hitomaros ffiA< AFk = Gedicht 3: 266,*” das
Rufen in der Dunkelheit der ,tiefen Nacht“ wiederum aus Yamabe no Akahitos
LR A 5: 925 bekannt. Beide Gedichte sind auf der Reise entstanden, und das
Erinnern an diese und dhnliche Gedichte wird durch mukashi no hito & A+,
»die Menschen von Frither” explizit. Dabei diirfte es kein Zufall sein, dass dieser
logographisch verschriftete vierte Vers von Phonogrammen im dritten und
fiinften Vers gerahmt ist. Die Logogramme verbinden das Frither mit der

46 Lesungen nach SNTK 4: 4146 und SNZS 9: 297; vgl. Ito 10: 794-795.

47 Das Gedicht gehort zu den beiden Kurzgedichten Hitomaros, die Florenz (1906: 97) in seiner
Geschichte der japanischen Litteratur iibersetzt; vgl. auch Lorenzen 1927: 44 mit einer weiteren
Ubersetzung.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man’yoshi-Band = 145

Gegenwart im ersten Vers yo kutachite 724, ,Die Nacht geht zu Ende“, der
ebenfalls logographisch verschriftet ist, und im Rahmen der aufgebldhten Zeit
liegt gewissermafden eine weitere, kurzzeitige Aufblahung vor.

In einem Brief der Korrespondenz mit Ikenushi behauptet Yakamochi, nicht
bei San/Yama [l und Shi/Kaki fifi studiert zu haben, und die meisten Kommentare
deuten die beiden Namenskiirzel als Akahito und Hitomaro.*® Ito fiihrt zwar
ebenfalls die beiden Gedichte von Akahito und Hitomaro an, verbindet aber
die chidori-Vogel zugleich mit dem Fluss Sahogawa in Yakamochis Heimat.*
Tatsachlich gibt es einige Gedichte von Yakamochi oder aus seinem direkten
Umfeld, welche die nachtlichen chidori-V6gel am Sahogawa thematisieren — selbst
im Verbund mit Schlaflosigkeit®® -, und die personliche Reminiszenz diirfte in
4146 und 4147 ebenfalls eine Rolle spielen. Da sich der Vers kokoro mo shinoni auch
in dem Kurzgedicht 17: 3979 findet, das zu der Gedichtgruppe gehort, welche die
Sequenz im siebzehnten Band abschlief3t, liegt eine weitere Verbindung zwischen
den beiden Sequenzen vor. So oder so — die Komplexitdt der Erinnerungen
impliziert ein inneres Verweilen des lyrischen Ichs, widhrend es den Vigeln
lauscht. Kojima et al. iiberfiihren shinofu im letzten Vers von 4147 in shémi suru '§
k4%, ,geniefen, bewundern, lobpreisen®,”! aber auch in Hitomaros 3: 266 geht
es explizit um das ,,Erinnern an die alte Zeit“ (inishihe omohoyu). Das Erinnern ist
bereits Thema in 4142 und 4144 und klingt auch in 4143 an.”

Den in das Morgengrauen rufenden Fasan hiorend, zwei Gedichte

sugi no no ni Im Zedernwildchen
sa-wo-do-ru kigishi Tanzt voller Stolz der Fasan
ichishiroku So laut und deutlich, der

ne ni shi mo nakamu Schrei — er schreit wohl extra so

ko-mo-ri-tsu-ma ka mo  Ist’s eine heimlich Geliebte? (4148)

ashi-hiki no Strecken sich lang, die

yatsu wo no kigishi Acht Berge mit Fasanen
naki-yodomu TIhr Rufen hallt weit

asake no kasumi Den Dunst am frithen Morgen

mire ba ka-na-shi mo Zu sehen, macht so traurig (4149)

48 Vgl. Wittkamp 2021: 110-119.

49 Vgl. Itd 10: 60-61.

50 Vgl. das Gedicht 7: 1124 aus unbekannter Hand, das zudem die Formulierung sayo fukete, ,,die
Nacht wird tief”, enthdlt, sowie Ito 10: 61 mit weiteren Beispielen.

51 Vgl. SNZS 9: 297.

52 Zu shinofu als Verb der Erinnerung vgl. Wittkamp 2014b: 292-309.



146 —— Wittkamp DE GRUYTER

Der Ausdruck komori-tsuma, wortlich die ,,Versteck-Gattin“ oder ,,Gattin im Ver-
steck”, geht wohl darauf zuriick, dass sich der Fasan im Gras verborgen hélt. Es
gibt die Auslegung, dass in 4148 nicht das Mdnnchen, sondern das Weibchen ruft.
Das Motiv stammt jedoch aus der klassisch-chinesischen Literatur, und daher
wiirde eine solche Auslegung nicht viel Sinn machen, zumal der durchdringende
Schrei, um den es hier zu gehen scheint, gewhnlich vom Mannchen stammt.> In
die Ubersetzung zieht eine Spur von Humor ein, die dem Original eventuell abgeht.
Das zweite Gedicht ist in seiner Aussage eindeutiger.

Das Singen der den Fluss hinauffahrenden Bootsleute in der Ferne horend, ein Gedicht

asa-toko ni Vom Bett am Morgen

kike ba haruke-shi Wie ich lausche, gar so fern
Wi-mizu-gawa Den Imizu-Fluss

asa-ko-gi shi tsu-tsu ~ Morgens rudern immerfort

utafu funa-bito Laut singend, die Bootsleute (4150)

Mit {F/L kaha wo sakanoboru, ,den Fluss hinauffahren“’* gibt es eine Per-

spektive, und der Ort der Wahrnehmung und Dichtung wird durch das Gedicht
klar. Wichtig ist das Wort harukeshi 1, ,fern“, mit dem Yakamochi wiederholt
experimentierte und das nur er im Gedicht benutzte.>® Das Motiv der singenden
Bootsleute und des lauschenden lyrischen Ichs ist aus der klassisch-chinesischen
Dichtung bekannt, aber bereits dem Jesuiten Luis Frois (1532 bis 1597) fiel auf, dass

die japanischen Bootsleute ,,fast immer singen®.>®

Am 3. Tag in der Villa des Landesverwalters Otomo no sukune Yakamochi ein Bankett, drei

Gedichte

kefu no tame to Fiir heute, so

omohite shime-shi Dacht’ ich und spannte das Seil”
ashi-hiki no Strecken sich lang, die

wo no uhe no sakura Hiigel, darauf die Kirschen

kaku saki-ni-ke-ri Sind sie doch noch aufgebliiht! (4151)

53 Vgl. Inaoka 4: 348. It0 zitiert Kubota Utsubos 7 H Z5f# Plddoyer fiir das rufende Weibchen. 1t6
selbst verbindet das Gedicht freilich mit Heimweh (kyoshiz #%X) und sieht in den Fasanenruf
»Gedanken an die alleine und einsam lebende [Otomo no] Sakanoue no Iratsume ¥z FES %«
eingeschrieben. Die Einsamkeit dieser Man’yoshii-Dichterin mit dem grofiten (Evre fiihrt It6 darauf
zuriick, dass Iratsumes Tochter Daij6 (Oiratsume) — Yakamochis Gattin — ebenfalls in Etchii war;
vgl. Itd 10: 63-64.

54 Lesung nach SNZS 9: 298.

55 Vgl. Itd 10: 66.

56 Zitiert nach SNZS 9: 299.

57 Mit dem Seil wurde ein Bereich abgesperrt. Da im Vorwort der Ort des Banketts mit Yakamochis
Villa angegeben wird, stellt sich allerdings die Frage nach dem Sinn einer Absperrung. Akahitos



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man’yoshd-Band = 147

oku-yama no In tiefen Bergen

yatsu wo no tsubaki Kamelien auf acht Bergen®®
tsu-ba-ra-ka ni Ausgiebig ausgelassen

kefu ha ku-ra-sa-ne Bis das Heute zu Ende geht!
masurawo no tomo Ihr so tapferen Kerle (4152)
Kara hito mo Auch die Chinesen

ikada ukabe te Lassen das Flof3 treiben und
asobu to ifu Vergniigen sich, so heif3t es
kefu so wa-ga se-ko Heute! - meine Lieben

hana-kazura se yo | se na®®  Wollen wir Blumen zum Kranz flechten (4153)

Die fiinfzehn Gedichte erstrecken sich {iber drei zusammenhdngende Tage, was
angesichts der Liicke von fiinf Tagen zu Gedicht 19: 4154 einen Hinweis auf ihre
Zusammengehorigkeit als Werk liefert. Besondere Bekanntheit geniefen die
ersten beiden Stiicke vom 1. Tag sowie 4143 vom 2. Tag, aber auch andere
Gedichte vom 2. Tag finden Beachtung. Die drei Stiicke vom 3. Tag jedoch, auf
welche die zw6lf vorangehenden dramatisch hinauslaufen, tauchen in keinem
Kanon auf, und auch Doe oder Cranston iibersetzen ausgewdhlte Stiicke der
Sequenz, nicht aber die vom 3. Tag.®® Isoliert fiir sich betrachtet, mchte man
vielleicht auch lieber {iber sie hinwegschauen, aber der narrative Zusammenhang
riickt sie in ein anderes Licht.

Wie erwahnt kommt den drei Gedichten im Zusammenhang der letzten vier
Biande (sue yonkan) insofern besondere Bedeutung zu, als Yakamochi aufgrund
einer schweren Krankheit nicht an der Veranstaltung zum 3. Tag im 3. Monat
im Jahr 747 teilnehmen konnte. Da die Er6ffnungsgruppe zum neunzehnten Band

Gedicht 8: 1427 enthdlt neben dem fiir eine Veranstaltung im Friihling abgesperrten Bereich und
der mit to geduflerten Absicht die drei Zeitangaben B B asu, ,morgen®, FE B kinofu, ,gestern,
und 4 A kefu, ,heute“. Das Gedicht wirkte sich inspirierend auf Yakamochis Beitrige zur Sequenz
im siebzehnten Band aus (vgl. Wittkamp 2021: 111) und kénnte auch hier insofern eine Rolle
spielen, als Yakamochi Akahitos drei Tage aufnimmt, die aber in drei Gedichten im Heute
konvergieren.

58 Von dem Ort, wo sich Yakamochis Villa befand, sind hohe Bergketten sichtbar, aber was
konkret mit den beiden Versen gemeint ist, bleibt offen. Méglicherweise hatte der Dichter die
potenzielle Leserschaft der Hauptstadt im Sinn, der Etchi fremd war.

59 Der letzte Vers in 4153 besitzt mit se yo und se na Variationen in den verschiedenen Abschriften.
An der Ubersetzung mit ,,Wollen wir“ oder ,,Lasst uns* dndert sich allerdings kaum etwas; vgl.
SNTK 4: 280.

60 Vgl. Doe 1982: 153-159 mit den Gedichten 19: 4139 his 4150, Cranston 1993: 466-468 mit 19:
4139, 4140, 4143, 4146, 4147 und 4150.



148 —— Wittkamp DE GRUYTER

aus dem Jahr 750 stammt und es aus den beiden vorangehenden Jahren keine
Bankettdichtung zu diesem Tag gibt, sollte sich die besondere Dramatik der drei
Gedichte 4151 bis 4153 bemerkbar machen. In der literarischen Inszenierung
musste Yakamochi drei Jahre warten, bis er endlich ein Friihlingsbankett
veranstalten konnte. Die emphatische Einschdtzung als ,.,endlich® ergibt sich zum
einen aus der Lektiire der vorangehenden zwdlf Gedichte, welche die drei Gedichte
vom 3. Tag dramatisch in Szene setzen, zum anderen aber aus dem Zusammenhang
der Bande 17 und 19, ndmlich drei Jahre auf diese Bankettdichtung gewartet haben
zu miissen. Selbstverstdandlich wirft dieser Nexus ein anderes Licht auf die fiinfzehn
Gedichte, was bei der Deutung der {iblichen, das heif3t aus der Narrativitit der
Sequenz herausgeldsten Ubersetzung einzelner Gedichte zu bedenken ist.!

2 Direkter und indirekter Ausdruck der Zeit

Verschiedene Effekte der ersten zwolf Gedichte erzeugen die aufgeblédhte Zeit, und
die Zeit selbst findet dabei Thematisierung auf reflexiver Ebene. Die Gedichte 4139
bis 4150 schildern Detailbeobachtungen, die sdmtlich mit einem gewissen Zeit-
aufwand verbunden sind, der inhaltlich zu erschlieRen oder grammatisch aus-
formuliert ist. So impliziert die Darstellung des Gartens in den ersten beiden
Gedichten ein ldngeres Betrachten aus einer gewissen Distanz heraus. Die Wahr-
nehmung der Farben, der Wechsel von roten zu weifSen Bliiten oder der Vergleich
mit Schnee bendétigen ihre Zeit, und auch das Verb ide-tatsu, ,heraustreten und
dort stehen®, legt nahe, dass sich zuvor niemand auf dem Weg unter den blii-
henden Baumen befand. Diese Art der gedehnten visuellen Wahrnehmung ist
deutlich auch in den Gedichten 4142 bis 4145 zu vernehmen, wobei in 4144 eine
akustische Wahrnehmung — der Ruf der Ganse in den Wolken - hinzukommt. Der
Hinweis der Vorbemerkung auf das ,,Sehen®, obwohl die Ganse im Gedicht ,,in den
Wolken verborgen*® sind, impliziert ebenfalls den Verlauf von Zeit — sei es, dass die
Vogel mal zu sehen, mal nicht zu sehen sind,®* oder sei es, dass das lyrische Ich das
Gedicht erst nach dem Anblick formuliert, sich also zwischen Vorbemerkung und
Gedicht eine zeitliche Liicke auftut. Auch andere Vorbemerkungen scheinen wie
oben bemerkt diesen Effekt zu besitzen. Kojima et al. erlautern das Wort yojiru 2

61 Vgl. etwa die Kanonisierung der sechs Gedichte 19: 4139, 4140, 4142, 4143, 4146 und 4150 in
Konoshi und Sakamoto 2005: 345-350.
62 Vgl. It6 10: 58.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man’yoshi-Band = 149

aus der Vorbemerkung zu 4242 zwar als ori-toru 37 V) Bt %, ,,abbrechen®, aber sollte
es ,,zu sich herunterziehen bedeuten, worin Tairadate die urspriingliche Bedeu-
tung ausmacht, besteht zwischen Vorwort und Gedichttext eine zeitliche Ent-
wicklung.®® Dabei ist auch zu bedenken, dass es im folgenden Vorwort zu 4143
eigens Z4T yoji-woru heifit, also ,herunterziehen und brechen*.

Bis auf 4150 bezieht sich das Horen stets auf Vogelstimmen, aber diese The-
matik verdankt sich nicht nur Yakamochis ornithologischem Interesse, sondern ist
wie gesehen aus der klassisch-chinesischen Dichtung motiviert. Die visuelle
Wahrnehmung in 4144 bleibt dadurch gewahrt, dass das lyrische Ich zu den
Wolken aufschauen muss, um die darin verborgenen Ganse eben nicht zu sehen.
Die in den Wolken verborgenen Ganse, ihr kalter Ruf etc. sind freilich ebenfalls
kontinental inspirierte Themen, aber Yakamochi zeigt bereits in seinen altesten
Gedichten ein besonderes Interesse fiir die Verbindung von Sehen und H6éren oder
Hoéren und Nicht-Sehen.®® Auch das Héren in der Nacht zum dritten Tag und am
friihen Morgen in den Gedichten 4146 bis 4150 impliziert langer anhaltende
Tatigkeiten, die zumindest bei den Rufen der Regenpfeifer und den Gesdngen der
Bootsleute als Zuhoren oder Lauschen zu beschreiben sind. Der Fasanenschrei ist
kurz, aber ihm sind zwei Gedichte gewidmet, was ehenfalls fiir eine gewisse
Zeitdauer der Wahrnehmung spricht.

In den paarweise arrangierten Gedichten 4144 bis 4149 baut die Abfolge der
Ereignisse eine weitere Zeitstruktur auf. In 4146 bewirkt das Rufen der ndchtlichen
Vogel zundchst ein ,.eingeschniirtes Herz*, das sich jedoch in 4147 beruhigt und
dem niichternen Nachdenken weicht. Der durch shi koso noch betonte Ausdruck
ube in 4147 bedeutet das Erkennen von etwas, das bereits ldngere Zeit zuvor
duBerlich oder innerlich wahrgenommen wurde oder beschaftigte; Omodaka
(1983: 128) paraphrasiert mit naruhodo 72 %5 1% £, ,,So ist das also!*, ,,Na klar!*, und
mattaku %<, ,In der Tat“, wobei das die Erkenntnis auslosende Objekt auf die
Formulierung folgt. In 4144 und 4145 geht es ebenfalls um eine Wahrnehmung, der
eine innere Aufarbeitung folgt, und das poetologische Muster ,,Wahrnehmung und
Verarbeitung® ldsst sich erneut ausmachen. 4148 und 4149 thematisieren den
durchdringenden Fasanenschrei. Dabei mag es sich nur um einen kurzen Schrei
handeln, aber das lyrische Ich tritt im zweiten Gedicht aus dem Haus oder schaut

63 Vgl. SNZS 9: 296; Tairadate 2005: 347.

64 Satake et al. (SNTK 4: 276, dort auch zur Lesung von #£§7T) sehen die Herkunft von Z#,
~Weidenzweige zu sich ziehen®, im klassisch-chinesischen guiyuan shi E425% (,,Gedichte zum
Groll einsamer Frauen®, jap. keien no shi; sechstes Jahrhundert); Kroll erldutert # mit ,,[2] pull
down with the hands, pluck down [...] pluck flowers from a tree” (Kroll 2015, digital).

65 Vgl. Gedicht ,,VIII, 23“ (= 8: 1441) in Florenz 1906: 109.



150 —— Wwittkamp DE GRUYTER

aus dem Fenster und betrachtet den morgendlichen Friihlingsdunst (kasumi £2).
Auch hier wird eine narrative Abfolge erzeugt.

Das Gesamthild vom Abend des 1. Tages bis zum Morgen des 3. Tages ist
somit durch ausgedehnte Wahrnehmungen gezeichnet. Gemeinsam evozieren
die Darstellungen einen Dichter, der den Tag und die Nacht mit feinen und
ausgelassenen Beobachtungen verbringt. Die Detailbeobachtungen am 2. Tag
sind keine Zwischendurchwahrnehmungen, sondern deuten auf ein lyrisches
Ich, das nichts anderes zu tun weif3, als durch die Gegend wandelnd Gedichte zu
machen. Besonders die Darstellungen der akustischen Wahrnehmungen wih-
rend der schlaflosen Nédchte legt nahe, dass das lyrische Ich nicht etwa aus
Langeweile umherstreift, sondern aus einer inneren Anspannung, die sich als
literarisch inszenierte Vorfreude und Aufregung iiber das anstehende Ereignis
am 3. Tag lesen lasst.

Die das Verstreichen der Zeit indirekt hervorrufenden Effekte wie die Differenz
zwischen Vorwort und Gedichttext oder Wahrnehmung und innerer Verarbeitung
sind freilich in vielen anderen Gedichten ebenfalls zu beobachten. Was sie jedoch
in dieser Sequenz eng an die Zeit bindet, ist die explizite Thematisierung der Zeit.
Auch die grammatischen Ausfiihrungen untermauern eine solche Lesung sowie
ferner das — mit Bezug auf die Sequenz im siebzehnten Band - auflertextuelle
Wissen um die Bedeutung der Bankettdichtung zum 3. Tag im 3. Monat, was der
Vergleich mit der Korrespondenz aus dem siebzehnten Band verdeutlichen soll.
Zuvor ist jedoch der direkte Zeitausdruck zu betrachten.

3 Direkte und grammatische Zeitdarstellung

An erster Stelle zu nennen sind die Zeitangaben der Gedichtvorworte, die aufden
ersten Blick wie blofie Tagebucheintrdge erscheinen, deren Details jedoch gegen
eine solche Auffassung sprechen. Die dem Jahr 750 entsprechende Jahresangabe
,»Lenpyo Shoho 2“ er6ffnet den neunzehnten Band, und ihr folgen Prézisierungen
des Monats, Tages und der Tages- und Nachtzeiten. Eine dhnliche sukzessive
Fokussierung ist aus der Raumdarstellung im Man’yashii bekannt, und da sie
sich auch in der visuellen Raumdarstellung der Tagesgedichte der Sequenz
nachweisen ldsst, zeigt sich erneut die Berechtigung fiir die Beschreibung als
Chronotopos.®®

66 Vgl. Wittkamp 2018: 183-196.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man’yoshi-Band = 151

Die néchste Zeitebene nach der Datumsangabe ist die der Tages- und der
Nachtzeit. Sie wurde oben tabellarisch dargestellt, aber zu ergédnzen ist, dass bis
auf yufuhe &, was hier als ,,dunkelnder Spatnachmittag” zu verstehen ist, keine
Tageszeiten angegeben sind, wohl aber die Phasen der beiden Nachte, und zwar
jeweils nach Mitternacht in 4141, 4146 und 4147 beziehungsweise zum Ende der
Nachtin 4148 und 4149, was wiederum die Schlaflosigkeit ausdriickt. Ob das Zufall
oder intentional mit dem Sehen und dem Horen verbunden ist, mag dahingestellt
bleiben, aber das Fehlen solcher Angaben fiir den 2. Tag impliziert, dass sich die
Téatigkeiten {iber den gesamten Tag erstrecken.

Die nichste Ebene ist die der Grammatik, die fiir die Darstellung von Zeit
verschiedene Mittel bietet. Die kleinste Einheit im Altjapanischen zum Ausdruck
des Zeitverlaufes einer Handlung oder eines Zustandes ist vermutlich der imper-
fektive Aspekt (mikanryé #<5¢ 7T ) mit dem Verbalsuffix -ri. Lewin zufolge dient er
»zur Kennzeichnung von unvollendeten, in der Fortdauer befindlichen oder sich
wiederholenden Handlungen und Vorgadngen oder auch zur Kennzeichnung eines
Zustandes“. Diese grammatische Kategorie findet allerdings nur mit hareru im
zweiten Vers von 4142 (haru + -ri in Attributivform -ru) Anwendung. Lewin zufolge
dient -ri der ,,synthetischen Bildungsweise®, und der imperfektive Aspekt werde
,hauptsdchlich analytisch gebildet“. Neben den Hilfsverben der Befindlichkeit
fithrt er dafiir die Postpositionen te und tsutsu an.®’

Die konjunktionale Postposition te, die auch im Altjapanischen am besten
zundchst mit ,,und dann“ zu {ibersetzen ist, ldsst sich in den vorliegenden
Gedichten durchwegs temporal auflésen. In 4141 kommt sie im ersten Vers mit haru
make te, ,,den Frithling empfangen, und dann®, sowie im dritten Vers mit sayo fuke
te, ,,die tiefe Nacht wird tiefer, und dann®, doppelt vor. Der erste Vers wurde bereits
angesprochen, und sayo fuke te — %M ist verschachtelte Zeitangabe, die dem
Gedicht eine komplexe Zeitstruktur verleiht. Die Vorsilbe sa steht zur Betonung
oder Wertschatzung vielen Nomen voran, auch yo, der Nacht, und auch fiir sa-yo in
diesem Sinn existieren einige Belege, die hier aber nicht gemeint sind. Omodaka
zufolge gibt es sayo fuke nur in diesem Gedicht,®® aber der Ausdruck kommt bereits
in der phono-logographischen Mischverschriftung f=#%&fi in 2: 105 vor. Zudem
folgt dort auf sayo fuke te der Ausdruck akatoki tsuyu ni, ,im Tau des Morgen-
grauens®, verschriftet mit %A%, dem ,,Hahnenkrdhen®, und #&# fiir tsuyu ni. Die
Verschriftung ¥50E bedeutet zwar die Zeit zwischen eins und drei nach Mitter-
nacht, wenn der Hahn noch nicht krdht, aber zu beachten ist die voranstehende
Postposition te, die fiir eine Lesung der beiden Ausdriicke im Sinne einer zeitlichen

67 Vgl. Lewin 1975: 164-165.
68 Vgl. Omodaka 1977: 114.



152 — Wittkamp DE GRUYTER

Progression spricht (sayo fuke te — akatsuki).®® Die Verschriftung in 4141 mit =5
bezeichnet den dritten Teil der Nacht, also nach Mitternacht.

Die Postposition te kommt auch in 4142 mit tori-mochi te mire ba, ,nehmen und
halten, und dann sehen®, zum Einsatz, wobei bereits die Aneinanderreihung von
drei Handlungen den Verlauf der Zeit zum Ausdruck bringt. Der Postposition ba
steht wie wore ba in 4146 und kike ba in 4150 die Konditionalform voran,”® und alle
drei Fille sind temporal zu tibersetzen: ,,als ich sah®, ,,als ich [im wachen Zustand]
war“ und ,als ich lauschte”. Dass das Lauschen in 4150 ein ldnger widhrender
Prozess ist, macht weiterhin die Grammatik im vierten Vers deutlich. Die kon-
junktionale Postposition’! tsutsu in shinohi tsutsu, ,sich zuriicksehnend®, in 4144
und asa-ko-gi shi tsutsu, ,morgens rudern immerfort“, in 4150 bedeuten eine
wiederholte und/oder fortdauernde Handlung.

Offenbar schwer verstdndliche Formulierungen sind yo-gutachi ni in 4146
sowie yo kutachi te in 4147. Kojima et al. iiberfiihren die beiden unterschiedlichen
Ausdriicke in ein gemeinsames yachii sugi te 7 i & T, ,,nach Mitternacht®,”?
Satake et al. in yo-fuke sugita koro 571 X 7=tH, ,,zur Zeit, als die tiefe Nacht
vorbei war“, und yo ga fuke te %3 ¥ 1J T, ,als die Nacht tiefer wurde*“ bezie-
hungsweise ,,auf Mitternacht zulief“.”> Wahrend also in Kojima et al. die Zeit-
abschnitte unterschiedslos zusammenfallen, gehen Satake et al. anachronistisch
vor und drehen die zeitliche Ordnung um. Das Verb kutatsu bedeutet ,,nachlassen,
ausgehen, enden®, und 4146 prdsentiert die Nominalform kutachi, also den
Zustand des Nachlassens, Endens. Beide Formulierungen beinhalten bereits das
Vergehen von Zeit, aber der Ausdruck kutachi te spricht fiir eine zuséitzliche
Weiterentwicklung, die mit ,,die Nacht ldasst nach, und dann“ zu {ibersetzen wire.
Tatsdchlich heifdt es danach im Vorwort zu 4148 und 4149 akatoki ni naku kigishi
MEnE 4, der ,,in den dimmernden Morgen rufende Fasan“. Im Sinne dieser Pro-
gression ist asake no kasumi ¥ Z €, , Friihlingsdunst im Morgengrauen®, der
vierte Vers von 4149, als ein weiteres Voranschreiten der Zeit zu verstehen, an das

69 Dasum 900 fertiggestellte Worterbuch Shinsen jiky6 #2585 erldutert die Schriftzeichen g
als T-EF ushi no toki/chiji, die ,Stunde des Rindes®, das heif3t die zwei Stunden von eins bis drei
nach Mitternacht; zitiert nach SNZS 6: 89. Satake et al. (SNTK 1: 97) lesen ¥5"& als ,,vier Uhr am
Morgen“ und weisen auf die Verschriftung mit ¥ 5 #% #f fiir akatoki tsuyu ni hin, die mit sa-yo =5
in 4141 korrespondiert. Kojima et al. (SNZS 8: 126) erldutern dort mit dem ,kontinentalen koten-
Zeiterfassungssystem* (tairiku no koten jikoku-ho KFED ¥ [REZ7%). ¥ ké dient der Erfassung
der Nacht, die in fiinf k6 (goké %) geteilt wird; vgl. Kanjikai, 3. Auflage, oder Kanjigen, 5.
Auflage, beide digital. Nebenbei bemerkt sei, dass Aso (10: 42) sayo zwar als den dritten Teil der
Nacht erldutert, aber in tokoro ni, ,,zu der Zeit, als®, iibersetzt und die Nacht damit ausblendet.
70 ,Konditionalform* (izenkei E.#%7%) nach Lewin 1975: 105.

71 Vgl. Lewin 1975: 88.

72 Vgl. SNZS 9: 297-298.

73 Vgl. SNTK 4: 348.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man’yoshi-Band == 153

sich schlielich mit asa-toko #K, dem ,,Schlaflager am Morgen®, und asa-kogi %/
C.2%, dem ,Rudern am Morgen*“ in 4150 ein wiederum weiteres Voranschreiten der
Zeit anschlief3t.

Die fiinf Nachtgedichte 4146 bis 4150 prédsentieren somit inklusive yari 7% £,
~n tiefer Nacht“, aus der Vorbemerkung zu 4146 und 4147 dezent abgestufte
Zeitabschnitte von der tiefen Nacht bis zum frithen Morgen, die zum einen den Tag
und damit die sichtbare Wahrnehmung langsam einblenden, zum anderen jedoch
durch die feine Abstufung das Zeitgefiihl im Vergleich zu den vier unbestimmten
Abschnitten vom 2. Tag (tagsiiber) noch einmal verlangsamen oder ausdehnen.
Anders gesagt scheint das Vergehen der Zeit vom sonnigen 2. Tag {iber die dunkle
Nacht bis zum ndchsten Morgen gewissermafden abgebremst zu werden, wobei ich
diesen Effekt in Anlehnung an die Raumdarstellung der Korrespondenz aus dem
siebzehnten Band als ,,aufgebldhte Zeit* beschreiben méchte.

Von dieser aufgebldhten Zeit aus gesehen scheint die Zeit in den letzten drei
Gedichten der Sequenz, 4151 bis 4153 vom 3. Tag, extrem schnell abzulaufen. Das
Bankett findet der Vorbemerkung zufolge in Yakamochis Villa statt, aber in 4151
scheinen noch keine Gdste anwesend zu sein. In 4152 spricht das lyrische Ich die
Gaste an und fordert sie mit Hilfe der Metaphorik in den ersten drei Versen dazu auf,
den Tag bis zum Ende zu genieflen.”* In 4153 adressiert das lyrische Ich die Giste
emeut und regt nach einer historischen Verortung des Banketts am gekriimmten
Wasserlauf — in diesem Sinn sind die ersten beiden Verse kara-hito mo ikada
ukabete, ,,auch die kara-Leute [= Chinesen] lassen das Flof treiben®, zu deuten -
zum Kranzeflechten an. 4152 und 4153 setzten sich also von 4151 ab und beziehen
sich auf den Beginn des Banketts, sodass die drei Gedichte gemeinsam einen
kurzen Zeitraum darstellen. Die aus der klassisch-chinesischen Bankettdichtung,
dem Kaifiiso, den zweiunddreiflig Gedichten zur Pflaumenbliite auf Otomo no
Tabitos A% A (665 bis 731) Gartenbankett” oder die aus Ikenushis chinesischem
Gedicht bekannte Dichtung zum 3. Tag im 3. Monat aus der Sequenz aus dem
siebzehnten Band lief3en allerdings eine dementsprechende Dichtung erwarten.

Beziiglich der Zeitdarstellung fdllt auf, dass alle drei Gedichte die Angabe
4 H, ,heute®, enthalten, die aber zwei Merkwiirdigkeiten kennzeichnen. Zum einen
geben sie keinen Riickblick auf die Geschehnisse von ,.heute”, wie es bei einem
Tagebuch zu erwarten ware, sonderm zeugen vom Morgen oder Vormittag des gerade

74 Zubeachten ist die phonographische Verschriftung kura-sane, ,,bitte [den Tag langsam] dunkel
werden lassen®, mit /A BEE#(#5). Sie nimmt den Ausdruck aus der reflexiven Ebene der Zeit-
beschreibung heraus, vielleicht, um ihn zur blof3en Floskel zu machen. Diese Interpretation passt
in den gehetzt wirkenden Gesamteindruck der letzten drei Gedichte.

75 Tabito war Yakamochis Vater, und die Gedichte 5: 815 bis 846 entstanden 730 in Dazaifu auf
Kyash. Das Ereignis wirkte sich auf Yakamochis und Ikenushis Dichtung einflussreich aus.



154 — Wittkamp DE GRUYTER

beginnenden Heute. Zum anderen liegtin kefu 5 H iiber kefu ha 5 H & zu kefuso 4

H & eine Steigerung vor, die sich etwa wie folgt tibersetzen liefle: ,,Heute* — , Heute
aber!” — ,Doch gerade Heute!!”, wobei die Ausrufungszeichen das Steigern der
Stimmlautstdarke markieren. Die Temposteigerung der erzahlten Ereignisse wie-
derum macht sich in dem Umstand bemerkbar, dass es in der kurzen Zeit am Morgen
drei Gedichte gibt. Wahrend die vorangehenden Gedichte alle durch Narrativitét
gepragt sind, geht diese den drei Gedichten von 3. Tag nahezu vollkommen ab.
Deshalb wirkt es, als ob sie das lyrische Ich rasch hintereinander vorbringt.

Es ist ein geradezu panisch wirkender Appell an die Gaste, diesen lang
erwarteten Tag auch wirklich zu aller Freude zu nutzen, aber merkwiirdig ist dabei
nur eines: Wo sind denn die Gaste?! Alle drei Gedichte stammen von Yakamochi,
verfasst in seiner eigenen Villa, und mogen sie auch die ersten Belege fiir eine
Bankettdichtung zum 3. Tag im 3. Monat in altjapanischer Sprache sein, sind sie
doch weit davon entfernt, als typisch gelten zu kénnen - was ihren Wert gewiss
nicht schmadlert! Die Gedichte enthalten nichts von der iiblichen Topik, wie die
Opposition aus roten Pfirsichen und griinen Weiden oder die Kombination
von Weinfass und koto-Musik (nur die Bootsleute singen). Der Hinweis auf die
Chinesen gibt zwar das Bankett zu erkennen, wirkt aber nicht weniger gestresst als
die Appelle an die anonymen Gaste.

4 Die Sequenz 17: 3962 bis 3982

Die Sequenz aus Band 17, deren Verbindungen mit der Einleitungssequenz zum
neunzehnten Band aufgedeckt wurden, besitzt den folgenden Aufbau:

Beitrag Zdhlung Datum Verfasser Textsorte

| 3962 bis 2. Monat 20. Tag Yakamochi 1Lang-und 2
3964 Kurzgedichte

Il 3965 und 2. Monat 29. Tag Yakamochi Brief, 2 Kurzgedichte
3966

11} 3967 und 3. Monat 2. Tag Ikenushi Brief, 2 Kurzgedichte
3968

v 3969 bis 3. Monat 3. Tag Yakamochi Brief, 1 Lang- und 3
3972 Kurzgedichte

Vv ohne Zdhlung 3. Monat 4. Tag Ikenushi Vorwort und chi-

nesisches Gedicht

Vi 3973 bis 3. Monat 5. Tag Ikenushi Brief, 1 Lang- und 2
3975 Kurzgedichte

Vil 3976 und 3. Monat 5. Tag Yakamochi Brief, chinesisches
3977 Gedicht, 2 Kurzgedichte

Vil 3978 bis 3. Monat 20. Tag Yakamochi 1Llang-und 4

3982 Kurzgedichte




DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man’yoshi-Band = 155

Die Korrespondenz zwischen Yakamochi und Ikenushi lauft iiber die Beitrdage II
bis VII ab, aber Tetsuno (2007) oder Nishi (2000) nehmen den Beitrag I in ihre
Untersuchungen auf, da es mit dem Thema der Krankheit eine inhaltliche
Gemeinsamkeit gibt. Anhand narratologischer Analysen ladsst sich Beitrag VIII
allerdings ebenfalls der Sequenz zurechnen. Fiir die Einleitungssequenz zum
neunzehnten Band wiederum relevant sind inhaltliche Momente, poetische
Formulierungen sowie schliefilich die Technik der Aufbldhung, die als weitere
intertextuelle Verbindung zu verstehen ist. Zum besseren Verstdandnis ist daher
die Sequenz aus dem siebzehnten Band kurz darzustellen.”®

Den Peritexten der Beitrdge I bis VII zufolge leidet Yakamochi bis in den 3.
Monat 747 hinein an einer schweren Krankheit, und Beitrag II ist vermutlich
eine Antwort auf eine Einladung Ikenushis, die jedoch nicht vorliegt.”” Ikenushi
spricht im Laufe der Korrespondenz eine weitere Einladung aus, der Yakamochi
aber ebenfalls nicht folgt. Beitrag V enthélt Ikenushis Bericht von dem Bankett
am 3. Tag im 3. Monat, die als Vorwort einem chinesischen Gedicht (kanshi)
voransteht. Aufgrund einer zeitlichen Uberschneidung mit Yakamochis Brief-
sendung IV verfasst Ikenushi mit Beitrag VI einen weiteren Brief mit Gedichten, auf
die Yakamochi mit Beitrag VII antwortet. Damit endet die Korrespondenz, die
wichtige Beitrdge fiir die japanische Literaturgeschichte enthdlt, wie die poetisch-
poetologischen Reflexionen der beiden Dichter. Zwei Wochen spater verfasst
Yakamochi die Gruppe VIII, in der er das erste Mal vier Kurzgedichte an ein
Langgedicht anschlief3t. Das Langgedicht dieser Gruppe sowie jenes der ersten
Gruppe in Beitrag I beschreibt die Forschung als Yakamochis erste monologisch
verfasste Langdichtungen (dokuei choka Mk #),”® was unabhéngig von ihrer
poetischen Qualitdat und der Krankheit zum Trotz von Innovation, Experi-
mentierfreudigkeit und literarischer Arbeit zeugt.

Abgesehen von den zwei dazwischenliegenden Wochen diirfte der Haupt-
grund fiir die iibliche Trennung zwischen der Gruppe mit den Beitrdgen I bis VII
und dem Beitrag VIII darin zu sehen sein, dass in den Gedichten der Gruppe VIII
nichts mehr von Yakamochis Krankheit zu verspiiren ist, denn sie sprudeln
geradezu iiber vor Vitalitdt. Auch gibt es keinen Brief, und die Gedichte sind nicht
an Ikenushi adressiert, sondern an eine ungenannte ,,Geliebte* (imo), an die sich
allerdings auch Gruppe I richtet. Neben kleineren Hinweisen wie dem Traum- und
dem Bliitenthema’® lassen sich dennoch verschiedene Griinde anfiihren, den
Beitrag VIII der Sequenz zuordnen zu kdnnen. So sind die acht Beitrdge die

76 Zusammenfassungen nach Wittkamp 2021.

77 Vgl. Tetsuno 2007: 104; Nishi 2000: 20.

78 Vgl. Nishi 2000: 37; Inaoka 4: 213; Wittkamp 2021: 199-198 (Originalquellen).
79 Vgl. Wittkamp 2021: 287 (Index 8).



156 —— Wittkamp DE GRUYTER

einzigen Friihlingsgedichte fiir das Jahr 747 (es gibt keine Neujahrsdichtung), und
die Abgrenzung zur Gruppe 3983 und 3984, den ndchsten Gedichten im sieb-
zehnten Band, ist in verschiedener Hinsicht markiert.

Die folgenden beiden Griinde sind miteinander verbunden und als eine
Reduzierung der Vermutungsreichweite zu beschreiben, die mit einer Kon-
kretisierung der ,,Friihlingsblumen® (haru no hana) einhergeht. Die durch die
gesamte Sequenz hindurch thematisierten Friihlingsblumen sind ein ver-
bindendes Thema und tragen durch die Darstellung von der vollen bis zur fal-
lenden Bliite zur Narrativitdt der Sequenz bei. Im Langgedicht 3962 aus Beitrag
I duBBert das lyrische Ich Vermutungen iiber die sich nach ihm sehnenden
Daheimgebliebenen. Es handelt es sich um Vermutungen zur Gegenwart, die
durch das Verbalsuffix -ramu zum Ausdruck kommen, das heif3t,,eine nur auf die
Gegenwart bezogene Mutmaflung oder Ungewif3heit, sei es dafl der Tatbestand
oder Sachverhalt nicht im Wahrnehmungsbereich des Betreffenden liegt [...], sei
es daf3 die Zusammenhéinge undurchsichtig sind“.%° Yakamochis Ausfithrungen
ab Beitrag II zur friihlingshaften Natur in der unmittelbaren Umgebung sind
keine Wahrnehmungen, sondern ebenfalls Vermutungen. Die Vermutungen zur
Aufienwelt sind natiirlich in biographischer Lesung durch die Krankheit bedingt,
die den Dichter ans Krankenbett fesselt. Tetsunos einflussreiche Untersuchung
zum Thema bydga-shi J#@EAFF, der klassisch-chinesischen Dichtung vom Kran-
kenbett (auch gabyé E\JA, ,Darniederliegen in Krankheit*), riickt allerdings die
literarische Inszenierung in den Blick.®!

Yakamochis Vermutungen zur Auflenwelt finden auf verschiedenen Ebenen
Realisierung, so als ausbalancierte Parallelverse im Brief, als Formulierungen in den
japanischen Gedichten sowie in dem chinesischen Gedicht aus Beitrag VII oder iiber
-ramu auf der Ebene der Grammatik. Wichtig fiir die Aufbldhungstechnik ist, dass
die Reichweite der Vermutung von der femen Heimat mit dem Beitrag II auf die
unmittelbare Umgebung in Etchi reduziert wird, denn in der Korrespondenz
mit Ikenushi geht es nur darum. Die Reduzierung der Vermutungsreichweite
korrespondiert mit der Konkretisierung der abstrakten ,,Friihlingsbliiten“ (haru no
hana) aus Yakamochis japanischen Gedichten in Beitrag I und II. Mit Beitrag III
tiberfiihrt Tkenushi die Bliiten in sakura, ,Kirschbliiten®, in Kurzgedicht 3967 und
in die yamabuki-Bliite, ,,Gelbrose* oder ,,Goldnessel®, in Kurzgedicht 3968. Wie
erwdhnt tragt der Verlauf von der Hochbliite bis zum Bliitenfall zur Narrativitét der
Korrespondenz bei. Daher ist es von Bedeutung, dass Yakamochi in Beitrag VIII die
Bliiten wieder auf die abstrakte Ebene der Friihlingsbliiten zuriickfiihrt, bei der
zugleich deutlich wird, dass zumindest die Kirsche nicht mehr bliiht. Mit dieser

80 Vgl. Lewin 1975: 173 und zu -ramu als ,kleines Leitmotiv* der Sequenz Wittkamp 2021: 44-45.
81 Vgl. Tetsuno 2007: 97-126 und zum Krankenbettdichtung auch Wittkamp 2021: 199-215.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man’yéshi-Band = 157

Riickfithrung in Beitrag VIII auf die abstrakte Ebene einher geht die wieder bis zur
Heimat erweiterte Vermutungsreichweite. Es gibt aber noch einen weiteren Aspekt,
der die Gruppe an die vorangehende Sequenz bindet. Denn auch in Beitrag VIII wird
kein empirisches Sehen thematisiert, sondern wie in Yakamochis vorangehenden
Beitrdgen ist stets von Vorstellungen oder Wiinschen die Rede. Die sich anschlie-
ende und dem Sommer angedachte Gruppe 3983 und 3984 ist als tatsdchliche
Wahrnehmung der Auflenwelt inszeniert.

5 Schlussbetrachtung

Insgesamt geben sich die Beitrage I und VIII als Gruppen zu erkennen, welche die
Beitrdge der Korrespondenz in II bis VII gleichsam rahmen. Die Vermutungen zur
Auf3enwelt, deren Reichweite in Beitrag II auf die direkte Umgebung vermindert
und mit Beitrag VIII wieder auf die in der Heimat weilende imo, ,,Geliebte®,
erweitert wird, lassen sich mit der Vergréfierungstechnik der Fotografie verglei-
chen und als rdumliche Aufblihung (blow-up) beschreiben. Zwar umfasst diese
auch die Aspekte der Zeit der erzdhlten Welt, aber im Vordergrund steht die
rdumliche Dimension.

In der Einleitungssequenz zum neunzehnten Band ist eine dhnliche Technik
zu beobachten, die das Gewicht jedoch vom Raum auf die Zeit verschiebt. Die zwolf
Gedichte vom Abend des ersten Tages bis zum Morgen des 3. Tages prasentieren
ein lyrisches Erzdhlen, das die Zeit der erzdhlten Welt (Diegese) verlangsamt
erscheinen ldsst. Die drei Gedichte vom 3. Tag, die einen Zeitpunkt noch vor dem
eigentlichen Ereignis des Banketts thematisieren, wirken dagegen wie ein plétz-
liches Entladen der Spannung der vorangehenden Tage. Das liegt vor allem an
einer merklich reduzierten Narrativitdt, in der — zumindest in den letzten beiden
Gedichten — die Zeit stillzustehen scheint, bei gleichzeitig nahezu nervos wir-
kender Steigerung von ,heute”, die zugleich noch einmal das Thema der Zeit der
gesamten Sequenz ausformuliert.

Ito zufolge, dem die Behandlung als ,,Gedichtgruppe® ein besonderes Anliegen
ist,2? verfasste Yakamochi die zwolf Gedichte vom 1. und 2. Tag, um sie am 3. Tag auf
dem Bankett zu prasentieren. Abgesehen von der Ungewissheit, ob oder in welchem
Umfang auf solchen Veranstaltungen vorgefertigte Stiicke vorgetragen wurden,®* ist
an Itdos Auslegung zu bemadngeln, dass er trotz hinreichender Analyse der

82 Vgl. Wittkamp 2021: 239-240.

83 Tatsdchlich gibt es von Yakamochi ,im voraus gefertigte Gedichte® (cho-sakka FE{EHK,
yo-sakka R {E&K), wie 18: 4098, 4120 und 19: 4254. Ist das dort aber jeweils in der Vorbemerkung
notiert, gibt es in der literarischen Inszenierung der fiinfzehn Gedichte der Sequenz keinen



158 —— Wittkamp DE GRUYTER

Zeitstruktur den zwolf Gedichten ihre Zusammengehorigkeit beziehungsweise
Narrativitit (rensaku 3#1E) explizit abspricht.®* Der Abgleich mit den literarischen
Verfahrensweisen der Korrespondenz im siebzehnten Band verdeutlicht dagegen,
dass die zwolf Gedichte sehr wohl als rensaku und die fiinfzehn Gedichte insgesamt
als narrative und abgeschlossene Sequenz zu verstehen sind. Gerade der Ausdruck
der Zeit als ein Leitmotiv der Sequenz macht den Zusammenhang deutlich.

Abschlieflend ist noch einmal die Rahmung anzusprechen. Die Sequenz aus
dem siebzehnten Band ist durch die beiden Beitrdge I und VIII gerahmt, und ohne
diesen Rahmen hitte die Aufbldhungstechnik keine Wirkung beziehungsweise
gdbe es erst gar keine Aufbldhung. Ein solcher Rahmen ist der Einleitungssequenz
zum neunzehnten Band zundchst nicht anzumerken, aber es fillt doch auf, dass
der 1. und der 3. Tag jeweils mit drei Gedichten reprédsentiert sind. Und nicht nur
das — denn beginnen die drei Gedichte vom 1. Tag mit dem Abend, enden die drei
vom 3. Tag mit Darstellungen vom Morgen oder dem Vormittag, was die dazwi-
schenliegende Zeit noch starker verlangsamt. Zudem ist der Ort der Dichtung in
beiden Gruppen auf das Haus und den Garten des lyrischen Ichs beschrénkt,
wogegen die Biihne fiir die Gedichte des zweiten Tages die ndhere Umgebung zu
sein scheint. In dieser Sicht lassen sich diese Gedichte vielleicht ebenfalls als
Gruppen verstehen, welche die neun Gedichte vom 2. Tag, die sich durch ihre fein
abgestufte zeitliche Progression auszeichnen, rahmen.

Hinweis fiir eine solche Auslegung. Zudem wire es ungewdhnlich, die Gedichte fiir ein sol-
chermafien wichtiges Ereignis erst am Tag zuvor zu verfassen.

84 Vgl.1t5 10: 32, 66—-69. Er spricht den zwolf Gedichten zwar die Zusammengehdrigkeit (rensaku)
ab, behandelt sie aber als eine Gruppe aus monologisch verfassten Gedichten (dokueika 38 3k #),
die auf der Grundlage eines ,Systems“ entstanden, in dem Bliiten und Vigel (kacho 1£&) -
zusammen mit dem Heimweh - das Hauptthema bilden (vgl. 10: 32, 71); mit ,,monologisch“
gemeint ist, dass es sich nicht um Austauschgedichte handelt. Weiterhin seien die zwolf Gedichte
»inder Welt als hervorragende Dichtung aus Etchii (Etchii shigin #% # 75 14) bekannt“ (10: 32), aber
von den iiber fiinfzig, im ,,GroBen Lexikon Otomo no Yakamochi“ gelisteten Abhandlungen zur
Sequenz oder einzelnen Stiicken daraus fiihrt nur ein Aufsatz von Tanaka Kayoko H ™+ & ¥ die
Bezeichnung im Titel: ,Maki 19 kanto kagun ni miru Otomo no Yakamochi kosei ishiki — Etchi
shiigin to joshi enka sanshu rensaku ishiki® % — SLEBREHEE 122 D REEFF OB ER — &g
Fs L FEOEHR = 0E#E/EEH, ,,Otomo no Yakamochis Bewusstsein fiir Strukturierung in der
Eroffnungsgruppe zum neunzehnten Band — das Bewusstsein fiir zusammenhidngende Dichtung
(rensaku) in der hervorragenden Dichtung aus Etchii und den drei Gedichten der Bankettdichtung
vom 3. Tag im 3. Monat*; vgl. Ono 2010: 679-682. Der Aufsatz von 2001, den Itd nicht kennen
konnte, zielt dem Titel nach auf den Nachweis von Zusammengehorigkeit (rensaku) der zwolf
,hervorragenden Dichtungen® und den ,,drei Bankettgedichten vom 3. Tag* ab, aber die fiinfzehn
Gedichte schon im Aufsatztitel zu vereinigen, scheint auch Tanaka nicht gewillt gewesen zu sein.
Die fiinfzehn Gedichte gehtren entweder nicht zusammen (rensaku), oder die drei Gedichte vom 3.
Tag sind keine ,,hervorragende Dichtung® (shigin).



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man’yoshid-Band = 159

Von den Anfidngen der schriftlichen altjapanischen Dichtung bei Hitomaro in
den 680er oder 690er Jahren bis zu den spaten 740er und friihen 750 Jahren, aus
denen die beiden besprochenen Sequenzen stammen, widerfuhr dem Thema der
Zeit in eine spiirbare Ausdifferenzierung. Wie oben gesehen behauptet Yakamochi
in einem Brief an Ikenushi, nicht bei den alten Meistern studiert zu haben, aber als
Hauptkompilator der Sammlung war ihm Hitomaros Dichtung gewiss bekannt.
Dessen vieldiskutierten Kurzgedichte 1: 40 bis 42, die insgesamt vier Mal auf das
Verbalsuffix -ramu (Vermutung zu Geschehen und Zustdnden in der Gegenwart)
zuriickgreifen und sich in einem auch zeitlich reflektierten Chronotopos entfalten,
nehmen das Thema der Vermutung in Yakamochis Dichtung eindrucksvoll voraus,
aber Hitomaro war auch ein Meister der poetischen Handhabung der Zeit.8> Dass
Yakamochi wiederum das Thema wesentlich feinschattierter und umfangreicher
ausarbeitete, konnte in der genannten Arbeit zur Sequenz aus dem siebzehnten
Band® sowie in den obigen Untersuchungen zur Sequenz aus dem neunzehnten
Band gezeigt werden.

Wie Peter Hiihn wohl zu Recht moniert, werden die narratologisch orientierten
Forschungsansitze in ,herkémmlichen Methodiken der Lyrikinterpretation unzu-
reichend beriicksichtigt“,®” und die japanischen Literaturwissenschaften diirfte
dieser Vorwurf ebenfalls betreffen. Die narratologische Lyrikanalyse ist nicht nur in
der Lage, Themen wie ,,Zeit und Raum* deutlicher herauszuarbeiten, sondern tragt
Hiihn zufolge insgesamt zu einer ,,Spezifizierung von Gedichtanalysen® (ebd.) bei.
Auch das diirften die obigen Untersuchungen hinreichend gezeigt haben.

1. Sekundarliteratur, Ubersetzungen, Worterbiicher

Cranston, Edwin S. (1993): A Waka Anthology. Volume One: The Gem-Glistening Cup. Stanford:
Stanford University.

Doe, Paula (1982): AWarbler’s Song in the Dusk. The Life and Work of Otomo Yakamochi (718-785).
Berkley und London: University of California.

Florenz, Karl (1906): Geschichte der japanischen Litteratur. Leipzig: C.F. Amelangs.

Frank, Michael C. (2009): ,,Die Literaturwissenschaften und der spacial turn: Ansétze bei Jurij
Lotman und Michail Bachtin®. In: Raum und Bewegung in der Literatur — Die
Literaturwissenschaften und der Spacial Turn. Hrsg. von Wolfgang Hallet und Birgit Neumann.
Bielefeld: Transcript, 53-80.

85 Misaki (2005: 49-119) zeigt, wie Hitomaro in der frithen banka-Trauerdichtung die
Vergangenheit in verschiedenen Abschnitten einsetzt und in der spdteren Trauerdichtung
zugleich die Zukunft einbringt.

86 Vgl. Wittkamp 2021.

87 Vgl. Hiihn 2011: 58-59.



160 — Wittkamp DE GRUYTER

Frank, Michael C. (2015): ,,Chronotopoi®. In: Handbuch Literatur & Raum. Hrsg. von Jorg Diinne und
Andreas Mahler. Berlin und Boston: Walter de Gruyter, 160-169.

Hiihn, Peter und Schénert, Jérg (2007): ,,Einleitung: Theorie und Methodologie narratologischer
Lyrik-Analyse“. In: Lyrik und Narratologie — Text-Analysen zu deutschsprachigen Gedichten
vom 16. bis zum 20. Jahrhundert (Narratologia 11). Hrsg. von J6rg Schéner, Peter Hiihn und
Malte Stein. Berlin und New York: Walter de Gruyter, 1-18.

Hiihn, Peter (2011): ,,Lyrik und Narration®. In: Handbuch Lyrik. Theorie, Analyse, Geschichte. Hrsg.
von Dieter Lamping. Stuttgart und Weimar: J.B. Metzler, 58-62.

Konoshi, Takamitsu 425 &Y und Sakamoto, Nobuyuki #% 4/Z % (Hrsg.) (2005): Semina
Man’yé no kajin to sakuhin = X —FEOHKA & {8, Band 12: Man’ya shiika-shé 75 555
4. Osaka: 1zumi Shoin.

Kroll, Paul W. (2015): A Student's Dictionary of Classical and Medieval Chinese. Leiden: Brill
(digitale Ausgabe).

Lewin, Bruno (21975 [1959]): Abriss der japanischen Grammatik. Wiesbaden: Otto Harrassowitz.

Li, Zhaochu (2007): Liu Xie — Wenxin Diaolong. Das literarische Schaffen ist wie das Schnitzen
eines Drachen. Bochum und Freiburg: projektverlag.

Lorenzen, Alfred (1927): Die Gedichte Hitomaro’s aus dem Many6shi in Text und Ubersetzung mit
Erlduterungen. Hamburg: L. Friederichsen & Co.

Martinéz, Matfas und Scheffel, Michael (*°2016 [1999)): Einfiihrung in die Erzéhitheorie. Miinchen:
C.H. Beck.

Misaki, Hisashi && 2 (2005): Hitomaro no haho - jikan, kikan, ,katarite“ A= D FikE — iF
M - Z5f) (&Y F, . Sapporo: Hokkaido Daigaku Toshokan.

Mita, Seiji — M3k 5] (2012): ,,Maki 17, maki 18, maki 19 no naritachi &—- - —/\ - +FLDEk v 57
H*, In: Man’yéshi shakuchia 7335 IRE, Band 9. Hrsg. von 1td Haku {Fi[®. Tokyo:
Shieisha, 662-671.

Miiller, Wolfgang G. (2011): ,,Das lyrische Ich“. In: Handbuch Lyrik — Theorie, Analyse, Geschichte.
Hrsg. von Dieter Lamping. Stuttgart: ).B. Metzler, 56-58.

Nishi, Kazuo 7§ — 3 (2000):,, Tenpyd jikyi nen haru no Yakamochi to Ikenushino s6td X 1 L4
BEOFRF L MEOIEE . Man’yo B3 174: 19-39.

Omodaka, Hisataka {2i5/A 3 (1977): Man’yashi chidshaku sakuin-hen B ZEE HIR 3R 5|5, Tokyo:
Chiid Koronsha.

Omodaka, Hisataka {£/5/A 3£ [,Reprasentant® fiir] Jodaigo jiten henshi iinkai (Hrsg.) (1983):
Jidaibetsu kokugo daijiten jodaihen B5{XBI[EE R EE#H E{CHE, Tokyo: Sanseido.

Ono, Hiroshi /NEFE (Hrsg.) (2010): Man’yashii o tsukutta Otomo Yakamochi daijiten T %
Y 7= REEFFFCEH, Tokyo: Kasama Shoin.

Schdnert, J6rg/Hiihn, Peter/Stein, Malte (Hrsg.) (2007): Lyrik und Narratologie - Text-Analysen zu
deutschsprachigen Gedichten vom 16. bis zum 20. Jahrhundert. Berlin und New York: Walter
de Gruyter (Narratologia 11).

Suzuki, Hideo 854 H H 5 (1993): ,,Kiikan to jikan — Man’yoshii no shizen 228 & i — FEE£E D
H#X“. Jdai bungaku 1%L 79.4: 15-26.

Tairadate, Eiko F-Eg% 1 (2005): ,Erlduterung zu 19: 4142, 4143 (ohne Titel)“. In: Semind@ Man’yo
no kajin to sakuhin & X F—HEEOH A & {Ef, Band 12: Man’yd shika-shé 75 375 0.
Hrsg. von Kénoshi Takamitsu #EF 5 ¥ und Sakamoto Nobuyuki 22 A{5%. Osaka: [zumi
Shoin, 347-348.

Tetsuno, Masahiro # 5 & 3L (2007): Otomo no Yakamochi »uta nisshi« ronké K{EZE [58H
i) 7%, Tokyo: Hanawa Shobo.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man’yoshi-Band = 161

Wapnewski, Peter (1962): Walther von der Vogelweide. Gedichte. Mittelhochdeutscher Text und
Ubertragung. Frankfurt a.M. und Hamburg: Fischer.

Wittkamp, Robert F. (2014a/b): Altjapanische Erinnerungsdichtung - Landschaft, Schrift und
kulturelles Geddchtnis im Man’yosha. Band 1: Prolegomenon: Landschaft im Werden der
Waka-Dichtung. Band 2: Schriftspiele und Erinnerungsdichtung. (Beitrage zur
kulturwissenschaftlichen Siid- und Ostasienforschung 5.1/5.2). Wiirzburg: Ergon Verlag.

Wittkamp, Robert F. (2018): ,,Zum Paradigma der Raumdarstellung in altjapanischer Literatur -
mythische und dsthetische Rdume in Man’yashd und Kojiki“. Zeitschrift der Deutschen
Morgenldndischen Gesellschaft 168.1: 179-205.

Wittkamp, Robert F. (2021): Altjapanische Texterzeugung und die chinesischen Wurzeln —
Dargestellt an einer Korrespondenz aus dem Man’yashd. Wieshaden: Harrassowitz
(Abhandlungen fiir die Kunde des Morgenlandes 120).

2. Quellentexte (Kommentarausgaben)

Aso, Mizue [i4#555Z (2006-2015): Man’ydshi zenka kogi BE3EEE 5% 5%, 10 Bde. Tokyd:
Kasama Shoin.

Inaoka, Koji FEEEF — (1994-2006 [Bd. 1-3], 2015): Man’yéshi #3545, 4 Bde. (Waka bungaku
taikei 1-4). Tokyd: Meiji Shoin.

Ito, Haku 7+ #§f# (2005): Man’ydshi shakuchl /7 B4 S 3EEF273: 1%, 10 Bde. Tokyd: Shieisha
(Taschenbuch ohne Originaltext, Buchausgabe: 1995-1998).

Omodaka Hisataka 278/ % (1957-1977): Man’yoshi chushaku EZE£E T, 20 Bde., 2
Ergdnzungsbande. Tokyd: Chad Kéronsha.

SNTK 1-4 = Satake, Akihiro =77 BR /% et al. (1999-2003): Man’yoshi E# £, 4 Bande. (Shin Nihon
koten bungaku taikei 1-4). Tokyo: lwanami Shoten.

SNZS 6-9 = Kojima, Noriyuki /& 7&Z et al. (1994): Man’yoshi 75354, 4 Bde. (Shinpen Nihon
koten bungaku zensha 6-9). Tokyo: Shogakukan.

Yamaguchi, Yoshinori [LI [ {42 und Konoshi, Takamitsu f# B & ¢ (72007 [1997)): Kojiki HE 3T,
Tokyo: Shogakukan (Shinpen Nihon koten bungaku zenshi 1).






	"Aufgeblähte Zeit" in narrativer Lyrik : Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man'yōshū-Band = "Enlarged time" in narrative poems : Yakamochi's opening sequence to Man'yōshū book 19

