
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 75 (2021)

Heft: 1

Artikel: "Aufgeblähte Zeit" in narrativer Lyrik : Yakamochis Einleitungssequenz
zum neunzehnten Man'ysh-Band = "Enlarged time" in narrative
poems : Yakamochi's opening sequence to Man'ysh book 19

Autor: Wittkamp, Robert F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-956715

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-956715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2021; 75(1): 131-161

Robert F. Wittkamp*

„Aufgeblähte Zeit" in narrativer Lyrik -
Yakamochis Einleitungssequenz zum
neunzehnten Man'yöshü-Band

"Enlarged Time" in Narrative Poems: Yakamochi's Opening
Sequence to Man'yöshü Book 19

https://doi.org/10.1515/asia-2021-0029
Received November 18, 2020; accepted July 22, 2021; published online September 24, 2021

Abstract: Some of Ötomo no Yakamochi's best-known poems are included

among the fifteen poems that introduce the Man'yöshü Book 19. While research

sees the common themes of these poems, it does not understand them as a

cohesive group or "work" (sakuhin f^on). This essay takes a narratological
approach and subjects the poems to a reinterpretation based on the two
dimensions of "space" and "time." This reading reveals the fifteen poems
as a narrative sequence. For comparison and at the same time for a better

understanding, a sequence from Book 17 is consulted, which shows similar
narrative features. While the spatial aspects are in the foreground there, the

sequence from the Book 19 deals with the theme of time. Both sequences
are framed, and their middle section can be compared to the enlargement
technique of photography (blow-up). In both sequences, the traditional
banquet poetry to the 3rd day in the 3rd month plays a central role. The essay
contains a complete translation of the fifteen poems from the Book 19.

Keywords: banquet poetry, chronotope, narrativity, old Japanese poetry, time and

space

Schlagworte: Altjapanische Dichtung, Bankettdichtung, Chronotopos, Narra-

tivität, Zeit und Raum

Der als Hauptkompilator des Man'yöshü HïÛJû geltende Ötomo no Yakamochi Jz

(ca. 718 bis 785) wurde im Sommer 746 als Landesverwalter nach Etchü

entsandt, das dem Gebiet der heutigen Präfektur Toyama und der Noto-Halbinsel

^Corresponding author: Robert F. Wittkamp, Kansai University (Kansai Daigaku, Osaka), Faculty
of Letters, Suita, Japan, E-mail: wittkamp@kansai-u.ac.jp



132 — Wittkamp DE GRUYTER

entsprach.1 Zwischen jener Region am „Japanischen Meer" und dem heutigen
Nara, wo sich das politisch-kulturelle Zentrum befand, liegen Wegstrecken und

Hindernisse, die in der damaligen Zeit den Besuch in der Heimat enorm
erschwerten. Obwohl der Dichter die Ästhetik und Andersartigkeit der Region
in seine Gedichte aufnahm, kritisiert die Forschung im Ausdruck ein latent
mitschwingendes Vermissen der Kultur der Zentralregion Yamato 4lhl / ff?, der

Heimat des Dichters.2 Die im Folgenden zu untersuchende, im Frühling des Jahres

750 entstandene Sequenz aus fünfzehn Gedichten dürfte das bestätigen, aber sie

belegt auch eine literarische Experimentierfreudigkeit, die unter anderem am
Zeitthema aufzuzeigen ist.

Die japanische Forschung grenzt die letzten vier Bände der Sammlung (sue

yonkan 5JUZE#) aufgrund formaler Kriterien als Yakamochis „Gedichttagebuch"
(uta nikki 14 0 fS) oder ,,-logbuch" (uta nisshi 84 0të) von den vorangehenden
sechzehn Bänden ab, und die Sequenz eröffnet den neunzehnten Band. Innerhalb
der letzten vier Bände nimmt dieser wiederum eine Sonderstellung ein, die sich vor
allem an der Verschriftung im logographischen Stil {kunji shutai IJll^TÈftO
bemerkbar macht, das heißt an der Verschriftung mit wesentlich mehr kunji-

Logogrammen als im sogenannten ongana shutai IE(4s dem phonographischen

Stil der Bände 17,18 und 20.

Zu den Kriterien der Zusammengehörigkeit von Gedichtgruppen zählt die
narrative Entfaltung, die bezüglich der hier zu untersuchenden Gedichte die

Beschreibung als „Sequenz" hervorheben soll, und einige von Yakamochis

Gedichtgruppen geben narrative Interessen deutlich zu erkennen. Die fünfzehn
Gedichte nimmt die japanische Forschung allerdings weder als kohärente

und abgeschlossene Gruppe - im Sinne eines Werkes (sakuhin fEon) - noch als

narrative Sequenz wahr. Eine dahingehend ausgerichtete Untersuchung bietet
sich somit an, und narratologische Fragestellungen sowie die Aspekte „Raum und
Zeit" tragen zur Klärung bei.

Die Untersuchung soll literarische Verfahrensweisen aufdecken und zeigen,
dass dem Dichter vermutlich weniger an einem „Tagebuch" gelegen war, das die
Geschehen und Ereignisse der außertextuellen Realität festhält, sondern an der

literarischen Arbeit. Das Freilegen der Handhabung der beiden Dimensionen

„Zeit" und „Raum" dürfte die Narrativität und Kohärenz der Sequenz hinreichend

1 Das aus zwanzig Bänden bestehende Man'yöshü, „Sammlung Abertausender Blätter", ist die

älteste Anthologie der japanischen Dichtung mit dem jüngsten Gedicht aus dem Jahr 759.

2 Takagi Ichinosuke zufolge ist in Yakamochis Etchü-Gedichten nicht die „Blüte der

vertrauten Heimat [in der Ferne]" (kyödo no hana SI5±©4Ë) Thema, sondern die „Blüte der ver-
missten Heimat" (kyöshü no hana SIEfi©7È; zitiert nach Tetsuno 2007: 99). Tetsuno (ebd.) weist
die Kritik zurück und deckt die literarische Schaffenskraft Yakamochis auf, aber einige Aspekte
dieser wirkungsreichen Einschätzung verdeutlicht Itö (Itö 2005: Band 10).



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man'yöshu-Band — 133

erfassen, aber es geht auch um den Nachweis, dass Yakamochi zur Erzeugung oder

Steigerung der beiden Momente bereits zuvor darauf sowie auf andere Techniken

zurückgriff, welche die Sequenz als Weiterarbeit an bestimmten literarischen
Verfahrens- und Ausdrucksweisen zu erkennen geben.

Ich verfolge daher die fünfzehn Gedichte nicht im Rahmen des heutigen
Verständnisses als Tagebuch, gegen das auch die Entstehungsgeschichte der

Sammlung spricht,3 sondern als kohärentes und abgeschlossenes Werk.
„Weiterarbeit" wiederum bezieht sich konkret auf eine Sequenz aus dem siebzehnten

Band, die in mancherlei Hinsicht mit der Eröffnungssequenz zum neunzehnten
Band in Verbindung steht und für das Verständnis von zentraler Bedeutung ist. Ihr
Hauptteil bildet ein Brief- und Gedichtaustausch zwischen Yakamochi und Ötomo

no Ikenushi (gest. 757) aus dem Frühling 747, und in beiden Sequenzen
ist der 3. Tag im 3. Monat im Lunisolarkalender das zentrale Datum. An diesem

jöshi i:E (chin, shangsï) genannten Tag wurde chinesischen Bräuchen folgend an
einem „gekrümmten" Wasserlauf ein poetisches Bankett mit „Weinfass und koto-

Musik" veranstaltet (kyokusui no en/utage llfl/Rcolf)/' Da eine Krankheit
Yakamochis Teilnahme im Jahr 747 verhinderte und auch die beiden folgenden Jahre

kein Bankett stattfand, sind die drei Gedichte 4151 bis 4153 vom 3. Tag im 3. Monat

750, welche die Sequenz der fünfzehn Gedichte abschließen, die ältesten Belege

der japanischen Dichtung, die von dem politisch-kulturellen Ereignis zeugen.5

Dass auch heute noch solche Veranstaltungen stattfinden, verdeutlicht deren

kulturhistorische Bedeutung.
Die Sequenz aus dem siebzehnten Band weist zwischen den einzelnen

Briefsendungen sowie den beiden Gedichtgruppen, die der Korrespondenz
voranstehen beziehungsweise sie abschließen, eine narrative Organisation auf.6 Diese

verbindet die Sequenz nicht nur inhaltlich über das Bankettthema mit der Sequenz

aus Band 19, und ihr Einbezug dient auch der Aufdeckung der Narrativität der

Gedichte aus dem neunzehnten Band sowie ihrer literarischen Inszenierung.
Gemeint ist der Nachweis einer bestimmten Erzähltechnik, die sich in den fünfzehn

3 Der offizielle Charakter des neunzehnten Bandes deutet darauf hin, dass er separat eingereicht
werden sollte. Offensichtlich kam es aber nicht dazu, und die Zusammenfügung zur heutigen
Gestalt aus zwanzig Bänden geschah vermutlich erst später; zur Entstehungsgeschichte der letzten
vier Bände (sue yonkan) vgl. Itö 10; 30-31, Mita 2012: 662-671 Itö 10; 662-671), der Itös

Überlegungen zusammenfasst.

4 Im Kaifüsö tâMSS, der 751 fertiggestellten Sammlung chinesischer Gedichte (kanshi iHf#), ist
diese vermutlich um 700 ihren Anfang nehmende Bankettdichtung gut dokumentiert; vgl.
Wittkamp 2021 (passim) und zum 3. Tag im 3. Monat: 136-139.

5 Vgl. den „Prolog" in Wittkamp 2021:1-2.
6 Zu einer detaillierten Untersuchung der Sequenz aus Band 17 hinsichtlich der Bezüge zur
klassisch-chinesischen Literatur und der narrativen Verbindungen vgl. Wittkamp 2021.



134 — Wittkamp DE GRUYTER

Gedichten aus Band 19 in der „aufgeblähten Zeit" bemerkbar macht. Die Sequenz

aus dem Jahr 747 ist im letzten Abschnitt der Untersuchung darzustellen, aber die

Bezugspunkte sind bei den Erläuterungen zu den Gedichten aus dem neunzehnten
Band aufzudecken.

Eine Anmerkung erfordert der Begriff der „aufgeblähten Zeit". Die Narratologie
seit Gérard Genette arbeitet mit dem „gedehnten Erzählen", einem Begriff der

Diskursebene. Bei der Anwendung aufvormoderne und nicht-europäische Literaturen ist

zunächst zu bedenken, dass Genette seinen terminologischen Baukasten an
französischen Romanen der Moderne entwickelte und die Anwendbarkeit auf die

altjapanische Lyrik noch zur Klärung ansteht. Die Beschreibung als „aufgebläht"
verfolgt dagegen verschiedene Ziele. Zum einen soll die räumliche Dimension inklu-
diert werden, die in Genettes Terminologie aus dem Blick gerät beziehungsweise in

jüngeren Anschlüssen separat abgehandelt wird.7 Die Analysen der zwei Sequenzen

legen nahe, dass eine Trennung der beiden Dimensionen innerhalb des hier

gewählten Untersuchungsgegenstandes lediglich in heuristischer Hinsicht sinnvoll
ist. In der narrativen Lyrik wiederum nimmt die „Sequentialität", das heißt „die
zeitliche Organisation und Verkettung einzelner Geschehenselemente und

Zustandsveränderungen zu einer kohärenten Abfolge", zwar ebenfalls eine zentrale

Stellung ein.8 Die Zusammenhänge der folgenden Untersuchung werden damit

allerdings nicht erfasst, da zum einen „Sequentialität" für gedichtinterne Aspekte
reserviert zu sein scheint und zum anderen die Fragen der Dauer beziehungsweise der

Erzählgeschwindigkeit - beides betrifft das „Wie" der Erzählung - in der Lyrik bisher

kaum Berücksichtigung finden. Die Beschreibung als „aufgeblähte Zeit" bezieht sich

zunächst auf Phänomene der altjapanischen Lyrik, zu denen neben meiner Arbeit
bisher keine Vorschläge vorliegen.9 Der Begriff betrifft als „gedehntes Erzählen"

natürlich auch die Diskursebene, aber hier im Vordergrund steht die Diegese, die

erzählte Welt beziehungsweise das „Was" der Erzählung, in ihren beiden Dimensionen

„Zeit" und „Raum".
Die beiden Sequenzen entwerfen exemplarische Chronotopoi,10 aber die

Dimensionen sind unterschiedlich gewichtet: Steht in der Sequenz aus dem
siebzehnten Band der Raum im Vordergrund, ist es in der Sequenz aus dem neunzehnten

7 Mit der neunten Auflage der Einßhrung in die Erzähltheorie wurde dem Abschnitt zum „Was" der

Erzählung das Kapitel „Raum" hinzugefügt; vgl. Martinéz / Scheffel 2016; 8-9,153-163.
8 Vgl. Schönert et al. 2007: 2, 6-12.

9 Vgl. Wittkamp 2021. Misaki (2005) verfolgt mit „Zeit, Raum und »Erzähler«" (Untertitel) sowie der

Schwerpunktverschiebung vom „Was" aufdas „Wie" (Misaki 2005:18) einen explizit narratologischen
Ansatz zur frühen Marc'yöshü-Dichtung. Hält Suzuki (1993) „Zeit und Raum" im Man'yöshü noch strikt

auseinander, erachtet Misaki (32-33) die beiden Dimensionen als miteinander verschränkt, aber mit
unterschiedlichen Gewichtungen, was die folgende Untersuchung bestätigt.

10 Vgl. Frank 2009: 72-75, Frank 2015 und zu Chronotopoi im Man'yöshü auch Wittkamp 2018:181.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man'yöshü-Band — 135

Band die Zeit. Das macht sich an verschiedenen Aspekten bemerkbar, wie an den

Zeitreflexionen und -darstellungen in den Peritexten (Titel, Vor- und Nachwort,

Anmerkung) sowie Gedichttexten oder an der Grammatik. Nach dem Überblick zu den

fünfzehn Gedichten sind die genannten Aspekte näher zu untersuchen, und die

abschließende Darstellung der Sequenz aus dem siebzehnten Band dient wie bemerkt

der Interpretation sowie der Aufdeckung literarischer Aspekte.

1 Die Sequenz aus Band 19

Dieser Abschnitt stellt die Sequenz der fünfzehn Eröffnungsgedichte zum
neunzehnten Band mit Originaltext, schriftzeichengerechter Umschrift und
Arbeitsübersetzung dar,11 welche die inhaltliche und formale Nähe wahren sollen. Die

folgende Tabelle zeigt den Aufbau der Sequenz, und bei „Art der Wahrnehmung"
handelt es sich um die Opposition aus Sehen versus Hören, was sich bis auf 4150

auf Blüten respektive Vögel bezieht.12 Die Angaben zur Zeit geben einen ersten

Hinweis aufdie narrative Entfaltung und stammen aus den Gedichtvorwörtern und
den Gedichttexten; die Durchnummerierung ist nicht original.

11 Die Transkription unter Berücksichtigung der Verschriftung (nach Wittkamp 2014a: 25-28) ist nur
bei den Gedichttexten oder Hinweisen auf die Schrift notwendig. Im laufenden Text erfolgt sie

„wortgerecht": Wenn nicht anders erforderlich, dienen Bindestriche als Lesehilfe zwischen

zusammengesetzten Wörtern, Wortbestandteilen und zu Darstellung von Verbalsuffixen. Die jüngere
englischsprachige Forschung zum Man'yöshü als Literatur berücksichtigt bei der Transkription die

Konsonanten, wie tu, si oder pa, nicht aber die Vokaldifferenzen oder die Verschriftung. Dadurch

kommt die Umschrift der Originalaussprache zwar einen Schritt näher, fügt sich aber dem Phonzentrismus

der Linguistik wie auch der japanischen Literaturwissenschaft, welche die Verschriftung als

sekundäres Phänomen der Sprache nachgeordnet erachten. Mit den „Arbeitsübersetzungen"
wiederum halte ich es wie Wapnewski: „Aufgabe des Philologen ist es Texte verständlich zu machen. Wo

er übersetzt, will er nicht mehr als einen Steg hin zur Quelle schlagen. In dem Maße als es seinem

Übersetzen gelingt, diesen Zweck zu erfüllen, wird seine Übersetzung überflüssig" (1962: 269).

12 Vgl. Itö 10: 67-72, dem es allerdings um das „Bewusstsein für Blüten und Vögel" (kachö ishiki

ÏÏLMîMM) geht; vgl. Wittkamp 2021:187. Mit Ide Itaru sieht Itö eine Veranlagung für das

Thema, das über die spätere Man'yöshü-Dichtung durch den Einfluss der klassisch-chinesischen

Literatur zu einem zentralen Thema der späteren Dichtung avancierte. Er weist auf Yakamochis

Rolle in diesem Prozess hin, und hebt damit die literarische Arbeit hervor, verweilt jedoch im

Allgemeinen und berücksichtigt nicht die aktuelle Situation zum Bankett am 3. Tag im 3. Monat. So

verdeutlicht er zwar die „strenge Ordnung derzeit" (10:70), sieht sie aber lediglich als Umsetzung
des fatc/rö-Themas. Weder kommt der Zeit der Status eines eigenen Themas zu, noch wird die

Möglichkeit angedacht, dass die kachö-Motive umgekehrt der Zeitdarstellung dienen.



136 — Wittkamp DE GRUYTER

Gedicht Zeit Ort und Art der Wahrnehmung

4139, 4140 1. Tag am Garten / sehen (Blüten)

Spätnachmittag
4141 in tiefer Nacht sehen in freier Flur (Vorwort) / Hören (Vögel)

4142, 4143 2. Tag, am Tag Spaziergang / sehen

4144, 4145 am Tag Spaziergang / sehen und hören

4146, 4147 nach Mitternacht zu Hause / hören

4148, 4149 bei Morgengrauen zu Hause / hören, hinausgetreten am oder aus dem

Fenster / sehen

4150 3. Tag, früher Morgen (wieder?) im Bett / hören (Menschen)

4151 bis 4153 3. Tag am Morgen sehen in 4151 und 4152

Die Gedichte ließen sich ausgiebig anmerken, beispielsweise bezüglich der

Anspielungen auf die klassisch-chinesische Literatur, was jedoch zu umfangreich
wäre und vom Thema fortführte. Gewisse Zusammenhänge erfordern allerdings
Erklärung, besonders hinsichtlich des Zeitthemas, zu Fragen der Auslegung oder zur
Aufdeckung von Verfremdungen und Innovationen. Der Originaltext13 lautet wie folgt:

il liftAft 0 -ftftft 0

A
É Jb S
m'MU ft

If^I
: Jc

1t:

ijj SS

A

A
ft

±!_
ft —
ffi ft

£
itt a

$8 SU ft ft
ft 'g 5 I if HB Jt Tfe-

WgftWgM#|
UBifrA EM8 ÜB

ft
illûftÉïAiSis Ji
ftA^ftÄUftl

pB

föftMmp
B iff® «ft
BP ^
# Sa#
ü

AS
ft®
®|IJ

fi
f#
ft
®

H

ftg£
Bff g

Aft
flü
A ft35 Rl

Jfcfcn

§§Mfft§§
0

Jb

jtt#p If J1

Witt ft®; ft# ft'

Za

Ä^Bl

MiX — fcSft WS 1*
mm ft®3? ft s

fig mit HTT ft wmftft
JURI

ft®;I SP

*5
X
iffi

w# iL Eft
<n

s
HA # ft (E? R|
mn ft Ä £ dhr

;QA

AS ft ft |
IS

ft#
7b ft £ II

H

M m Pdf iff
AH # >ll|N An

ft Um ft m
ft ft ft
ft #

tiUfti..
ftftft^f

UJ Aft

f?Ë>

S: M
Ai

'A

ll ft
Bb l_U

ftÄlitft®
ft
m

$a

ft
ft

13 Originaltext nach SNZS 9: 295-299.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man'yoshu-Band — 137

Am Abend des 1. Tages im 3. Monat im Jahr 750, zwei Stücke, gedichtet bei der ausgiebigen
Betrachtung" der Pfirsich- und Pflaumenblüten im Frühlingsgarten

Den beiden meist gemeinsam präsentierten Gedichten unterliegt eine komplexe
Raumwahrnehmung, wie die sukzessive Fokussierung auf den Punkt in 4139

(Garten —> Pfirsichblüten —> leuchtender Weg mit stehendem Mädchen), und es

zeichnet sie Fiktivität, Illusion und ein nahezu mysteriöser Charakter aus.17

Verbindungen zu der im siebzehnten Band enthaltenen Korrespondenz zeigen
die Verse kurenawi nihofu momo no hana, „In leichtem Rot erstrahlen / Die

Pfirsichblüten". Für momo als Pfirsichbaum und kemomo als „behaarter Pfirsich"
(Obst) gibt es zwar jeweils einen Beleg in den beiden Gedichten 7:1356 und 1358,

die in einer Gruppe von sechs Gedichten zum Thema „Bäume" stehen, aber momo

no hana, „Pfirsichblüten", kommt im altjapanischen Gedicht das erste Mal in
4139 vor. Die Beschreibung als kurenawi nihofu, „rot leuchten", ist aus einem

Brief der genannten Korrespondenz bekannt, in dem Ikenushi in Parallelversen

(tsuiku ^fynj) wie folgt schreibt:

14 Satake et al. (SNTK 4: 274-275) lesen HÈJS chöshoku und erläutert als ein Betrachten aus der

Ferne von einem erhöhten Standpunkt, was sie mit klassisch-chinesischer Literatur belegen.
Andere Kommentare, wie Itö 10: 30, lesen nagamete, „aus der Ferne betrachtend, anschauend,
anstarrend". Dafür steht zwar bereits das erste Schriftzeichen Bjfe, aber die Überführung von
Binomen in einfache japanische Wörter ist nicht ungewöhnlich. Zu beachten ist, dass es in
anderen Vorbemerkungen der Sequenz lediglich M, „sehen", heißt. Ich verstehe die Komplexität
der Zeichen selbst als Hinweis auf ein länger andauerndes Betrachten.

15 Das erste der beiden Schriftzeichen ix S für wotome ist der Ersatz für das original aus ix + HS

zusammengesetzte Schriftzeichen. Es kommt das erste Mal in 1: 40 vor und scheint eine

Neuschöpfung zu sein.

16 Hier übersetzt als m'/cit-gt're-Lesung ~'nJ-ÇUTl mit einer Zäsur nach dem zweiten Vers nach SNTK

4:275; vgl. Aso 10:40 und zu einer Übersetzung in sanku-gire H'nltSTl mit Zäsur nach dem dritten
Vers Wittkamp 2018:194.
17 Vgl. Wittkamp 2018:194-195.

haru no sono Garten im Frühling
kurenawi ni-ho-fu In leichtem Rot erstrahlen

momo no hana Die Pfirsichblüten
shita-deru michi ni Darunter leuchtend der Weg, dort

ide-tatsu wotome Herausgetreten ein Mädchen15 (4139)

waga sono no

sumomo no hana ka

niha ni chiru

hadare no imada

nokoritaru ka-mo

In meinem Garten

Sind es die Pflaumenblüten?16

In den Garten fiel
Der Schnee, wohl noch immer

Ist er liegengeblieben (4140)



138 — Wittkamp DE GRUYTER

mmmmn mm& ütsmui®;

Rote Pfirsichbäume so lebhaft leuchtend, lustige Schmetterlinge tanzen um Blüten / Grüne

Weidenzweige hängen grazil herab, der liebliche uguisu-Vogel ruft versteckt im Laub.

Für MM. kurenawi momo gibt es zwar frühe Belege aus der
klassischchinesischen Dichtung, aber die Formulierung mit fiiW*} (zhuo zhuo / jap.
shaku-shaku, „leuchtend") in Verbindung mit „Pfirsich" stammt vermutlich aus
der um 500 fertiggestellten Literaturtheorie Wenxin diaolong III, in der sie

sich auf die Pfirsichblüten bezieht.18 Ikenushi hebt das Leuchten der Pfirsichblüten

mit hong / kurenawi hervor, sodass es nahezu semantisch
überdeterminiert erscheint, und greift das Bild während der Korrespondenz auch
noch einmal auf,19 aber erst Yakamochi überführt das rötliche Leuchten der
Pfirsichblüten als kurenawi nihofu in das Kurzgedicht (tanka MWO- Dabei trennt
er Ikenushis Parallelverse und thematisiert die grünen Weidenzweige in 4142.

Rote Pfirsichblüten und grüne Weidenzweige gehören zur Topik der
klassischchinesischen Bankettdichtung, die in beiden Sequenzen - Band 17 und 19 - eine

wichtige Rolle spielt. Das Wort kurenawi wiederum benutzt Yakamochi das erste
Mal in 17: 3969 aus der Korrespondenz, allerdings phonographisch mit
verschriftet und mit deutlichen Anlehnungen an die ältere japanische
Dichtung.20

Fortflatternde Schnepfen gesehen, ein Gedicht gemacht

haru make te

mono-ganashiki ni

sayo fuke te

habuki naku shi-gi

Frühling gesammelt
Mit Traurigkeit erfüllt
In der tiefen Nacht

Schüttelt sich die Schnepfe und ruft
ta ga ta ni ka su-mu In wessen Feld wohl wohnt sie? (4141)

In der mondlosen Nacht vom 1. Tag (Neumond) ist es wohl kaum möglich,
Schnepfen im Flug zu beobachten, wie es in der Vorbemerkung heißt. Satake et al.

vermuten aber, dass „Yakamochi" die Vögel am Tag sah und der Ruf eines Vogels

18 Vgl. Itö 10:42-43, Wittkamp 2021: 84-86 und zu der Belegstelle im Wenxin diaolong Wittkamp
ebd.: 87; zum Wenxin diaolong in deutscher Übersetzung siehe Li 2007 und zu den Bezügen zur
altjapanischen Literatur Wittkamp ebd.: 277 (Index 2). Die Lesungen der chinesischen Texte im

Man'yöshü hängen von der Auslegung ab und die angegebenen japanischen Lesungen sind nicht
verbürgt.
19 Vgl. Wittkamp 2021:140.

20 Vgl. Wittkamp 2021: 124.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man'yoshü-Band — 139

in tiefer Nacht diese in die Erinnerung zurückbrachte.21 Damit läge zwischen der

Vorbemerkung und dem Gedichttext ein zeitliches Voranschreiten vor, das bei

verschiedenen Gedichtgruppen dieser Sequenz zu beobachten ist.

Da die meisten Schnepfenarten Zugvögel sind, wurde in der Vorbemerkung
mit Plural übersetzt. Im Gedicht wiederum bietet sich der Singular an, auch wenn
man nicht so weit gehen muss, die Schnepfe als den „Dichter Yakamochi" und das

„Feld" als die Heimat in Nara zu lesen,22 von der sich der einzelne Vogel/der
Dichter nur ungern trennt. Itö macht das „Fundament" dieses Gedichts in dem

„unablässigen Heimweh" aus, das Yakamochis Herz erfüllt habe, und vergleicht
mit den beiden vorangehenden Gedichten: Das Heimweh, das dort „an der
Oberfläche" zu vernehmen sei, sprudele nun „vom Grunde auf hervor".23 Damit belegt
er die eingangs genannte Kritik, aus Yakamochis Etchü-Dichtung stets die „Blüte
der vermissten Heimat" herauszulesen.

Unabhängig von der Schnepfenart ist anzumerken, dass das Wort shigi nur
in diesem Gedicht vorkommt,24 und zwar der dominant logographischen

Verschriftung zum Trotz mit den Phonogrammen JëÛ, und nicht mit dem

japanischen Logogramm B,|, das es vielleicht noch nicht gab. Auch die tsubame -ipt,

„Schwalben", in 4144 kommen nur dort vor, und nimmt man noch die hibari-
Lerche fküä aus 19: 4292 hinzu, deutet sich Yakamochis Tasten nach neuen
Themen an.

Die japanische Sprache lässt eine Übersetzung von haru makete mit haru to natte

9 t 4oT, „es ist Frühling",25 eventuell noch zu, wenn das auch für den
kalendarischen Spätffühling eine eher ungewöhnliche Formulierung wäre. Die

Übersetzungen mit machi-ukeru üf üstit <3, „sich in Warteposition befinden",26 oder

chikazuite ifiot ^T, „näherkommend",27 ergeben allerdings kaum einen Sinn, da es

in der literarischen Inszenierung mitten im „gefühlten" Frühling war. Der 1. Tag im 3.

Monat 750 fiel auf den 11. oder 15. April,28 und die ersten beiden Gedichte zeugen von

21 Vgl. SNTK 4: 275 und weiterhin Itö 10: 47. In der japanischen Literaturwissenschaft geht es

gewöhnlich um den Dichter als historische Person (vgl. dagegen Misaki 2005). Da es hier nicht um
die Fragen der Vermittlungsinstanzen narrativer Lyrik geht, die für die altjapanische Dichtung erst

zu klären wären, bleibe ich der Einfachheit halber beim „lyrischen Ich" (vgl. Müller 2011) oder

beschreibe im Präsenz; zu den vier gestaffelten Kommunikationsebenen und Vermittlungsinstanzen

in der narratologischen Lyrik-Analyse vgl. Hühn und Schönert 2007:11-12.
22 Vgl. Itö 10: 46.

23 Vgl. Itö 10: 46.

24 Vgl. Omodaka 1977:117.

25 Vgl. SNZS 9: 296, SNTK 4: 275, Aso 10: 42.

26 Vgl. Itö 10: 45, Inaoka 4: 346.

27 Vgl. Omodaka 19: 14.

28 Aso (10:40) datiert auf den 15. April, aber Itö, der davon ausgeht, dass Yakamochis Garten zur
angegebenen Zeit noch nicht in Blüte stehen konnte, auf „circa den 11. April" (10: 34).



140 — Wittkamp DE GRUYTER

Frühlingsentfaltung. Weiterhin mochte Yakamochi zwar den „Charakter" besitzen, im

Frühling traurig zu werden. Vielleicht litt er sogar an „chronischer Traurigkeit" (shögai

no kanashisa L è),29 aber die ersten beiden Verse in 4141 sind vielmehr als

Ausdruck einer „Poetologie der Traurigkeit" zu verstehen, die aufdas Wewdn diaolong

zurückgeht und einen Höhepunkt in der Korrespondenz aus Band 17 erfährt: Der

Dichter nimmt die Landschaft der Jahreszeiten (4ÉHË1 wu se, jap. busshoku) aufund gibt
seine Gefühle an diese zurück. Schon in der klassisch-chinesischen Literatur geht es

dabei nicht um Glückzustand oder Frohsinn, und wichtig ist, dass nur die Dichtung
die Traurigkeit oder den Groll zu lösen vermag.30

Am 2. Tag, ein abgezupftes Weidenblatt [in der Form einer geschminkten Augenbraue betrachtend],

denke [ich] an die Hauptstadt zurück und mache ein Gedicht

haru no hi ni In Frühlingssonne
hare-ru yanagi wo Frischgespanntes Weidenblatt -
tori-mochi te Nehme und halte es

mire ba miyako no Schau' es an, da - der Hauptstadt
oho-chi shi omohoyu Prachtstraße! An sie denk' ich (4142)

Die wie die Augenbrauen einer Frau geformten Weidenblätter sowie das

betrachtende lyrische Ich sind Motive der klassisch-chinesischen Dichtung, in der
das lyrische Ich den Habitus eines Reisenden annimmt.31 Die „Prachtstraße" ist
wörtlich die „Große Straße" (ohochi) der Hauptstadt Nara, deren Breite bis zu
siebzig Meter betragen haben soll und die offenbar mit Weidenbäumen gesäumt
war.32 Die doppelte Formulierung von „zurückdenken, erinnern" im Vorwort und
im Gedicht, die in dem typischen Schriftspiel von ât, „denken an", versus ®, „sich
erinnern", verschriftet ist,33 impliziert ein längeres Verweilen und Betrachten.

29 Vgl. Itö 10:46,54. In den „ergänzenden Anmerkungen" (hochü tiü) heißt es, dass die ersten
beiden Verse „gut den Charakter Yakamochis als Dichter der Frühlingstraurigkeit zum Ausdruck

bringen" (10: 793). Die Bemerkungen zur Heimat und der Sehnsucht nach seiner Frau rücken die

Frühlingstraurigkeit als eine durch die klassisch-chinesische Literaturtheorie motivierte
Verfahrensweise und damit als literarisch inszenierte Traurigkeit aus dem Blick.

30 Vgl. Index 4 („wu se") und 8 („Poetologie der Traurigkeit/svertreibung") in Wittkamp 2021:

285, 287. Die Übersetzung von makete mit „gesammelt" berücksichtigt das Schriftzeichen M im
Sinne von „store up, conserve, keep in reserve, lay in" (Kroll 2015, digital).
31 Vgl. SNTK 4: 276.

32 Vgl. SNZS 9: 296.

33 Vgl. Wittkamp 2014b: 229-248, 274-292, 423-432.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man'yöshu-Band 141

Die Blumen der kata-ka-go-Lü\e gepflückt, ein Gedicht

monono-fu no The eighty maidens,

ya-so wotome-ra ga Busy as the officers at court,
kumi-magafu Bustle around

tera-wi no uhe no Drawing water from the temple well—

kata-ka-go no hana Where this pink sweet-lilly blossoms.3* (4143)

Cranstons Übersetzung erfasst die Beschreibung der jungen Frauen am Brunnen
treffend. Zu beachten ist jedoch die Dominanz der dunklen Laute, in die mi und wi
helle Tupfer setzen. Diese sprechen eventuell für nur eine oder wenige Blumen,
deren Violett - mit Tupfern - sich vom dunklen Brunnenrand abhebt. Allerdings
wird aus der Blume das Stärkemehl katakuriko itSSfü gewonnen, was für Blumen
im Plural spräche, den Itö35 durch die Vielzahl der jungen Frauen begründet. Diese

semantische Offenheit - wie auch in 4141 - dürfte einen besonderen Reiz des

Gedichtes darstellen, wie auch der Blick des lyrischen Ichs, der letztendlich an den

jungen Frauen, in denen er das geschäftige Treiben der zahlreichen Beamten der

Hauptstadt sieht, vorbei geht und in der Stille der Blumen an oder auf dem Rand

des „Tempelbrunnens" (terawi ##) verharrt.

„Tempelbrunnen" und katakago-Blumen gibt es nur in diesem Gedicht. Auch
der Ausdruck mononofu no mit Bezug auf die jungen Frauen (wotome-ra
der als makura-kotoba lifBj, „Kopfkissenwort", normalerweise den „zahlreichen"
(yaso A+, wörtlich „achtzig") männlichen Beamten am Hof voransteht,36 sowie
das Verbkompositum kumi-magafu, „schöpfen und durcheinanderschwirren", im
dritten Vers kommen nur hier vor, sodass das gesamte Gedicht inklusive
des Ausdrucks wotome-ra, der selbst nicht selten ist, aus poetologisch neuem
Wortschatz beziehungsweise neuen Bedeutungszuweisungen besteht.37

Ist auch in diesem Gedicht die typische Fokussierung vom Großen aufs Kleine

zu beobachten, dreht Itö38 in der Beschreibung der „Gefühlslandschaft" (jökei ff
;§;) die Perspektive nahezu um: Während [Yakamochi] einige gepflückte Blumen

34 Vgl. Cranston 1993: 467.

35 Itö 10: 53.

36 Das in der Sammlung zwanzig Mal vorkommende Wort mononofu steht bis auf die Bezüge zu
einem Flussnamen in 1:50 und 3:264 der höfischen Beamtenschaft voran. Es bezieht sich nicht nur
auf Männer, aber in Gedichten wie 3: 369, 3: 443 und 6:1047 oder im Ko;'ifä-Lied Nr. 104 (Yama-

guchi und Könoshi 2007: 356-357) ist der Bezug auf männliche Beamte und Schwertträger
eindeutig. In 20: 4317 steht das Wort in phonographischer Verschriftung „Männer und Frauen"

(mononofu no wotoko womina no) voran. Es ist der einzige Beleg für einen solchen Gebrauch, und
das mit verschiedenen Neuerungen aufwartende Gedicht stammt ebenfalls von Yakamochi.
37 Vgl. Omodaka 1977: 89 zu kumi und 214 zu magahi/magafu.
38 Itö 10: 52.



142 — Wittkamp DE GRUYTER

(in seiner Hand?) betrachtet habe, sei sein Blick plötzlich auf die Umgebung39 um
die lebhaften, im Brunnen Wasser schöpfenden jungen Frauen gefallen, wo die

katakago-Lilieri „in Stille und in Gruppen" blühten.40 Diese Auslegung bezieht die

Vorbemerkung ein, zwischen der und dem Gedicht sich eine „leichte Verschiebung
Czure)" auftue,41 um die man sich allerdings - wie auch im Falle von 4141 - nicht so

sehr Sorgen zu machen brauche.

Neben dem latenten Heimweh, das wie bemerkt viele Kommentare aus den

Gedichten der fünf Jahre in Etchü herauslesen, der Charakterisierung des
historischen Dichters Yakamochi als chronisch traurig - zumindest im Frühling - ist
weiterhin die Tendenz festzustellen, die Gedichte Yakamochis mit Bezug auf seine

Frau stets als offenen oder verschlüsselten Liebes- und Sehnsuchtsausdruck zu
lesen. So schreibt Itö zu 4143, dass wie bei dem „Mädchen" im ham no sono-

Gedicht („im Frühlingsgarten" [4139]) wohl auch bei diesen jungen Frauen im

Hintergrund das Bild der Ehefrau Ötomo no Sakanoue Daijö (Öiratsume)

„existierte". Die hier dargestellten „jungen Frauen" seien vermutlich nicht
Etchüs einfache Mädchen vom Lande, und man dürfe es wohl so sehen, dass

[Yakamochi durch den Anstoß] seiner Ehefrau Daijö die Frauen aus der Hauptstadt
erblickte, nach denen er sich gesehnt habe.42

In einer biographischen Lesung der frühen Gedichte aus Etchü trifft die

Vermutung einer kontinuierlichen Sehnsucht des historischen Dichters gewiss zu,
aber auch Itö ist bekannt, dass Daijö ab Herbst 749 in Etchü weilte.43 Sollte etwa sie

mit der Eleganz und Bildung einer Frau aus der Hauptstadt nun für die Illusion

junger Frauen am Brunnen verantwortlich gewesen sein? Diese Einschätzung zeigt

vielmehr, dass die Gedichte weder im unmittelbaren Zusammenhang der Sequenz

noch als kontinuierliche Arbeit an literarischen Texten gelesen werden, sondern aus

dem Bemühen, das „Bewusstsein" und die Beweggründe des historischen Dichters
aufzudecken.44 Das in höchsten Tönen gelobte Gedicht wirft tatsächlich zahlreiche

Fragen auf. Sicher sein dürfte allerdings, dass sowohl der Inhalt als auch die
textuelle Komplexität ein längeres Verweilen und damit einen Verlauf der Zeit zum

39 Das Schriftzeichen fô wird uhe, wörtlich „oben, auf", gelesen und als „Rand, Umrandung"
(hotori, vgl. Aso 10: 46 oder Inaoka 4: 346) verstanden.

40 Vgl. Itö 10: 52.

41 „Müsste man sich festlegen, welcher von den beiden Texten, das Vorwort oder das Gedicht, die

Wahrheit übermittelt, wäre es wohl das Vorwort" (Aso 10: 46). Auch Inaoka 4: 347 liest als bloße

Vorstellung der jungen Frauen beim Anblick der in Gruppen blühenden Blumen. Die Beschreibung
als zure, „Verschiebung, Differenz", für die Abweichungen zwischen Vorwort und Gedicht scheint

etabliert zu sein; vgl. Tairadate 2005: 348.

42 Vgl. Itö 10: 53.

43 Vgl. Wittkamp 2021: 222.

44 Zum „Bewusstsein" (ishiki II) vgl. Wittkamp 2021: 279 („Bewusstsein" in Index 4).



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man'yoshü-Band — 143

Ausdruck bringen. Die vielen Hinweise auf die Zeit im Umfeld dieses Gedichtes

legen ein solches Verständnis nahe, was für alle Gedichte dieser Sequenz gilt.

Beim Anblick der heimkehrenden Gänse, zwei Gedichte

tsubame kuru

toki ni nari-nu to

kari ga ne ha

kuni shinohi tsu-tsu

kumo-gakuri naku

„Die Schwalben kommen!
Diese Zeit, nun ist sie da!"
Der Ruf der Gänse

Sich nach der Heimat sehnend

Und in Wolken verborgen (4144)

haru make te

kaku kaheru to mo

aki-kaze ni
momitamu yama wo

koye-ko-zara me ya
haru sara ba kaheru kono

kari

Frühling empfangend
Wenn sie so heimkehren

Könnten sie im Herbstwind
Über die buntgefärbten Berge

Etwa nicht zurückkommen? (4145)

[Auch heißt es:] Kommt der Frühling, kehren sie heim, diese

Gänse

Das lyrische Ich verbringt den Tag mit einem offenbar ausgelassenen Spaziergang,
da es die Spanne bis zum 3. Tag überwinden muss. In 4144 erreicht die Zeit mit toki
0# die oberste Ebene der Reflexion und wird als eines der Hauptthemen der

Sequenz bestätigt. Das Motiv der ankommenden Schwalben und den in den

Norden ziehenden Gänsen stammt aus der klassisch-chinesischen Literatur, aber

Yakamochis fügte es bereits in sein chinesisches Gedicht (kanshi) in der Sequenz

aus dem siebzehnten Band ein (in Beitrag VII der Korrespondenz, siehe unten).
Somit handelt es sich um ein transgenerisches und translatorisches Experiment,
das Yakamochi bereits zu Beginn der Korrespondenz durch die Überführung
von Parallelversen aus seinem chinesisch verfassten Brief in altjapanische
Kurzgedichte begann. Ikenushi hob das zwar als washi fUf#, „chinesisches Yamato-

Gedicht", scheinbar lobend hervor, beendete es damit aber auch zugleich.45 Die
Sache ließ den Dichter aber offenbar nicht ruhen, denn drei Jahre später setzte er
durch die Überführung der Parallelverse aus dem chinesischen Gedicht in das

japanische Gedicht 4144 das Experiment fort. Die Verse aus dem chinesischen
Gedicht lauten wie folgt:

Zurückkehrende Schwalben, den Mörtel im Schnabel, segnen das Haus, kehren ein /
Heimkehrende [= fortziehende] Gänse ziehen Schilf heraus, gehen auf die Reise weit übers Meer

45 Vgl. Wittkamp 2021: 284 („washi" in Index 4).



144 —- Wittkamp DE GRUYTER

In beiden Gedichten beschäftigen das lyrische Ich besonders die nach Norden

ziehenden Gänse. Die Perspektive in den Parallelversen und den beiden tanka ist
zunächst identisch, erfährt aber durch die Anthropomorphisierung der Gänse und
die emphatische Belegung mit „Heimat" sowie die Überlegungen des lyrischen
Ichs eine Steigerung der Komplexität. Die Überführung der Parallelverse aus
Ikenushis oben erwähntem chinesischen Brief in die altjapanischen Kurzgedichte
4139 und 4142 dürfte ebenfalls im Rahmen dieser Experimente zu sehen sein.

Mitten in der Nacht das Rufen der Regenpfeifer hörend, zwei Gedichte

yo-gu-ta-chi ni Als nach Mitternacht
ne-same-te wore ba Ich noch immer schlaflos bin
kawa-se tome Seichtes Wasser suchend

kokoro mo shi-no-ni Dass es das Herz zusammenschnürt
naku chi-do-ri ka-mo Rufen die Regenpfeifer (4146)

yo kutachi te Die Nacht geht zu Ende

naku ka-wa-chi-do-ri Rufe der Flussvögel
u-be shi koso Da wird mir doch klar
mukashi no hito mo Auch die Menschen von früher
shi-no-hi-ki-ni-ke-re Sehnten sich dabei zurück (4147)

Die ya ri oder yoru no uchi ni gelesene Zeichenkombination ÎÏÂ, „Mitten in der

Nacht", aus der Vorbemerkung ist ungewöhnlich, und Itö vermutet eine Kreation

von Yakamochi.46 Wichtig ist daher die Herkunft des Ausdrucks aus der

Nachbemerkung zum letzten Gedicht der Gruppe 17: 3979 bis 3982, welche der

Korrespondenz zwischen Yakamochi und Ikenushi nachgefügt ist. Ob es sich
bei chidori um eine Regenpfeiferart handelt oder lediglich um eine

Sammelbezeichnung für verschiedene Vögel, ist unklar, aber der „das Herz
zusammenschnürende" (kokoro mo shinoni) Ruf der „chidori-Vögel bei Wellen am
Abend" ist aus Kakinomoto no Hitomaros frM^AÄR Gedicht 3: 266,47 das

Rufen in der Dunkelheit der „tiefen Nacht" wiederum aus Yamabe no Akahitos
5: 925 bekannt. Beide Gedichte sind auf der Reise entstanden, und das

Erinnern an diese und ähnliche Gedichte wird durch mukashi no hito h AS,
„die Menschen von Früher" explizit. Dabei dürfte es kein Zufall sein, dass dieser

logographisch verschriftete vierte Vers von Phonogrammen im dritten und
fünften Vers gerahmt ist. Die Logogramme verbinden das Früher mit der

46 Lesungen nach SNTK 4: 4146 und SNZS 9: 297; vgl. Itö 10: 794-795.

47 Das Gedicht gehört zu den beiden Kurzgedichten Hitomaros, die Florenz (1906: 97) in seiner

Geschichte der japanischen Litteratur übersetzt; vgl. auch Lorenzen 1927: 44 mit einer weiteren
Übersetzung.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man'yöshu-Band — 145

Gegenwart im ersten Vers yo kutachite fJUsffn, „Die Nacht geht zu Ende", der

ebenfalls logographisch verschriftet ist, und im Rahmen der aufgeblähten Zeit

liegt gewissermaßen eine weitere, kurzzeitige Aufblähung vor.
In einem Brief der Korrespondenz mit Ikenushi behauptet Yakamochi, nicht

bei San/Yama |JL| und Shi/Kaki ffi studiert zu haben, und die meisten Kommentare
deuten die beiden Namenskürzel als Akahito und Hitomaro.48 Itö führt zwar
ebenfalls die beiden Gedichte von Akahito und Hitomaro an, verbindet aber

die chidori-Vögel zugleich mit dem Fluss Sahogawa in Yakamochis Heimat.49

Tatsächlich gibt es einige Gedichte von Yakamochi oder aus seinem direkten

Umfeld, welche die nächtlichen chidori-Vögel am Sahogawa thematisieren - selbst

im Verbund mit Schlaflosigkeit50 -, und die persönliche Reminiszenz dürfte in
4146 und 4147 ebenfalls eine Rolle spielen. Da sich der Vers kokoro mo shinoni auch

in dem Kurzgedicht 17: 3979 findet, das zu der Gedichtgruppe gehört, welche die

Sequenz im siebzehnten Band abschließt, liegt eine weitere Verbindung zwischen

den beiden Sequenzen vor. So oder so - die Komplexität der Erinnerungen

impliziert ein inneres Verweilen des lyrischen Ichs, während es den Vögeln
lauscht. Kojima et al. überführen shinofu im letzten Vers von 4147 in shömi suru M

5, „genießen, bewundern, lobpreisen",51 aber auch in Hitomaros 3:266 geht

es explizit um das „Erinnern an die alte Zeit" (inishihe omohoyu). Das Erinnern ist
bereits Thema in 4142 und 4144 und klingt auch in 4143 an.52

Den in das Morgengrauen rufenden Fasan hörend, zwei Gedichte

sugi no no ni Im Zedernwäldchen

sa-wo-do-ru kigishi Tanzt voller Stolz der Fasan

ichishiroku So laut und deutlich, der

ne ni shi mo nakamu Schrei - er schreit wohl extra so

ko-mo-ri-tsu-ma ka mo Ist's eine heimlich Geliebte? (4148)

ashi-hiki no Strecken sich lang, die

yatsu wo no kigishi Acht Berge mit Fasanen

naki-yodomu Ihr Rufen hallt weit
asake no kasumi Den Dunst am frühen Morgen
mire ba ka-na-shi mo Zu sehen, macht so traurig (4149)

48 Vgl. Wittkamp 2021:110-119.

49 Vgl. Itö 10: 60-61.

50 Vgl. das Gedicht 7:1124 aus unbekannter Hand, das zudem die Formulierung sayo fukete, „die
Nacht wird tief", enthält, sowie Itö 10: 61 mit weiteren Beispielen.
51 Vgl. SNZS 9: 297.

52 Zu shinofu als Verb der Erinnerung vgl. Wittkamp 2014b: 292-309.



146 — Wittkamp DE GRUYTER

Der Ausdruck komori-tsuma, wörtlich die „Versteck-Gattin" oder „Gattin im
Versteck", geht wohl darauf zurück, dass sich der Fasan im Gras verborgen hält. Es

gibt die Auslegung, dass in 4148 nicht das Männchen, sondern das Weibchen ruft.
Das Motiv stammt jedoch aus der klassisch-chinesischen Literatur, und daher

würde eine solche Auslegung nicht viel Sinn machen, zumal der durchdringende
Schrei, um den es hier zu gehen scheint, gewöhnlich vom Männchen stammt.53 In
die Übersetzung zieht eine Spur von Humor ein, die dem Original eventuell abgeht.
Das zweite Gedicht ist in seiner Aussage eindeutiger.

Das Singen der den Fluss hinauffahrenden Bootsleute in der Ferne hörend, ein Gedicht

asa-toko ni Vom Bett am Morgen
kike ba haruke-shi Wie ich lausche, gar so fern

Wi-mizu-gawa Den Imizu-Fluss

asa-ko-gi shi tsu-tsu Morgens rudern immerfort

utafu funa-bito Laut singend, die Bootsleute (4150)

Mit '/JriT kaha wo sakanoboru, „den Fluss hinauffahren",54 gibt es eine

Perspektive, und der Ort der Wahrnehmung und Dichtung wird durch das Gedicht

klar. Wichtig ist das Wort harukeshi ü, „fern", mit dem Yakamochi wiederholt

experimentierte und das nur er im Gedicht benutzte.55 Das Motiv der singenden
Bootsleute und des lauschenden lyrischen Ichs ist aus der klassisch-chinesischen

Dichtung bekannt, aber bereits dem Jesuiten Luis Fröis (1532 bis 1597) fiel auf, dass

die japanischen Bootsleute „fast immer singen".56

Am 3. Tag in der Villa des Landesverwalters Ötomo no sukune Yakamochi ein Bankett, drei
Gedichte

kefu no tame to Für heute, so

omohite shime-shi Dacht' ich und spannte das Seil57

ashi-hiki no Strecken sich lang, die

wo no uhe no sakura Hügel, darauf die Kirschen

kaku saki-ni-ke-ri Sind sie doch noch aufgeblüht! (4151)

53 Vgl. Inaoka 4:348. Itö zitiert Kubota Utsubos 8 EB SïfS Plädoyer für das rufende Weibchen. Itö
selbst verbindet das Gedicht freilich mit Heimweh (kyöshü ®Sä) und sieht in den Fasanenruf

„Gedanken an die alleine und einsam lebende [Ötomo no] Sakanoue no Iratsume Siifißic"
eingeschrieben. Die Einsamkeit dieser Man 'yöshü-Dichterin mit dem größten Œvre führt itö darauf
zurück, dass Iratsumes Tochter Daijö (Öiratsume) - Yakamochis Gattin - ebenfalls in Etchü war;
vgl. Itö 10; 63-64.
54 Lesung nach SNZS 9; 298.

55 Vgl. Itö 10: 66.

56 Zitiert nach SNZS 9: 299.

57 Mit dem Seil wurde ein Bereich abgesperrt. Da im Vorwort der Ort des Banketts mit Yakamochis

Villa angegeben wird, stellt sich allerdings die Frage nach dem Sinn einer Absperrung. Akahitos



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man'yoshu-Band 147

oku-yama no In tiefen Bergen

yatsu wo no tsubaki
tsu-ba-ra-ka ni

Kamelien auf acht Bergen58

Ausgiebig ausgelassen

kefu ha ku-ra-sa-ne

masurawo no tomo

Bis das Heute zu Ende geht!
Ihr so tapferen Kerle (4152)

Kara hito mo

ikada ukabe te

asobu to ifu
kefu so wa-ga se-ko

Auch die Chinesen

Lassen das Floß treiben und

Vergnügen sich, so heißt es

Heute! - meine Lieben

hana-kazura se yo / se na59 Wollen wir Blumen zum Kranz flechten (4153)

Die fünfzehn Gedichte erstrecken sich über drei zusammenhängende Tage, was

angesichts der Lücke von fünf Tagen zu Gedicht 19: 4154 einen Hinweis auf ihre

Zusammengehörigkeit als Werk liefert. Besondere Bekanntheit genießen die
ersten beiden Stücke vom 1. Tag sowie 4143 vom 2. Tag, aber auch andere
Gedichte vom 2. Tag finden Beachtung. Die drei Stücke vom 3. Tag jedoch, auf
welche die zwölf vorangehenden dramatisch hinauslaufen, tauchen in keinem
Kanon auf, und auch Doe oder Cranston übersetzen ausgewählte Stücke der

Sequenz, nicht aber die vom 3. Tag.60 Isoliert für sich betrachtet, möchte man
vielleicht auch lieber über sie hinwegschauen, aber der narrative Zusammenhang
rückt sie in ein anderes Licht.

Wie erwähnt kommt den drei Gedichten im Zusammenhang der letzten vier
Bände (sue yonkan) insofern besondere Bedeutung zu, als Yakamochi aufgrund
einer schweren Krankheit nicht an der Veranstaltung zum 3. Tag im 3. Monat
im Jahr 747 teilnehmen konnte. Da die Eröffnungsgruppe zum neunzehnten Band

Gedicht 8:1427 enthält neben dem für eine Veranstaltung im Frühling abgesperrten Bereich und
der mit to geäußerten Absicht die drei Zeitangaben BIJ 0 asu, „morgen", Bf 0 kinofu, „gestern",
und 0 kefu, „heute". Das Gedicht wirkte sich inspirierend auf Yakamochis Beiträge zur Sequenz
im siebzehnten Band aus (vgl. Wittkamp 2021: 111) und könnte auch hier insofern eine Rolle

spielen, als Yakamochi Akahitos drei Tage aufnimmt, die aber in drei Gedichten im Heute

konvergieren.
58 Von dem Ort, wo sich Yakamochis Villa befand, sind hohe Bergketten sichtbar, aber was
konkret mit den beiden Versen gemeint ist, bleibt offen. Möglicherweise hatte der Dichter die

potenzielle Leserschaft der Hauptstadt im Sinn, der Etchü fremd war.
59 Der letzte Vers in 4153 besitzt mit se yo und se na Variationen in den verschiedenen Abschriften.
An der Übersetzung mit „Wollen wir" oder „Lasst uns" ändert sich allerdings kaum etwas; vgl.
SNTK 4: 280.

60 Vgl. Doe 1982:153-159 mit den Gedichten 19: 4139 bis 4150, Cranston 1993: 466-468 mit 19:

4139, 4140, 4143, 4146, 4147 und 4150.



148 — Wittkamp DE GRUYTER

aus dem Jahr 750 stammt und es aus den beiden vorangehenden Jahren keine

Bankettdichtung zu diesem Tag gibt, sollte sich die besondere Dramatik der drei
Gedichte 4151 bis 4153 bemerkbar machen. In der literarischen Inszenierung
musste Yakamochi drei Jahre warten, bis er endlich ein Frühlingsbankett
veranstalten konnte. Die emphatische Einschätzung als „endlich" ergibt sich zum
einen aus der Lektüre der vorangehenden zwölf Gedichte, welche die drei Gedichte

vom 3. Tag dramatisch in Szene setzen, zum anderen aber aus dem Zusammenhang
der Bände 17 und 19, nämlich drei Jahre auf diese Bankettdichtung gewartet haben

zu müssen. Selbstverständlich wirft dieser Nexus ein anderes Licht auf die fünfzehn

Gedichte, was bei der Deutung der üblichen, das heißt aus der Narrativität der

Sequenz herausgelösten Übersetzung einzelner Gedichte zu bedenken ist.61

2 Direkter und indirekter Ausdruck der Zeit

Verschiedene Effekte der ersten zwölf Gedichte erzeugen die aufgeblähte Zeit, und
die Zeit selbst findet dabei Thematisierung auf reflexiver Ebene. Die Gedichte 4139

bis 4150 schildern Detailbeobachtungen, die sämtlich mit einem gewissen
Zeitaufwand verbunden sind, der inhaltlich zu erschließen oder grammatisch
ausformuliert ist. So impliziert die Darstellung des Gartens in den ersten beiden
Gedichten ein längeres Betrachten aus einer gewissen Distanz heraus. Die

Wahrnehmung der Farben, der Wechsel von roten zu weißen Blüten oder der Vergleich
mit Schnee benötigen ihre Zeit, und auch das Verb ide-tatsu, „heraustreten und
dort stehen", legt nahe, dass sich zuvor niemand auf dem Weg unter den
blühenden Bäumen befand. Diese Art der gedehnten visuellen Wahrnehmung ist
deutlich auch in den Gedichten 4142 bis 4145 zu vernehmen, wobei in 4144 eine

akustische Wahrnehmung - der Ruf der Gänse in den Wolken - hinzukommt. Der

Hinweis der Vorbemerkung auf das „Sehen", obwohl die Gänse im Gedicht „in den

Wolken verborgen" sind, impliziert ebenfalls den Verlaufvon Zeit - sei es, dass die

Vögel mal zu sehen, mal nicht zu sehen sind,62 oder sei es, dass das lyrische Ich das

Gedicht erst nach dem Anblick formuliert, sich also zwischen Vorbemerkung und
Gedicht eine zeitliche Lücke auftut. Auch andere Vorbemerkungen scheinen wie
oben bemerkt diesen Effekt zu besitzen. Kojima et al. erläutern das Wort yojiru HÈ

61 Vgl. etwa die Kanonisierung der sechs Gedichte 19: 4139, 4140, 4142, 4143, 4146 und 4150 in
Könoshi und Sakamoto 2005: 345-350.
62 Vgl. Itö 10: 58.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man'yoshü-Band 149

aus der Vorbemerkung zu 4242 zwar als ori-toru fjf V IX <5, „abbrechen", aber sollte

es „zu sich herunterziehen" bedeuten, worin Tairadate die ursprüngliche Bedeutung

ausmacht, besteht zwischen Vorwort und Gedichttext eine zeitliche
Entwicklung.63 Dabei ist auch zu bedenken, dass es im folgenden Vorwort zu 4143

eigens yoji-woru heißt, also „herunterziehen und brechen".64

Bis auf 4150 bezieht sich das Hören stets auf Vogelstimmen, aber diese

Thematikverdankt sich nicht nur Yakamochis ornithologischem Interesse, sondern ist
wie gesehen aus der klassisch-chinesischen Dichtung motiviert. Die visuelle

Wahrnehmung in 4144 bleibt dadurch gewahrt, dass das lyrische Ich zu den

Wolken aufschauen muss, um die darin verborgenen Gänse eben nicht zu sehen.

Die in den Wolken verborgenen Gänse, ihr kalter Ruf etc. sind freilich ebenfalls

kontinental inspirierte Themen, aber Yakamochi zeigt bereits in seinen ältesten

Gedichten ein besonderes Interesse für die Verbindung von Sehen und Hören oder

Hören und Nicht-Sehen.65 Auch das Hören in der Nacht zum dritten Tag und am

frühen Morgen in den Gedichten 4146 bis 4150 impliziert länger anhaltende

Tätigkeiten, die zumindest bei den Rufen der Regenpfeifer und den Gesängen der

Bootsleute als Zuhören oder Lauschen zu beschreiben sind. Der Fasanenschrei ist

kurz, aber ihm sind zwei Gedichte gewidmet, was ebenfalls für eine gewisse
Zeitdauer der Wahrnehmung spricht.

In den paarweise arrangierten Gedichten 4144 bis 4149 baut die Abfolge der

Ereignisse eine weitere Zeitstruktur auf. In 4146 bewirkt das Rufen der nächtlichen

Vögel zunächst ein „eingeschnürtes Herz", das sich jedoch in 4147 beruhigt und
dem nüchternen Nachdenken weicht. Der durch shi koso noch betonte Ausdruck
übe in 4147 bedeutet das Erkennen von etwas, das bereits längere Zeit zuvor
äußerlich oder innerlich wahrgenommen wurde oder beschäftigte; Omodaka

(1983:128) paraphrasiert mit naruhodo ?£ -5 LT if, „So ist das also!", „Na klar!", und
mattaku 4è< „In der Tat", wobei das die Erkenntnis auslösende Objekt auf die

Formulierung folgt. In 4144 und 4145 geht es ebenfalls um eine Wahrnehmung, der

eine innere Aufarbeitung folgt, und das poetologische Muster „Wahrnehmung und

Verarbeitung" lässt sich erneut ausmachen. 4148 und 4149 thematisieren den

durchdringenden Fasanenschrei. Dabei mag es sich nur um einen kurzen Schrei

handeln, aber das lyrische Ich tritt im zweiten Gedicht aus dem Haus oder schaut

63 Vgl. SNZS 9: 296; Tairadate 2005; 347.

64 Satake et al. (SNTK 4: 276, dort auch zur Lesung von sehen die Herkunft von äftjjp,

„Weidenzweige zu sich ziehen", im klassisch-chinesischen guiyuan shi BISf# („Gedichte zum
Groll einsamer Frauen", jap. keien no shi-, sechstes Jahrhundert); Kroll erläutert ^ mit „[2] pull
down with the hands, pluck down [...] pluck flowers from a tree" (Kroll 2015, digital).
65 Vgl. Gedicht „VIII, 23" 8:1441) in Florenz 1906:109.



150 — Wittkamp DE GRUYTER

aus dem Fenster und betrachtet den morgendlichen Frühlingsdunst (kasumi m).
Auch hier wird eine narrative Abfolge erzeugt.

Das Gesamtbild vom Abend des 1. Tages bis zum Morgen des 3. Tages ist
somit durch ausgedehnte Wahrnehmungen gezeichnet. Gemeinsam evozieren
die Darstellungen einen Dichter, der den Tag und die Nacht mit feinen und
ausgelassenen Beobachtungen verbringt. Die Detailbeobachtungen am 2. Tag
sind keine Zwischendurchwahrnehmungen, sondern deuten auf ein lyrisches
Ich, das nichts anderes zu tun weiß, als durch die Gegend wandelnd Gedichte zu
machen. Besonders die Darstellungen der akustischen Wahrnehmungen während

der schlaflosen Nächte legt nahe, dass das lyrische Ich nicht etwa aus
Langeweile umherstreift, sondern aus einer inneren Anspannung, die sich als

literarisch inszenierte Vorfreude und Aufregung über das anstehende Ereignis
am 3. Tag lesen lässt.

Die das Verstreichen der Zeit indirekt hervorrufenden Effekte wie die Differenz
zwischen Vorwort und Gedichttext oder Wahrnehmung und innerer Verarbeitung
sind freilich in vielen anderen Gedichten ebenfalls zu beobachten. Was sie jedoch
in dieser Sequenz eng an die Zeit bindet, ist die explizite Thematisierung der Zeit.

Auch die grammatischen Ausführungen untermauern eine solche Lesung sowie
ferner das - mit Bezug auf die Sequenz im siebzehnten Band - außertextuelle
Wissen um die Bedeutung der Bankettdichtung zum 3. Tag im 3. Monat, was der

Vergleich mit der Korrespondenz aus dem siebzehnten Band verdeutlichen soll.

Zuvor ist jedoch der direkte Zeitausdruck zu betrachten.

3 Direkte und grammatische Zeitdarstellung

An erster Stelle zu nennen sind die Zeitangaben der Gedichtvorworte, die auf den

ersten Blick wie bloße Tagebucheinträge erscheinen, deren Details jedoch gegen
eine solche Auffassung sprechen. Die dem Jahr 750 entsprechende Jahresangabe

„Tenpyö Shöhö 2" eröffnet den neunzehnten Band, und ihr folgen Präzisierungen
des Monats, Tages und der Tages- und Nachtzeiten. Eine ähnliche sukzessive

Fokussierung ist aus der Raumdarstellung im Man'yöshü bekannt, und da sie

sich auch in der visuellen Raumdarstellung der Tagesgedichte der Sequenz
nachweisen lässt, zeigt sich erneut die Berechtigung für die Beschreibung als
Chronotopos.66

66 Vgl. Wittkamp 2018:183-196.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man'yoshu-Band — 151

Die nächste Zeitebene nach der Datumsangabe ist die der Tages- und der
Nachtzeit. Sie wurde oben tabellarisch dargestellt, aber zu ergänzen ist, dass bis

auf yufuhe S, was hier als „dunkelnder Spätnachmittag" zu verstehen ist, keine

Tageszeiten angegeben sind, wohl aber die Phasen der beiden Nächte, und zwar
jeweils nach Mitternacht in 4141, 4146 und 4147 beziehungsweise zum Ende der

Nacht in 4148 und 4149, was wiederum die Schlaflosigkeit ausdrückt. Ob das Zufall
oder intentional mit dem Sehen und dem Hören verbunden ist, mag dahingestellt
bleiben, aber das Fehlen solcher Angaben für den 2. Tag impliziert, dass sich die

Tätigkeiten über den gesamten Tag erstrecken.

Die nächste Ebene ist die der Grammatik, die für die Darstellung von Zeit

verschiedene Mittel bietet. Die ldeinste Einheit im Altjapanischen zum Ausdruck
des Zeitverlaufes einer Handlung oder eines Zustandes ist vermutlich der
imperfektive Aspekt (mikanryö fz'fcT) mit dem Verbalsuffix -ri. Lewin zufolge dient er

„zur Kennzeichnung von unvollendeten, in der Fortdauer befindlichen oder sich
wiederholenden Handlungen und Vorgängen oder auch zur Kennzeichnung eines

Zustandes". Diese grammatische Kategorie findet allerdings nur mit hareru im
zweiten Vers von 4142 (haru + -ri in Attributivform -ru) Anwendung. Lewin zufolge
dient -ri der „synthetischen Bildungsweise", und der imperfektive Aspekt werde

„hauptsächlich analytisch gebildet". Neben den Hilfsverben der Befindlichkeit
führt er dafür die Postpositionen te und tsutsu an.67

Die konjunktionale Postposition te, die auch im Altjapanischen am besten

zunächst mit „und dann" zu übersetzen ist, lässt sich in den vorliegenden
Gedichten durchwegs temporal auflösen. In 4141 kommt sie im ersten Vers mit haru

make te, „den Frühling empfangen, und dann", sowie im dritten Vers mit sayo fuke
te, „die tiefe Nacht wird tiefer, und dann", doppelt vor. Der erste Vers wurde bereits

angesprochen, und sayo fuke te HjEW ist verschachtelte Zeitangabe, die dem

Gedicht eine komplexe Zeitstruktur verleiht. Die Vorsilbe sa steht zur Betonung
oder Wertschätzung vielen Nomen voran, auch yo, der Nacht, und auch für sa-yo in
diesem Sinn existieren einige Belege, die hier aber nicht gemeint sind. Omodaka

zufolge gibt es sayo fuke nur in diesem Gedicht,68 aber der Ausdruck kommt bereits

in der phono-logographischen Mischverschriftung in 2:105 vor. Zudem

folgt dort auf sayo fuke te der Ausdruck akatoki tsuyu ni, „im Tau des

Morgengrauens", verschriftet mit Uli, dem „Hahnenkrähen", und Uff für tsuyu ni. Die

Verschriftung ÜB! bedeutet zwar die Zeit zwischen eins und drei nach Mitternacht,

wenn der Hahn noch nicht kräht, aber zu beachten ist die voranstehende

Postposition te, die für eine Lesung der beiden Ausdrücke im Sinne einer zeitlichen

67 Vgl. Lewin 1975:164-165.

68 Vgl. Omodaka 1977:114.



152 — Wittkamp DE GRUYTER

Progression spricht (sayo fuke te —> akatsuki).69 Die Verschriftung in 4141 mit HM
bezeichnet den dritten Teil der Nacht, also nach Mitternacht.

Die Postposition te kommt auch in 4142 mit tori-mochi te mire ba, „nehmen und

halten, und dann sehen", zum Einsatz, wobei bereits die Aneinanderreihung von
drei Handlungen den Verlauf der Zeit zum Ausdruck bringt. Der Postposition ba

steht wie wore ba in 4146 und kike ba in 4150 die Konditionalform voran,70 und alle
drei Fälle sind temporal zu übersetzen: „als ich sah", „als ich [im wachen Zustand]

war" und „als ich lauschte". Dass das Lauschen in 4150 ein länger währender
Prozess ist, macht weiterhin die Grammatik im vierten Vers deutlich. Die kon-

junktionale Postposition71 tsutsu in shinohi tsutsu, „sich zurücksehnend", in 4144

und asa-ko-gi shi tsutsu, „morgens rudern immerfort", in 4150 bedeuten eine

wiederholte und/oder fortdauernde Handlung.
Offenbar schwer verständliche Formulierungen sind yo-gutachi ni in 4146

sowie yo kutachi te in 4147. Kojima et al. überführen die beiden unterschiedlichen
Ausdrücke in ein gemeinsames yachü sugi te „nach Mitternacht",72

Satake et al. in yo-fuke sugita koro -fcV Hill H tz. tj|, „zur Zeit, als die tiefe Nacht
vorbei war", und yo ga fuke te H/AMit'C, „als die Nacht tiefer wurde"
beziehungsweise „auf Mitternacht zulief".73 Während also in Kojima et al. die
Zeitabschnitte unterschiedslos zusammenfallen, gehen Satake et al. anachronistisch

vor und drehen die zeitliche Ordnung um. Das Verb kutatsu bedeutet „nachlassen,
ausgehen, enden", und 4146 präsentiert die Nominalform kutachi, also den

Zustand des Nachlassens, Endens. Beide Formulierungen beinhalten bereits das

Vergehen von Zeit, aber der Ausdruck kutachi te spricht für eine zusätzliche

Weiterentwicklung, die mit „die Nacht lässt nach, und dann" zu übersetzen wäre.

Tatsächlich heißt es danach im Vorwort zu 4148 und 4149 akatoki ni naku kigishi
ftR&^t, der „in den dämmernden Morgen rufende Fasan". Im Sinne dieser

Progression ist asake no kasumi „Frühlingsdunst im Morgengrauen", der

vierte Vers von 4149, als ein weiteres Voranschreiten der Zeit zu verstehen, an das

69 Das um 900 fertiggestellte Wörterbuch Shinsenjikyö erläutert die Schriftzeichen MaÈj

als fiB# ushi no toki/chüji, die „Stunde des Rindes", das heißt die zwei Stunden von eins bis drei
nach Mitternacht; zitiert nach SNZS 6: 89. Satake et al. (SNTK 1; 97) lesen HnH als „vier Uhr am

Morgen" und weisen auf die Verschriftung mit 3l3EIIÏÎ für akatoki tsuyu ni hin, die mit sa-yo EH
in 4141 korrespondiert. Kojima et al. (SNZS 8:126) erläutern dort mit dem „kontinentalen köten-

Zeiterfassungssystem" (tairiku no köten jikoku-hö M kö dient der Erfassung
der Nacht, die in fünf kö (gokö TlJL) geteilt wird; vgl. Kanjikai, 3. Auflage, oder Kanjigen, 5.

Auflage, beide digital. Nebenbei bemerkt sei, dass Aso (10; 42) sayo zwar als den dritten Teil der

Nacht erläutert, aber in tokoro ni, „zu der Zeit, als", übersetzt und die Nacht damit ausblendet.

70 „Konditionalform" (izenkei Enach Lewin 1975; 105.

71 Vgl. Lewin 1975: 88.

72 Vgl. SNZS 9: 297-298.
73 Vgl. SNTK 4; 348.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man'yöshu-Band — 153

sich schließlich mit asa-toko #UA, dem „Schlaflager am Morgen", und asa-kogi
EIS, dem „Rudern am Morgen" in 4150 ein wiederum weiteres Voranschreiten der
Zeit anschließt.

Die fünf Nachtgedichte 4146 bis 4150 präsentieren somit inklusive yari tSS,
„in tiefer Nacht", aus der Vorbemerkung zu 4146 und 4147 dezent abgestufte
Zeitabschnitte von der tiefen Nacht bis zum frühen Morgen, die zum einen den Tag
und damit die sichtbare Wahrnehmung langsam einblenden, zum anderen jedoch
durch die feine Abstufung das Zeitgefühl im Vergleich zu den vier unbestimmten
Abschnitten vom 2. Tag (tagsüber) noch einmal verlangsamen oder ausdehnen.
Anders gesagt scheint das Vergehen der Zeit vom sonnigen 2. Tag über die dunkle
Nacht bis zum nächsten Morgen gewissermaßen abgebremst zu werden, wobei ich
diesen Effekt in Anlehnung an die Raumdarstellung der Korrespondenz aus dem

siebzehnten Band als „aufgeblähte Zeit" beschreiben möchte.

Von dieser aufgeblähten Zeit aus gesehen scheint die Zeit in den letzten drei
Gedichten der Sequenz, 4151 bis 4153 vom 3. Tag, extrem schnell abzulaufen. Das

Bankett findet der Vorbemerkung zufolge in Yakamochis Villa statt, aber in 4151

scheinen noch keine Gäste anwesend zu sein. In 4152 spricht das lyrische Ich die

Gäste an und fordert sie mit Hilfe der Metaphorik in den ersten drei Versen dazu auf,
den Tag bis zum Ende zu genießen.74 In 4153 adressiert das lyrische Ich die Gäste

erneut und regt nach einer historischen Verödung des Banketts am gekrümmten
Wasserlauf - in diesem Sinn sind die ersten beiden Verse kara-hito mo ikada

ukabete, „auch die /cara-Leute [= Chinesen] lassen das Floß treiben", zu deuten -
zum Kränzeflechten an. 4152 und 4153 setzten sich also von 4151 ab und beziehen

sich auf den Beginn des Banketts, sodass die drei Gedichte gemeinsam einen

kurzen Zeitraum darstellen. Die aus der klassisch-chinesischen Bankettdichtung,
dem Kaifüsö, den zweiunddreißig Gedichten zur Pflaumenblüte auf Ötomo no
Tabitos Aff-MA (665 bis 731) Gartenbankett75 oder die aus Ikenushis chinesischem
Gedicht bekannte Dichtung zum 3. Tag im 3. Monat aus der Sequenz aus dem

siebzehnten Band ließen allerdings eine dementsprechende Dichtung erwarten.

Bezüglich der Zeitdarstellung fällt auf, dass alle drei Gedichte die Angabe

A 0 „heute", enthalten, die aber zwei Merkwürdigkeiten kennzeichnen. Zum einen

geben sie keinen Rückblick auf die Geschehnisse von „heute", wie es bei einem

Tagebuch zu erwarten wäre, sondern zeugen vom Morgen oder Vormittag des gerade

74 Zu beachten ist die phonographische Verschriftung kura-sane, „bitte [den Tag langsam] dunkel
werden lassen", mit AJâfëlSGfôO. Sie nimmt den Ausdruck aus der reflexiven Ebene der

Zeitbeschreibung heraus, vielleicht, um ihn zur bloßen Floskel zu machen. Diese Interpretation passt
in den gehetzt wirkenden Gesamteindruck der letzten drei Gedichte.

75 Tabito war Yakamochis Vater, und die Gedichte 5: 815 bis 846 entstanden 730 in Dazaifu auf
Kyüshü. Das Ereignis wirkte sich auf Yakamochis und Ikenushis Dichtung einflussreich aus.



154 — Wittkamp DE GRUYTER

beginnenden Heute. Zum anderen liegt in kefu 0 über kefu ha 0 # zu kefu so

0 tt eine Steigerung vor, die sich etwa wie folgt übersetzen ließe: „Heute" —> „Heute
aber!" —> „Doch gerade Heute!!", wobei die Ausrufungszeichen das Steigern der

Stimmlautstärke markieren. Die Temposteigerung der erzählten Ereignisse
wiederum macht sich in dem Umstand bemerkbar, dass es in der kurzen Zeit am Morgen
drei Gedichte gibt. Während die vorangehenden Gedichte alle durch Narrativität

geprägt sind, geht diese den drei Gedichten von 3. Tag nahezu vollkommen ab.

Deshalb wirkt es, als ob sie das lyrische Ich rasch hintereinander vorbringt.
Es ist ein geradezu panisch wirkender Appell an die Gäste, diesen lang

erwarteten Tag auch wirklich zu aller Freude zu nutzen, aber merkwürdig ist dabei

nur eines: Wo sind denn die Gäste?! Alle drei Gedichte stammen von Yakamochi,
verfasst in seiner eigenen Villa, und mögen sie auch die ersten Belege für eine

Bankettdichtung zum 3. Tag im 3. Monat in altjapanischer Sprache sein, sind sie

doch weit davon entfernt, als typisch gelten zu können - was ihren Wert gewiss
nicht schmälert! Die Gedichte enthalten nichts von der üblichen Topik, wie die

Opposition aus roten Pfirsichen und grünen Weiden oder die Kombination

von Weinfass und /cofo-Musik (nur die Bootsleute singen). Der Hinweis auf die
Chinesen gibt zwar das Bankett zu erkennen, wirkt aber nicht weniger gestresst als

die Appelle an die anonymen Gäste.

4 Die Sequenz 17: 3962 bis 3982

Die Sequenz aus Band 17, deren Verbindungen mit der Einleitungssequenz zum
neunzehnten Band aufgedeckt wurden, besitzt den folgenden Aufbau:

Beitrag Zählung Datum Verfasser Textsorte

1 3962 bis 2. Monat 20. Tag Yakamochi 1 Lang- und 2

3964 Kurzgedichte
Ii 3965 und 2. Monat 29. Tag Yakamochi Brief, 2 Kurzgedichte

3966
III 3967 und 3. Monat 2. Tag Ikenushi Brief, 2 Kurzgedichte

3968
IV 3969 bis 3. Monat 3. Tag Yakamochi Brief, 1 Lang- und 3

3972 Kurzgedichte
V ohne Zählung 3. Monat 4. Tag Ikenushi Vorwort und chi¬

nesisches Gedicht

VI 3973 bis 3. Monat 5. Tag Ikenushi Brief, 1 Lang- und 2

3975 Kurzgedichte
VII 3976 und 3. Monat 5. Tag Yakamochi Brief, chinesisches

3977 Gedicht, 2 Kurzgedichte
VIII 3978 bis 3. Monat 20. Tag Yakamochi 1 Lang- und 4

3982 Kurzgedichte



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man'yöshü-Band — 155

Die Korrespondenz zwischen Yakamochi und Ikenushi läuft über die Beiträge II
bis VII ab, aber Tetsuno (2007) oder Nishi (2000) nehmen den Beitrag I in ihre

Untersuchungen auf, da es mit dem Thema der Krankheit eine inhaltliche
Gemeinsamkeit gibt. Anhand narratologischer Analysen lässt sich Beitrag VIII
allerdings ebenfalls der Sequenz zurechnen. Für die Einleitungssequenz zum
neunzehnten Band wiederum relevant sind inhaltliche Momente, poetische
Formulierungen sowie schließlich die Technik der Aufblähung, die als weitere

intertextuelle Verbindung zu verstehen ist. Zum besseren Verständnis ist daher
die Sequenz aus dem siebzehnten Band kurz darzustellen.76

Den Peritexten der Beiträge I bis VII zufolge leidet Yakamochi bis in den 3.

Monat 747 hinein an einer schweren Krankheit, und Beitrag II ist vermutlich
eine Antwort auf eine Einladung Ikenushis, die jedoch nicht vorliegt.77 Ikenushi

spricht im Laufe der Korrespondenz eine weitere Einladung aus, der Yakamochi
aber ebenfalls nicht folgt. Beitrag V enthält Ikenushis Bericht von dem Bankett

am 3. Tag im 3. Monat, die als Vorwort einem chinesischen Gedicht (kanshi)

voransteht. Aufgrund einer zeitlichen Überschneidung mit Yakamochis
Briefsendung IV verfasst Ikenushi mit Beitrag VI einen weiteren Briefmit Gedichten, auf
die Yakamochi mit Beitrag VII antwortet. Damit endet die Korrespondenz, die

wichtige Beiträge für die japanische Literaturgeschichte enthält, wie die poetisch-

poetologischen Reflexionen der beiden Dichter. Zwei Wochen später verfasst

Yakamochi die Gruppe VIII, in der er das erste Mal vier Kurzgedichte an ein

Langgedicht anschließt. Das Langgedicht dieser Gruppe sowie jenes der ersten

Gruppe in Beitrag I beschreibt die Forschung als Yakamochis erste monologisch
verfasste Langdichtungen (dokuei chöka was unabhängig von ihrer
poetischen Qualität und der Krankheit zum Trotz von Innovation,
Experimentierfreudigkeit und literarischer Arbeit zeugt.

Abgesehen von den zwei dazwischenliegenden Wochen dürfte der Hauptgrund

für die übliche Trennung zwischen der Gruppe mit den Beiträgen I bis VII
und dem Beitrag VIII darin zu sehen sein, dass in den Gedichten der Gruppe VIII
nichts mehr von Yakamochis Krankheit zu verspüren ist, denn sie sprudeln
geradezu über vor Vitalität. Auch gibt es keinen Brief, und die Gedichte sind nicht
an Ikenushi adressiert, sondern an eine ungenannte „Geliebte" (imo), an die sich

allerdings auch Gruppe I richtet. Neben kleineren Hinweisen wie dem Traum- und
dem Blütenthema79 lassen sich dennoch verschiedene Gründe anführen, den

Beitrag VIII der Sequenz zuordnen zu können. So sind die acht Beiträge die

76 Zusammenfassungen nach Wittkamp 2021.

77 Vgl. Tetsuno 2007: 104; Nishi 2000: 20.

78 Vgl. Nishi 2000: 37; Inaoka 4: 213; Wittkamp 2021:199-198 (Originalquellen).
79 Vgl. Wittkamp 2021: 287 (Index 8).



156 — Wittkamp DE GRUYTER

einzigen Frühlingsgedichte für das Jahr 747 (es gibt keine Neujahrsdichtung), und
die Abgrenzung zur Gruppe 3983 und 3984, den nächsten Gedichten im
siebzehnten Band, ist in verschiedener Hinsicht markiert.

Die folgenden beiden Gründe sind miteinander verbunden und als eine

Reduzierung der Vermutungsreichweite zu beschreiben, die mit einer

Konkretisierung der „Frühlingsblumen" (haru no hand) einhergeht. Die durch die

gesamte Sequenz hindurch thematisierten Frühlingsblumen sind ein
verbindendes Thema und tragen durch die Darstellung von der vollen bis zur
fallenden Blüte zur Narrativität der Sequenz bei. Im Langgedicht 3962 aus Beitrag
I äußert das lyrische Ich Vermutungen über die sich nach ihm sehnenden

Daheimgebliebenen. Es handelt es sich um Vermutungen zur Gegenwart, die

durch das Verbalsuffix-ramu zum Ausdruck kommen, das heißt „eine nur auf die

Gegenwart bezogene Mutmaßung oder Ungewißheit, sei es daß der Tatbestand

oder Sachverhalt nicht im Wahrnehmungsbereich des Betreffenden liegt [...], sei

es daß die Zusammenhänge undurchsichtig sind".80 Yakamochis Ausführungen
ab Beitrag II zur frühlingshaften Natur in der unmittelbaren Umgebung sind
keine Wahrnehmungen, sondern ebenfalls Vermutungen. Die Vermutungen zur
Außenwelt sind natürlich in biographischer Lesung durch die Krankheit bedingt,
die den Dichter ans Krankenbett fesselt. Tetsunos einflussreiche Untersuchung

zum Thema byöga-shi der klassisch-chinesischen Dichtung vom
Krankenbett (auch gabyö gL#f, „Darniederliegen in Krankheit"), rückt allerdings die

literarische Inszenierung in den Blick.81

Yakamochis Vermutungen zur Außenwelt finden auf verschiedenen Ebenen

Realisierung, so als ausbalancierte Parallelverse im Brief, als Formulierungen in den

japanischen Gedichten sowie in dem chinesischen Gedicht aus Beitrag VII oder über

-ramu auf der Ebene der Grammatik. Wichtig für die Aufblähungstechnik ist, dass

die Reichweite der Vermutung von der fernen Heimat mit dem Beitrag II auf die

unmittelbare Umgebung in Etchü reduziert wird, denn in der Korrespondenz

mit Ikenushi geht es nur darum. Die Reduzierung der Vermutungsreichweite

korrespondiert mit der Konkretisierung der abstrakten „Frühlingsblüten" (haru no

hana) aus Yakamochis japanischen Gedichten in Beitrag I und II. Mit Beitrag III
überführt Ikenushi die Blüten in sakura, „Kirschblüten", in Kurzgedicht 3967 und

in die yamabuki-Blüte, „Gelbrose" oder „Goldnessel", in Kurzgedicht 3968. Wie

erwähnt trägt der Verlauf von der Hochblüte bis zum Blütenfall zur Narrativität der

Korrespondenz bei. Daher ist es von Bedeutung, dass Yakamochi in Beitrag VIII die

Blüten wieder auf die abstrakte Ebene der Frühlingsblüten zurückführt, bei der

zugleich deutlich wird, dass zumindest die Kirsche nicht mehr blüht. Mit dieser

80 Vgl. Lewin 1975:173 und zu -ramu als „kleines Leitmotiv" der Sequenz Wittkamp 2021:44-45.
81 Vgl. Tetsuno 2007: 97-126 und zum Krankenbettdichtung auch Wittkamp 2021:199-215.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man'yoshü-Band — 157

Rückführung in Beitrag VIII auf die abstrakte Ebene einher geht die wieder bis zur
Heimat erweiterte Vermutungsreichweite. Es gibt aber noch einen weiteren Aspekt,
der die Gruppe an die vorangehende Sequenz bindet. Denn auch in Beitrag VIII wird
kein empirisches Sehen thematisiert, sondern wie in Yakamochis vorangehenden

Beiträgen ist stets von Vorstellungen oder Wünschen die Rede. Die sich anschließende

und dem Sommer angedachte Gruppe 3983 und 3984 ist als tatsächliche

Wahrnehmung der Außenwelt inszeniert.

5 Schlussbetrachtung

Insgesamt geben sich die Beiträge I und VIII als Gruppen zu erkennen, welche die

Beiträge der Korrespondenz in II bis VII gleichsam rahmen. Die Vermutungen zur
Außenwelt, deren Reichweite in Beitrag II auf die direkte Umgebung vermindert
und mit Beitrag VIII wieder auf die in der Heimat weilende imo, „Geliebte",
erweitert wird, lassen sich mit der Vergrößerungstechnik der Fotografie vergleichen

und als räumliche Aufblähung (blow-up) beschreiben. Zwar umfasst diese

auch die Aspekte der Zeit der erzählten Welt, aber im Vordergrund steht die
räumliche Dimension.

In der Einleitungssequenz zum neunzehnten Band ist eine ähnliche Technik

zu beobachten, die das Gewicht jedoch vom Raum auf die Zeit verschiebt. Die zwölf
Gedichte vom Abend des ersten Tages bis zum Morgen des 3. Tages präsentieren
ein lyrisches Erzählen, das die Zeit der erzählten Welt (Diegese) verlangsamt
erscheinen lässt. Die drei Gedichte vom 3. Tag, die einen Zeitpunkt noch vor dem

eigentlichen Ereignis des Banketts thematisieren, wirken dagegen wie ein
plötzliches Entladen der Spannung der vorangehenden Tage. Das liegt vor allem an
einer merklich reduzierten Narrativität, in der - zumindest in den letzten beiden
Gedichten - die Zeit stillzustehen scheint, bei gleichzeitig nahezu nervös
wirkender Steigerung von „heute", die zugleich noch einmal das Thema der Zeit der

gesamten Sequenz ausformuliert.
Itö zufolge, dem die Behandlung als „Gedichtgruppe" ein besonderes Anliegen

ist,82 verfasste Yakamochi die zwölf Gedichte vom 1. und 2. Tag, um sie am 3. Tag auf
dem Bankett zu präsentieren. Abgesehen von der Ungewissheit, ob oder in welchem

Umfang auf solchen Veranstaltungen vorgefertigte Stücke vorgetragen wurden,83 ist
an Itös Auslegung zu bemängeln, dass er trotz hinreichender Analyse der

82 Vgl. Wittkamp 2021: 239-240.
83 Tatsächlich gibt es von Yakamochi „im voraus gefertigte Gedichte" (cho-sakka HStTS;,

yo-sakka if i'fWO, wie 18: 4098, 4120 und 19: 4254. Ist das dort aber jeweils in der Vorbemerkung
notiert, gibt es in der literarischen Inszenierung der fünfzehn Gedichte der Sequenz keinen



158 — Wittkamp DE GRUYTER

Zeitstruktur den zwölf Gedichten ihre Zusammengehörigkeit beziehungsweise
Narrativität (rensaku iSfF) explizit abspricht.84 Der Abgleich mit den literarischen

Verfahrensweisen der Korrespondenz im siebzehnten Band verdeutlicht dagegen,
dass die zwölf Gedichte sehr wohl als rensaku und die fünfzehn Gedichte insgesamt
als narrative und abgeschlossene Sequenz zu verstehen sind. Gerade der Ausdruck
der Zeit als ein Leitmotiv der Sequenz macht den Zusammenhang deutlich.

Abschließend ist noch einmal die Rahmung anzusprechen. Die Sequenz aus
dem siebzehnten Band ist durch die beiden Beiträge I und VIII gerahmt, und ohne

diesen Rahmen hätte die Aufblähungstechnik keine Wirkung beziehungsweise

gäbe es erst gar keine Aufblähung. Ein solcher Rahmen ist der Einleitungssequenz

zum neunzehnten Band zunächst nicht anzumerken, aber es fällt doch auf, dass

der 1. und der 3. Tag jeweils mit drei Gedichten repräsentiert sind. Und nicht nur
das - denn beginnen die drei Gedichte vom 1. Tag mit dem Abend, enden die drei

vom 3. Tag mit Darstellungen vom Morgen oder dem Vormittag, was die

dazwischenliegende Zeit noch stärker verlangsamt. Zudem ist der Ort der Dichtung in
beiden Gruppen auf das Haus und den Garten des lyrischen Ichs beschränkt,

wogegen die Bühne für die Gedichte des zweiten Tages die nähere Umgebung zu
sein scheint. In dieser Sicht lassen sich diese Gedichte vielleicht ebenfalls als

Gruppen verstehen, welche die neun Gedichte vom 2. Tag, die sich durch ihre fein
abgestufte zeitliche Progression auszeichnen, rahmen.

Hinweis für eine solche Auslegung. Zudem wäre es ungewöhnlich, die Gedichte für ein
solchermaßen wichtiges Ereignis erst am Tag zuvor zu verfassen.

84 Vgl. Itö 10:32,66-69. Er spricht den zwölf Gedichten zwar die Zusammengehörigkeit (rensaku)

ab, behandelt sie aber als eine Gruppe aus monologisch verfassten Gedichten (dokueika îfiiikSf),
die auf der Grundlage eines „Systems" entstanden, in dem Blüten und Vögel (kachö 3EA) -
zusammen mit dem Heimweh - das Hauptthema bilden (vgl. 10: 32, 71); mit „monologisch"
gemeint ist, dass es sich nicht um Austauschgedichte handelt. Weiterhin seien die zwölf Gedichte

„in der Welt als hervorragende Dichtung aus Etchü (Etchü shügin ST^A) bekannt" (10:32), aber

von den über fünfzig, im „Großen Lexikon Ötomo no Yakamochi" gelisteten Abhandlungen zur

Sequenz oder einzelnen Stücken daraus führt nur ein Aufsatz von Tanaka Kayoko E0 41 JEUrF- die

Bezeichnung im Titel: „Maki 19 kantö kagun ni miru Ötomo no Yakamochi kösei ishiki - Etchü

shügin to jöshi enka sanshu rensaku ishiki" — ST1
E _h E © 3t»#; HiS" (OÄTfAIsÈ, „Ötomo no Yakamochis Bewusstsein für Strukturierung in der

Eröffnungsgruppe zum neunzehnten Band - das Bewusstsein für zusammenhängende Dichtung
(rensaku) in der hervorragenden Dichtung aus Etchü und den drei Gedichten der Bankettdichtung
vom 3. Tag im 3. Monat"; vgl. Öno 2010: 679-682. Der Aufsatz von 2001, den Itö nicht kennen

konnte, zielt dem Titel nach auf den Nachweis von Zusammengehörigkeit (rensaku) der zwölf
„hervorragenden Dichtungen" und den „drei Bankettgedichten vom 3. Tag" ab, aber die fünfzehn
Gedichte schon im Aufsatztitel zu vereinigen, scheint auch Tanaka nicht gewillt gewesen zu sein.

Die fünfzehn Gedichte gehören entweder nicht zusammen (rensaku), oder die drei Gedichte vom 3.

Tag sind keine „hervorragende Dichtung" (shügin).



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man'yoshu-Band — 159

Von den Anfängen der schriftlichen altjapanischen Dichtung bei Hitomaro in
den 680er oder 690er Jahren bis zu den späten 740er und frühen 750 Jahren, aus
denen die beiden besprochenen Sequenzen stammen, widerfuhr dem Thema der

Zeit in eine spürbare Ausdifferenzierung. Wie oben gesehen behauptet Yakamochi
in einem Brief an Ikenushi, nicht bei den alten Meistern studiert zu haben, aber als

Hauptkompilator der Sammlung war ihm Hitomaros Dichtung gewiss bekannt.
Dessen vieldiskutierten Kurzgedichte 1: 40 bis 42, die insgesamt vier Mal auf das

Verbalsuffix -ramu (Vermutung zu Geschehen und Zuständen in der Gegenwart)

zurückgreifen und sich in einem auch zeitlich reflektierten Chronotopos entfalten,
nehmen das Thema der Vermutung in Yakamochis Dichtung eindrucksvoll voraus,
aber Hitomaro war auch ein Meister der poetischen Handhabung der Zeit.85 Dass

Yakamochi wiederum das Thema wesentlich feinschattierter und umfangreicher
ausarbeitete, konnte in der genannten Arbeit zur Sequenz aus dem siebzehnten
Band86 sowie in den obigen Untersuchungen zur Sequenz aus dem neunzehnten
Band gezeigt werden.

Wie Peter Hühn wohl zu Recht moniert, werden die narratologisch orientierten

Forschungsansätze in „herkömmlichen Methodiken der Lyrikinterpretation
unzureichend berücksichtigt",87 und die japanischen Literaturwissenschaften dürfte
dieser Vorwurf ebenfalls betreffen. Die narratologische Lyrikanalyse ist nicht nur in
der Lage, Themen wie „Zeit und Raum" deutlicher herauszuarbeiten, sondern trägt
Hühn zufolge insgesamt zu einer „Spezifizierung von Gedichtanalysen" (ebd.) bei.

Auch das dürften die obigen Untersuchungen hinreichend gezeigt haben.

1. Sekundärliteratur, Übersetzungen, Wörterbücher

Cranston, Edwin S. (1993): A Waka Anthology. Volume One: The Gem-Glistening Cup. Stanford:
Stanford University.

Doe, Paula (1982): A Warbler's Song in the Dusk. The Life and Work ofÖtomo Yakamochi (718-785).
Berkley und London: University of California.

Florenz, Karl (1906): Geschichte der japanischen Litteratur. Leipzig: C.F. Amelangs.
Frank, Michael C. (2009): „Die Literaturwissenschaften und der spacial turn: Ansätze bei Jurij

Lotman und Michail Bachtin". In: Raum und Bewegung in der Literatur - Die

Literaturwissenschaften und der Spacial Turn. Hrsg. von Wolfgang Hallet und Birgit Neumann.

Bielefeld: Transcript, 53-80.

85 Misaki (2005: 49-119) zeigt, wie Hitomaro in der frühen üan/ca-Trauerdichtung die

Vergangenheit in verschiedenen Abschnitten einsetzt und in der späteren Trauerdichtung
zugleich die Zukunft einbringt.
86 Vgl. Wittkamp 2021.

87 Vgl. Hühn 2011: 58-59.



160 — Wittkamp DE GRUYTER

Frank, Michael C. (2015):„Chronotopoi". In: Handbuch Literatur & Raum. Hrsg. von Jörg Dunne und

Andreas Mahler. Berlin und Boston: Walter de Gruyter, 160-169.
Huhn, Peter und Schönert, Jörg (2007): „Einleitung: Theorie und Methodologie narratologischer

Lyrik-Analyse". In: Lyrik und Narratologie - Text-Analysen zu deutschsprachigen Gedichten

vom 16. bis zum 20. Jahrhundert (Narratologia 11). Hrsg. von Jörg Schöner, Peter Hühn und

Malte Stein. Berlin und New York: Walter de Gruyter, 1-18.

Hühn, Peter (2011): „Lyrik und Narration". In: Handbuch Lyrik. Theorie, Analyse, Geschichte. Hrsg.

von Dieter Lamping. Stuttgart und Weimar: J.B. Metzler, 58-62.
Könoshi, Takamitsu und Sakamoto, Nobuyuki KAflt# (Hrsg.) (2005): Seminä

Man'yö no kajin to sakuhin A 5 i~—73M<7)WlA t fËno, Band 12: Man'yö shüka-shö 73

UftJA Osaka: Izumi Shoin.

Kroll, Paul W. (2015): A Student's Dictionary of Classical and Medieval Chinese. Leiden: Brill

(digitale Ausgabe).

Lewin, Bruno (21975 [1959]): Abriss der Japanischen Grammatik. Wiesbaden: Otto Harrassowitz.

Li, Zhaochu (2007): Liu Xie - Wenxin Diaolong. Das literarische Schaffen ist wie das Schnitzen

eines Drachen. Bochum und Freiburg: projektverlag.
Lorenzen, Alfred (1927): Die Gedichte Hitomaro's aus dem Manyöshü in Text und Übersetzung mit

Erläuterungen. Hamburg: L. Friederichsen & Co.

Martinéz, Matîas und Scheffel, Michael (102016 [1999]): Einführung in die Erzähltheorie. München:
C.H. Beck.

Misaki, Hisashi (2005): Hitomaro no höhö - jikan, kükan, „katarite" ÀffS— B#

Hfl • rSFsrl rff-f) ^j Sapporo: Hokkaidö Daigaku Toshokan.

Mita, Seiji AEBi&W] (2012): „Maki 17, maki 18, maki 19 no naritachi #—b • — A • AAAjA V iL
~h". In: Man'yöshü shakuchü TTHHKëÈ, Band 9. Hrsg. von Itö Haku fAISt#. Tökyö:

Shüeisha, 662-671.
Müller, Wolfgang G. (2011): „Das lyrische Ich". In: Handbuch Lyrik - Theorie, Analyse, Geschichte.

Hrsg. von Dieter Lamping. Stuttgart: J.B. Metzler, 56-58.
Nishi, Kazuo M—A (2000): „Tenpyö jükyü ren haru noYakamochi to Ikenushi nosötö

t Man'yö 174:19-39.
Omodaka, Hisataka tflälA# (1977): Man'yöshü chüshakusakuin-hen Tökyö:

Chüö Köronsha.

Omodaka, Hisataka [„Repräsentant" für] Jödaigo jiten henshü iinkai (Hrsg.) (1983):

Jidaibetsu kokugo daijiten jödaihen BtftSUHfp AiffÄAftH. Tökyö: Sanseidö.

Ono, Hiroshi ASP% (Hrsg.) (2010): Man'yöshü o tsukutta Ötomo Yakamochi daijiten 73MM&
f^oAAff^f^AjfA. Tökyö: Kasama Shoin.

Schönert, Jörg/Hühn, Peter/Stein, Malte (Hrsg.) (2007): Lyrik und Narratologie - Text-Analysen zu

deutschsprachigen Gedichten vom 16. bis zum 20. Jahrhundert. Berlin und New York: Walter

de Gruyter (Narratologia 11).

Suzuki, Hideo H LUI? (1993): „Kükan to jikan - Man'yöshü noshizen SrRfl fcB#Hfl — 73MM<7)

i £S". Jödai bungaku Aft79.4:15-26.
Tairadate, Eiko ASt(2005): „Erläuterung zu 19: 4142, 4143 (ohne Titel)". In: Seminä Man'yö

no kajin to sakuhin A 5 A—AUcDüftA t i'fah, Band 12: Man'yö shüka-shö

Hrsg. von Könoshi Takamitsu WifSsBAfc und Sakamoto Nobuyuki SAft#. Osaka: Izumi

Shoin, 347-348.
Tetsuno, Masahiro (2007): Ötomo no Yakamochi »Uta nisshi« ronköA01ÈJ In#. Tökyö: Hanawa Shobö.



DE GRUYTER Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man'yoshu-Band — 161

Wapnewski, Peter (1962): Walther von der Vogelweide. Gedichte. Mittelhochdeutscher Text und

Übertragung. Frankfurt a.M. und Hamburg: Fischer.

Wittkamp, Robert F. (2014a/b): Altjapanische Erinnerungsdichtung - Landschaft, Schrift und

kulturelles Gedächtnis im Man'yöshü. Band 1: Prolegomenon: Landschaft im Werden der

Waka-Dichtung. Band 2: Schriftspiele und Erinnerungsdichtung. (Beiträge zur
kulturwissenschaftlichen Süd- und Ostasienforschung 5.1/5.2). Würzburg: Ergon Verlag.

Wittkamp, Robert F. (2018): „Zum Paradigma der Raumdarstellung in altjapanischer Literatur -
mythische und ästhetische Räume in Man'yöshü und Kojiki". Zeitschrift der Deutschen

Morgenländischen Gesellschaft 168.1:179-205.

Wittkamp, Robert F. (2021): Altjapanische Texterzeugung und die chinesischen Wurzeln -
Dargestellt an einer Korrespondenz aus dem Man'yöshü. Wiesbaden: Harrassowitz

(Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes 120).

2. Quellentexte (Kommentarausgaben)

Aso, Mizue (2006-2015): Man'yöshü zenka kögi USÈAiïlftiiû, 10 Bde. Tökyö:
Kasama Shoin.

Inaoka, Köji fîEISjffU (1994-2006 [Bd. 1-3], 2015): Man'yöshü 4 Bde. (Waka bungaku
taikei 1-4). Tökyö: Meiji Shoin.

Itö, Haku fp/ÜttF (2005): Man'yöshü shakuchü 10 Bde. Tökyö: Shüeisha

(Taschenbuch ohne Originaltext, Buchausgabe: 1995-1998).
Omodaka Hisataka WMftM (1957-1977): Man'yöshü chüshaku SÛitÊÈff, 20 Bde., 2

Ergänzungsbände. Tökyö: Chüö Köronsha.

SNTK1-4 Satake, Akihiro ffefTBQl£ et al. (1999-2003): Man'yöshü iUSÈit, 4 Bände. (Shin Nihon

koten bungaku taikei 1-4). Tökyö: Iwanami Shoten.

SNZS 6-9 Kojima, Noriyuki /hfilfö et al. (1994): Man'yöshü 7TMM, 4 Bde. (Shinpen Nihon

koten bungaku zenshü 6-9). Tökyö: Shögakukan.

Yamaguchi, Yoshinori |1| n{ÉI2 und Könoshi, Takamitsu(72007 [1997]): Kojiki T^SE.
Tökyö: Shögakukan (Shinpen Nihon koten bungaku zenshü 1).




	"Aufgeblähte Zeit" in narrativer Lyrik : Yakamochis Einleitungssequenz zum neunzehnten Man'yōshū-Band = "Enlarged time" in narrative poems : Yakamochi's opening sequence to Man'yōshū book 19

