
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 75 (2021)

Heft: 1

Artikel: Ritualzeit : Zeitwahrnehmungen und Zeitpraktiken am Hof um 1000 =
Ritual time : perceptions and practices of time at the Japanese Court
around 1000

Autor: Schley, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-956713

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-956713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2021; 75(1): 69-88

Daniel Schley*

Ritualzeit - Zeitwahrnehmungen und
Zeitpraktiken am Hof um 1000

Ritual time - perceptions and practices of time at the Japanese
Court around 1000

https://doi.org/10.1515/asia-2021-0028
Received October 26, 2020; accepted July 22, 2021; published online September 22, 2021

Abstract: A notable feature of courtly life in Japan were its ritualized procedures,
which not only included periodical religious ceremonies but also political activities.

Time at the court was of the essence for its ceremonial routine. Yet how did
courtiers perceive their daily occupations in temporal regards, and to what extent
did they evaluate their personal time, while the communal time was objectively
measured and pronounced? How did those involved in courtly ceremonies encounter

time in terms of its availability and its symbolic qualities, e.g. bemoaning a

lack of time or adjusting to auspicious as well as ominous dates? Research so far
has provided a profound understanding of time calculations, the courtly ritual
calendar and especially the divination office, whose task it was to determine

favourable days for the various activities at the court. In contrast, concrete political
and religious acts at court have received less consideration as temporal processes.
In order to find some answers to the outlined questions, I will focus on rituals as a

case study of conceptions and practises of time. Information on courtiers' dealings
with their individual as well as social time can be obtained from various sources,

among which I examine courtly diaries, with a special focus on Fujiwara no
Yukinari's diary Gonki. The author's statements about time will help to elucidate

some temporal aspects ofcourtly rituals as well as to deepen our knowledge of time

perceptions at the Japanese court during its heydays.

Keywords: Courtier diaries; Fujiwara no Yukinari; Gonki; perception of time

Ritualzeit: Das Ziel des vorliegenden Beitrages besteht darin, Rituale als Gegenstand

transkultureller Untersuchungen von Zeit zu nutzen und am Beispiel von
Ritualbeschreibungen des japanischen Hofadels aus dem frühen 11. Jahrhundert

Corresponding author: Daniel Schley, Institut für Orient- und Asienwissenschaften, Universität

Bonn, Nassestr. 2, 53113 Bonn, Germany, E-mail: dschley@uni-bonn.de



70 — Schley DE GRUYTER

zu testen. Dem gehen einige Überlegungen zum Verständnis dessen voraus, was
ich im Folgenden unter Ritualzeit zusammenfasse. Der zweite Teil des Beitrags
stellt erste Ergebnisse der Quellenanalyse aus den Tagebüchern von Fujiwara no

Yukinari I§®tTfi)c (972-1027) und Fujiwara no Michinaga (966-1027)

vor.

Schlagworte: Fujiwara no Yukinari; Gonki; Hoftagebücher; Zeitwahrnehmung

Ausgangspunkt für den vorliegenden Ansatz ist die Beobachtung, dass Rituale
besondere Zeitpraktiken einfordern und Zeiterfahrungen bedingen, die historisch
und kulturell diverse Zeitbeschreibungen veranlassten und Zeitvorstellungen
voraussetzen. Als wichtigster Grund wurde früher oft ihr repetitiver Charakter

hervorgehoben, insofern viele Rituale in der Regel ihre eigene Wiederholung
innerhalb eines Zeitintervalls als auch inhaltlich die Wiederholung eines von
ihnen repräsentierten primären Geschehens sind.1 Das darf nur nicht dazu
verleiten, ihre lineare Zeitstruktur zu übersehen, die Rituale mit anderen, distinkt
geregelten und ebenso auf Wiederholbarkeit basierenden Handlungsabläufen im

Allgemeinen teilen, also Inszenierungen wie zum Beispiel Konzerten oder
Theateraufführungen.2 Dabei sei unter Ritual hier formal vereinfacht ein normierter und
im Vollzug kontrollierter, mehr oder weniger komplex strukturierter und symbolisch

gestalteter, isolierter Handlungszusammenhang verstanden. Dieser besteht

aus einem klar zwischen Anfang und Ende begrenzten Hauptgeschehen, dem

eigentlichen Ritual mit verschiedenen, zeitlich miteinander koordinierten Phasen,
sowie dessen Vor- wie Nachbereitung. Wenngleich die meisten Rituale repetitiv
sind, handelt es sich dabei nicht um eine notwendige Bedingung für Rituale. Selbst

ein nur einmal oder zum ersten Mal durchgeführtes Ritual ist bereits im vollen
Sinne gültig, sofern die betreffende Handlung für die Beteiligten als Ritual
stattfindet.3 Die aus der Beobachterperspektive linear wahrgenommenen und
beschriebenen Ritualphasen mögen Beteiligte daher in anderer Zeitqualität
erfahren haben.4 Zeiterfahrungen im Ritual sind, wie vielfach bemerkt, nicht mit
der chronologischen Zeit einmaliger Ereignisse gleichzusetzen, sondern potentiell

1 Zum Beispiel Dauenhauer (1975: 56, 60).

2 Huizinga (2004): 27 lässt das Spiel als Grundform eines repetitiven Handlungstypus dem Kult
vorangehen, Rituale versteht Huizinga damit als eine erst später mit Bedeutung versehene
Sonderform des Spiels.

3 So Bell (1992: 90); Harth/Michaels (2003: 26); zusammenfassend Walthert 2020: 56-57, der
darauf hinweist, dass neue Rituale daher oft auf Traditionen und rituelle Muster rekurrieren, siehe

Walthert 2020: 441.

4 Dazu näher Grimes 2014:263, 266. Ergänzend zur „rituellen Performanz" Harth/Michaels 2003:

17-18.



DE GRUYTER Ritualzeit - Zeitwahrnehmungen und Zeitpraktiken — 71

von anderer Qualität, worauf sogleich zurückzukommen ist. Was aber leistet die

Transformation von einem mit dem Spiel strukturell geteilten Handlungstyp zum
Ritual?

Gegenüber anderen, analog geregelten und praktisch eingeübten Handlungen
und Formen menschlichen Umgangs, zum Beispiel Begrüßungen, Gewohnheiten

oder Spielen, unterscheiden sich Rituale vorrangig durch ihre Kategorisierung, das

Wissen um ihre korrekte Durchführung und die dazu eingeforderte Disziplinierung,

die allgemein ritualisiertes Verhalten erst zu einem spezifischen
Handlungsgeschehen vereint. Konventionen allein genügen allerdings noch nicht zu

ihrer hinreichenden Bestimmung, schließlich folgen auch andere ritualisierte
Handlungen einer bestimmten Form, beziehen sich auf eine Tradition und sind

repetitiv angelegt. Daher müssen Rituale noch weitere notwendige Merkmale

aufweisen, wozu insbesondere ihre normative Geltung und ihr symbolischer
Gehalt zählen.5 Über dieses Minimalverständnis hinaus lassen sich Rituale weiter
noch in inhaltlicher, funktionaler, technischer, materieller, körperlicher, perfor-
mativer, sozialer oder ästhetischer Hinsicht näher bestimmen und ebenso

vielfältig zeitlich beurteilen. Welche Bedingungen darunter Ritualen notwendig und
hinreichend zukommen, lässt sich mit Rücksicht auf die historische und kulturelle
Vielfalt nicht endgültig klären. Auf diese ersichtlichen Schwierigkeiten regierte die

Ritualtheorie, indem sie ihre Bemühungen um eine abschließende Ritualdefinition

mittels Verweisen auf Wittgensteins Familienähnlichkeiten entschärfte.6 Mit
anderen Worten zielt die Ritualtheorie darauf ab, zum einen möglichst viele
verschiedene und sich nicht überschneidende Merkmale zu versammeln, was zu
Listen unterschiedlicher Längen geführt hat, die Rituale als einen besonderen

Handlungstyp gegenüber Gewohnheiten, Konventionen oder Spielen abgrenzen.7

Mit dem bislang Gesagten ist jedoch noch nicht die transkulturelle Anwendbarkeit

des skizzierten Ritualverständnisses belegt. Insofern sich aber die

vorliegende Untersuchung auf die Thematisierung von Zeit in historischen

Ritualbeschreibungen und Ritualanweisungen beschränkt, ist es methodologisch
gerechtfertigt, von den zeitgenössischen Klassifizierungen in den Quellen
auszugehen. Dem kommt entgegen, dass das klassische Japanisch mit dem Ausdruck

gi fii einen Einheitsbegriff für zum einen alle möglichen „Angelegenheiten" von
Hof und Herrschaft, zum anderen spezieller für die verschiedenen Formen

5 Zum soziologischen Ritualbegriff siehe den Überblick bei Walthert 2020:50-67; Harth/Michaels
(2003: 14-16); Bell (1992: 75-76, 90-92); Bell (1997: 76-83, 138).

6 Walthert (2020: 51-53).

7 Unter anderen Michaels (2003: 4-5) nennt Verkörperung, Förmlichkeit, Rahmung (Framing),
Transformation, Wirksamkeit, Überhöhung. Bei Bell (1997:138) sind es formalism, traditionalism,
invariance, rule-governance, sacral symbolism, performance. Grimes (1990:14) erweitert seine Liste

auf 15 Merkmale.



72 —— Schley DE GRUYTER

ritualisierten Verhaltens mit normativem Anspruch besitzt. In diesem semantischen

Feld müssen Rituale nach der hier zugrunde gelegten Auffassung von
anderen ritualisierten Handlungstypen unterschieden werden, wie etwa der

Etikette, die man nach chinesisch-konfuzianischen Mustern in Japan adaptiert hatte.8

Unter gi im Sinne von Ritual fallen dann die wiederkehrenden religiösen
Zeremonien, die Feste für die Ahnen- und Reichsgottheiten (shinji ##) und die
diversen buddhistischen Zeremonien (butsuji JA-fi), darunter beispielsweise
Gedenkfeiern zu Todestagen der Herrschersippe (kokki SÂsO oder die Lesungen

von Sutten (mi-dokyö #PIjeÜ) und deren Auslegung in Diskussionen (rongi ImiS).9

Mit gi bezeichnete der Hofadel gleichfalls seine nach klaren Konventionen
ablaufenden politischen Tätigkeiten, die sogenannten „öffentlichen Angelegenheiten"

oder „Herrscherbelange" {kuji itt-ft). Sumo gehörte ebenso dazu wie die
Festivitäten zu Neujahr oder die höfischen Bankette {sechie tpê) zu bestimmten
Anlässen und Jahreszeiten. Daraus wird ersichtlich, dass der Hofadel die
Ausübung seiner Herrschaft im betrachteten Zeitraum vorwiegend als Durchführung
von Ritualen auffasste.10 Die sprachliche Gleichsetzung der verschiedenen, heute

theoretisch jedoch unterschiedenen Handlungstypen in den Quellen weist darauf

hin, dass den Zeitgenossen ein enger gefasster Ritualbegriff nicht wichtig war.
Auf die Vorzüge und die Gefahren der Übertragung des modernen Ritualbegriffs

auf historische Verhältnisse hat besonders die europäische Mediävistik im Umkreis

von Gerd Althoffs Ritualerforschung hingewiesen, was für transkulturelle
Perspektiven gleichfalls zu berücksichtigen bleibt.11 Derlei kritischen Einwänden

begegnete die neuere Ritualforschung im Zuge ihrer weitgefassten Ritualdefinitionen,

indem sie das Ritualverständnis aus seiner Einengung auf religiöse Kontexte

löste und für die Varianten säkularer Ritualisierungen öffnete, wie sie

alltagssprachlich bereits nahezu inflationär stattfand.12 Das kommt dem hier bettachteten

Ritualgeschehen am japanischen Hof entgegen, das dem modernen Verständnis
nach religiöse wie politische Handlungen in den „Herrscherangelegenheiten" {kuji)
zusammenführte und im Ausdruck gi vermischte, ohne die inhaltlichen
Unterschiede der einzelnen Rituale gleich ganz zu verwischen.

8 Für die unter Etikette gefassten Anstandsnormen und Verhaltensregeln siehe Kracht (1998: 7-
10). In der japanischen Forschungsliteratur fällt die terminologische Abgrenzung zwischen Ritual

gishiki und girei bzw. Ritual und Etikette nicht immer trennscharf aus.

9 Näher zu Inhalt und Funktion der Debatten in Sango (2015: 25, 35-41).

10 Dazu besonders Tsuchida (1992: 315-316). Der darin neu aufgelegte Artikel „Heian jidai no
seimu to gishiki" cogité; k fliÄ („Staatsangelegenheiten und Rituale der Heian-Zeit")
stammt von 1974.

11 Althoff (2003:11-15); Kritik am Ritualbegriff bei Buc (2001: 8-11, 259-261).

12 Für die ältere, streng religiöse Auffassung von Ritualen siehe stellvertretend Turner (1967:19,95).



DE GRUYTER Ritualzeit - Zeitwahrnehmungen und Zeitpraktiken — 73

Es genügt an dieser Stelle festzuhalten, dass Rituale ein zeitlich komplexes
Geschehen sind und eine Reihe unter ihnen überdies durch ihre zeitlichen
Qualitäten eine ausgezeichnete Klasse von Handlungen bilden, was Rituale

zusammengenommen für Untersuchungen von Zeitvorstellungen und Zeitpraktiken
interessant macht. Sie sind ein geeigneter Untersuchungsgegenstand, um die

bisherige Zeitforschung zum vormodernen japanischen Hof zu ergänzen.13 Die

einleitend umrissene Themenvielfalt der Zeitlichkeit von Ritualen sei zum Konzept
Ritualzeit gebündelt und heuristisch genutzt.14 Darunter verstehe ich die individuelle

Zeiterfahrung aus dem zeitlichen Handlungsvollzug, die hierfür
angewandten Zeitpraktiken sowie die in zwischenmenschlichen Beziehungen geteilte
Zeit. Nicht beabsichtigt ist mit Ritualzeit die Eingrenzung auf ein nur religiöses
Zeitverständnis, wie es im Umkreis älterer kulturanthropologischer und
religionshistorischer Forschungskreise, darunter bei den „Cambridge Ritualists",
zeitweilig überwog. Am bekanntesten dürfte Mircea Eliades Auslegung zur
Sakralzeit in und durch Rituale sein. Folgt man Eliade, dann sind Rituale von
anderen Handlungszusammenhängen bezüglich ihres Zeitcharakters radikal
verschieden, weil sie die profane Alltagszeit aufheben und in der rituell vollzogenen
Wiederholung eines primordialen Geschehens Geschichte und Gegenwart in
Mythos und Ewigkeit auflösen. Die zeitliche Eigengesetzlichkeit von Ritualen zeigt
sich besonders an neuralgischen Momenten des kosmischen Kalenders, unter
anderem den Festen zum Jahreswechsel, die einem Bedürfnis nach einer

Wiedererneuerung der Zeit entsprechen.15 An diesem religiös verengten
Zeitverständnis im Ritual wurde mit Recht Kritik laut, die, um beim Beispiel Eliades zu

bleiben, unzureichende Begründungen und einseitige Quellenauslegungen
bemängelte.16

Mit Ritualzeit wird hier dagegen neben den religiösen Auffassungen von Zeit

im Ritual gleichfalls die durch geregelte Wiederholungen von Ritualen erzeugte
historische und soziale Zeitdimension in den Blick genommen.17 Damit ist erstens

speziell eine Funktion von Ritualen gemeint, die der Geschichtsschreibung darin
ähnelt, eine Auslegung der Vergangenheit zwischen den Generationen zu
vermitteln und durch die Einübung tradierter Ordnungen sozial stabilisierend zu

wirken. Die über Europa hinaus auch in Japan verbreite Memorialpraxis im

13 Zur Kalenderkunde und den symbolischen Zeitqualitäten Leinss (2012: 27-46); zum
Zusammenhang von Staatsbildung und Zeitbewusstsein in Japan Maki (2003:124-137).
14 Vgl. die zeitliche Ritualanalyse von Grimes (2014: 263-267).

15 Vgl. Eliade (2007 [1949]: 70-77, 88-89, 99).

16 Neben den grundsätzlichen Einwänden von Frits Staal (1979: 8-9,12) siehe die spezielle Kritik
an Eliades Schlussfolgerungen auf einen vermeintlichen „Willen zur Entwertung der Zeit" in

religiösen Ritualen bei Dux (2017 [1989]: 197-201).

17 Vgl. die Bemerkungen zum Kreis als einem frühen Symbol der Zeit von Dux (1987: 541).



74 — Schley DE GRUYTER

öffentlichen wie privaten Bereich ist ein Beispiel für vormoderne Erinnerungsrituale.

Zweitens ist so die zeitliche Veränderung von Ritualen in Rechnung

gestellt. Rituale sind keineswegs statisch, sondern erfordern kontinuierliche

Anpassungen, die zu ihrer Beendigung, Wiederbelebung, Rekonstruktion oder

Neufassung führen können.18

Den Aushandlungsbedarf der Ritualabläufe zwischen ihrer formalen

Erstarrung und Entwertung einerseits, ihrer inhärenten Dynamik andererseits, etwa
als Handlungsfeld für politische Auseinandersetzungen, hat der Hofadel in Japan

zum Teil selbst wahrgenommen, wie aus den Tagebucheinträgen und
überlieferten Anekdoten hervorgeht. Für die höfische Ritualwelt Japans ist ein so

reichhaltiger Quellenfundus überliefert, dass hier nur eine Textsorte, die
Tagebücher, exemplarisch untersucht werden kann. Aufzeichnungen über Rituale sind

so zahlreich, weil sie als Kontrollmechanismen fungierten, ohne die der Hofadel
seinen politischen Verpflichtungen nicht hätte nachkommen können.19

Insbesondere folgende Fragen motivierten die anschließende Quellenanalyse,
ohne dass in diesem kurzen Beitrag bereits eine vollständige Beantwortung
intendiert ist:
1) Welches Zeitverhältnis gab es zwischen einzelnen Ritualen im Verhältnis zu

anderen höfischen Aktivitäten?
2) Wie bewusst nahmen die Beteiligten die Zeitdauer ihrer Handlungen wahr?

Unter welchen Bedingungen wurde ihnen beispielsweise die Zeit zu lang oder

zu knapp?
3) War Zeit ein Bewertungskriterium für den Erfolg von Ritualen? Wurden sie zum

Beispiel abgebrochen oder wiederholt, wenn die zeitliche Gliederung
durcheinandergeriet, und wie exakt waren die einzelnen Ritualphasen zeitlich
festgelegt?

4) Wer konnte im Verlauf des Rituals bei Problemen über deren Fortsetzung
entscheiden?

1 Einige Bemerkungen zu den Hoftagebüchern

Insgesamt stehen für die systematische Erschließung der höfischen Ritualzeit
neben den Hoftagebüchern (kuge nikki {àW- 0 IB) noch weitere Quellenarten zur
Verfügung. An erster Stelle sind die Ritualkompendien (yüsokukojitsu(sho)

18 Siehe dazu die Verbundforschung des SFB „Ritualdynamik", der die Dynamik von Ritualen aus
dem Wechselverhältnis von normativen Vorgaben und deren Verkörperung und Gestaltung in
Ritualpraktiken zu bestimmen unternahm. Harth/Michaels (2003: 4,12,19-23, 26).

19 Zum engen Bezug der Ritualpraxis mit Schriftlichkeit näher Yoshikawa (1998: 397-398).



DE GRUYTER Ritualzeit - Zeitwahrnehmungen und Zeitpraktiken — 75

gfc!l(Ü)) zu nennen, die einige Zeit nach dem Jögan gishiki JtUJiÄ
(„Zeremonien der Jögan-Ära"), einer im 13. Jahr der Jögan Üft-Ära (871) unter dem

Monarchen Seiwa fP (850-880) unternommene Kompilation, zwischen dem 10.

Und 12. Jahrhundert aus privaten Initiativen entstanden und heute vor allem in
drei großen Sammlungen erhalten sind.20 Deutlich anders in Stil und Inhalt
nehmen sich demgegenüber die vielen literarischen Formate aus, darunter die

kürzeren Lehrdichtungen und Anekdoten (setsuwa t&IS), längere Erzählungen
(imonogatari JMp), Gedichte auf Japanisch wie Chinesisch, aber auch die

Übergänge zu den historisch-dokumentarischen Texten wie die Geschichtserzählungen
{rekishi monogatari M$.$)fn) oder die Tagebücher von Hofdamen (nikki bungaku
0 WBtSC^), die ebenfalls viel über Rituale und Ritualpraktiken berichten.

Letzteren gegenüber schrieb der männliche Hofadel seine

Tagesaufzeichnungen im schriftsprachlichen Chinesisch (kanbun iUJC), wobei zunächst

nur die Würdenträger in höherer Machtstellung und aus dem Umkreis der

Regenten-Linien (sekkan-ke (SHI?) kontinuierlich ihren politischen Alltag
festhielten. Der Hofadel erstellte in seinen Tagebüchern ein über längere
Zeitabschnitte lückenloses Protokoll, aus dem sie ihr nötiges Wissen zur Bewältigung
der sozialen, räumlichen und zeitlichen Bedingungen des Hofzeremoniells zogen.
Es bedarf zudem kaum der näheren Erläuterung, dass wir über dieses Quellenmaterial

zwar einerseits eine Fülle an Informationen zum politischen Hofalltag
erhalten, die Quellen uns andererseits aber nur einen sehr begrenzten Ausschnitt
der damaligen Gesellschaft darbieten, da sie nur über den kleinsten Teil der

Herrscherelite, noch abzüglich seines weiblichen Anteils, detailliert berichten.
Die historische Forschung schätzt die Tagebücher mit Recht als Referenzen zur

Kontrolle der späteren Geschichtsschreibung, doch beschränkte sie sich in ihrer

Verwendung dieser Quellen lange auf die Entnahme von Sachinformationen.21 In
den letzten Jahrzehnten revidierte die japanische Geschichtswissenschaft manche

ihrer disziplinären Vorurteile und zieht die Tagebuchaufzeichnungen nun auch für
kulturwissenschaftliche Fragen heran. Dabei nutzt sie so manche Berührungspunkte

mit den Literaturwissenschaften, was sich schon aus den personellen und
thematischen Überkreuzungen der literarhistorischen Textgattungen empfiehlt,

20 Es sind dies das Saikyüki H's'fE („Aufzeichnungen des Ministers des westlichen Palastes")

von Minamoto no Takaakira ÜiSjfPJ (914-982), das Hokuzanshö JtlilJJ? („Anmerkungen des

Kitayama Ministers") von Fujiwara no Kintö (966-1041) und schließlich das deutlich
später und bereits unter anderen gesellschaftlichen Verhältnissen von Öe no Masafusa

(1041-1111) verfasste Göke shidai („Ritualkompendium der Öe-Familie"). Zu Inhalt und
Anwendung siehe auch Tsuchida (1992: 313-314, 320-323).

21 Vgl. unter vielen Nakamaru (2015) und die ab 2016 von Kuramoto Kazuhiro herausgegebene
Reihe „Nikki de yomu Nihonshi" 0 fETf-fÈti" 0 ^klÈ („In Tagebüchern Japanische Geschichte

lesen").



76 — Schley DE GRUYTER

jedoch noch ausbaufähig bleibt. Kritische Vorsicht bleibt bei den Quellen weiterhin

geboten, da die Tagebuchliteratur zwar akribisch das Hofgeschehen wiedergibt,

dies jedoch keineswegs ungefiltert tut, wie es aufgrund der sprachlichen
Nüchternheit und der bürokratischen Genauigkeit zunächst scheint. Eine

sorgfältige Lektüre vermag analog zu den thematisch stärker zugeschnittenen und
fiktional ausgestalteten Geschichtserzählungen gleichfalls persönliche Interessen

auszumachen, die eng mit der politisch-sozialen Position der Verfasser innerhalb
der höfischen Hierarchie und der adeligen Konkurrenzbeziehungen zusammenhängen.

Wie für die Historiographie ist aus den individuellen
Schwerpunktsetzungen und Urteilen in den Tagebüchern als Gesamtquelle die jeweilige
causa scribendi herauszuarbeiten,22 was jedoch aufgrund des teilweisen enormen
Umfangs eine besondere Herausforderung darstellt.

Vorausgreifend lässt sich sagen, dass die Tagebuchschreiber neben anderen

Motiven um ihr politisches Erbe bemüht waren und in den meisten

Detailbeschreibungen, wie hier zum Ritualgeschehen, familiär tradiertes Wissen in der

Absicht weitergaben, die erreichte soziale Stellung am Hof auch den kommenden
Generationen mindestens zu ermöglichen. Als pragmatisches Schriftgut
vermittelten die Tagebücher die Grundkenntnisse des öffentlichen Lebensvollzugs
und die Richtlinien der jeweiligen Familie. Man übte vorwiegend Kritik gemäß

Anlass, Situation und Status der Beteiligten, um die eigene Position zu stärken,
und explizierte Negativbeispiele bevorzugt an seinen politischen Widersachern,
äußerte aber auch Selbstkritik und Selbstrechtfertigung.

Für die hier betrachtete Zeit von Michinagas Machtentfaltung ist die

Fragmentierung der Regenten-Linie der Fujiwara HJfü-Sippe zunächst in die Kujö
und Ononomiya aLSF'S' Erbenlinien zu berücksichtigen. Diese gingen auf die
beiden Söhne Fujiwara no Tadahiras ÛJtpjiÈT (880-949) zurück, Morosulce

(908-960) und dessen älteren Bruder Saneyori MW, (900-970). Tadahira war
neben seiner Beteiligung an der Sammlung von Ausführungsbestimmungen
Engishiki Miïïït (927) selbst mit einem Tagebuch hervorgetreten, auf das sich die
Etikettenvorschriften seiner Nachfahren später bezogen.23 Mit Michinagas und
Sanesukes MX (957-1056) Tagebüchern sind beide Linien am Hof Ichijös —0k

(980-1011) und seiner Nachfolger schriftlich präsent. Allerdings kann man zu
dieser Zeit noch kein so scharf abgrenzendes Bewusstsein für die eigene
Haustradition voraussetzen, wie es für die späteren Tagebücher charakteristisch ist.24

22 Dazu grundlegend mit lateinischen Quellenbeispielen aus dem Mittelalter Althoff (1988:

119-122, 131-133).

23 Vgl. Kuroita (1994: 261-262).

24 Vgl. Suematsu (2010: 217, 227-232).



DE GRUYTER Ritualzeit-Zeitwahrnehmungen und Zeitpraktiken 77

Wie wichtig die Bestimmung von Zeit für den politischen Alltag war, machen die

Tagebucheinträge allgemein schnell deutlich, die selbst durch eine prägnante
zeitliche Strukturierung einzelner Tagesbeschreibungen auffallen. Untersuchungen

zu Zeitvorstellungen und dem Umgang mit Zeit in Japan stehen allerdings noch am

Anfang, diese sehr umfangreichen und voraussetzungsvollen Quellengattungen

systematisch zu erschließen. Die Resultate versprechen eine notwendige Ergänzung

zu den bisher vor allem an Erzählungen und der Dichtkunst analysierten
Zeitvorstellungen und Zeitpraktiken am Hof.25 Einen Anteil an der bisherigen
Zurückhaltung der Zeitforschung mag die Monotonie vieler Einträge und die Sparsamkeit
individueller Aussagen gehabt haben. Pragmatisch gewendet gewähren die

Tagebücher jedoch erstrangige Einblicke in die Herausforderungen des höfischen

Zeitumgangs, aus denen sich mit der gebotenen Vorsicht auch auf die zugrundeliegenden

Zeitvorstellungen schließen lässt.

2 Zeitumgang am Beispiel von Yukinaris Gonki

Als Beispiel dient im Folgenden Fujiwara no Yukinaris Tagebuch Gonki ÜfB,26 das

für den Berichtszeitraum von 991 bis 1011 vorliegt und dessen Inhalt zu den späteren

Jahren aus Zitaten zumindest fragmentarisch bekannt ist. Yukinari war ein Enkel des

frühzeitig im Amt verstorbenen Regenten Koretada fß J1'27 (924-972), dem ältesten

Sohn Morosukes, und begründete die nach dem Tempel Sesonji benannte

Nebenlinie der Kujö. Wohl auch deshalb tat er sich mit einem eigenen
Tagesprotokoll hervor, obgleich ihm der Aufstieg zum Stellvertreter eines Monarchen

aufgrund mangelnder direkter familiärer Anbindung an das Herrschergeschlecht
durch die Verheiratung einer Tochter und des Fehlens des dafür nötigen Rückhalts

innerhalb der Regenten-Linie verwehrt blieb. Zusätzlich sind Fragmente von Yukinaris

eigenem, jedoch nicht erhaltenem, Ritualhandbuch in Zitaten überliefert, das

zusammen mit der Detailverliebtheit so mancher seiner Tagebucheinträge für seine

Intention spricht, damit eine eigene Tradition zu begründen.
Unter anderem zu diesem Zweck dokumentierte Yukinari recht ausführlich die

administrativen Regelungen und die im Umkreis des leitenden Hofministers Michi-

naga verhandelten Probleme, wobei seine Aufmerksamkeit vor allem dem Prozedere

der Antragsstellung und der höfischen Bekleidungs- und Verhaltensetikette galt, die

dem sozialen Stand und politischen Rang zu entsprechen hatten. Yukinari war

25 Nagafuji (1979).

26 Der Name leitet sich von Yukinaris höchstem Amt als „Provisorischer Großer Rat" (gondai-

nagon ab; alternative Bezeichnung: Gondainagon no ki
27 Alternative Lesung: Koremasa.



78 — Schley DE GRUYTER

zusammen mit Fujiwara no Sanesuke aus der Ononomiya-Seitenlinie in die zentrale

Verwaltung des Hofstaates eingebunden und erlebte die politischen Entscheidungs-

prozesse und das rituelle Hofgeschehen als direkt Beteiligter mit. Seine enge Beziehung

zu Michinaga brachte ihm 995 den Posten des „Leiters der kaiserlichen

Sekretäre" (kurödo no tö USAIS) für Ichijö ein. Auf diesem Posten vermittelte er

zwischen Ichijö und Michinaga, deren Vertrauen er genoss. In vielen Einträgen preist
Yukinari Michinagas politisches Geschick, bewahrt aber in manchen Fällen auch

kritischen Abstand zu den Entscheidungen seines Gönners. Vor allem in den späteren

Jahren kühlte sich das Verhältnis beider ab, offenbar unter dem Eindruck von
Michinagas zunehmend autokratischen Tendenzen.28 Das erste Quellenbeispiel aus

dem Gonki, das nebenbei Yukinaris Vermittlerrolle als Bote zwischen Michinaga und

Ichijö veranschaulicht, zeigt, wie sehr die Koordinierung der höfischen Aktivitäten
Assoziationen zu heutigen Terminplanungen unter Zeitdruck hervorrufen können.

Zum 6. Tag des 4. Monats im Jahr Chöhö JHA 2 (1000) schrieb Yukinari:

Gemäß der Order des Großministers zur Linken [Michinaga] ging ich [Yukinari] zum Tennö

[Ichijö], um eine Verschiebung der Gräbergesandtschaft (sanryöshi lili?®) des kommenden

achten Tages zu beantragen. Gesagt hat Michinaga Folgendes: „Nach dem Beschluss, den der

Großminister zur Rechten [Fujiwara no Akimitsu HLüSHA (944-1021)] vor kurzem

verkündete, beginnt am 20. Tag des nächsten Monats der Wiederaufbau der Herrscherresidenz.29

Am achten Tag, [übermorgen], ist das Fest des Ömiwa A#-Schreins. Weil es als Verehrung
aus der Distanz (onsai Ja IS) durchgeführt wird, gelten die [rituellen] Enthaltungen (imi Sf) für
den Tag, an dem Gesandte geschickt werden. An demselben Tag werden buddhistische
Rituale durchgeführt, doch das ist kein Hindernis.30 Allerdings gibt es für die [Entsendung

einer] Gräbergesandtschaft [am selben Tag] keine Präzedenz. Problematisch ist zudem, dass

am [morgigen] siebten Tag die zweite Herrschergemahlin (chügü Alf)31 in den Palast

eingeführt wird. Wenn aber Gesandte zu Herrschergräbern geschickt werden, ist die Hofpolitik
für drei Tage unterbrochen, was [in diesem Fall] unvorteilhaft wäre. Gesetzt den Fall, der

Palastaufbau wäre morgen, dann müssten wir die Gesandten heute noch losschicken. Doch

bis [zum Aufbau] ist es noch eine längere Weile, weshalb es nicht der Fall ist, dass wir keine

Tage mehr übrig hätten. Wie wäre es, die Gesandten nach dem Kamo-Fest32 zu schicken?"

Soweit Michinagas Rede.33

28 Vgl. Kuroita (1994: 259). Ein Vergleich mit Sanesukes Tagebuch Shöyüki /LAIE bietet sich für
die weitere Forschung zur Ritualzeit an.

29 Der Palast brannte mehrfach ab, u.a. im 6. Monat Chöhö 1 (999), Kuroita (1994: 282). Die

Bauarbeiten könnten sich auch auf Shöshis Einzug in den Palast beziehen. Der Eintrag für den 20.

5. nennt andere Themen. Fujiwara (1939a: 128); Fujiwara (2011: 360).

30 Fest zu Siddhartha Gautamas Geburtstag, kanbutsu-e ilHAè, siehe Fujiwara (1939a: 121);

Fujiwara (2011: 342). Gewöhnlich bezogen sich die Enthaltungsvorschriften für Tage der Ömiwa-

Verehrung auch auf buddhistische Rituale, dazu Andreeva (2017: 61).

31 Fujiwara no Akiko/Shöshi IS)(988-1074), Michinagas Tochter.

32 Am 14. und 15. Tag des 4. Monats, Fujiwara (1939a: 122); Fujiwara (2011; 344-345).
33 Fujiwara (1939a: 119); Fujiwara (2011: 337-338).



DE GRUYTER Ritualzeit - Zeitwahrnehmungen und Zeitpraktiken 79

Yukinari überbrachte Michinagas Überlegungen Ichijö, der dessen Empfehlung
einer Verschiebung der Gräbergesandtschaft entsprach, um den Zeitkonflikt
zwischen den fünf Terminen aufzuheben. Das Problem hierbei war, dass die

Gesandtschaft die Nachricht des Palastaufbaus den kaiserlichen Ahnen verkünden
sollte und daher rechtzeitig vor dem 20.5. aufbrechen musste. Mit der für den 8.4.

geplanten Gräbergesandtschaft kollidierten aber das Ömiwa-Fest und die Rituale

zu Ehren des Buddha am selben Tag sowie der Einzug von Shöshi in den Palast am

Tag zuvor. Für ideal befand Michinaga daher einen Tag nach dem Kamo-Fest am
14. und 15.4. und vor dem Beginn der Bauarbeiten. Ähnliche Einträge mit
terminlichen Erwägungen kommen häufig im Gonki vor und veranschaulichen
manche Nöte der Hofadeligen, die öffentlichen Angelegenheiten mit den strengen
Vorlagen des Ritualkalenders und den Vorgaben des Divinationsamt (onmyöryö Wè

PJISr) für günstige und ungünstige Tage abzustimmen.

Zuzüglich der sichtbar gewordenen Bedeutung für die höfische Politik, die

richtigen Zeitpunkte und Tage zu bestimmen, liefert die grundsätzlich chronologische

Struktur und zeitliche Sequenzierung des Tagesgeschehens, mit zum Teil

exakten Zeitangaben, wertvolle Informationen für die Zeitforschung. Davor sind
aber auch ganz grundsätzlich die wiederkehrenden chronographischen Techniken

zu beachten, mit denen die erzählte Zeit in der Darstellung hervortritt und die

Anknüpfungspunkte für vergleichende Untersuchungen mit den parallel
entstehenden Hoferzählungen und Gedichtanthologien bieten. Das kann in diesem

Beitrag nicht in der erforderlichen Breite geschehen, weshalb aus der Vielzahl ein

Eintrag Yukinaris herausgegriffen sei, der recht typisch den vorrangig linearen
Zeitverlauf der Darstellung mit Rückblendungen und Gleichzeitigkeit modifiziert.
Zum 13. Tag des 11. Monats Chöhö 3 (1001) notierte er:

In der ersten Einheit der Stunde des Pferdes (uma no jö[koku] R_h[M]) [ca. 11 Uhr] regnete es

stark. Zur Stunde des Affen [ca. 15-17 Uhr] ging ich in den Palast. Weil es ein Tabu (monoimi ft
,H) für den Garderaum (jin P$) gab, begab ich mich zuerst {mazu 5fe) zum Aufenthaltsraum des

Großministers zur Linken [Michinaga], Dann (mata iff)3'1 ging ich in den Raum der
Privatsekretäre (tenjö [no ma]). In der zweiten Einheit der Stunde des Wildschweins (i no nikoku

3k —Sil [ca. 22 Uhr] ging der Monarch [Ichijö] zum ersten Prinzen [Atsuyasu Ut)Ä] im Higyösha
fü§#35 [d.h. in den Quartieren der Herrschergemahlin (chügü) Shöshi], dort fand die
Zeremonie der ersten Hakama-Ankleidung (go-chakko 10 statt. Seit vergangenem Herbst

war der Prinz in die Gemächer der Gemahlin gezogen. Das geschah [nach] dem Beispiel der

Herrschergemahlin Ma S [40-79]36 der Han. Zuerst verließ der Herrscher [Ichijö] [Shöshis

Quartiere]. Zur festgesetzten Zeit (jikoku ging auch der Prinz hinaus. Man bereitete Sitze

34 Gewöhnlich „auch", hier zeitlich als Folge gelesen.

35 Eines der fünf zentralen Palastgebäude, auch bekannt als fujitsubo MM.
36 Weil sie kinderlos blieb, adoptierte sie auf Anordnung ihres Gemahls, des späteren
chinesischen Han-Herrschers Ming M (58-75), den Sohn ihrer älteren Schwester.



80 — Schley DE GRUYTER

zwei tatami mit Brokatsaum, zwei Sitzmatten, ein Kissen zwischen den frontalen Pfeilern37 im
südlichen Korridor des Higyösha aus. Davor stellte man Armlehnen. [,..].38 Zur festgelegten
Zeit vollzog man die Zeremonie der ersten Hakama-Ankleidung. Zuvor wurde [Takashina no]

Akinobu [iÜßü]K)i|i [953-1009] das Betreten des Raums der Privatsekretäre (shöden #üt)
gewährt. Der Angelegenheit entsprechend äußerte er seinen Dank [an den Monarchen],

Beendigung der Hakama-Ankleidung. Man zog die Bambusvorhänge hoch. Man rief die

hochrangigen Hofleute und Minister (keishö ÜPfg). Man ging voran zu der südlichen Veranda.

Nach (nochi $t) ein bis zwei Runden [der Verköstigung] führte der Leiter des Gardeamtes zur
Linken (saemon no kami fcfêjPJ#) [Fujiwara no Kintö] einen Trinkspruch aus und bekundete
seinen Dank. [Kintö] machte japanische Gedichte, ich schrieb sie auf. Als es vorbei war,
wurden Gaben verteilt. Dabei gab es einige Unterschiede. Während der Herrscher sich zuerst

zurückzog (saki kangyo no aida wartete der Leiter des Gardeamtes zur Linken dem

Prinzen auf.39

Daran schließt Yukinari weitere Details zur Verpflegung und einen Rückblick auf

Michinagas Anweisungen für den Prinzen am Tag zuvor an, bis er mit dem

Rückzug des Herrschers und den Angaben seiner eigenen Rückkehr nach Hause,

inklusive eines Besuches bei Prinz Tametaka (977-1002), seinen Eintrag für
den Tag beendet.40

In dem Zitat kommen die charakteristischen Darstellungsstrukturen und
Zeitelemente vieler Einträge deutlich zum Vorschein, die ähnlich höfische Ereignisse

mittlerer und höherer Relevanz festhalten. Um kurz einige der
wiederkehrenden Temporaladverbien im Gonki zu erwähnen, so bleiben sie gewöhnlich
schlicht gewählt mit „vorher" (mae ttf), „zunächst" (saki/mazu 9c), „später"
(iato W), „nach einer Weile" (shibaraku S). Manche temporalen Ausdrücke

erhalten aus ihrem Kontext erst ihre zeitliche Prägnanz, zum Beispiel mata X für
„ferner" oder „weiter noch", andere Wendungen verweisen auf Gleichzeitigkeit
wie aida fri] für „währenddessen".

Wird lediglich die Routine vermerkt, erschöpfen sich die Notizen in kurzen

Sequenzen räumlicher Bewegungen ohne spezifische Temporaladverbien wie es

beispielsweise in einem Eintrag im fünften Monat im folgenden Jahr Chöhö 4

(1002) der Fall ist: „20. Tag. Ich ging in den Palast. Ich suchte den Großminister zur
Linken [Michinaga] auf. Ich kehrte nach Hause zurück."41 Öfter blenden die

räumlichen Angaben den damit verbundenen zeitlichen Faktor aus, und man mag

37 An diesen war die Gebäudebezeichnung angebracht, daher die Bezeichnung gaku itomaS®
ßfl.

38 An dieser Stelle folgen weitere Angaben zu den Sitzplätzen der Hofdamen. Yukinari hebt den

Boten der Zeremonie, Minamoto no Tsunefusa ÜHS (969-1023), hervor.

39 Fujiwara (1939a: 232); Fujiwara (2012a: 150).

40 Der Prinz wird nach seinem Amt als danjö no miya WIE'ë, als prinzlicher Leiter der „Polizei"
(danjödai ^Hüpf), bezeichnet.

41 Fujiwara (2012a: 216).



DE GRUYTER Ritualzeit - Zeitwahrnehmungen und Zeitpraktiken — 81

im Gonld insgesamt einen geringfügigen Vorzug für Ortsnamen und Bewegungsabläufe

erkennen, ohne damit gleich auf eine bestimmte Präferenz Yukinaris
schließen zu können. Zeitangaben waren für die Schilderung des höfischen

Ritualgeschehens wichtiger als für andere Aktivitäten, doch begnügte Yukinari
sich häufig auch mit einer einfachen chronologischen Reihung ohne Stundenangaben.

Beispielsweise fügte er in einem Eintrag zur detaillierten Diskussion

verwaltungstechnischer Etikettendetails hinzu:

Ich trat vor den Herrscher (gozen Wîl'n) [Ichijö]. Ferner ging ich zum Prinzen (miya IT)
[Atsuyasu], Ich besuchte den Großminister zur Linken (safu feifF) [Michinaga] und erhielt
eine Unterredung mit ihm. Nach einer Weile (shibaraku U) ging ich in den Palast. Weil ich

beauftragt wurde, [Higashi]sanjö-in aufzusuchen,42 ging ich, nachdem (nochi tâ)
ich nach Hause zurückgekehrt war, wieder in den Palast. Es gab eine Zeremonie der Anrufung
des Namens des Buddha (go-nenbutsu #P;|rfA).43

Weitere Angaben zum Ablauf und der zeitlichen Rahmung des am Schluss

genannten Rituals fehlen, vermutlich weil es regelmäßig abgehalten wurde.
Yukinari erwähnt näher nur noch das krankheitsbedingte Fehlen von Fujiwara no
Kanekata (985-1053) und das Entschuldigungsschreiben von dessen

Onkel Michinaga. Solche räum- wie personenbezogenen Informationen
festzuhalten war Yukinari in der Regel wichtiger als zusätzlich noch die genaue
Tageszeit aufzuschreiben, die sich mehr oder weniger aus der Ablaufschilderung
erschließt. Öfter bleibt es bei sparsamen Hinweisen auf die rituellen Aktivitäten
und deren zeitliche Gestaltung, da die Rahmenbedingungen aus den
Gesetzessammlungen und Ritualhandbüchern zum höfischen Grundwissen gehörten.

Insgesamt notierten die Hofadeligen eher die familienbedingten Abweichungen
und Unregelmäßigkeiten in ihren Tagebüchern, die als Präzedenzfälle dienen
konnten.

Eine eingehendere Gesamtanalyse der sprachlichen Zeitindikatoren muss an
dieser Stelle jedoch für eine weitere Studie aufgeschoben bleiben. Gleiches gilt für
die übergeordneten Zeitkonzepte, darunter die buddhistische Doktrin der Endzeit

von Buddhas Lehre (mappö pfeife), die Yukinari an einer Stelle sogar erwähnt, aber

als Erklärung für Naturkatastrophen und andere Widrigkeiten ablehnt.44

42 Um die dort residierende Herrschermutter Fujiwara no Senshi (961-1001) zu
besuchen.

43 Chöhö 4/4/15. Fujiwara (1939a: 256); Fujiwara (2012a: 205).

44 Siehe den Eintrag zu Chöhö 2/6/20, in dem er Ichijös Herrscherqualitäten lobt. Fujiwara
(1939a: 132); Fujiwara (2011: 368).



82 — Schley DE GRUYTER

3 Zeitkritik

Zeit kommt gleichwohl noch in weiterer Weise in den Tagebüchern vor. Nicht nur
widmeten Yukinari oder Sanesuke einen großen Teil ihrer eigenen Lebenszeit den

fast täglichen Einträgen, sie vermittelten aufgrund der schriftlichen Rechenschaft

über ihr Tun und Erleben zugleich die nicht eigens thematisierte individuelle
Zeiterfahrung mit der sozialen Zeit des Hofes. Wie bereits bemerkt, bezeugen die

Tagebücher diese Pluralität von Zeiterfahrungen weniger als andere

Textgattungen der höfischen Literatur. Hinweise auf verschiedene

Wahrnehmungsqualitäten von Zeit geben immerhin manche Einträge zu

problematischen Ritualdurchführungen. Störungen im Ritualvollzug sind insofern
eine gute Voraussetzung, Zeit bewusst werden zu lassen, als die Beteiligten
dadurch plötzlich aufgefordert sind, ihre Einstellung von einem primär passiv
erfahrenen Ritualgeschehen zu einem aktiv, durch eigene Initiative mitgestalteten
und dadurch erneuerten Ritualhandeln zu verschieben.

Beide Zeiteinstellungen zeigt in ihrer Verschränkung das folgende Beispiel zur
Nachbesprechung der Thronbesteigung von Ichijös Nachfolger Sanjö

(976-1017), zwei Tage nach dem Ereignis, am 18. Tag des 10. Monats Kankö 8

(1011).45 Yukinari war das Vorrecht zuteil geworden, die zeremonielle Verkündigung

(senmyö jiCivt) des neuen Monarchen zur Thronbesteigung zu verlesen, die er

im Eintrag zum 16. Tag wörtlich wiedergibt. Im anschließenden Eintrag zum 18.

Tag geht er auf Michinagas Kritik ein:

Der erste Minister Michinaga sagte: „Gestern während des Herrschererlasses waren die

Bewegungsabläufe außerordentlich gut. Die Figur des Haushofmeisters des Kronprinzen war
gleich der Formation beim Schimmeltest] (aouma nojin SUS). Er hat sich ganz vorzüglich
umgewandt. Weil der naiben F*3# [der Leiter der Zeremonie, d.i. Fujiwara no Akimitsu] zu spät
erschien, wartete ich selbst am Vorhang auf. [Daher ergab sich folgender Ritualverlauf:] Zuerst

nahmen die Kämmerer (jijü eine würdevolle Haltung ein. Zwar war es den

Ritualbestimmungen nicht gemäß, doch bestieg der Herrscher [vor Akimitsus Eintreffen] den Thron,

um die festgelegte Stunde einzuhalten. Ich hatte die Vorteile [der geänderten Reihenfolge]
bedacht und diese [Abweichung dem Herrscher] vorgeschlagen. Danach nahm der naiben

[verspätet] am Vorhang seine Stellung ein und wartete uns auf. Die Stunde war [zu diesem

Zeitpunkt] schon vorangeschritten. Auch wenn der Ablauf [der Thronbesteigung] in den

Ritualbestimmungen festgelegt ist, so dürfe man bei einem Fall wie diesem den Umständen

angepassten Ritual nicht an den Gewohnheiten festhalten.46 Die Thronbesteigung erfolgte

45 Ichijö dankte aufgrund seiner Krankheit ab und starb kurz darauf. Sanjös unmittelbar
anschließende Übernahme der Herrschaftszeichen (senso erfolgte am 13. Tag des 6. Monats

desselben Jahres.

46 Wörtlich „den Baumstumpf bewachen" (shushu vp$S|0, was auf die chinesische Erzählung von
einem Mann zurückgeht, der einen Hasen beobachtet, welcher gegen einen Baumstumpf rennt



DE GRUYTER Ritualzeit - Zeitwahrnehmungen und Zeitpraktiken 83

somit [trotz Akimitsus Verspätung] zu ihrem günstigen Zeitpunkt. Wie könnte man schon den

guten Zeitpunkt für eine so wichtige Zeremonie versäumen, nur weil der naiben nachlässig ist!"
Soweit Michinagas Worte. Das Vermögen und das Talent des ersten Ministers helfen deutlich
der Würde des Herrscherhauses. Ist es nicht hervorragend?47

Yukinari referiert in seinem Tagebucheintrag Michinagas Rechtfertigung, die

Ritualphasen im Verlaufspontan umgetauscht zu haben. Als Grund gab Michinaga
die divinatorisch ermittelte, glücksverheißende Stunde für Sanjös

Thronbesteigung an, die Vorrang vor einer korrekten Reihenfolge habe. Yukinaris
zustimmende Wertung im Anschluss legt nahe, dass er in Michinagas Entscheidung

einen Präzedenzfall erkennt. Vor und nach dem für die Ritualzeit
aufschlussreichen Zitat lässt Yukinari seine eigene Beteiligung hinsichtlich seiner

zeremoniellen Kleidung und Bewegung ausführlich Revue passieren, was den

pragmatischen Zweck der Hoftagebücher zur Wissensvermittlung an die
politischen Erben nochmals unterstreicht.48 Die von Michinaga beanstandete Störung
durch Akimitsu notierte dieser selbst in seinem eigenen Tagebuch Midö kanpakuki

ÖSE, aus dem zum direkten Vergleich der Zeitbeschreibungen die betreffende

Passage zum 16. Tag des 10. Monats Kankö 8 (1011) ergänzt sei.

16. Tag, Hase im zweiten Erdstamm (ki no tö ZL.9P). Thronbesteigung. Prozession [des

Herrschers] zur Haupthalle (daigokuden jkrSJiS) zur Stunde des Hasen [ca. 5-7 Uhr

morgens]. Der naiben [Akimitsu] kam spät an seinen Platz. Der Monarch rückte zum

Thronpodest vor, bevor [Akimitsu] die Schatulle mit den Hofrangurkunden [brachte], weil
es die glücksverheißende Stunde [zur Thronbesteigung] war (kitsuiji lljB#). Zur Stunde des

Drachens [ca. 7-9 Uhr] stieg [der Monarch] auf den Thron. Das Übrige ist an anderer Stelle

notiert, deshalb schreibe ich es hier nicht ausführlich auf. [...] Noch bevor die Schatulle mit
den Hofrangurkunden überreicht worden war, war ich beim Monarchen und ließ die

besonderen Festkammerherren (gijijü MfëVÉ) bestimmen und vor den Herrscher treten.
Die übrigen Abläufe waren ohne besondere Abweichungen. Der Zeremonienleiter

[Minamoto no Moritaka kam sehr verspätet, was daran lag, dass dessen
Hilfsbeamten (sanja Ä#) zu spät zum Palast gekommen waren. Weil der shönagon verspätet
zum Palast kam, vertrat ihn der Unterhauptmann (shöshö 'P 'W) Minamoto no Asatö WMü
[989-1034], der mit Rüstung, Pfeil und Bogen seinen Dienst antrat.49

und sich das Genick bricht. Darauf setzt er sich neben den Baumstamm und wartet vergeblich auf
einen weiteren Hasen, der das Ungeschick wiederholt.
47 Fujiwara (1939b: 200); Fujiwara (2012b: 365).

48 Dabei rechtfertigt er sich unter anderem mit einem Verweis auf ältere Aufzeichnungen (kyüki
10 SE) für den Neigungsgrad seiner Verbeugung beim Verlesen des Herrschererlasses. Siehe

Fujiwara (2012b: 365).

49 Es folgen weitere Details zu den Teilnehmern. Siehe Fujiwara (1953: 122); Fujiwara (2009:

168-169).



84 — Schley DE GRUYTER

Hieran wird deutlich, wie sehr zum Verständnis der Rituale und der

Tagebucheinträge Kenntnisse der höfischen Kompendien und Gesetzessammlungen

Voraussetzung sind. Michinaga verkürzt seinen Eintrag für das in seinen Augen

weniger belangvolle Ritualgeschehen und beschränkt sich auf die Abweichungen,
die beiderseits aus Verspätungen resultierten. Die Nachlässigkeit der Hofleute

bemängeln Yukinari und Sanesuke öfter sehr streng und sehen darin einen Verfall
der traditionellen Hofpolitik, für deren Ursache sie unterschiedlich deutlich
Michinagas Dominanz verantwortlich machen. Daneben klingt in beiden Zitaten
die Bedeutung günstiger Zeitpunkte an, die es auch bei Abweichungen
einzuhalten galt. Legt die Verlaufskritik der Rituale soweit die Erfahrung der sozialen
Zeit zu Grunde, verweist die Kritik am Zeitpunkt auf die symbolische Zeitordnung.

Dieser wohl bekannteste Aspekt der zeitlichen Organisation der Hofpolitik sei

abschließend noch mit einem Beispiel zur Kritik am Zeitpunkt der Rituale
angesprochen. Gut einen Monat nach Sanjös Thronbesteigung führte Yukinari ein
überraschendes Gespräch mit dem Divinationsmeister Kamo no Mitsuyoshi

(939-1015), der das Amt für religiöse Zeremonien {öiryö leitete:

Mitsuyoshi berichtete: „Zur Rückkehr [Ichijös] vom Biwa-Anwesen (Biwa-dono fftfEBt)50 zur
Ichijö-Residenz hatte man [die Stunden von] Affe und Hahn [ca. 15-19 Uhr] ausgewählt, weil sie

als Glücksstunden (kitsuji) galten. Tatsächlich aber dauerte es bis in die Stunde des Hundes [ca.

19-21 Uhr], die unglücksvoll ist. Dem Da liu ren (Rikujin shinka TkHrltll)51 nach wirkt
das Himmelsnetz (tenmö samt und sonders auf die Zehntausend Dinge und erschöpft
diese. Das ist die Zeit, in der die Körper sterben und die Häuser [der Sippen] untergehen. Ein

weiterer Fall [für einen verpassten Zeitpunkt] war die Thronbesteigung [Sanjös] vom

vergangenen 16. Tag des 11. Monats. Dafür hatte man die zweite Einheit der Stunde des Drachen

gewählt. Die Prozession des Herrschers [zum Thron] ereignete sich jedoch [schon] zur dritten
Einheit [der Stunde des Drachen] und die Thronbesteigung fand dann zur Stunde der Schlange
[ca. 9-11 Uhr] statt. Die Stunde der Schlange aber ist höchst ungünstig,52 weil zu dieser Stunde

die oberste Himmelsgottheit53 dem Hasen entgegensteht. Laut dem Stäbchenorakel (ke SJ) ist

[diese Stunde] äußerst verhängnisvoll."54

Es scheint ganz so, als ob die vorher ausgeführten Anstrengungen Michinagas
und Yukinaris zur Zeitorganisation bei der Thronbesteigung im Nachhinein

50 Das Anwesen der Fujiwara lag westlich vom Shirakumo-Schrein (Shirakumo-jinja Ê Ilfttt) in
Kyoto und diente Ichijö und Sanjö als Ausweichresidenz während der Aufbauarbeiten des

Palastes.

51 Eine der ältesten chinesischen Orakeltechniken, die zum Ende des 6. Jahrhunderts nach Japan

gelangte.
52 Wörtlich „fünffache Unglückszeit" (go fugü ji
53 Ten'ichi[jin] 3z~ [#], der Anführer der zwölf Himmelsgeneräle, dessen Bewegungsrichtung zu
kreuzen als äußerst unheilvoll galt.
54 Eintrag zum 20. Tag des 11. Monats Kankö 8 (1011). Siehe Fujiwara (2012b: 384).



DE GRUYTER Ritualzeit - Zeitwahrnehmungen und Zeitpraktiken — 85

unvermittelt entwertet worden seien. Yukinari enthält sich weiterer Kommentare

und kommt auch sonst im Gonki nicht mehr darauf zurück, was die Frage aufwirft,
weshalb Yukinari Mitsuyoshis Kritik überhaupt erwähnt. Schließlich irrte sich der

Divinationsmeister im Zeitpunkt der Thronbesteigung, die aufgrund von Michi-

nagas Änderung des Ritualablaufs doch noch zur günstigen Stunde erfolgt war.

4 Ausblick

Einige der vorläufigen Ergebnisse zur Ritualzeit seien abschließend unter den

Gesichtspunkten der Zeiterfahrung und Zeitbewertung zusammengefasst. Wie die

Forschung zu religiösen Ritualen herausgestellt hat, können diese bei den

Beteiligten leichter als strukturell vergleichbare Handlungstypen außeralltägliche
Zeiterfahrungen bewirken. Das hat seinen Grund in der Kombination
verschiedener Faktoren, zu denen unter anderem die Wiederholbarkeit und die

symbolischen Sinnbezüge gehören. Ob Vergleichbares auch bei den religiösen wie

politischen Ritualen am japanischen Hof vorkam, geht aus den betrachteten

Ritualbeschreibungen jedoch nicht hervor. In ihren Tagebüchern dokumentierten
und kommentierten die Hofadeligen das öffentliche Geschehen, aber blieben
zurückhaltend mit ausschmückenden Beschreibungen, emotionalen Bekundungen

oder ästhetischen Urteilen. Über religiöse Zeiterfahrungen spricht Yukinari
nicht im Gonki, höchstens erwähnt er an wenigen Stellen damalige
Zeitvorstellungen, beispielsweise die buddhistischen Geschichtsepochen, weshalb das

Quellenmaterial nicht zu allen hier angeschnittenen Zeitfragen ergiebig ist.

Dafür standen mit der Zeitberechnung, Zeitbewertung und Zeitkoordination

von Ritualen stärker administrative Aspekte im Vordergrund. Gegenüber der

individuellen Zeit verdeutlichen die Einträge mit den Bemerkungen zur nötigen
Pünktlichkeit und den vielen Zeitausdrücken daher stärker die geteilte, soziale Zeit
des Hofes. Rituale waren nicht nur selbst zeitlich strukturiert und Gegenstand
zeitlicher Einordnung in die am Hof geregelte Zeit, sie bestimmten über ihre

symbolische Wirkungsweise auch ihrerseits die zeitliche Koordination anderer

politischer Aufgaben. Dabei kam es regelmäßig zu angestrengten Debatten über
die optimale Reihenfolge.

Die Ritualbewertungen der Thronbesteigung machten den Zeitdruck sichtbar,
unter dem die Beteiligten standen, um den günstigen Zeitpunkt für Sanjös

Thronbesteigung nicht zu verpassen. Aus Yukinaris und Michinagas Ärger über

Verspätungen im Ritualvollzug geht hervor, dass die symbolische Bedeutung von
Zeitpunkten im Ritual wichtiger sein konnte als die Einhaltung der vorgeschriebene

Reihenfolge der einzelnen Ritualphasen. Keine Anhaltspunkte liefert das

Gonki aber dafür, ob zeitliche Unstimmigkeiten prinzipiell die Wirkung der Rituale



86 — Schley DE GRUYTER

schmälerten. Der insgesamt hohe Präzisionsgrad der Beschreibungen von Zeit,

was mehr noch für die Handlungsorte gilt, war kein Selbstzweck, sondern diente

zur Kontrolle der formalen Korrektheit, zur eigenen Rechtfertigung, wie auch als

Modellbeispiel für spätere Wiederholungen. Yukinari nennt solche Diskussionen

am Hof öfter, zu denen die Suche nach geeigneten Belegen aus den

Gesetzessammlungen, Hofprotokollen und Herrschertagebüchern gehörten. Den

Beteiligten war folglich die Geschichtlichkeit ihrer Rituale bewusst, nur schrieb

Yukinari seine entsprechenden Überlegungen zu Vergangenheit, Gegenwart oder

Zukunft nicht näher auf. Wichtiger waren ihm die administrativen Details.

Das hatte wie gesehen mehrere Gründe. Zum einen bestand das Kernanliegen
der Hoftagebücher weder in der Vertiefung individueller Zeiterfahrung noch in
spekulativen Überlegungen zu Zeit und Zeitlichkeit, sondern in der

Berichterstattung darüber, was und vielmehr wie etwas am Hof stattfand. Zum anderen

verfügte die mit der Dokumentenerstellung, den Machtkämpfen,
Statusbehauptungen und dem komplizierten Hofzeremoniell mit seinen über das Jahr

verteilten Ritualen vielbeschäftigte Elite im Gegensatz zu den Hofdamen und
Hofleuten niedrigerer Ränge vielleicht über weniger Muße für derlei Reflektionen.
Sie dürfte aber nicht weniger Anlässe gehabt haben, um im stockenden
Ritualvollzug oder in einem durch außergewöhnliche Vorfälle beschleunigten
Hofzeremoniell gleichfalls ganz eigene Zeiterfahrungen zu machen, doch hat sie diese

dann an anderer Stelle, etwa in ihren Gedichten, festgehalten. Hierzu wäre ein

Vergleich mit Gedichten im japanischen und chinesischen Stil bezüglich der darin
formulierten Zeiterfahrungen und Zeitvorstellungen lohnend.

Literaturverzeichnis

Althoff, Gerd (1988): „Causa scribendi und Darstellungsabsichten: Die Lebensbeschreibungen der

Königin Mathilde und andere Beispiele". In: Litterae medii Aevi: Festschrift für Johanne

Autenrieth zu ihrem 65. Geburtstag. Hrsg. von Michael Borgolte und Herrad Spilling.
Sigmaringen: Thorbecke, 117-133.

Althoff, Gerd (2003): Macht der Rituale: Symbolik und Herrschaft im Mittelalter. Darmstadt:

Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Andreeva, Anna (2017): Assembling Shinto: Buddhist Approaches to Kami Worship in Medieval

Japan. Cambridge, MA: Harvard University Asia Center.

Bell, Catherine (1992): Ritual Theory, Ritual Practice. New York et al.: Oxford University Press.

Bell, Catherine (1997): Ritual: Perspectives and Dimensions. Oxford: Oxford University Press.

Buc, Philippe (2001): The Dangers of Ritual. Between Early Medieval Texts and Social Scientific

Theory. Princeton: Princeton University Press.

Dauenhauer, Bernard (1975): „Some Aspects of Language and Time in Ritual Worship".
International Journal for Philosophy of Religion 6.1: 54-62.



DE GRUYTER Ritualzeit - Zeitwahrnehmungen und Zeitpraktiken 87

Dux, Günter (1987): „Struktur und Semantik der Zeit im Mythos". In: Das Heilige: Seine Spur in der

Moderne. Hrsg. von Dietmar Kamper. Frankfurt am Main: Athenäum, 528-547.

Dux, Günter (2017 [1989]): Die Zeit in der Geschichte: Ihre Entwicklungslogik vom Mythos zur
Weltzeit. Wiesbaden: Springer-Verlag.

Eliade, Mircea (2007 [1949]): Kosmos und Geschichte. Frankfurt am Main/Leipzig: Insel Verlag.

Fujiwara no Michinaga ÜHiIJt (1953): Midö kanpakuki S^KÖfE, Bd. 2. Hrsg. von

Tokyo daigaku shiryö hensanjo Tökyödwanami shoten.

Fujiwara no Michinaga (2009): Midö kanpakuki'MîtSl Ö ÎS, Bd. 2. Übers, von Kuramoto

Kazuhiro Tökyö: Ködansha.

Fujiwara no Yukinari lIJÜfTiS (2011, 2012a, 2012b): Gonki ÜSE. 3 Bde. Übers, von Kuramoto

Kazuhiro S. Tökyö: Ködansha.

Fujiwara no Yukinari HKFfrÄ (1939a, 1939b): Gonki fÜIE. 2 Bde. Hrsg. von Sasagawa Tanerö 11

«f® und Yano Tarö (Shiryö taisei: zokuhen ifsj-^cßic Wi'iSi 35-36). Tökyö: Naigai

shoseki.

Grimes, Ronald (2014): The Craft of Ritual Studies. Oxford: Oxford University Press.

Grimes, Ronald (1990): Ritual Criticism: Case Studies in its Practice, Essays on its Theory.

Columbia, SC: University of South Carolina Press.

Harth, Dietrich / Michaels, Axel (2003): Grundlagen des SFB 619 Ritualdynamik - Soziokulturelle
Prozesse in historischer und kulturvergleichender Perspektive. Heidelberg

(Diskussionsbeiträge des SFB 619 „Ritualdynamik" der Ruprecht-Karls-Universität

Heidelberg 1). http://www.ub.uni-heidelberg.de/archiv/4581 (22.1.2021).

Huizinga, Johan (2004): Homo Ludens: Vom Ursprung der Kultur im Spiel. Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt.

Kracht, Klaus (1998): „Anstand und Etikettein Japan: Ein Forschungsgebiet. Erster Teil". Japonica
Humboldtiana 2: 5-58.

Kuroita Nobuo (1994): Fujiwara no Yukinari HJgfTfiic. Tökyö: Yoshikawa köbunkan.

Leinss, Gerhard (2012): „Sechs Fragen an den Kalendermeister", japonica Humboldtiana 13:

27-46.
Maki Yüsuke (2003): Jikan no hikaku shakaigaku Tökyö: Iwanami

shoten.

Michaels, Axel (2003): „Zur Dynamik von Ritualkomplexen". Forum Ritualdynamik 3:1-12.
Nagafuji Yasushi llxf (1979): Kodai nihon bungaku to jikan ishiki 0 1

Tökyö: Miraisha.
Nakamaru Takafumi (2015): „Kanbun nikki to rekishi monogatari ni kansuru ikkösatsu.

Midö kanpakuki, Gonki, Eiga monogatari, ichijö tennö hatsubyö kiji wo megutte" 0 IE t
W^MÔIEJ ritsEj

<*ot. In: Öcho rekishi monogatarishi no kösö to tenbö t SM.
Hrsg. von Katö Shizuko /MÜtta und Sakurai Hironori (Sc#®®. Tökyö: Shintensha,

563-588.
Sango, Asuka (2015): The Halo of Golden Light: Imperial Authority and Buddhist Ritual in Heian

Japan. Honolulu: University of Hawai'i Press.

Staal, Frits (1979): „The Meaninglessness of Ritual". Numen 26.1: 2-22.
Suematsu Takeshi (2010): Heian kyütei no gishiki bunka LzSTfL Tökyö:

Yoshikawa köbunkan.

Tsuchida Naoshige ±HöiCÄ (1992): Nara Heian jidaishi kenkyü Tökyö:

Yoshikawa köbunkan.



88 ——- Schley DE GRUYTER

Turner, Victor (1967): The Forest of Symbols: Aspects of Ndembu Ritual. Ithaca, NY: Cornell

University Press.

Yoshikawa Shinji a'JIIXä] (1998): Ritsuryô kanryôsei no kenkyù Tokyo:

Hanawa shobö.


	Ritualzeit : Zeitwahrnehmungen und Zeitpraktiken am Hof um 1000 = Ritual time : perceptions and practices of time at the Japanese Court around 1000

