
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 75 (2021)

Heft: 1

Artikel: Auf der Suche nach der Zeit als narratologische Analysekategorie : mit
Beispielen aus der setsuwa-Literatur = In search of time as a
narratological category of analysis : with examples from setsuwa
literature

Autor: Balmes, Sebastian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-956712

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-956712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2021; 75(1): 33-68

Sebastian Balmes*

Auf der Suche nach der Zeit als
narratologische Analysekategorie.
Mit Beispielen aus der sefsuwa-Literatur

In search of time as a narratological category of analysis.
With examples from setsuwa literature

https://doi.org/10.1515/asia-2021-0027
Received May 31, 2021; accepted July 22, 2021; published online October 5, 2021

Abstract: There are three levels on which time is constitutive for narrative
discourse: a) without time events as well as the story world cannot be conceived;
b) time is needed to tell a story; c) the recipient of a narrative text makes temporal
connections by recalling something that happened earlier in the story or the way in
which something has been told, or by wondering how the narrative will continue.
An examination of these levels shows, however, that the underlying time concepts
or temporalities differ significantly. In most narratological studies, the focus lies

on the relationship between 'narrated time' and 'narrating time' (Günther Müller,
"Die Bedeutung der Zeit in der Erzählkunst," 1947), pertaining to what Gérard

Genette ("Discours du récit," 1972) has systematized under the categories of 'order,'
'duration,' and 'frequency.' While a textual analysis based on these concepts

may lead to promising results, there are also limitations to this approach. Using
examples from Japanese twelfth- to thirteenth-century setsuwa literature, I
demonstrate that Meir Sternberg's ("Telling in Time (II): Chronology, Teleology,

Narrativity," 1992) cognitive theory based on reception and centered around the

temporal dynamics of suspense, curiosity, and surprise provides a useful toolkit to

make sense of narratives where 'classical' theory fails. The application on a tale
from Konjaku monogatari shü (24:11) has implications for our understanding of the

transmission of the story and allows us to reject one existing theory of the historical

development of the tale.

Corresponding author: Sebastian Balmes, Asien-Orient-Institut, Universität Zurich,

Ziirichbergstrasse A, 8032 Zürich, Switzerland, E-mail: Sebastian.balmes@aoi.uzh.ch



34 Balmes DE GRUYTER

Keywords: cognitive narratology, medieval studies, narrative studies, narratology,
setsuwa, space, theories of time

Schlagworte: Erzählforschung, kognitive Narratologie, Mittelalter, Narratologie,
Raum, setsuwa, Zeittheorien

1 Einleitung

Zeit ist in dreifachem Sinne konstitutiv für die Erzählung: a) Ohne Zeit kann es

keine Ereignisse geben, von denen erzählt wird, noch eine (fiktive) Welt, die diese

Ereignisse enthält; b) eine Geschichte zu erzählen, erfordert Zeit; c) derRezipient
einer Erzählung nimmt temporale Verknüpfungen vor: erinnert sich an etwas, was
in der Geschichte vor dem gerade erzählten Zeitpunkt geschehen ist, oder an die
Art und Weise, in der etwas berichtet wurde; oder fragt sich, wie die Erzählung
wohl weitergehen wird. Trotz dieser entscheidenden Bedeutung der Zeit für
die Erzählung und gerade weil diese Bedeutung auf verschiedenen Ebenen der

Erzählung und des Erzählens besteht, fällt es äußerst schwer, Zeit im Rahmen des

narratologischen Analyseinstrumentariums zu bestimmen. Es handelt sich

nämlich nicht nur um verschiedene Weisen, in denen Zeit zur Wirkung kommt,
sondern um unterschiedliche Konzepte von Zeit. Der vorliegende Beitrag nimmt
sich zum Ziel, zunächst diese Unterschiede herauszuarbeiten und anschließend

einzelne narratologische Ansätze exemplarisch auf Texte der japanischen
Literaturgattung setsuwa IftfS anzuwenden. Dabei werden die Grenzen der ,klassischen'

Modelle deutlich und es zeigt sich das Potential der kognitiven Theorie von
Meir Sternberg, welche den Rezeptionsvorgang in den Blick nimmt. Diese Theorie

erlaubt es, das narrative Wirkungspotential einer ausgewählten Erzählung zu
beschreiben und eine bestehende These zur historischen Genese jener Erzählung
zu verwerfen.

2 Vorüberlegungen zu Zeit und Erzählen

Zahlreiche Studien heben auf den engen Zusammenhang zwischen Zeit und
Erzählen ab. Die Überbetonung einer wechselseitigen Beziehung führt mitunter
dazu, dass dem Erzählen eine noch fundamentalere Bedeutung zugeschrieben

wird, als ihm tatsächlich zukommt. So beginnen Antonius Weixler und Lukas



DE GRUYTER Suche nach der Zeit als narratologische Analysekategorie — 35

Werner, beide in der Narratologie ausgewiesene Zeit-Experten,1 ihre Einleitung
zum Band Zeiten erzählen (2015) mit den folgenden Worten:

Zeit und Erzählen sind untrennbar miteinander verschränkt. Ohne Zeit gibt es kein Erzählen

und ohne Erzählen keine Zeit.2

So formuliert bzw. wörtlich verstanden stellt der letzte Gedanke eine

Übertreibung dar: Sehr wohl kann Zeit vergehen, ohne dass jemand erzählt. Auch
wird Zeit nicht erst im Erzählen erfahrbar. Etwa dürfte die Erkenntnis des eigenen
Alterns als plötzlicher Eindruck oder wissenschaftliches Faktum wohl kaum die
Kriterien einer Minimaldefinition der Erzählung erfüllen.3 In der semiotischen

Sphäre des menschlichen Denkens verweist weiterhin das Symbol einer Sanduhr
auf eine Zeitdauer oder eine Frist, ohne zu erzählen. Auch ein Musikstück kann
Zeit vergegenwärtigen, ohne deshalb narrativ zu sein. Im verbalen Bereich

innerhalb der semiotischen Sphäre kann ein nicht-narratives philosophisches
Werk über die Zeit geschrieben werden, und in die Schnittmenge von verbalem
und künstlerischem Bereich lassen sich experimentelle Romane einordnen, die
fast nur aus einem Bewusstseinsstrom bestehen und somit nicht erzählen, aber

sehr wohl Zeit erfahrbar machen können.4 Auch Murasaki Shikibu ^Är[5

1 Werner hat den Artikel „Zeit" für das Handbuch Erzählliteratur (2011) geschrieben, und beide

zusammen haben mit Michael Scheffel den Eintrag „Time" (2014 [2013]) im living handbook of
narratology (LHN) verfasst, der einen äußerst dichten Forschungsbericht darstellt. Weixlers und
Werners theoretische Einführung in das Thema (2015) stützt sich in weiten Teilen auf den

LHN-Artikel.
2 Weixler/Werner 2015:1.

3 Vgl. exemplarisch die Minimaldefinition von Tilmann Köppe und Tom Kindt (2014:43): „Ein Text

ist genau dann eine Erzählung, wenn er von mindestens zwei Ereignissen handelt, die temporal
geordnet sowie in mindestens einer weiteren sinnhaften Weise miteinander verknüpft sind." Von
einer ,Proto-Erzählung', d.h. einer unausgesprochenen Minimalerzählung (vgl. Köppe/Kindt 2014:

62), ließe sich nur ausgehen, wenn die Erkenntnis des eigenen Alterns etwa folgendem
Gedankengang entspricht: ,Ich war jung, aber bin jetzt alt, und das liegt daran, dass sich der Körper
verändert, wenn Zeit vergeht.' Hier werden zwei zeitlich geordnete Ereignisse genannt; das Wissen

um biologische Prozesse stellt die sinnhafte Verknüpfung dar. Oder, um den Text explizit um eine

mentale Dimension zu bereichern: ,Ich war jung, aber bin jetzt alt, und das erschreckt mich.' Das

jüngere Selbst als Vergleichsobjekt dürfte aber meistens implizit bleiben. Wenn der Text doppelt
unausgesprochen ist, lässt er sich kaum sinnvoll als Minimalerzählung bezeichnen, und deshalb

ist die Erkenntnis des eigenen Alterns als solche als nicht-narrativ anzusehen. Hinzu kommt, dass

minimale Erzählungen für viele Rezipienten eine zu geringe Narrativität aufweisen, um als

Erzählung verstanden zu werden (vgl. Köppe/Kindt 2014:64-71; Ryan 2007:30). Auch nach der im

Folgenden vorgestellten Theorie von Meir Sternberg wären die oben genannten Sätze nicht als

Erzählungen zu bezeichnen.

4 Diese Ausführungen orientieren sich an der Darstellung mentaler Aktivität in Ryan 2009:

311-313, die dort zur Lokalisierung des Narrativen dienen. Ryan schließt nicht aus, dass es



36 — Balmes DE GRUYTER

beschreibt in ihrem .Tagebuch' (Murasaki Shikibu nikki 0 b5, 1008-1010)

nicht-narrative Zeiterfahrungen:

i©7f:Aï£|t"5ict>, L 5 S^fcTiT, ^r'Z>oTt/-\

ffi-SfcjL-C 0 1T<
[...]5

Auch beim Betrachten des Hains bei meinem früheren Zuhause, woran es nichts Besonderes

zu sehen gab, war ich bedrückt und grübelte vor mich hin, und während ich mehrere Jahre

lang in Muße von morgens bis abends Gedanken nachhing, beobachtete ich die Farben und
Klänge von Blüten und Vögeln, den Anblick des von Frühling zu Herbst wechselnden
Himmels, das Licht des Mondes sowie Reif und Schnee und unterschied nur, dass [nun jeweils]
deren Zeit gekommen war. Was, ja was wohl [aus mir würde]? Ich hatte keine Möglichkeit,
meine Unsicherheit hinsichtlich der Zukunft zu vertreiben, doch [...]

Bestimmte Naturphänomene lassen erkennen, dass nun ,ihre Zeit' (sono tola -fr 0 HJf),

d.h. Jahreszeit, gekommen ist (ein besonders bekanntes Beispiel ist der Gesang des

Buschsängers, uguisu M, der den Frühling ankündigt; siehe auch den

vorangehenden Beitrag von Gerhard Leinss). Damit machen die Naturphänomene

zugleich bewusst, dass Zeit vergangen ist,6 ohne dadurch Erzählen zu
konstituieren - dass sich dieses wiederholte Bewusstwerden in die Erzählung des

Murasaki Shikibu nikki einfügt (und mit dem Blick der Erzählerin in ihre ungewisse
Zukunft verquickt), ändert daran nichts. Voraussetzung für diese Zeiterfahrung ist
neben dem geschulten Blick bzw. der j'apanischen Jahreszeitenpoetik frei zur
Verfügung stehende Zeit: Muße (tsurezure oTioTl, wörtlich etwa ,sich
hinziehende [Zeit]'). In der Heian-zeitlichen Kultur führt Muße oft - wie auch in
diesem Beispiel - zu Melancholie, und in einem zweiten Schritt zu Textproduktion.

Doch wollen wir es hier nicht bei einer einfachen Zurückweisung von Weixlers
und Werners Feststellung, dass es ohne Erzählen keine Zeit gebe, belassen, kann
doch genauer danach gefragt werden, welche Art von Zeit gemeint ist. Dabei ist
zunächst die allgemeine Unterscheidung zwischen physikalischer und

psychologischer Zeit zu berücksichtigen. Weixlers und Werners Formulierung ist wohl auf
die .menschliche' Zeit nach Paul Ricceur zu beziehen. Dieser schreibt im ersten Teil

Musikstücke mit einer leichten Narrativität gibt, die sie in der Schnittmenge von Kunst und nar-
rativem Sinn innerhalb der semiotischen Sphäre verortet. Das ändert freilich nichts an der

Zeitlichkeit nicht-narrativer Musik.

5 SNKBT 24: 285-286.

6 In der Übersetzung von Richard Bowring wird dieser epistemische Sprung bereits vollzogen:
„[...] doing little more than registering the passage of time" (Murasaki 2005 : 33-34). Im
japanischen Text ist jedoch nicht von einem (Ver-)Gehen von Zeit die Rede, sondern von einem (An-)
Kommen (kinikeri 5(5 ic It D



DE GRUYTER Suche nach der Zeit als narratologische Analysekategorie 37

seines dreibändigen Werkes Temps et récit (1983-1985, dt. Zeit und Erzählung):

„die Zeit wird in dem Maße zur menschlichen, wie sie narrativ artikuliert wird".7

H. Porter Abbott trennt zwischen abstrakter, messbarer Zeit, die auf sich selbst

bezogen sei und in der sich Ereignisse verorten lassen - wozu auch die von
Murasaki Shikibu beobachtete Zeit der Jahreszeiten gehört -, und auf Ereignisse

bezogener narrativer Zeit, deren Ordnung erst durch die erzählten Ereignisse
zustande kommt.8 Hierbei ist zu präzisieren, dass physikalische Zeit, wie sie von
Abbot gedacht wird, d.h. als absolute Zeit im Sinne von Isaac Newton, nicht auf
etwas bezogen ist, auch nicht auf sich selbst. Es lässt sich jedoch noch weiter
differenzieren: J.T. Fraser betont, dass statt von Zeit besser von Zeitlichkeiten (im
Plural) die Rede sei und beschreibt fünf Stufen der Natur, von denen die jeweils
nächsthöhere in den vorangehenden eingebettet ist. In diesem Modell, das mit der

Stufe der Photonen beginnt, auf der es weder Zeitlichkeit noch Kausalität gibt, sind
hier die obersten zwei von Interesse: die der organischen Materie (Biotemporalität)
und der menschlichen Kognition (Nootemporalität und Soziotemporalität).9 Das

Erkennen des eigenen Alterns richtet sich zwar auf Biotemporalität (time felt), ist
selbst aber der Nootemporalität (time understood) zuzuordnen.10 Demnach bedarf
menschliche Zeit nicht notwendigerweise einer Erzählung, doch wohnt ihr
offensichtlich ein narratives Potential inne, und auch wenn Zeit nicht zwangsläufig durch
Narration nachvollzogen wird, so dürfte dies doch in der Regel der Fall sein. An
dieser Stelle sei daran erinnert, dass Erzählungen Sinn stiften und dass nach Günther

Müller „das Verlangen nach Sinn und Bedeutung das menschlich Bleibende" ist.11

Dies entspricht Ricœurs graduellem Konzept: je narrativer, desto menschlicher. Es

steht weiterhin im Einklang dazu, dass Muße (tsurezure) als Ermöglichungs-

bedingung von Literatur nicht bloß frei verfügbare Zeit meint, sondern zugleich ein
Bewusstsein für die vergehende Zeit: Voraussetzung für die Erzählung.

Als Dimension ist Zeit stets zusammen mit dem Raum zu denken, der ebenso

konstitutiv für die Erzählung ist: Ohne Raum kann es keine Welt geben, von der

erzählt wird. Und während Lessing zwar 1766 im Laokoon feststellte, dass sich

literarische Werke in der Zeit entfalten und Werke der bildenden Kunst im Raum,12

7 Ricoeur 2007:13, ähnlich 87.

8 Vgl. Abbott 2021: 4-5.
9 Siehe Fraser 2007. Vgl. Huisman 2013: 49-52; Steineck 2017: 17-20. Der Begriff .Nootempo¬

ralität' leitet sich von griechisch nôos (> nous), .Verstand', .Intellekt', ab. Anwendung finden
Fräsers Begriffe in der japanologischen Literaturwissenschaft bei Steineck 2017: 20-24, 34 und
Müller 2020.

10 Vgl. Fraser 2007: 262; zitiert in Huisman 2013: 61.

11 Müller 1974: 265. Vgl. auch „gewissermaßen menschlichere, weil sinnhaltige Welt" (Müller
1974: 267).

12 Vgl. Lessing 1967: 89-90 (in Kap. XV und XVI).



38 Balmes DE GRUYTER

trifft Ersteres im wörtlichen Sinn nur auf das mündliche Erzählen zu. Die Erzähl-

Zeit eines Romans ist hingegen eine solche erst im übertragenen Sinn und wird in

Druckseiten bemessen.13 Der Leser erinnert sich womöglich weniger an den

genauen Zeitabschnitt, in dem er eine bestimmte Textpassage gelesen hat, als an
den Ort im schriftlichen Text, wo etwas steht, oder fragt sich, wie viele Seiten er

noch lesen muss, bis ein bestimmtes Ereignis eintritt. Diese Verquickung von Zeit

und Raum aufgrund der unterschiedlichen Medien, in denen erzählt wird, ist

freilich nicht zu verwechseln mit der Untrennbarkeit von Raum und Zeit als

(Erzähl-)Welt konstituierende Dimensionen. Diese Untrennbarkeit wird als

erzähltheoretisches Modell in Michail M. Bachtins Konzept des Chronotopos
formuliert.14 Bachtin nimmt damit explizit Bezug auf den naturwissenschaftlichen

Begriff der,Raumzeit'.15 Dennoch scheint der Zeit regelmäßig größere Bedeutung

beigemessen zu werden. Zum Beispiel schreiben Weixler und Werner:

Ganz unabhängig davon, wie umfangreich die erzählte Zeit dieser Geschichten und der

Raum, der ihr zugesprochen wird, sind, bildet die Zeit jene Dimension der erzählten Welt, in

der sich alles ereignet - sei es das Herumirren Leopold Blooms durch Dublin, die Streiche

Eulenspiegels oder die Schlachten um Mittelerde.16

Hier wird die Zeit als die einzige Dimension dargestellt, in der sich alle erzählten

Ereignisse vollziehen. Der Raum wird zwar eingangs genannt, aber der Zeit

untergeordnet: „der Raum, der ihr [d.h. der erzählten Zeit] zugesprochen wird".
Dies deutet darauf hin, dass die zeitlichen Koordinaten offensichtlicher scheinen

als die räumlichen. Das mag einerseits mit der bereits von Lessing angestellten

Beobachtung zusammenhängen, die einer systematischen Trennung von erzählter
Zeit (d.h. der Zeit der Erzählwelt) und Erzählzeit (d.h. die zum Erzählen bzw. Lesen

13 Vgl. hierzu bereits Müller 1974: 257 (die 1946 gehaltene Vorlesung erschien erstmals 1947 im

Druck). Tatsächlich wurde diese Parallelsetzung von Zeit und Raum schon sehr viel früher

vorgenommen. Eine frühe Kritik findet sich in Augustinus' Confessiones (.Bekenntnisse', um 397; hier
XI 26,33): „So messen wir die Zeiträume von Gedichten an den Versen [...]; nicht jedoch auf den

beschriebenen Seiten - denn dort messen wir Raumabstände, nicht Zeiten [...]. Aber auch so

erfassen wir nicht das genaue Maß der Zeit. Denn es kann vorkommen, dass ein kurzer Vers, der

langsam vorgetragen wird, für einen längeren Zeitraum zu hören ist als ein langer, der schnell

vorgetragen wird" (Augustinus 2009: 609, 611).

14 Siehe Bachtin 2008. Auf Russisch erstmals 1937/38 erschienen. Für eine chronotopische

Analyse eines älteren japanischen Textes, des Utatane 5 tzfzfa (,Der Schlummer') der Abutsuni

KfAM (12267-1283), die neben Bachtin auch auf die modifizierte Theorie von Bart Keunen

zurückgreift, siehe Müller 2020.

15 Vgl. Bachtin 2008: 7.

16 Weixler/Werner 2015: 2.



DE GRUYTER Suche nach der Zeit als narratologische Analysekategorie — 39

benötigte Zeit) vorgängig ist.17 Andererseits dürfte eine Rolle spielen, dass

prototypische Erzählungen weitaus mehr zeitliche Konjunktionen wie .dann' als

räumliche enthalten. So ist auch das als Adverb sowohl lokal als auch temporal
bestimmte ,da' als Konjunktion stets temporal (vgl. das in mittelhochdeutschen
Erzähltexten häufige dô sowie das mittelenglische po, denen in Erzähltexten des

japanischen Mittelalters strukturell wohl am ehesten die Partikel -ba entspricht,
die zu jener Zeit nur noch vereinzelt kausale Zusammenhänge markiert).

Darüber hinausgehend scheint .Zeit' häufiger metonymisch für ,(Erzähl-)Welt'

zu stehen, auch historisch. Der Tendai 3c fa-Mönch Chöken MM (1126-1203) fasst in
seinem Zeremonialgesang Genji ipponkyö [kuyö hyöbyaku] W-S:~ npn$I[#h3È5ftâ]

(.[Darlegung zur Darbringung der] einzelnen Sütra-Kapitel für das Genji', um 1166)

den Produktionsprozess fiktionaler Erzählungen in den folgenden Worten

zusammen: ,Sie stützen sich auf Ereignisse und Personen [...]. Sie errichten Zeiten

und Generationen' (Koto ni yori hito ni yorite [...]. Toki o täte yo o tatete À
[...]„ a£H#iEft).18 Somit sind Ereignisse, Figuren (in mittelalterlicher Terminologie

noch nicht unterschieden von realen Personen) und Zeit(en) als die zentralen

Komponenten der Erzählung benannt. Dass der Raum gegenüber der Zeit in den

Hintergrund tritt, überrascht wenig, wenn man etwa an das Genji monogatari ÜSKfe
M (,Die Erzählung von Genji', frühes 11. Jh.) der Hofdame Murasaki Shikibu denkt,
das am japanischen Kaiserhof spielt. Darin wird die Fiktivität der erzählten Figuren
und Ereignisse durch einen zeitlichen Bezug markiert, wenn es zu Beginn des Textes

heißt: ,In welcher Regiemngszeit es wohl war?' (Izure no ön-toki ni ka
V /ö=>).19 Während sich das Wort toki 0# (.Zeit') in Verbindung mit dem

honorativen Präfix ön- auf die Regiemngszeit eines Tennö bezieht, bezeichnet

toki bei Chöken nicht näher bestimmte Zeitabschnitte, wohingegen yo ft

17 Nach Jonas Grethlein ist dynamic veracity, das Entsprechen von erzählter Zeit und Erzählzeit

hinsichtlich ihrer Dauer, „eine Grundannahme des Lesers" (Grethlein 2019:173, vgl. auch 170). Die

Unterscheidung von erzählter Zeit und Erzählzeit geht terminologisch auf Günther Müllers

Antrittsvorlesung von 1946 zurück (hier Müller 1974), doch trennte Boris Tomasevskij bereits 1928

zwischen .Fabelzeit' (fabul'noe vremja) und .Erzählzeit' (vremja povestvovanija) (siehe
Tomasevskij 1985: 226).

18 Genji ipponkyö 2009: 221-222. Vollständig übersetzt in Balmes 2015: 32-37 (hier geändert). Die

hier zitierte Textfassung folgt dem von Chökens Sohn Seikaku Sit (1167-1235) kompilierten
Shonin zasshuzen MAWÏS (.Verschiedene Übungen des Guten zahlreicher Menschen'). Im von
Son'en HR (1298-1356) zusammengestellten Shüjushö fèSfctf (.Abschrift gesammelter Perlen')
heißt es hito o tsukurite ffA (.schaffen sich Menschen', .erschaffen Menschen'), während die

Ereignisse {koto V) wohl vergessen wurden (vgl. Balmes 2015: 34, Anm. 105; Genji ipponkyö 2009:

225, Anm. 7).

19 SNKBT19: 4.



40 Balmes DE GRUYTER

(.Generationen') auf die Regierungszeiten aufeinanderfolgender Tennö verweist.20

Im Text des Genji monogatari wird suggeriert, dass es sich um Aufzeichnungen von

Ereignissen handele, die sich vor mehreren Jahrzehnten zugetragen hätten,21 und
den ersten Kommentatoren in der zweiten Hälfte des 12. und der ersten Hälfte des 13.

Jahrhunderts ging es vor allem darum, Prätexte zu identifizieren, auf die Murasaki

Shikibu angespielt habe, und somit die Historizität des Werkes zu betonen.22 Es lag
daher auf der Hand, die Differenz von Erzählwelt und Wirklichkeit eher zeitlich als

räumlich zu bestimmen.23 Chökens Abgrenzung der fiktiven Welt von der realen

allein über die Dimension der Zeit steht im Einklang mit Erkenntnissen der possible
worlds theory, der die Zeit als Unterscheidungskriterium zwischen verschiedenen

Welten dient, die sich jeweils durch zeitliche Homogenität auszeichnen.24 Wie wir
sehen werden, passt die Definition von Welt als zeitlich homogener Bereich

allerdings nicht auf vormoderne Erzählungen mit wunderbaren oder phantastischen25

Elementen, in denen eine Welt über mehrere Zeitordnungen verfügen kann.

20 Vgl. Peter Pörtner (2002: 81) zum „dynastisch-genealogischejn] Zeitmodell, in dem die

.Lebenszeit' der herrschenden Familie die .Eigenzeiten' der anderen gleichsam überwölbt und

zum allgemeinen Orientierungsrahmen wird".
21 Vgl. hierzu die Diskussion in Balmes 2020b: 72-81.

22 Vgl. Cook 2008: 142; Kern 2018: 317-318.

23 Aus den sechs erhaltenen der insgesamt zwölf von Chöken genannten Werken (siehe hierzu
Balmes 2015:33-34, bes. Anm. 104), von denen die meisten im Umfeld der Hofaristokratie spielen,
hebt sich allerdings das Hamamatsu chünagon monogatari (,Die Erzählung vom
Mittleren Rat Hamamatsu'; bei Chöken Mizu no hamamatsu zk./Sttk, eigentlich Mitsu no

hamamatsu JfPÜtCO ûftfô/îïfô) aus der Mitte 11. Jahrhunderts dadurch hervor, dass das

chinesische Reich der Tang ® einen wichtigen Schauplatz darstellt. Heute gibt es zahlreiche Studien,
die sich dem Raum im Genji monogatari widmen, insbesondere mit einem architektonischen
Interesse. Siehe etwa die Literaturhinweise in Midorikawa 2020: 183 oder die Monographie von
Katö Nobue (2020) mit zahlreichen Plänen fiktiver Gebäude und Gärten.

24 Vgl. Scheffel et al. 2014: Abs. 36. Demnach werden in der possible worlds theory fiktionale als

mögliche Welten behandelt, die sich von der realen Welt durch ihre eigene, aber zur Realität

parallele Ontotogie auszeichnen.

25 Diese Bezeichnungen gehen auf Tzvetan Todorovs Introduction à la littérature fantastique
(1970, dt. Einführung in die fantastische Literatur) zurück, in der zwischen dem Unheimlichen,
Phantastischen und Wunderbaren unterschieden wird (vgl. Todorov 2013: bes. 34,43-44). Dem

Unheimlichen, d.h. dem Schauer, der jedoch die Realität nicht infrage stellt, begegnet man in der

älteren Literatur kaum; so wird diese Kategorie auch nicht in Jutta Emings (2013) Handbuchartikel

zum Mittelalter behandelt. Es finden sich jedoch einige Beispiele in der sefsuwa-Literatur,
z.B. im aus dem frühen 12. Jahrhundert stammenden Konjaku monogatari shü s(siehe
zum Titel Anm. 43; hier 16:20 und 29:28) und im in ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts
entstandenen Uji shüi monogatari (.Erzählungen aus der Nachlese von Uji'; hier 170

[13:10] : diese Erzählung enthält zwar auch Wunderbares, aber das Unheimliche stellt die Realität

nicht infrage) (übersetzt in Tyler 1987: 102-107, 110-113). Jörg B. Quenzer (2020) stellt eine

ungewöhnliche setsuwa-Erzählung vor, die sich als phantastisch im Sinne Todorovs bezeichnen



DE GRUYTER Suche nach der Zeit als narratologische Analysekategorie — 41

Obwohl Raum und Zeit notwendig aneinander gekoppelt sind, zeigt sich also eine

gewisse Tendenz, die Zeit als übergeordnete Dimension wahrzunehmen.26 Der

Vorrang, welcher der Zeit bisweüen gegenüber dem Raum zugestanden wird, dürfte sich

auch daraus ergeben, dass die Zeit abstrakter, schwerer zu fassen und zugleich
universaler scheint. Sie wurde daher auch häufiger zum Gegenstand philosophischer
Reflexion. So schreibt schon Augustinus in seinen Confessiones (.Bekenntnisse', um
397) „Was ist denn die Zeit?"27 (XI 14,17), ohne in vergleichbar prägnanter Weise nach

dem Raum zu fragen. Der Grund ist wohl nicht, dass Augustinus in den ersten zehn der

dreizehn Bücher der Confessiones seine eigene Lebensgeschichte erzählt. Sein

besonderes Interesse für die Zeit dürfte sich vielmehr den folgenden zwei Umständen

verdanken: a) der Unerklärlichkeit der Zeit (siehe XI 14,17 und 25,32); b) ihrer
unmittelbaren Relevanz für unsere Alltagserfahrung (siehe XI 14,17 und 22,28). Beide

treiben ihn dazu an, mit philosophischen Überlegungen den theologischen Diskurs im

engeren Sinne zu verlassen.28

lässt, insofern die Figur bzw. der Rezipient im Unklaren darüber gelassen wird, ob sich die Figur
das von ihr wahrgenommene Ereignis nur einbildet oder ob es sich bei Letzterem um einen
übernatürlichen Vorgang handelt. Hier wird der Begriff Phantastik dagegen wie bei Eming (2013)

verstanden, die ihn auf den .postklassischen' höfischen Roman des deutschen Mittelalters
anwendet: auf Erzählen, in dem Irreales mit einer gewissen Selbstverständlichkeit beschrieben

wird, ohne dessen Exorbitanz zu exponieren, d.h. als natürlicher Bestandteil der fiktiven
Erzählwelt. Damit bleibt jedoch das Problem bestehen, dass sich das Wunderbare sowohl auf

Religiöses wie auch auf Nicht-Religiöses bezieht, sodass eine weitere begriffliche Differenzierung

hilfreich wäre.

26 Ausnahmen finden sich allenfalls vereinzelt. Marie-Laure Ryan unterscheidet in ihrer „fuzzy-
set definition" (Ryan 2007: 28) der Erzählung vier Dimensionen. Dabei handelt es sich nicht um
eine Minimaldefinition, sondern um eine Liste mit zunehmend optionalen Kriterien, anhand derer

nicht bestimmt wird, ob ein Text narrativ ist, sondern wie narrativ er ist. Dass dabei der Raum vor
der Zeit genannt wird, ist ohne direkte Relevanz, da jede Erzählung über diese beide Dimensionen

verfügen muss (vgl. Ryan 2007: 28-30). Takahashi Töru (1987: 29; Hervorhebungen ergänzt)

impliziert, dass sich Erzählwelten zunächst einmal als Räume darstellen: ,Wie Theater und
Museen Kästen für Illusionen anderer Dimensionen sind, die in Zeit und Raum des alltäglichen
Lebens eingelassen sind, so sind auch die Erzählungen abgedichtete Kästen mit heiligen Zeiten

und Räumen. Jene werden zunächst als Räume präsentiert, und verzeitlicht beginnen sie, sich zu

bewegen, bestehen fort und werden als Räume abgeschlossen.' (Wlfi-^J!#!!©g

x-hào nmcx. U-cm
C5Ü.5, Allerdings fällt auf, dass ältere japanische Erzählungen - monogatari wie das Genji,

aber auch Jagebücher' (nikki 012) und die im Nachfolgenden behandelten setsuwa - sehr häufig
mit einer zeitlichen Referenz einsetzen.

27 Quid est enim tempus? (Augustinus 2009: 586-587).
28 Räumliche Fragen tauchen in den Confessiones gleich zu Beginn auf (12,2 und 2,3) und spielen
auch in den letzten beiden Büchern, die sich wie das elfte Buch der Genesis widmen, eine Rolle

(markant in XIII 9,10, dort aber metaphorisch). Im Unterschied zu Augustinus' Gedanken zur Zeit



42 — Balmes DE GRUYTER

3 Zeitmodelle der klassischen* Narratologie

Literaturwissenschaftliche bzw. narratologische Untersuchungen zur Zeit lassen

sich vor allem zwei Lagern zuordnen: Die erste Forschungstradition verfolgt ein

grammatisches oder philosophisches Interesse und verhandelt Fragen von Deixis

und Tempus;29 die zweite konzentriert sich auf das Verhältnis von erzählter Zeit

und Erzählzeit.30

Analog zur ersten Forschungsrichtung gibt es in der japanischen
Literaturwissenschaft eine rege Diskussion zu bestimmten Verbalsuffixen, insbesondere

-keri, die sich im japanischen TAM-System (Tempus-Aspekt-Modus) nicht aufeinen

einzigen Pol beschränken. Die Funktion von -keri wurde von Hosoe Ikki
1932 als .überlieferte Erinnerung' (denshö kaisö fSÄHlffl) bestimmt, in Abgrenzung

zu -ki als .bezeugter Erinnerung' (mokuto kaisö g IfHIiffl). Hosoe sah -ki und -keri

parallel zu den Suffixen -di und -mig im Türkischen.31 Ausgehend hiervon wird -keri

meist als Marker für etwas Vergangenes, das nicht selbst erlebt, sondern gehört oder

gelesen wurde, verstanden. Es wird außerdem argumentiert, dass -keri eine räumliche,

zeitliche und/oder psychologische Distanz ausdrückt, das Berichtete jedoch

zugleich in die Gegenwart hineinbringt und somit einen Präsenzeffekt konstituiert.32

Während in Japan linguistische Ansätze dominieren, erfreut sich in der

westlichen Literaturwissenschaft der zweite Ansatz größerer Beliebtheit, vor allem

im Anschluss an Gérard Genette, der frühere Arbeiten - nicht nur von Struktura-
listen wie Roland Barthes und Tzvetan Todorov, sondern auch aus der deutschen

Erzähltheorie, unter anderem von Günther Müller33 - aufgriff und systematisierte.
Nachdem die Zeit von den .hohen Strukturalisten' Barthes, Algirdas Julien Greimas

und Claude Bremond als Phänomen auf der Oberflächenstruktur der Erzählung
wahrgenommen wurde und bei ihnen deshalb auf wenig Interesse stieß,34 entwirft
Genette in seinem „Discours du récit" (1972, dt. „Diskurs der Erzählung") die

zeitlichen Kategorien Ordnung, Dauer und Frequenz.35 Die Kategorien sind primär

bleiben sie aber völlig dem theologischen Diskurs verpflichtet. Für eine Kritik an 12,2 siehe die

Einleitung von Kurt Flasch in Augustinus 2009: 8.

29 Ein wichtiger Bezugspunkt aus der deutschsprachigen Erzähltheorie ist die Arbeit von Käte

Hamburger, in Frankreich die von Jean Pouillon und Roland Barthes (vgl. Werner 2011:150).

30 Vgl. Scheffel et al. 2014: Abs. 18; Werner 2011:150.

31 Vgl. Oda 2015:147; Balmes 2020b: 72.

32 Vgl. Shirane 1994:223-224; Balmes 2020b: 72-73. Siehe außerdem Balmes 2020b: 100, Anm. 19

zur Frage nach dem Tempus im Japanischen aus narratologischer Sicht.

33 Siehe auch Anm. 17.

34 Vgl. Scheffel et al. 2014: Abs. 27.

35 Siehe die ersten drei der insgesamt fünf Kapitel des „Discours du récit" (übersetzt in Genette

2010). Für eine prägnante Definition der drei Kategorien siehe Genette 2010:18.



DE GRUYTER Suche nach der Zeit als narratologische Analysekategorie — 43

auf den discours (.Diskurs'), d.h. den Text bzw. die Oberfläche der Erzählung,
bezogen, betreffen jedoch alle das Verhältnis zur histoire (.Geschichte'), dem

narrativen Inhalt.
Genette erweitert die seit einem 1966 erschienenen Aufsatz von Todorov

geläufige Unterscheidung von histoire und discours36 (bei Genette récit, .Erzäh¬

lung') um eine dritte Kategorie, die narration, d.h. den Akt des Erzählens.37

Ausgehend von Genettes Dreiteilung beschreiben Weixler und Werner „drei genuin
erzählerische Dimensionen der Verschränkung von Zeit und Erzählen"38:

a) erzählte Zeit, b) Erzählzeit und c) die Zeit des narrativen Aktes. Diese drei Ebenen

sind jedoch äußerst heterogen: Im Begriff .erzählte Zeit' meint .Zeit' die für eine

Welt konstitutive Dimension. Wie bereits ausgeführt, entspricht diese Dimension
im Erzählen genau genommen nicht naturwissenschaftlichen Vorstellungen von
Zeit - auch wenn der Text Verweise auf physikalische Zeit enthalten kann -,
sondern einer narrativen Zeit, die als konsekutive Ordnung gesetzt wird.39 Unter
dem Begriff .erzählte Zeit' sind aber auch die im Text beschriebenen oder
implizierten Zeitlichkeiten zu fassen. Das schließt neben physikalischer und
psychologischer Zeit alteritäre Formen von Zeitlichkeit ein, wie sie in Erzählungen mit
wundervollen und phantastischen Elementen angetroffen werden können. Der

Begriff .Erzählzeit' bezeichnet wörtlich eine konkrete Zeitdauer, d.h. physikalische
Zeit, wird jedoch meist in Druckseiten bemessen. Weiterhin variiert die
Vortragsgeschwindigkeit mündlicher Erzähler ebenso wie das Lesetempo je nach Rezi-

pient. Genette bezeichnet die Erzählzeit daher als ,Pseudo-Zeit'.40 Die .Zeit des

narrativen Aktes' verstehen Weixler und Werner als „Zeitpunkt, an dem das

Erzählen stattfindet".41 Sie referieren damit auf Genettes Einordnung der Narration
in Relation zur Geschichte als später (d.h. retrospektiv, wie es in aller Regel der Fall

ist), früher, gleichzeitig oder eingeschoben.42 Der Ausdruck „Zeitpunkt" ist in
diesem Kontext doppelt irreführend: Einerseits kann das Erzählen nicht in einem

einzigen Moment stattfinden, sondern braucht seine Zeit, die Erzählzeit.

36 Die Begriffe übernimmt Todorov von Emile Benveniste und verwendet sie weitestgehend gleich
wie fabula und sjuzet bei Boris Tomasevskij (siehe Todorov 1966:126-127; Todorov 1972: 264-265

und 293, Anm. 2).

37 Vgl. Genette 2010:11-12.

38 Weixler/Werner 2015: 4.

39 Vgl. die in Abschnitt 2 aufgegriffenen Überlegungen von Abbott (2021: 4-5).
40 Vgl. Genette 2010:17-18, siehe auch 53. Er bezieht sich dabei nur auf schriftliche Erzählungen,
allerdings variiert auch bei einer mündlichen Erzählung, sofern sie nicht als Tonaufnahme
vorliegt, die Dauer. Siehe bereits die in Anm. 13 zitierten Ausfühmngen von Augustinus.
41 Weixler/Werner 2015:11.

42 Siehe auch Genette 2010:140.



44 — Balmes DE GRUYTER

Andererseits geht es hier weder um einen Zeitpunkt noch um einen Zeitabschnitt,
sondern um das zeitliche Verhältnis von Erzählen und Erzähltem.

Die erzählte Zeit ist also wesentlich grundlegender und vielseitiger als die

Erzählzeit und die Zeit des narrativen Aktes. Die Beschäftigung mit ihr ist in der

vormodernen Literatur besonders ergiebig, da Zeitbezüge dort weniger dem

Paradigma des Realismus verpflichtet sind, sodass auf inhaltlicher Ebene

verschiedene Zeitordnungen miteinander konkurrieren können. Schematisch lassen

sich die drei Ebenen daher als Pyramide visualisieren, in der die erzählte Zeit den

breiten unteren Teil darstellt, die Erzählzeit die Mitte und die ,Zeit des narrativen
Aktes' den schmalen oberen Teil (diese also nicht bloß als Zeit-Punkt die Spitze

markiert). Die von Weixler und Werner genannte „Verschränkung" dieser Ebenen

ist aufgrund der Heterogenität der damit verbundenen Zeitkonzepte nicht
unproblematisch, birgt aber durchaus heuristisches Potential.43

4 Die zeitliche Relevanz der sefswwa-Literatur

.Literarische' setsuwa, die in Anthologien wie dem Konjaku monogatari shü #J

mm"" aus der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts überliefert sind, stellen in
mehrfacher Hinsicht vielversprechende Forschungsobjekte für auf Kategorien von
Zeitlichkeiten ausgerichtete narratologische Untersuchungen dar.

a) Auf der Ebene der erzählten Zeit sind verschiedene Zeitordnungen, die neben¬

einander existieren, zu beobachten, sogenannten Heterochronien, wie sie sich

auch in der Literatur der europäischen Vormoderne, nicht aber in der höfischen

monogatari-Literatur (monogatari bungaku finden. Der japanische
locus classicus entstammt indes nicht der sefsuwa-Literatur (setsuwa bungaku

i£IS3C^): In der bereits im 8. Jahrhundert niedergeschriebenen Geschichte von
Mizunoe no ura no Shimako zKilÄ&T- (.Shimako von der Mizunoe-Bucht', ab

43 Vgl. Weixler und Werner (2015: 9-11), für die allerdings der Grund der „etwas schiefen

methodischen Grundlage" (S. 11) darin liegt, dass sowohl für die erzählte Zeit wie auch für die

Erzählzeit eine „monoton verlaufende, lineare und überall gültige Zeit" (S. 9) angenommen werde,

was im Fall der Erzählzeit nicht korrekt sei. Dabei übersehen sie, dass die erzählte Zeit zwar linear
sein mag, sie aber nicht „monoton verlaufend!]" und somit auch nicht „überall gültigj ]" ist (vgl.
erneut die in Abschnitt 2 angeführten Gedanken von Abbott 2021: 4-5).
44 Eine Übersetzung des Titels gestaltet sich schwierig, da konjaku 4" et auf die einleitende
Formel ima wa mukashi verweist, die unterschiedlich ausgelegt wird (siehe unten, bes.

Anm. 52). Gemäß der geläufigen Interpretation ließe sich der Titel mit .Sammlung von
Erzählungen, die jetzt lange her sind' übersetzen, doch hat auch die von Mabuchi Kazuo (1958: 79)

vorgeschlagene Auslegung der Formel viel Zuspruch gefunden. Folgt man dieser Interpretation,
erweist sich eine Übersetzung des Werktitels als etwas sperriger: .Sammlung von ,Jetzt-ist-

früher'-Erzählungen'.



DE GRUYTER Suche nach der Zeit als narratologische Analysekategorie — 45

dem Spätmittelalter als Urashima Tarö bekannt) lebt ein Fischer drei

Jahre lang auf dem mythischen, aus dem Ozean aufragenden Berg Penglai lÜH
(jap. Hörai), doch als er in seine Heimat zurückkommt, sind dort über dreihundert

Jahre vergangen. Durch das Überschreiten eines Tabus, indem er ein Kästchen

öffnet, was ihm von seiner Frau verboten wurde, kehrt er in die alte Zeitordnung
zurück und wird zum alten Greis.45 Da alle fiktiven Welten, von denen erzählt

wird, ontologisch von der empirischen Wirklichkeit verschieden sind, sind

alteritäre Zeitordnungen innerhalb dieser Welten nicht grundsätzlich weniger real

als eine gemäß der empirischen Realität gezeichnete fiktive Umgebung; sie

weichen nur stärker von unserer Alltagserfahrung ab. In diesem Fall lässt sich die

Überführung von einer Zeitordnung in die andere wohl auch anthropologisch so

deuten, dass sie das plötzliche Bewusstwerden des eigenen Alters darstellt. In
einer Zeit (bzw. Welt), in der man das eigene Spiegelbild nicht jeden Tag im

Badezimmerspiegel sieht, mag diese phantastische Beschreibung ihre Wurzeln

durchaus in einer realen Erfahrung haben.

Heterochronien finden sich auch in kleinerer Form oder können angedeutet
sein, ohne realisiert zu werden. Ein Beispiel ist die Geschichte ,Davon, wie
durch Hexerei46 Melonen gestohlen und weggegessen wurden' („Gezutsu o

motte uri o nusumi kuwaruru koto" aus dem Konjaku

monogatari shü (28:40):47 Als Männer, die mit Pferden Melonen in die

Hauptstadt transportieren, in der Sommerhitze eine Pause einlegen und
eigens mitgebrachte Melonen verzehren, bittet ein durstiger Greis (okina m)
um eine Melone. Die Männer lehnen ab, da die zu transportierenden Melonen

nicht ihre eigenen seien. Daraufhin sammelt der Greis die von den Männern

ausgespuckten Kerne und pflanzt sie ein. Die Männer beobachten, wie
innerhalb weniger Augenblicke vor ihren Augen prächtige Melonen
heranwachsen. An dieser Stelle der Erzählung geht der Rezipient von zwei

Zeitordnungen aus, die an einem Ort aufeinandertreffen. Der Greis scheint über

die Zeit zu herrschen. Nachdem der Greis alle Melonen verteilt hat, stellen die

45 Ausführlich erzählt in einem Fragment aus dem Tango no kuni fudoki FHâlïl)Il±ÏE (.Topo¬

graphische Aufzeichnungen zur Provinz Tango', 8. Jh.); in SNKBZ 5: 473-483; übersetzt in
Naumann/Naumann 2009; 37-40. Das mythische Land Tokoyo (wörtlich ,Welt der Ewigkeit') wird mit
verschiedenen Schriftzeichen geschrieben, bei der ersten Nennung aber mit äf Iii (SNKBZ 5; 475,

480), was eine Abkürzung für den Berg Penglai darstellt (vgl. SNKBZ 5: 476, Anm. 28). In

der knappen Erwähnung im Nihon shoki 0 (.Chronik Japans', 720) steht -Üj^lil, was dort
mutmaßlich Tokoyo no kuni zu lesen ist (SNKBZ 3; 206-207).

46 Gezutsu wörtlich etwa .äußere Techniken', bezieht sich auf nicht-buddhistische
äußere), d.h. böse, magische Praktiken.

47 Die 40. Erzählung im 28. Faszikel des Konjaku monogatari shü. SNKBT 37:276-278; übersetzt in

Tyler 1987; 3-4 (ohne den abschließenden Erzählerkommentar).



46 — Balmes DE GRUYTER

Männer jedoch fest, dass die Melonen in ihren Körben verschwunden sind. Der

Greis erweist sich als Hexer (gezutsu siehe Titel) bzw. als .Verwandelter'
0henge no mono SJtV/ #),48 der die Männer getäuscht hat. Diese gehen davon

aus, dass er ihre Augen .verdunkelt' hat (warera ga me o kuramashite V/ @

V Bg v ->x),49 sodass sie nicht sehen konnten, wie er die Melonen nahm. Die

scheinbare Heterochronie entpuppt sich als Illusion.
b) In sefsuwa-Erzählungen finden sich häufig Zeitsprünge sowie konkrete Zeit¬

angaben. Beides betrifft das Verhältnis von erzählter Zeit zu Erzählzeit, selten

auch die Zeit der Narration, wenn der Erzähler darlegt, wie lange ein

bestimmtes Ereignis her ist - in den wenigen Beispielen, die sich dafür finden,
sind es meist mehrere Hundert Jahre.50

c) Das bereits eingeführte Verbalsuffix -keri, das nicht nur das Präteritum
bezeichnet, sondern zugleich eine vergegenwärtigende Funktion erfüllt,
mag als Indiz dafür gesehen werden, dass die Zeit der Narration in
japanischen Erzähltexten keinen kohärenten Zeitabschnitt darstellt.51
Andererseits ließe sich auch argumentieren, dass eine Verschiebung der

Perspektive nicht unmittelbar die Zeit der Narration beeinflusst. Eine

ähnliche Rolle wie-keri kommt der Eingangsformel ima wa mukashi lief
zu, wenn das mit der Themenpartikel wa markierte ima nicht als Adverb,
sondern als Nomen in Subjektfunktion verstanden wird. Die Formel ist

dann nicht mit Jetzt in ferner Vergangenheit', sondern mit Jetzt ist früher'
zu übersetzen.52 Dass die Vergangenheit gegenwärtig wird, macht die

Erzählung jedoch keineswegs zu einer im .historischen Präsens'.53

48 SNKBT 37: 278.

49 SNKBT 37: 277.

50 Im 41. Kapitel des in der Mitte des 14. Jahrhunderts entstandenen Shintöshü (.Samm¬

lung göttlichen Wirkens'), „Közuke no kuni daisan no miya Ikaho no daimyöjin no koto" ElfHM
(,Von der Großen Lichten Gottheit von Ikaho, dem dritten Schrein der

Provinz Közuke'), bemerkt der Erzähler, dass das Berichtete nun über 700 Jahre her ist (siehe

Shintöshü 1988: 213).

51 Siehe auch den Beitrag von Peter Pörtner in diesem Heft zu „grammatisch markierten Zeit-

Sprüngejn], wenn man sie nicht als Aspekt-Wechsel versteht".
52 Seit der Edo-Zeit (1603-1868) ist die vorherrschende Interpretation, ima wa als betontes Adverb

zu verstehen (im Sinne von ima de wa mukashi), sodass die Formel mit Jetzt in ferner Vergangenheit'

zu übersetzen ist und sich in seiner Bedeutung von nur mukashi (,In ferner Vergangenheit... ') kaum

unterscheidet (vgl. Kasuga 1975: 247-246). Mabuchi Kazuo stellt 1958 die These auf, dass mit ima

wa mukashi das Jetzt' in die Vergangenheit gerückt wird. Wenngleich es problematisch ist, dass er

in diesem Kontext von .historischem Präsens' (rekishiteki genzai BÜ&tfildï) spricht, und sein

Argument, dass auch sono toshi (Jenes Jahr') gelesen worden sei (vgl. Mabuchi 1958: 79),

nicht überzeugt, da Jetzt' deiktisch auf derselben Stufe wie .dieses' und nicht wie Jenes' steht, so

lässt sich die Auslegung von imawa mukashi als Jetzt ist früher' doch nicht verwerfen. Wie Kasuga



DE GRUYTER Suche nach der Zeit als narratologische Analysekategorie — 47

Wie bereits angedeutet, sind Heterochronien über die Narratologie hinaus von
Interesse, da diese eng mit historischen Zeitkonzepten verbunden sind. Eine Analyse
würde die ,Zeit' als narratologische Analysekategorie eher indirekt betreffen und soll

daher an anderem Ort erfolgen. Bezüglich -keri wäre zu diskutieren, inwieweit der

genannte Unmittelbarkeitseffekt tatsächlich als zeitliches Phänomen zu denken ist.

Im Folgenden bleiben wir zunächst bei der klassisch-narratologischen
Unterscheidung von erzählter Zeit und Erzählzeit und wenden uns, nachdem deren Grenzen

aufgezeigt wurden, der Theorie von Meir Sternberg zu.

5 Die Grenzen der klassischen Modelle

Sternberg betont die Bedeutung der Chronologie für die Erzählung bzw. für eine

starke Narrativität54 und zeigt auf, dass der Strukturalismus stets nach

Abweichungen von der Regel sucht.55 Genette selbst schreibt in seinem Nouveau

discours du récit (1983, dt. „Neuer Diskurs der Erzählung"), dass seine

Beschäftigung mit Proust zu einer ,,übermäßige[n] Betonung der Zeitprobleme
(Ordnung, Dauer, Frequenz)" geführt habe.56 Auf Ordnung und Frequenz mag
dies zutreffen; zudem sollte nicht vergessen werden, dass Genettes Definition
von Ordnung an ihre Grenzen stößt, sobald sich narrative Informationen nicht
eindeutig histoire oder discours zuordnen lassen.57 Die sich aus dem Verhältnis

Razuo (1975:246) schreibt, gewann sie tatsächlich zunehmend an Unterstützern. Kasuga versucht

ausgehend von Mabuchi eine Neuinterpretation. Er betrachtet die Erzählung als die Verlängerung
eines einzigen Satzes und weist der Eingangsformel eine adverbiale Funktion zu, die auf die

Schlussformel, z.B. to zo ii-tsutaetaru t <5 (,So wird es überliefert'), Bezug nimmt.
Ima wa mukashi übersetzt er in diesem Kontext mit „From the past down to the present" (Kasuga
1975 : 241). Diese Auslegung passt zu -keri, das Kasuga neben Eingangs- und Schlussformel als

eines der drei wesentlichen sprachlichen Elemente der Erzählung ausmacht (vgl. S. 244-242),

scheint aber grammatisch fragwürdig. Widersprüchlich ist zudem, dass er die früheren zwei

Interpretationen manchmal als Nebenfunktionen der Eingangsformel betrachtet (siehe S. 243,

241), sie aber auch explizit verwirft (vgl. S. 247-246, 239).

53 Vgl. Shirane 1994: 225; siehe auch Balmes 2020b: 100, Anm. 19.

54 Vgl. Sternberg 1992: 463-464, 467.

55 Vgl. Sternberg 1992: 469-473, 517.

56 Genette 2010:179.

57 Susanne Reichlin führt ein Beispiel aus Wolframs von Eschenbach Parzival (frühes 13. fh.) an,
in dem der Erzähler angibt, bestimmte Namen erst später nennen zu wollen (241,1-5), sodass die

Rezipienten nicht mehr wissen als die Fokalisierungsinstanz Parzival. In der Forschung wurde
dieses Phänomen sowohl auf den ordo naturalis als auch auf den ordo artificialis, d.h. sowohl auf
die histoire als auch auf den discours, bezogen (vgl. Reichlin 2019:182-183). Reichlin stellt fest: „In



48 — Balmes DE GRUYTER

von erzählter Zeit zu Erzählzeit ergebende Dauer, d.h. das Erzähltempo,58 ist
hingegen eine Kategorie, mit der sich auch in prototypischen, chronologischen
Erzählungen zahlreiche Modulationen der Erzählweise beschreiben lassen.

Dennoch haben auch Analysen mit dieser Kategorie ihre Grenzen. Als Beispiel
dient im Folgenden die Erzählung ,Davon, wie eine Frau tiefen Groll hegte und

lebendig zu einem Dämon wurde' („Urami fukaki onna, ikinagara oni ni naru
koto" J®, & 3 #) aus der 1222 entstandenen
buddhistischen sefsuwa-Sammlung Kankyo no tomo MUrX (,Ein Freund in der

Abgeschiedenheit'; hier 2:3)59 des Mönchs Keisei JüÜf (1189-1268).

Der Text erzählt die Geschichte einer Frau, die zutiefst enttäuscht ist, als ihr
Geliebter sie nicht mehr besucht. Als ihr selbst dann keine Beachtung zukommt,
nachdem sie aufhört zu essen und sich ganz aus dem sozialen Leben zurückzieht,
.verkleidet' sie sich als Dämon. Während der Beginn der Erzählung in der Art einer

Zusammenfassung (bei Genette sommaire bzw. .Summary' in der deutschen

Übersetzung) erzählt wird, stellt die Beschreibung dieser .Verkleidung' den

ausführlichsten Teil der Erzählung dar:

èr, tfclifT-fo m teTT, t>tiÉAT©Afoim*U£,
Sîïiflc,
T, HCDiêto {t£] Ä9$lLT, AftAAjt Lo0 A, AT, SC

©ff£*T, TA£tfs;©Aë GWaG-fo 60

Weil sie dann immerzu Wandschirme aufstellte und sich [die Decke] über [den Kopf] zog, gab

es niemanden, der sich ein Herz fasste und zu ihr ging. Da nahm sie einen Kübel mit Sirup, der

einer Erzählung werden Dinge berichtet, die zwar durchaus zeitlich konnotiert sind, die sich aber

nicht problemlos in eine linear-chronologische Reihe bringen lassen" (Reichlin 2019:183).

58 Siehe Genette 2010:18, 54.

59 SNKBT 40: 422-424; übersetzt in Watson/Shirane 2011:121-123.

60 SNKBT 40: 422 (.historische Orthographie' in Klammern; nachfolgend ebenso). Eine ähnliche,
noch etwas ausführlichere Beschreibung findet sich in der Geschichte von Hashihime fSJlE, wie sie

in der Hyakunijüku-Fassung EfA+Al# (.Fassung in 120 Rezitationseinheiten') des in der ersten

Hälfte des 13. Jahrhunderts entstandenen Heike monogatari (.Erzählungen von den

Heike') erzählt wird: „So kehrte sie also in die Hauptstadt zurück, band ihre langen Haare in fünf
Zöpfe, nahm Kiefernharz und ließ es aushärten und machte daraus fünf Hörner. Ihr Gesicht

bemalte sie dunkelrot, den Körper zinnoberrot, auf den Kopf setzte sie einen eisernen Reif, und an
dessen drei Füße band sie Kiefernscheite und zündete diese an" (Großmann 2020:68). In der Nacht

läuft die Frau zu den Stromstellen von Uji Alu, und nachdem sie diese Prozedur

einundzwanzigmal wiederholt hat, verwandelt sie sich dauerhaft in einen Dämon - wie es auch die Frau

im Kankyo no tomo wird. Beiden ist zudem eine Tötungsabsicht gemein, aber die spätere Hashihime

betet zusätzlich zur Gottheit des Kibune-Schreins jbKJWtt.



DE GRUYTER Suche nach der Zeit als narratologische Analysekategorie — 49

in der Nähe stand, band ihr Haar in fünf Knoten hoch, rieb diese mit dem Sirup ein, ließ sie

trocknen und formte sie, dass sie wie Hörner aussahen. Die Leute bekamen davon überhaupt
nichts mit. Dann legte sie einen scharlachroten Hosenrock an, und in der Nacht rannte sie

heimlich [davon] und verschwand. Auch davon bekamen die Leute im Haus gar nichts mit.

Auch wenn es sich hierbei um die ausführlichste Stelle der Erzählung handelt,
kann wohl kaum von einer,Szene' im Sinne Genettes gesprochen werden,61 da die

Dauer der erzählten Zeit die der Erzählzeit deutlich übersteigt. So muss die Frau

erst warten, bis der Sirup getrocknet ist, bevor sie ihre Haare zu Hörnern formen
kann.

Im sich daran anschließenden knappen Bericht der erfolglosen Suche nach
der verschwundenen Frau wird der kollektive Eindruck der Menschen in direkter
Rede wiedergegeben. Es folgt ein Zeitsprung von ungefähr dreißig Jahren, eine

.Ellipse' in Genettes Terminologie. Als das Gerücht umgeht, dass in einem
verfallenen Tempel ein Dämon hause, der sich von Fohlen und Kälbern ernähre,
beschließen die Dorfbewohner, den Tempel in Brand zu stecken. Dieser Abschnitt
ist wieder in der Art einer Zusammenfassung erzählt, aber mit viel wörtlicher
Rede. Streng genommen wäre nach Genettes Terminologie wohl von in eine

Zusammenfassung eingelassenen Mikro-Szenen auszugehen. Sinnvoller ist es, an
dieser Stelle Genettes Kategorie der .Distanz'62 aufzugreifen, die sich auf den Grad

der Detailliertheit des Erzählten bezieht: je detaillierter, desto geringer die
narrative Distanz. Hier lässt sich daher von einer relativ großen Distanz zu sprechen.
(Zwar gilt direkte Rede gemeinhin - und auch bei Genette - als Kriterium für eine

geringe Distanz; es lässt sich für das Japanische jedoch zeigen, dass die Kopplung
der Distanz an die Rede- und Gedankendarstellung problematisch ist, da
zwischen den einzelnen Formen nicht immer unterschieden werden kann. Zudem

sollte auch die Erzählerpräsenz nicht als Maß für die Distanz genommen werden,
da die Distanz dann nicht mehr als eine Teilmenge der Perspektive wäre.)63

Aus dem brennenden Tempel kommt eine Gestalt gerannt, die sich in einer

langen Rede als die verschollene Frau zu erkennen gibt und ihre Geschichte

erzählt: Nachdem sie ihren Geliebten getötet hatte, war es ihr unmöglich, wieder
ihr ursprüngliches Aussehen anzunehmen. Um von niemandem erkannt zu werden,

fristete sie ein leidvolles Dasein in der Tempelhalle. Zuletzt bittet sie die

Anwesenden, für sie einen Tag lang das Lotos-Sütra abzuschreiben und ihre

61 Eine Szene liegt nach Genette vor, wenn „eine konventionelle Gleichheit von Erzählzeit und
erzählter Zeit vorliegt" (Genette 2010: 59). Diese „Gleichheit" wird auch dynamic veracity genannt
(siehe Anm. 17).

62 Siehe Genette 2010:103-118 (in Kapitel 4 zum .Modus').
63 Vgl. Balmes 2020b: 87-94.



50 — Balmes DE GRUYTER

Geschichte unter Frauen und Kindern als warnendes Beispiel zu verbreiten,64 und
stürzt sich ins Feuer. Den Abschluss der Erzählung bilden einige Kommentare des

Erzählers.

Was gewinnen wir nun durch eine solche Analyse der Erzählung? Nicht
besonders viel, bis auf dass sich die selbst herbeigeführte Transformation der Frau

zum Dämon sowie ihr Bekenntnis als Schlüsselstellen ausmachen lassen. Aber ist
deshalb darauf zu schließen, dass hier der Zeit bzw. Zeitlichkeiten jenseits ihrer
konstitutiven Funktion für Erzählwelt und Erzählen nur eine geringe Bedeutung
zukommt? Nicht zwangsläufig, denn wie eingangs erwähnt lässt sich zusätzlich

zum Text selbst auch der Rezipient in den Blick nehmen. Dieser ist nicht nur
insofern relevant, als er vom discours ausgehend das erzählte Geschehen mental

rekonstruiert, sondern darüber hinaus zurück- und vorausschaut. Diese Vorgänge
stehen im Zentrum von Meir Sternbergs kognitiver Theorie, die er, in Abgrenzung
gegenüber dem Formalismus, zu dem im weitesten Sinne auch der Strukturalismus

gezählt wird, als „A Functional Theory of Narrative"65 bezeichnet.

6 Spannung, Neugier, Überraschung: Meir
Sternbergs kognitive Theorie

Sternberg setzt an bei einer Kritik von Aristoteles und dem Mimesis-Paradigma,
das die Literaturwissenschaft bis heute grundlegend prägt. Dieses habe dazu

geführt, dass die Ebene der Kommunikation vernachlässigt worden sei.66 So lasse

sich mit Aristoteles das Empfinden von Überraschung durch den Leser nur mit
einer Entwicklung auf der Ebene der Handlung erklären (als Peripetie oder
Wiedererkennung67), überraschen könne aber auch die Art, wie erzählt wird.

64 Die Erzählung bezieht ihre Legitimation somit aus der Ebene der histoire und markiert zugleich
ihre Faktualität, auch ohne eine abschließende Formel wie to zo katari-tsutaetaru t -Ç'fn l'j

(,So wird [diese Geschichte] überliefert').
65 Sternberg 1992: 529.

66 Vgl. Sternberg 1992: 509-511, 516-517.

67 Siehe Kap. 9 bis 11 in Aristoteles' Poetik (Poiêtikê, ab 335 v.Chr.) (hier Aristoteles 1982: 33-37
[1452a—b]). Sternberg führt aus, dass Überraschung durch Peripetie oder Wiedererkennung nicht
von einer Figur in der Erzählwelt ausgehen könne, da ihre Überraschung nicht die des Lesers

bedeuten müsse (vgl. Sternberg 1992: 508). Während dies auf die Peripetie zutreffen dürfte (siehe

Kap. 13 und 24 der Poetik; hier Aristoteles 1982: 39 [1453a], 41 [1453b]), meint .Wiedererkennung'
für Aristoteles fast immer die Wiedererkennung einer Figur durch eine andere Figur (siehe Kap. 11

und 16; hier S. 35-37 [1452b], 51-53 [1454b—1455a]). Es lässt sich nur eine Stelle finden, in der es im
Kontext der Wiedererkennung um den Zuschauer der Tragödie geht: „Es gibt auch eine Art, die auf
einem Fehlschluß des Zuschauers beruht. So im .Odysseus Pseudangelos'. Daß er allein den Bogen



DE GRUYTER Suche nach der Zeit als narratologische Analysekategorie — 51

Überraschung sei daher nicht zwangsläufig mimetisch motiviert.68 Das

Zusammenspiel der beiden Ebenen von Repräsentation und Kommunikation (d.h.

histoire und discours), das Sternberg communicative power nennt69 und mit dem er

Narrativität definiert, manifestiere sich in Spannung, Neugier und
Überraschung.70 Diese bezeichnet Sternberg als „generic master roles"71 oder „master
functions of narrative"72 und argumentiert, dass in der Erzählung nur diese

Kategorien konstant, Perspektive, Raum, Ereignis und Figur dagegen variabel
seien. Letztere Kategorien, wenngleich sie in narratologischen Arbeiten im
Vordergrund stehen, fänden sich auch in anderen Diskursarten als der Erzählung und
seien daher für sich nicht narrativ. Jedoch vereinnahme die Erzählung alle nicht-
narrativen Elemente und Strukturen für ihre eigenen Zwecke, sodass sie der
Narrativität zuträglich werden73 (gleichermaßen assimilierten deskriptive Texte
narrative Elemente74).

Sternberg definiert die Erzählung als zeiüichen Prozess und legt dar,75 dass sich

die Erzählung gegenüber anderen Diskursformen, deren Zeitlichkeit sich
größtenteils auf die Kommunikation beschränkt,76 durch ihre doppelte Zeitstruktur
auszeichnet: „What distinguishes narrative effects as such from all others is less

their play over time than their interplay between times."77 Die universalen78

Kategorien Spannung, Neugier und Überraschung sind jeweils auf verschiedene Weisen

durch das Zusammenspiel der Zeiten des discours und der histoire bestimmt. Dieses

ist insofern von dem Verhältnis von erzählter Zeit und Erzählzeit zu unterscheiden,
als es hier nicht um Dauer geht, sondern um Vor-, Gleich- und Nachzeitlichkeit.
Gleichwohl geht es nicht um Ordnung im Sinne Genettes, da Vor-, Gleich- und
Nachzeitlichkeit beider Zeitebenen zu berücksichtigen sind, sodass sich komplexe
Konstellationen ergeben. Der größte Unterschied zu den klassischen Modellen

spannen kann, und sonst niemand, ist vom Dichter erfunden und Voraussetzung, selbst wenn er

behauptet, er werde den Bogen erkennen, ohne ihn gesehen zu haben; doch die Annahme,
Odysseus werde sich hierdurch zu erkennen geben, ist ein Fehlschluß" (Kap. 16; S. 53 [1455a]).

Manfred Fuhrmann kommentiert diesen Passus wie folgt; „Eine dunkle, korrupt überlieferte
Partie" (S. 124, Anm. 7).

68 Vgl. Sternberg 1992: 510, 523.

69 Vgl. Sternberg 1992: 508.

70 Vgl. Sternberg 1992: 529

71 Sternberg 1992: 472.

72 Sternberg 1992: 534. Auch „narrative master forces" (Sternberg 2001:117).

73 Vgl. Sternberg 1992: 472, auch 518, 529-531, 533-534; Sternberg 2001:115-117,119.

74 Vgl. Sternberg 2001:121.

75 Vgl. Sternberg 1992: 534.

76 Sternberg 1992: 529.

77 Sternberg 1992: 519.

78 Vgl. Sternberg 1992: 531; Sternberg 2001:117.



52 — Balmes DE GRUYTER

dürfte jedoch darin liegen, dass das Verhältnis verschiedener Ebenen der Erzählung
nicht bloß mechanisch bestimmt wird, sondern die Perspektive des Rezipienten
hinzutritt. Erst dadurch erlangt das Zusammenspiel von discours und histoire seine

Dynamik.

Spannung (suspense) umschreibt Sternberg mit dynamics of prospection.

Spannung ist also auf die Zukunft ausgerichtet, wobei der Text auf diese nicht

explizit zu verweisen braucht - anders als im Fall der Vergangenheit (oder

genauer: eines Ausschnitts der Vergangenheit), die ihrem zeitlichen Zusammenhang

entrissen werden muss, um vergegenwärtigt werden zu können. Die

Ausrichtung auf die Zukunft erfolgt dagegen von selbst, sobald chronologisch erzählt

wird. Hinsichtlich Kommunikation und Repräsentation beschreibt Sternberg die

Erzählung als „doubly end-oriented":79 Neben der chronologischen gibt es eine

textuelle Zukunft. Auf die Zukunft ausgerichtete Lücken sind universal und
weitaus häufiger als auf die Vergangenheit ausgerichtete, da sie ohne das Zutun
des Erzählers entstehen. Für den Rezipienten sind sie aber ebenso relevant.80 Je

mehr der Erzähler durch Prolepsen Entwicklungen vorwegnimmt, desto geringer
ist die Spannung.81 Eine chronologische Erzählung erzeugt daher die größte

Spannung.

Neugier und Überraschung sind schwieriger zu erzeugen als Spannung.82 In

Bezug auf Überraschung (surprise) spricht Sternberg auch von dynamics of
recognition. Überraschung setzt voraus, dass der Rezipient nachträglich auf eine Lücke

aufmerksam wird.83 Dabei sind zwei Fälle zu unterscheiden: Wird die Lücke

danach geschlossen, lässt sich von einer Rechronologisierung sprechen. Dies sei

der einzige Fall, den Aristoteles gekannt habe. Bleibt die Lücke dagegen bestehen,

liegt eine Dechronologisierung vor: Was zuvor gewiss schien, ist nun von Ambi-

guität gezeichnet.84

Neugier (curiosity) setzt voraus, dass sich der Rezipient einer von der Erzählung

signalisierten Lücke bewusst ist und zudem weiß, dass die Erzählung zur
Abgeschlossenheit strebt. Er fragt sich, was eine Figur getan hat, oder wie oder

weshalb sie etwas getan hat. Sternberg bezeichnet die Neugier deshalb als dynamics

of retrospection. Neugier entsteht somit aus Überraschung oder, um genauer
zu sein, aus Dechronologisierung: Eine Lücke wird offensichtlich, aber nicht

79 Sternberg 1992: 527.

80 Vgl. Sternberg 1992: 526-528.

81 Siehe Sternberg 1992: 528, 537, auch 526.

82 Vgl. Sternberg 1992: 537

83 Vgl. Sternberg 1992: 519.

84 Vgl. Sternberg 1992: 521.



DE GRUYTER Suche nach der Zeit als narratologische Analysekategorie — 53

geschlossen.85 Sowohl Spannung als auch Überraschung und Neugier können auf
kleine oder große Teile der Handlung bezogen sein.86

In zwei Punkten scheint Sternbergs Theorie zu einschränkend: 1. Während die

Wiedererkennung nach Aristoteles tatsächlich eine Lücke schließt, sich also als

Rechronologisierung bezeichnen lässt, setzt die Peripetie, eine überraschende

Plotentwicklung, keine Lücke, sondern bloß eine abweichende Erwartungshaltung
voraus.87 Es scheint daher nicht richtig, Überraschung auf Re- und Dechronologi-

sierung zu begrenzen. Hinzu kommt, dass es bei der Wiedererkennung nach
Aristoteles in erster Linie um die Überraschung einer Figur geht, die gegebenenfalls mit
der Überraschung des Rezipienten zusammenfallen kann. Dass Sternberg jedoch in
Bezug auf Aristoteles' Kategorien die Überraschung auf Figurenebene von
vornherein ausschließt, ist problematisch.88 2. Prolepsen sind nach Sternberg der

Spannung abträglich. Sehr wohl können sie aber Neugier bedingen: das Verlangen,

zu erfahren, wie es zu einer bestimmten Entwicklung kommen wird. Neugier kann
daher nicht uneingeschränkt als dynamics of retrospection gelten, während sich die

Bezeichnung dynamics ofprospection nicht ausschließlich für die Spannung
reservieren lässt.89

Betrachten wir die Erzählung aus dem Kankyo no tomo nun noch einmal mit
Sternbergs kognitiver Theorie: Dass die Frau nach ihrem Verschwinden jahrelang
nicht gefunden wird, stellt eine offensichtliche Lücke dar, welche unsere Neugier
weckt. Wenn angedeutet wird, dass sie dreißig Jahre später als Dämon ihr

85 Vgl. Sternberg 1992: 524-525, 532. Vergleiche auch die folgende Umschreibung: „we readers

know that we do not know and proceed accordingly, looking back to the past for clues and forward
to the future for rounded closure" (Sternberg 1992: 515).

86 Vgl. Sternberg 1992: 524-525, 527, 532.

87 In der Frage, wie sich die Peripetie zur Wahrscheinlichkeit verhält, ist Aristoteles' Poetik

ambivalent. In Kap. 9 schreibt Aristoteles von „zufälligen Ereignissen [...], die sich nach einer

Absicht vollzogen zu haben scheinen", sich aber durch „wechselseitige! ] Unabhängigkeit"
auszeichnen (hier Aristoteles 1982: 33 [1452a]). Dagegen heißt es in Kap. 10, dass „Peripetie und

Wiedererkennung [...] mit Notwendigkeit oder nach der Wahrscheinlichkeit aus den früheren

Ereignissen hervorgehen" müssen (S. 35 [1452a]). In Kap. 11 wird diese Auffassung noch einmal
wiederholt (siehe ebd.). Schließlich wird in Kap. 13 die Ursache einer Peripetie genauer benannt:

„Die gute Fabel [...] muß vielmehr vom Glück ins Unglück umschlagen, nicht wegen der Gemeinheit,

sondern wegen eines großen Fehlers [...] eines Mannes" (S. 39-41 [1453a]). Auch in Kap. 16

wird der kausale Zusammenhang zumindest für ,gute' Tragödien hervorgehoben, allerdings in

Bezug auf die Wiedererkennung: „Die beste unter allen Widererkennungen ist diejenige, die sich

aus den Geschehnissen selbst ergibt, indem die Überraschung aus Wahrscheinlichem hervorgeht"
(S. 53 [1455a]). Später relativiert Aristoteles in Kap. 18 im Zusammenhang mit der Peripetie aber:

„es ist wahrscheinlich, daß sich vieles gegen die Wahrscheinlichkeit abspielt" (S. 59 [1456a]). Es

erscheint somit schwierig, eine einheitliche Konzeption auszumachen.

88 Siehe Anm. 67.

89 Die beiden Einwände verdanken sich Impulsen von Simone Müller.



54 — Batmes DE GRUYTER

Unwesen treibt, überrascht uns das nur wenig, da diese Information direkt auf eine

Lücke (oder Ellipse im Sinne Genettes) folgt. Allerdings werden wir neugierig, was
die Details ihrer Transformation betrifft, sodass wir unseren Blick erneut auf die

Vergangenheit richten. Nachdem die Frau in Dämonengestalt aus dem brennenden

Tempel flieht, wird durch ihre retrospektiven Ausführungen die Spannung in

Bezug auf die weitere Handlung kurz ausgesetzt. Die Tatsache, dass sie nach dem

Mord an ihrem Geliebten nicht mehr in ihre alte Gestalt zurückkehren konnte,
überrascht uns. Je nach Rezipient vermag diese Information die Neugier zu stillen
oder auch nicht, da sich genauer nach dem Zusammenhang zwischen Mord und
äußerer Erscheinung fragen lässt. Nun gewinnt auch der Erzählerkommentar am
Ende an Relevanz, der sich hinsichtlich des Verhältnisses von erzählter Zeit und

Erzählzeit, wie es bei Genette bestimmt und von Weixler und Werner aufgegriffen
wird, gar nicht erst analysieren lässt.

rt 5 (ft,
êtvt, (4) gitittr, èCTIiiK iL<ffltftot©À©W.Âg:

<4)
0

90

Wenn es auch abstoßend ist, ist es doch bewegend. Wahrlich, indem sie sich in ein Gefühl

hineinsteigerte, wurde sie von einem einzigen irrenden Gedanken betrogen und dürfte dafür

langes Leid erfahren haben - das ist wohl bedauerlich und traurig. Der Ort, an den sie [nach
ihrem Tod] ging, dürfte ein ganz und gar schlechter gewesen sein. Ob man auch Rituale [für
die Verstorbene] durchführte? Selbst wenn man bis dahin erzählt haben sollte, erinnere ich
mich nicht daran.

Dieser Kommentar ist ein gutes Beispiel dafür, wie nicht-narrative Elemente Nar-

rativität verstärken können. Der Kommentar blickt über die Zeit der
wiedererzählten Geschichte hinaus und stellt Vermutungen über die nächste Inkarnation
der Frau sowie die weiteren Handlungen der anderen Figuren an. Da diese letztlich
ungewiss bleiben, wird eine Neugier geweckt, die über die Erzählung hinausreicht.
Dabei handelt es sich um Neugier im Rahmen der dynamics ofprospection.

7 Erzählstrategie in Konjaku monogatarishü
24:11

Eine sefsuwa-Erzählung, die hinsichtlich ihrer zeitlichen Strukturen besonders

bemerkenswert ist, ist die Erzählung .Davon, wie Tadaaki jemanden heilte, der

90 SNKBT 40: 424.



DE GRUYTER Suche nach der Zeit als narratologische Analysekategorie — 55

einem Drachen begegnet war' („Tadaaki, ryü ni au mono o ji suru koto"
fpffilf#fo) aus demKonjaku monogatarishü (24:11).91 Einer der takiguchi P, d.h.

der Krieger, die für den Schutz im Kaiserpalast zuständig sind, trägt einem Diener92

auf, Essen und Trinken zu bringen, woraufhin dieser in südliche Richtung
aufbricht. Als sich der takiguchi denkt, dass der Diener nun bereits zehn chö Pf oder

etwas mehr als einen Kilometer zurückgelegt haben müsste, ziehen Wolken auf
und es ergießt sich ein Regenschauer. Der Diener kommt auch nach langem
Warten nicht zurück, und der takiguchi geht nach Hause, macht sich aber Sorgen

um ihn und findet keinen Schlaf. Als er ihn am nächsten Tag sucht, erfährt er, dass

der Diener wie tot umgefallen war. Darauf bittet der takiguchi den Arzt Tadaaki
JÈffl um Hilfe, d.h. Tanba no Tadaaki (990-?), der zum Leiter des Büros

für Heilmittel (ten'yaku no kami AUII) aufstieg.93 Tadaaki rät ihm, den Mann

ganz mit Asche zu bedecken. Dank dieser Methode kommt der Diener zu sich und
erzählt, dass er auf der Westseite des Shinsen['en] (,Götterquell[-Garten]')
in ein Gewitter geraten war. Beim Shinsen'en handelt es sich um einen kaiserlichen
Garten südlich der östlichen Seite des Palastbezirks, an dessen Teich Regenrituale
durchgeführt wurden, in denen die Nägas, d.h. Schlangen- bzw. Drachengottheiten,

angerufen wurden.94 In völliger Dunkelheit habe der Diener geglaubt, eine

goldene Klaue (konjiki naru te glänzen zu sehen, woraufhin um ihn
alles schwarz geworden sei. Er habe es gerade noch nach Hause geschafft. Als der

takiguchi Tadaaki davon berichtet, lacht dieser und sagt, dass der Mann einen
Drachen (ryü H) gesehen habe. Die Erzählung endet mit dem Lob Tadaakis durch
die anderen takiguchi, allen, die davon hörten, sowie den Erzähler bzw. die

Überlieferung selbst:

91 SNKBT 36: 402-404.
92 Jüsha no onoko J1É# / D (SNKBT 36: 403); nach der ersten Erwähnung nur noch onoko U
(.Mann') genannt (eventuell auch otoko gelesen).

93 Siehe NJD: „Tanba no Tadaaki" JTääLI&ffl.

94 Das erste Ritual soll von Kükai (774-835), dem Begründer der Shingon-Schule Äfftk,
anlässlich einer Dürre durchgeführt worden sein. Im Konjaku monogatari shü (14:41) wird erzählt,
wie bei diesem Ritual eine ungefähr fünf shaku R, d.h. 1,5 Meter, große Schlange (hemi it)
erscheint, die auf ihrem Kopf eine fünf surt ff (ca. 15 cm) große goldene Schlange trägt und in den

Teich geht. Kükai identifiziert sie als Zennyo ryüö der aus Indien (Tenjiku

gekommen sei (siehe SNKBT 35: 359). In anderen Quellen wird die Schlange als größer
beschrieben. Der Name Zennyo ryüö, der sich in keiner kanonischen Schrift findet (vgl. SNKBT 35:

14 [Index]), wird auch mit dem Schriftzeichen für .Frau' ® 3E geschrieben. In der Kunst trägt
Zennyo ryüö häufiger weibliche Züge, ist aber etwa auf der frühen Malerei von Jöchi Je® aus dem

Jahr Kyüan 1 (1145), die auf dem Köyasan rSiSflll aufbewahrt wird, als Mann in chinesischer

Kleidung dargestellt (vgl. Manabe 2004: 368-369), weshalb im Folgenden von ,Drachenkönig' in
der männlichen Form die Rede ist.

95 SNKBT 36: 404.



56 Balmes DE GRUYTER

[...lîtniSTlâ-,
$$y0 w&ffljy'mjïsK
Ä.yittw=^xN jity ®-ijJ]±*J&Ai£®=sy'jrs/L h$4,f&ye--y/L hs„ 96

Nachdem der takiguchi zurückgekehrt war, ging er ins Wachlokal und erzählte den anderen

takiguchi von dieser Begebenheit. Da lobten auch die [anderen] takiguchi Tadaaki und zeigten
ihre Bewunderung. Auch in der Welt hörte man von dieser Begebenheit, und alle lobten
Tadaaki.

Überhaupt war es nicht nur [aufgrund] dieses [Vorfalls], dass jener Tadaaki ein vorzüglicher
Arzt war. Es heißt, dass [diese Geschichte] so überliefert wird.

Die Erzählung im Konjaku monogatari shü scheint auf eine historische Begebenheit am
Rande eines Regenrituals zurückzuführen. Im Kiu nikki f/fffi 0 ffi (.Tagebuch zu den

Regengebeten'), das von Regenritualen berichtet, die zwischen den Jahren Tenchö 1

(824) und Eikyü 5 (1117) am Shinsen'en durchgeführt wurden,97 findet sich der

nachfolgende Passus. Es handelt sich dabei um eine Art Nachbemerkung zu den

Aufzeichnungen zur Regierungszeit von Go-Suzaku tennö 07$$07$ (1009-1045, reg.

1036-1045), die anders als die vorangehenden Notizen mit keinem Datum versehen ist.

/MHËjEftiSfèfe, Ä#im Älggl.SWMife $JfÈ*l§S#î7ko

ïlWÎEiîc 98

Als Ono söjö 'hiHftïE die Zeremonie des Sütra des Bittens um Regen" durchführte, erhob

sich aus dem Götterquell ein goldener Drache und stieg zum Himmel empor. Einer, der dies

sah, wand sich [vor Qualen] und verlor das Bewusstsein. Der Leiter des Büros für Heilmittel
Tadaaki behandelte ihn. Als [die Person] wieder zu sich kam, erzählte sie alles von Anfang bis

Ende. So heißt es in den Aufzeichnungen des [Vorübergehenden] Leiters [des Dazaifu] Öe [no Masafusa]100.

96 SNKBT 36: 404.

97 Weiterhin finden sich Ergänzungen zu späteren Jahren bis Kaö 1 (1166). In der vom blinden
Gelehrten Hanawa Hokiichi ±if f£B— (1746-1821) herausgegebenen und zwischen 1793 und 1819

gedruckten Anthologie Gunsho ruijü ïPïfÛtîÉ (.Schriften geordnet nach Textsorte') ist eine

Abschrift vom 24. Tag des zwölften Monats im Jahr Shöö 4 (gregorianisch 1292) ediert, welche

wiederum auf der Kopie einer Abschrift vom 18. Tag des neunten Monats im Jahr Shöji 2 (1200)

beruht und in der später durch den Abgleich mit einer vor der Ära Öei (1394-1428) entstandenen

Schriftrolle Korrekturen vorgenommen wurden (siehe Kolophon in GR 25: 240).

98 GR 25 : 230; zitiert nach der digitalen Edition in JapanKnowledge in shinjitai Nach

einem Abgleich mit der Druckausgabe habe ich folgende Korrekturen vorgenommen: ryü durch

ryü tl ersetzt; Gö no sochi ki unnun in kleinere Schriftgröße gesetzt.

99 Shöukyö [no] hö ffPfSS: Hiermit wird auf die Rezitation besonders des Daiunrin shöukyö

TvBdlfPfS (,Sütra des Bittens um Regen des großen Wolkenrades'; T 989, 991) Bezug

genommen (siehe NKD: „Shöunkyö no hö" ff PfSS; SNKBT 35: 359, Anm. 28), in dem knapp 200

Drachenkönige (ryüö ÄEE) mit ihren Namen angerufen werden (vgl. Manabe 2004: 369).

100 Gö no sochi ki plfflE: Ein anderer Name für das meist als Göki [Ifö bezeichnete und nur

fragmentarisch erhaltene Tagebuch des Gelehrten Öe no Masafusa (1041-1111), welcher



DE GRUYTER Suche nach der Zeit als narratologische Analysekategorie 57

Mit Ono söjö ist der Mönch Ningai {HtM (951-1046) gemeint, der den Ono-Zweig
/hSfüiE der Shingon-Schule ÄUth begründete,101 dem auch der mutmaßliche

Autor des Kiu nikki, Shöken HR (1083-1147), angehörte.102

Hijikata Yöichi erläutert, dass die Erzählung aus dem Konjaku monogatari shü

eine komplexe Zeitstruktur impliziere, weil die Fokalisierungsinstanz und die

Figur, die das zentrale Ereignis erlebt, verschieden sind. Hijikata betont, dass es in
der vormodernen Literatur noch nicht möglich gewesen sei, Gleichzeitiges zu

erzählen. Es wäre jedoch möglich gewesen, die Begegnung mit dem Drachen direkt
zu erzählen und anschließend zur Perspektive des takiguchi zu wechseln, um die

Heilung darzustellen.103 Dass nicht auf diese Weise erzählt wurde, sondern der

takiguchi in den Vordergrund gestellt wird, begründet er damit, dass die

Geschichte von takiguchi überliefert worden sei. Diese hätten auch das Regenritual,

in dessen Kontext von einer solchen Begebenheit in anderen Texten

berichtet wird, aus ihrer Erzählung entfernt, weil es sie nicht betroffen habe und
daher nicht von Interesse gewesen sei.104

Wendet man Sternbergs Kategorien auf die Erzählung an, wird schnell klar,
dass Hijikatas Erklärung nicht besonders wahrscheinlich ist. Wie aus den
Kommentaren am Ende der Erzählung zu entnehmen ist, geht es vor allem um das Lob
Tada-akis.105 Daher ist Tadaakis Diagnose ohne die Erwähnung des Regenrituals

keineswegs als .unnatürlich' (fushizen ^ É $S) zu bewerten, wie es Hijikata tut,106

vielmehr vergrößert dies den Überraschungseffekt, der die Grundlage für die

Bewunderung Tadaakis darstellt. Der Überraschungseffekt ist umso größer, da er
die Lücke betrifft, wo nicht von der Begegnung des Dieners mit dem Drachen

zeitweise das Amt des Vorübergehenden Leiters des Dazaifu (Dazai no gon no sochi

innehatte (vgl. BKDJ: „Gö no sochi ki" /IßiffE; siehe auch die ShinNihon kotenseki sögö dëtahêsu0des Kokubungaku kenkyü shiryökan
https://kotenseki.nijl.ac.jp [29.5.2021], Werk Nr. 953037).

101 Siehe auch Hijikata 2003: 73.

102 Siehe die bibliographischen Angaben (shoshi jöhö Irlif##) in der digitalen Version des GR

(Text Nr. 725).

103 Vgl. Hijikata 2003: 71-72. Ich danke Simone Müller herzlich für den Hinweis auf diesen

Artikel.
104 Vgl. Hijikata 2003: 74-75.

105 Es sei angemerkt, dass die Erzählung an vorletzter Stelle in einer um Ärzte (kusushi ISSf)
kreisenden Sequenz steht, welche die Erzählungen 24:7 bis 24:12 umfasst. Letztere ist nicht
erhalten, aber der Titel verrät, dass es darin um Tadaakis Sohn Masatada ft,® (1021-1088; siehe

unten) ging.

106 Hijikata 2003: 79, Anm. 9.



58 — Balmes DE GRUYTER

erzählt wird, sondern stattdessen die Unwetterbeschreibung aus der Sicht des

takiguchi steht. Diese Lücke bleibt zunächst .versteckt', wird aber sogleich
offensichtlich, wenn sich der takiguchi fragt, wo der Diener steckt. Wir blicken neugierig
auf die Lücke zurück, und unsere Neugier wird durch den rätselhaften Bericht von
der goldenen Klaue nur verstärkt, da die Rechronologisierung unvollständig und
die Lücke bestehen bleibt. Schließlich bewirkt die Überraschung durch Tadaakis

Erklärung eine vollständige Rechronologisierung sowie die Abgeschlossenheit der

Erzählung.
Dafür, dass Hijikata Überlegungen zur Struktur der Erzählung zugunsten

historischer Spekulationen zurückstellt, spricht außerdem der Bericht im Sanböin

denbö kechimyaku HSßjußlfejfDM- (,Die Blutlinie des Sanböin zur Überlieferung
de Dharma', ca. 1493) von In'yü PPS® (1435-1519),107 demzufolge sich das Ereignis
eine Generation später zugetragen hat. Laut diesem Text, der sich auf ein nicht
verifizierbares Werk namens Tokugyöki (SfrlE (.Aufzeichnungen von tugendhaften

Taten') stützt,108 wird das Regenritual nicht von Ningai, sondern im Jahr

Köhei 8 (1065) von seinem Schüler Seizon (1012-1074) ausgeführt, und der in
Ohnmacht gefallene Mann wird statt von Tadaaki von dessen Sohn Masatada ft®,
(1021-1088) geheilt. Ferner enthält es eine kurze Episode mit Go-Sanjö tennö fjtEL

IfeAâ (1034-1073, reg. 1068-1072).

mTies, 0

mmm, ****.

B¥t55„ ftjUä±*B5Ä, ssAft
êktk-tâSiSo 109

In den Aufzeichnungen von tugendhaften Taten heißt es: Es bestand eine wahre Verbindung
zwischen Ono sözu Seizon /MHliMt# und Ningai söjö tiSfÜIE, dessen Schüler er wurde
und [dessen Wissen in sein] Gefäß [um]gegossen [wurde, ohne dass auch nur ein Tropfen
verlorenging]. Als [Seizon] im Jahr Köhei 8 [1065] die Übungen mit dem Sütra des Bittens um

Regen durchführte, fiel am sechsten Tag der Regen in Strömen, und das ganze Land wurde

107 Der Text enthält die Biographien der Patriarchen des zum Daigoji IIB]# gehörenden Sanböin

Häl# vom 11. Patriarchen Shöbö Ha? (832-909) bis zum 34. Patriarchen In'yü sowie ihrer
Schüler. Vgl. die bibliographischen Angaben (shoshi jöhö) in der digitalen Version des GR (Text Nr.

843). Lebensdaten nach NJD: „In'yü" fPIt
108 Wie aus einer Volltextsuche bei JapanKnowledge hervorgeht, wird das Tokugyöki im Sanböin

denbö kechimyaku insgesamt neunmal zitiert.

109 GR 28: 338; zitiert nach der digitalen Edition in JapanKnowledge in shinjitai. Nach einem

Abgleich mit der Druckausgabe wie folgt korrigiert: Go-Sanjö tennö fHHIfeAlk und ka in san-

kanichi EL >r 0 in eine kleinere Schriftgröße gesetzt; Satzzeichen hinter oboshimesu .SÄ statt
hinter goden JÈPJgf; ryü b durch ryü fl ersetzt.



DE GRUYTER Suche nach der Zeit als narratologische Analysekategorie — 59

benetzt. Zu dieser Zeit bewunderte der Thronfolger Go-Sanjö tennö die Wirkkraft [der
Zeremonie] Er stieg von der Veranda des Anwesens hinab und blieb stehen. Er nahm den Regen in
seiner Hand auf und trank ihn auf. Was könnte der Zeremonie in Ansehen überlegen sein!

Während dieser Übung [von Seizon] lief eine gewisse Person, ein Diener (zöshiki no onoko

$i*feJ§), auf der Seite der östlichen Ömiya[-Straße] ikH'Itkifg] am Shinsen'en vorüber und
konnte [plötzlich] nicht [mehr] sprechen. Sein Leib wurde von einer Krankheit befallen, unter
der er litt. Frau und Kinder fanden dies unheimlich, und als sie den klugen Arzt Masatada

befragten, antwortete dieser: „Du hast wohl den würdevollen Drachenkönig gesehen."
Daraufhin behandelte er ihn, und drei Tage später war er geheilt, usf. Drei Tage später kam er

wie beabsichtigt wieder zu sich und erzählte dies: Der Drachenkönig war aus dem Götter -

quell-Teich hervorgetreten und zum Himmel emporgestiegen. Als er dies gesehen hatte, hatte

es ihm die Sprache verschlagen (kotoba yamite Pit) und er [konnte] nicht [mehr] sprechen,
usf. Es ist wahrlich eine schöne Geschichte aus der Endzeit [der Lehre des Buddha], usf.

Dass der Diener im Konjaku monogatari shü nicht auf der Ost-, sondern der

Westseite des Shinsen'en entlanggeht, erklärt Hijikata damit, dass er nur so die

goldene Klaue in der Abendsonne glänzen sehen kann.110 Aufgrund der großen
Ähnlichkeit der Berichte hält Hijikata es für vorstellbar, dass die Version im
Konjaku monogatari shü auf die Darstellung, wie sie im Sanböin denbö kechimyaku
enthalten ist, zurückgeht.111 Worin besteht aber hier eine größere Ähnlichkeit als

zum Passus im Kiu nikki, das im Gegensatz zum Sanböin denbö kechimyaku in
seiner historischen Verortung des Ereignisses mit dem Konjaku monogatari shü

übereinstimmt und Tadaaki, nicht seinen Sohn Masatada nennt? Die Parallelität

liegt gerade in der Struktur der Erzählung: Anders als in der knappen Erwähnung
im Kiu nikld, erfahren wir bereits in der primitiveren Form der Erzählung, die im
Sanböin denbö kechimyaku bezeugt ist, erst nach dem Ausbruch der Krankheit von
der Begegnung mit dem Drachen. Ein Informationsaufschub ergibt sich also nicht
erst daraus, dass das Regenritual nicht genannt wird, sondern er ist in der Version,
die dem Konjaku monogatari shü mutmaßlich voranging, bereits angelegt. Im
Konjaku monogatari shü wird die Auflösung aber noch weiter hinausgezögert:
Tadaaki klärt erst darüber auf, dass der Diener einen Drachen gesehen hat,
nachdem die rätselhafte Behandlung durchgeführt wurde und der Diener seinen

unheimlichen Bericht von der glänzenden Klaue in der Dunkelheit gegeben hat.112

Insbesondere Letzterer trägt mit seiner unvollständigen Rechronologisierung stark

zur Neugier des Rezipienten bei. Hinzu kommt, dass im Konjaku monogatari shü

110 Vgl. Hijikata 2003: 79, Anm. 7. Siehe Quenzer 2020 zur räumlichen Präzision des Konjaku
monogatari shü.

111 Vgl. Hijikata 2003: 73.

112 Unheimlich vor allem deshalb, weil eine Klaue in der Dunkelheit ein häufiges Motiv in
Dämonenerzählungen ist, wie sie sich im 27. Faszikel des Konjaku monogatari shü finden (vgl.
SNKBT 36: 404, Anm. 7). Das Wort .unheimlich' wird hier nicht im Sinne Todorovs (2013)

verstanden (siehe Anm. 25).



60 — Balmes DE GRUYTER

sehr viel ausführlicher erzählt wird, der Text also ein langsameres Erzähltempo
aufweist (um Genettes Kategorie der Dauer aufzugreifen), wodurch der Neugier
des Rezipienten weitaus mehr Raum, oder besser gesagt: Zeit, zugestanden wird.

Was die Überlieferung betrifft, sei darauf hingewiesen, dass Shöken, der als

Autor des Kiu nikki angenommen wird, seine esoterische Weihe (kanjö /IIII,
Sanskrit abhiseka) im Sanböin HSßjt von Shökaku (1057-1129) empfing. Er

blieb am Daigoji liSfl#, zu dem auch das Sanböin gehörte, und gründete dort das

Kongööin Till] Tille.113 Das Kiu nikki und das Sanböin denbö kechimyaku liegen
also zeitlich mehr als 350 Jahre auseinander, entstammen aber demselben Umfeld.
Zudem wissen wir nicht, wann das im Letzteren zitierte Tokugyöki entstanden war.
Da das Konjaku monogatari shü nur wenige Jahre nach dem Kiu nikki geschrieben
sein dürfte, dessen Aufzeichnungen bis ins Jahr Eikyü 5 (1117) reichen, waren wohl
schon im frühen 12. Jahrhundert verschiedene Versionen der Begebenheit im
Umlauf - zumal auch das Kiu nikki auf eine Quelle verweist. Wir können wohl
davon ausgehen, dass der Bericht bei der Abfassung des Konjaku monogatari shü

so umgestaltet wurde, dass die von Meir Sternberg beschriebenen Dynamiken von
Spannung, Neugier und Überraschung wesentlich stärker zur Geltung kommen.
Die Anlage der Erzählung, die für eine solche narrative Strategie erforderlich ist,
d.h. eine Form des Informationsaufschubes, dürfte aber schon vorhanden gewesen

sein.

8 Fazit und Ausblick

Zu Beginn des Aufsatzes wurden drei Ebenen benannt, auf denen Zeit konstitutiv
für die Erzählung ist: a) Zeit als Dimension der Erzählwelt bzw. als erzählte Zeit;
b) die zum Erzählen einer Geschichte benötigte Dauer, d.h. die Erzählzeit;
c) temporale Verknüpfungen, die durch den Rezipienten vorgenommen werden.
Die erste Ebene beschränkt sich auf Erzählungen, über die zweite verfügen
dagegen auch nicht-narrative Diskursarten. In narratologischen Analysen geht es

aber nie um die Erzählzeit allein: Relevant wird sie erst im Verhältnis zur erzählten
Zeit. Wirkungen wie Spannung, Neugier und Überraschung finden sich
selbstverständlich auch jenseits der Narration. Dass Sternberg sie als genuin narrative
.Funktionen' beschreibt, ist auf ihre genaue Definition in seiner Theorie
zurückzuführen. So ergeben sich die Wirkungen als narrative .Funktionen' erst aus dem

Verhältnis der Ebenen des Erzählten und des Erzählens, die vom Leser zueinander
in Beziehung gesetzt werden. Folglich sind diese temporalen Verknüpfungen der

Erzählung eigen.

113 Vgl. NJD: „Shöken" HR.



DE GRUYTER Suche nach der Zeit als narratologische Analysekategorie —— 61

Doch Zeit ist nicht nur für verschiedene Ebenen der Erzählung relevant,
tatsächlich handelt es sich um unterschiedliche Arten von Zeit bzw. Zeitlichkeit: a) als

konsekutive Ordnung gesetzte .abstrakte' bzw. narrative Zeit, durch der
empirischen Realität entlehnte Angaben suggerierte physikalische Zeit sowie im Text
beschriebene oder angedeutete Zeitordnungen (einschließlich Heterochronien); b)

die prinzipiell messbare, aber von der jeweiligen Erzähl- bzw. Rezeptionssituation
abhängige Dauer des Erzählens, die häufig .verräumlicht' und in Druckseiten

angegeben wird; c) psychologische Realisierungen von Zeit wie Erinnerung und

Erwartung durch den Rezipienten. Vielleicht stärker noch als .Raum' kann es die

Zeit als eine narratologische Analysekategorie daher nicht geben. Untersuchungen

zum Verhältnis von erzählter Zeit und Erzählzeit können trotz der grundsätzlichen
Verschiedenheit der zugrunde liegenden Zeitkonzepte interessante Erkenntnisse

zutage fördern. Es wurde aber auch deutlich, dass die Möglichkeiten einer solchen

Analyse begrenzt sind. Und während ausgehend von der Genette'schen Tradition
vormoderne Erzählungen aufgrund ihres hohen Erzähltempos und ihrer meist

chronologischen Struktur mitunter primitiv scheinen mögen, zeigen Analysen
nach der kognitiven Theorie Sternbergs - der zwar auch auf die in der Narratologie
diskutierten Standardtexte rekurriert, dessen Forschung jedoch in erster Linie von
der Bibel ausgeht114 -, dass auch ältere Texte äußerst komplexe zeitliche
Dynamiken entfalten können.

Meir Sternbergs .funktionale' Theorie verdeutlicht eindrücklich, dass

Erzählungen stärker zeitorientiert sind als andere Diskursarten. Dabei geht es auch ihm

um Dynamiken zwischen histoire und discours, doch wird diese Binarität in die

Perspektive des Rezipienten eingefasst. Es ist also die psychologische Dimension
des Erzählens, in der Zeit besonders relevant wird und sich unmittelbar mit
Erfahrung verbindet. In der japanischen Literaturgeschichte stellen die fiktio-
nalisierten .Frauentagebücher' eine besonders ergiebige Quelle für
Zeituntersuchungen dar, da Erinnerung und Erwartung ausführlich Ausdruck finden (noch
bevor wir die Rezipienten mitdenken).115 Augustinus argumentiert in den Confes-

siones, dass die drei Zeiten, die jeweils nur gegenwärtig existieren könnten, also

als „die Gegenwart von Vergangenem, die Gegenwart von Gegenwärtigem und die

Gegenwart von Zukünftigem",116 ausschließlich in der Form von Erinnern,

114 Siehe für die Analyse eines Abschnitts der Geschichte Salomos (1 Kön 2,1-25) Sternberg 2001:

117-121.

115 Vgl. Müller 2020; siehe auch Balmes 2020a: 13,15. Wie Susanne Reichlin (2019:185) bemerkt,
wird in der Narratologie häufig übersehen, dass es Genette nicht um die zeitliche Analyse eines

beliebigen Textes geht und dass seine Kategorien für Marcel Prousts À la recherche du temps perdu
(1913-1927, dt. Auf der Suche nach der verlorenen Zeit) gerade deshalb so relevant sind, weil es

darin „um die Zeitlichkeit von Erinnemng und Imagination geht".
116 Augustinus 2009: 599.



62 — Balmes DE GRUYTER

Anschauen und Erwarten auftreten würden (XI 20,26). Erst aufgrund dieser
mentalen Vorgänge komme das Vergehen von Zeit überhaupt zustande (XI 28,37).

Weiterhin bestimmt Augustinus Zeit als „Ausdehnung" (distentio), vermutlich „die
des Geistes selbst"117 (XI 26,33). Er hebt damit auf die psychologische Zeit ab und

folgert zum im Geist entstehenden „Eindruck" (affectio): „Entweder sind diese

Eindrücke die Zeiten, oder ich messe überhaupt keine Zeiten"118 (XI 27,36).

Interessanterweise sind es auch Erinnerung und Erwartung, auf die sich
Robert F. Wittkamp konzentriert, wenn er sich der Zeitlichkeit als Bedingung für
Narrativität in Malereien zum Genji monogatari widmet. Es ist bezeichnend, dass

er nicht etwa versucht, die Art von Zeit im Bild ausfindig zu machen, die nach

Lessing die Dichtung gegenüber der bildenden Kunst charakterisiert - d.h. eine

lineare Zeit -, sondern stattdessen einen kognitiven, rezeptionsbezogenen Ansatz
wählt.119 Dazu greift er Vorarbeiten von Sano Midori fëSjF#- if VJ auf, in denen sich
durchaus Parallelen zu Sternbergs Grundgedanken feststellen lassen. Die

Dynamiken, die sich nach Sternberg zwischen den Ebenen der Kommunikation und der

Repräsentation, d.h. zwischen discours und histoire, mit dem Rezipienten als

übergeordnetem Bezugspunkt entwickeln, verortet Sano zwischen Leser und

Erzählung:

Time is the negotiation between the narrative's sequence and the reader's reading. [...] As this
continuous tug of war recurs, the intersection of the two worlds (the world of the text and the

reader) pulls the narrative along and achieves the expansion of time.120

Zudem findet sich bei Sano eine triadische Konzeption, wenn sie Handlung
(plot), Erzählen (narrating) und Lesen (reading) als zentral für die Erzählung
betont.121

Zuletzt wurden in diesem Aufsatz mittels Sternbergs Theorie das Wirkungspotential

der setsuwu-Erzählung von einer Drachensichtung sowie seine
Implikationen für die Überlieferung der Geschichte beleuchtet. Zwar betrifft die
Diskussion der Erzählstruktur letztlich die Ordnung im Sinne Genettes; relevant
wird die Anordnung der Ereignisse im discours aber erst, wenn ihre Wirkung auf
den Rezipienten in den Blick genommen wird.

117 Augustinus 2009: 611.

118 Augustinus 2009: 615.

119 Siehe Wittkamp 2020; vgl. auch Baimes 2020a: 15.

120 Sano 2009: 39.

121 Vgl. Sano 2009: 39.



DE GRUYTER Suche nach der Zeit als narratologische Analysekategorie — 63

Die setsuwa weisen eine große Nähe zu mündlichen Erzählformen auf und
stehen dem alltäglichen, .natürlichen' Erzählen122 näher als andere Gattungen
der älteren Literatur Japans. Diese prototypische Erzählungen eignen sich für
die Analyse mithilfe von Sternbergs kognitiver Theorie und seinen Kategorien
Spannung, Neugierde und Überraschung in besonderem Maße, da sich die

mentalen Aktivitäten eines Rezipienten im Verlauf der Lektüre aufgrund der

Kürze und Prägnanz der Erzählungen leichter nachvollziehen lassen als bei
einem monumentalen Werk wie dem Genji monogatari (auch wenn insbesondere
das Genji monogatari mit einer reichhaltigen Kommentartradition aufwarten
kann, deren Berücksichtigung für kognitive Untersuchungen dieses Werkes

unerlässlich ist). Was aber speziell in Bezug auf die sefsuwa-Literatur noch
der Klärung bedarf, ist, inwieweit die kommunikative Ebene die Grenzen
einzelner Erzählungen überschreitet, da benachbarte Erzählungen grundsätzlich
thematisch miteinander verknüpft sind und sich auch zwischen nicht benachbarten

Erzählungen Verbindungen beschreiben lassen.123 Es liegt somit
nahe, von einer Erzählinstanz auszugehen, die nacheinander mehrere, auf
diegetischer Ebene in der Regel voneinander unabhängige Geschichten erzählt.
Bei einem Text wie dem Senjüshö StÄ# (.Sammlung ausgewählter
[Erzählungen]') aus der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts, in dem der Erzähler auch

von seinen Reisen berichtet, auf denen er die Figuren entweder selbst getroffen
oder aber die Geschichten gehört hat, ist eine andere Lesart überhaupt nicht
möglich. Es liegt auf der Hand, dass die thematische Verknüpfung von
Erzählungen deren zeitliche Dynamiken bzw. das Empfinden von Spannung, Neugier
und Überraschung beeinflusst. Inwieweit sich das im Einzelnen bemerkbar

macht, wäre jedoch zu prüfen. Zu berücksichtigen ist dabei die jeweilige Art der

Rezeption, die zu großen Unterschieden führen dürfte. Je nachdem, ob eine
einzelne Erzählung herausgegriffen oder mehrere in der vorgesehenen
Reihenfolge am Stück rezipiert werden, wird eine paradigmatische bzw. syn-
tagmatische Perspektive eingenommen.124 Leser des Konjaku monogatari shü

werden vor der Lektüre einer Erzählung durch die Überschrift über die
wichtigsten Entwicklungen des Plots informiert,125 was einerseits Neugier darauf,

122 Siehe Fludernik 1996.

123 Vgl. z.B. Kelsey 1975:123-124 und Araki 1988. Letzterer betont die Bedeutung der Perspektive
des Lesers und weist auch auf intertextuelle Assoziationen hin (vgl. Araki 1988: 66-67).
124 Siehe Strohschneider 2007:166-169.
125 Nicht alle setsuwa-Sammlungen enthielten Überschriften. So wurden etwa die Überschriften

in modernen Editionen des Uji shüi monogatari fèUtfÉlIn (.Erzählungen aus der Nachlese von
Uji', erste Hälfte des 13. Jhs.) durch die Herausgeber ergänzt und sind deshalb in Klammern gesetzt

(vgl. SNKBT 42: x). Das ist auch beim oben zitierten Kankyo no tomo der Fall.



64 — Balmes DE GRUYTER

wie es zu einem bestimmten Ereignis kommt, auslöst, andererseits die Überraschung

über das, was geschieht, mildern mag. Diese Überschriften dürften
Predigern bzw. Rezitatoren bei der Auswahl als Hilfsmittel gedient haben,126

allerdings bleibt im Unklaren bzw. unterscheidet sich im Einzelfall, welche

Ankündigungen gegenüber den Hörern gemacht wurden.
In diesem Aufsatz standen kognitive Ansätze im Vordergrund, doch sind der

Ebene der histoire zugrunde liegende Zeitordnungen (insbesondere Sonderfälle wie

Heterochronien, die in der sefsuwa-Literatur verhältnismäßig häufig anzutreffen

sind) sowie grammatische Aspekte ebenso von Interesse. Es stellt sich außerdem die

Frage, inwieweit narratologische Kategorien mit geistesgeschichtlichen Tendenzen

verbunden sind.127 Und so gibt es - angesichts der schier unermesslichen Weite des

Themas Zeit wohl unvermeidlich - dringenden Bedarf an weiteren Untersuchungen

zu Zeit und Zeitlichkeit in der älteren Literatur Japans.

Literaturverzeichnis

Abkürzungen

BKDJ Buritanika kokusai daihyakka jiten: shokömoku jiten ~7 D 9 — #
ft ft1! @ ftft. Britannica Japan Co., Ltd., 2014. Zugriff über https://kotobank.jp
(29.5.2021).

GR Gunsho ruijü UltiSJ/É. 30 Bde. Hrsg. von Hanawa Hokiichi JÜJSE—. 3. Aufl. Tokyo:
Zoku Gunsho ruijü kanseikai llïflfllÇÉIcift#, 1983-2002. Enthalten in

der digitalen Version Gunsho ruijü (shö, zoku, zokuzoku) SIHliJ/É (iE • $1 • fât*)
von Yagi shoten (Tokyo, 2014), abrufbar über JapanKnowledge.

NJD Nihon jinmei daijiten 0 Tokyo: Ködansha 2001. Online-

Zugriff über JapanKnowledge.
NKD Nihon kokugo daijiten 0 fftHtnftSfft. 14 Bde. 2. Aufl. Tokyo: Shögakukan

ftftfè', 2000-2002. Online-Zugriff Uber JapanKnowledge.
SNKBT Shin Nihon koten bungaku taikei Iff 0 106 Bde. Tokyo:

Iwanami shoten Jg-ftH/iî;, 1989-2005.
SNKBZ Shinpen Nihon koten bungaku zenshü IffÜ 0 88 Bde.

Tökyö: Shögakukan ftfttil, 1994-2002. Online-Zugriff über JapanKnowledge.

126 Vgl. Quenzer 2020:113.

127 Zwar meint Zeit immer das Vergehen von Zeit, doch war dies in der japanischen Kultur zu

einem besonderen Grad mit Melancholie verbunden. Wie Wittkamp anhand einer Illustration zum

Gen/'i-Kapitel „Yomogiu" 3IZÈ (,Von Unkraut überwuchert') zeigt, wird Zeitlichkeit vor allem durch
Bilder der Vergänglichkeit evoziert (vgl. Wittkamp 2020: 282; siehe auch Balmes 2020a: 15-16).



DE GRUYTER Suche nach der Zeit als narratologische Analysekategorie 65

Vormoderne japanische Quellen

Genji ipponkyö [kuyö hyöbyaku] äSft— dpS[ÄÜSÖ]. Ediert und kommentiert von
Hakamada Mitsuyasu fêr HzfcJS (2009). In: Genjimonogatari to bukkyö: butten, koji, gireiW.

h\LW. : (Aft • $4^ jftfL. Hrsg. von Hinata Kazumasa 0 [b]—ft. Tokyo:
Seikansha Wfffi#, 217-233.

Genji monogatari In: SNKBT19-23.

Kankyo no tomo MÜrift. In: SNKBT 40.

Kiu nikki |ffPS 0 IS. In: GR 25: 217-240 (Text Nr. 725).

Konjaku monogatarishü In: SNKBT 33-37.
MurasakiShikibu nikki0 JB. In: SNKBT 24. Übersetzung: Murasaki Shikibu (2005 [1996]):

The Diary ofLady Murasaki. Übers, von Richard Bowring. London et al.: Penguin.
Nihon shoki 0 In: SNKBZ 2-4.
Sanböin denbö kechimyaku HSIScfsîÊifc.K. In: GR 28: 327-361 (Text Nr. 843).

Senjushö Slllft Hrsg. von Nishio Köichi (1970). Tokyo: Iwanami shoten iefàlUS
[Titel in dieser Publikation Senshüshö gelesen]. Übersetzung: Yoshiko Dykstra (Übers.)

(2014): The Senjushö: Buddhist Tales of Early Medieval Japan. Honolulu: Kanji Press.

Shintöshü ItiMit. Hrsg. von Okami Masao [SilLIEit undTakahashi Kiichi itüfütlf— (1988). (Shintö
taikei Bungaku-hen 1). Tökyö: Shintö taikei hensankai

Tango no kuni fudoki TMlIHSfttB (Fragmente). In: SNKBZ 5: 472-488.
Uji shüi monogatari ^(nfèîJÏ'Ma. In: SNKBT 42.

Weitere Literatur und Übersetzungen

Abbott, H. Porter (32021 [2002]): The Cambridge Introduction to Narrative. Cambridge:
Cambridge University Press.

Araki Hiroshi jfjcTfcfê (1988): „Uji shüi monogatari no jikan" ïMÉiffiroBffH] (Die Zeit des Uji
shüi monogatari). Chüsei bungaku 33: 66-79.

Aristoteles (1982): Poetik. Griechisch/Deutsch. Übers, und hrsg. von Manfred Fuhrmann.

Ditzingen: Reclam.

Augustinus, Aurelius (2009): Confessiones/Bekenntnisse. Lateinisch/Deutsch. Übers, und hrsg.

von Kurt Flasch und Burkhard Mojsisch. Ditzingen: Reclam.

Bachtin, Michail M. (2008): Chronotopos. Übersetzt von Michael Dewey. (suhrkamp taschenbuch
Wissenschaft 1879). [Berlin]: Suhrkamp.

Balmes, Sebastian (2015): Die rituelle Errettung der Murasaki Shikibu: Buddhistische
Genji-Zeremonien und ihre Spuren in der japanischen Kulturgeschichte. (Münchner
Schriftenreihe Japanforschung 1). Bochum/Freiburg: projekt verlag.

Balmes, Sebastian (2020a): „Discourse, Character, and Time in Premodern Japanese Narrative".
In: Narratological Perspectives on Premodern Japanese Literature. Hrsg. von dems.
(BmE Special Issue 7). Oldenburg: BIS-Verlag, 1-24.

Balmes, Sebastian (2020b): „Linguistic Characteristics of Premodern japanese Narrative:
Issues of Narrative Voice and Mood". In: Narratological Perspectives on Premodern
Japanese Literature. Hrsg. von dems. (BmE Special Issue 7). Oldenburg: BIS-Verlag,
59-112.



66 — Balmes DE GRUYTER

Cook, Lewis (2008): „Genre Trouble: Medieval Commentaries and Canonizations of The

Tale ofGenji". In: Envisioning The Tale ofGenji: Media, Gender, and Cultural Production.

Hrsg. von Shirane Haruo. New York: Columbia University Press, 128-153.

Eming, Jutta (2013): „Mittelalter". In: Phantastik: Ein interdisziplinäres Handbuch. Hrsg. von

Hans Richard Brittnacher und Markus May. Stuttgart/Weimar: J.B. Metzler, 10-18.

Fludernik, Monika (1996): Towards a .Natural' Narratology. London/New York: Routledge.

Fraser, J.T. (2007): Time and Time Again: Reports from a Boundary ofthe Universe. (Supplements to

the Study of Time 1). Leiden/Boston: Brill.

Genette, Gérard (32010): Die Erzählung. Übers, von Andreas Knop. Paderborn: Wilhelm Fink.

Grethlein, Jonas (2019): „Zeit - Antike". In: Handbuch Historische Narratoiogie. Hrsg. von
Eva von Contzen und Stefan Tilg. [Stuttgart]: J.B. Metzler, 170-180.

Großmann, Eike (2020): „Von der Innerlichkeit zum Spektakelhaften: Zum Paradigmenwechsel
im Nö-Theater des frühen 16. Jahrhunderts am Beispiel von Kanze Nobumitsus Rashömon".
In: Weile, ohne zu wohnen: Festschrift für Peter Pörtnerzu seinem 66. Geburtstag. Hrsg. von
Steffen Doli und Marc Nürnberger. (MOAG 150). Hamburg: OAG, 55-102.

Hijikata Yöichi (2003): „Kodai setsuwa no jikar to gensetsu: Konjaku monogatarishü no

ichi setsuwa o megutte" : r^H^In JlJ ©—tÈjtS^toCoT
(Zeit und discours von setsuwa des Altertums. Über ein setsuwa aus dem Konjaku

monogatari shü). In: Jikan to kükan BffüJ b SRO (Zeit und Raum). Hrsg. von Inseiki bunka

kenkyükai (Inseiki bunka ronshü fêEïtfcMXittmM 3). Tökyö: Shinwasha

mm, 65-79.
Huisman, Rosemary (2013): „The Origins of Language and Narrative Temporalities". In: Origins

and Futures: Time Inflected and Reflected. Hrsg. von Raji C. Steineck und Claudia Clausius.

(The Study of Time 14). Leiden/Boston: Brill, 49-76.
Kasuga Kazuo # 0 (1975): „Tense and Style in Ancient Japanese Narratives". In: ders.:

Setsuwa no gobun: kodai setsuwabun no kenkyü MtÉ<P>MX : (Die

Sprache der setsuwa: Studien zu sefsuwa-Texten des Altertums). Tökyö: Öfüsha Ascftltt,
248-239.

Katö Nobue AP®#?! (2020): ,Genji monogatari' niwa to teitaku: sötei haichizu shian

Inj (Gärten und Vitien des Genji monogatari: Eigene

Vorschläge für mutmaßliche Lagepläne). (Shintensha kenkyü sösho SRAttWJEü# 329).

Tökyö: Shintensha SRAtt.
Kelsey, W. Michael (1975): „Konjaku Monogatari-shü: Toward an Understanding of Its Literary

Qualities". Monumenta Nipponica 30.2:121-150.

Kern, J. Christopher (2018): „Digesting Genji in the Fifteenth Century: imagawa Norimasa's The

Essentials of The Tale ofGenji". Japanese Language and Literature 52.2: 315-340.

Koppe, Tilmann / Kindt, Tom (2014): Erzähltheorie: Eine Einführung. Stuttgart: Reclam.

Lessing, Gotthold Ephraim (1967): „Laokoon oder über die Grenzen der Malerei und Poesie". In:

ders.: Lessings Werke, Bd. 3: Schriften II: Antiquarische Schriften. Theologische und

philosophische Schriften. Hrsg. von Kurt Wölfel. Frankfurt am Main: Insel Verlag, 7-171.

Mabuchi Kazuo Jf (MPA (1958): „Setsuwa bungaku o kenkyü suru hito no tame ni"

5E"f-IT (Für diejenigen, die die sefsuwa-Literatur erforschen). Kokubungaku:
kaishaku to kyözai no kenkyü 1115:?: : fiSfR b Ëktt3.11: 79-84,106.

Manabe Shunshö (Hrsg.) (2004): Nihon butsuzö jiten (Lexikon zur
buddhistischen Ikonographie Japans). Tökyö: Yoshikawa köbunkan



DE GRUYTER Suche nach derzeit als narratologische Analysekategorie 67

Midorikawa Machiko (2020): „A World of Indirectness: Notes Toward a Study of Characterization
in ,The Tale of Genji'". In: Narratological Perspectives on Premodern Japanese Literature.

Hrsg. von Sebastian Balmes. (BmE Special Issue 7). Oldenburg: BIS-Verlag, 177-197.

Müller, Günther (21974 [1968]): „Die Bedeutung der Zeit in der Erzählkunst: Bonner

Antrittsvorlesung 1946". In: ders.: Morphologische Poetik: Gesammelte Aufsätze. Hrsg. von

Elena Müller. Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 247-268.
Müller, Simone (2020): „A Young Lady's Longing for a Lost Past: A Chronotopic Analysis of the

Medieval Memoir,Utatane' (.Fitful Slumbers')". In: Narratological Perspectives on Premodern

Japanese Literature. Hrsg. von Sebastian Balmes. (BmE Special Issue 7). Oldenburg:
BIS-Verlag, 229-265.

Naumann, Nelly / Naumann, Wolfram (Übers.) (2009): Die Zauberschale: Erzählungen vom Leben

japanischer Damen, Mönche, Herren und Knechte. Köln: Anaconda.

Oda Masaru (2015): Jitsurei shökai Koten bunpö söran (Überblick

über die klassische Grammatik. Mit Textbeispielen und ausführlichen Erläuterungen).
Osaka: Izumi shoin fpÄlrßjt.

Pörtner, Peter (2002): „Aspekte der Zeiterfahrung in Ostasien". In: Die Zeit im Wandel der Zeit.

Hrsg. von Hans-Joachim Bieber et al. (Intervalle 6). Kassel: Kassel University Press,

77-95.
Quenzer, Jörg B. (2020): „Das Imaginäre und die Stadt: Anmerkungen zu Episode 27:33 der

Konjaku monogatarishû". in: Weile, ohne zu wohnen: Festschrift für Peter Pörtner zu seinem

66. Geburtstag. Hrsg. von Steffen Doli und Marc Nürnberger. (MOAG 150). Hamburg: OAG,

105-127.

Reichlin, Susanne (2019): „Zeit - Mittelalter". In: Handbuch Historische Narratologie. Hrsg. von
Eva von Contzen und Stefan Tilg. [Stuttgart]: J.B. Metzler, 181-193.

Ricceur, Paul (22007 [1988]): Zeit und Erzählung, Bd. 1: Zeit und historische Erzählung. Übers,

von Rainer Rochlitz. (Übergänge: Texte und Studien zu Handlung, Sprache und Lebenswelt

18.1). München: Wilhelm Fink Verlag.

Ryan, Marie-Laure (2007): „Toward a Definition of Narrative". In: The Cambridge Companion to

Narrative. Hrsg. von David Herman. Cambridge: Cambridge University Press, 22-35.
Ryan, Marie-Laure (2009): „Narrativity and its modes as culture-transcending analytical

categories". Japan Forum 21.3: 307-323.
Sano Midori (2009): „The Narration ofTales.the Narration of Paintings". Übers, von Sinead Kehoe.

In: Reading The Tale of Genji: Its Picture-Scrolls, Texts and Romance. Hrsg. von
Richard Stanley-Baker, Murakami Fuminobu und Jeremy Tambling. Folkestone: Global

Oriental, 37-60.
Scheffel, Michael / Weixler, Antonius / Werner, Lukas (2014 [2013]): „Time". In: the living

handbookofnarratology. Hrsg. von Peter Hühn et al. Hamburg: Universität Hamburg, https://
www.lhn.uni-hamburg.de/node/106.html (17.4.2021).

Shirane, Haruo (1994): Rezension zu H. Richard Okada: Figures of Resistance: Language, Poetry,

and Narrating in The Tale of Genji' and Other Mid-Heian Texts (Durham, NC/London:
Duke University Press, 1991). The Journal ofJapanese Studies 20.1: 221-228.

Steineck, Raji C. (2017): „Time in Old Japan: In Search of a Paradigm". KronoScope 17:16-36.
Sternberg, Meir (1992): „Telling in Time (II): Chronology, Teleology, Narrativity". Poetics Today

13.3:463-541.
Sternberg, Meir (2001): „How Narrativity Makes a Difference". Contemporary Narratology 9.2:

115-122.



68 — Balmes DE GRUYTER

Strohschneider, Peter (2007): „Kippfiguren: Erzählmuster des Schwankromans und ökonomische
Kulturmuster in Strickers .Amis'". In: Text und Kontext: Fallstudien und theoretische

Begründungen einer kulturwissenschaftlich angeleiteten Mediävistik. Hrsg. von Jan-Dirk
Müller unter Mitarbeit von Elisabeth Müller-Luckner. (Schriften des Historischen Kollegs:

Kolloquien 64). München: Oldenbourg, 163-190.
Takahashi Töru itjfi3? (1987): „Monogatari bungaku no jikan" (Die Zeit in der

Erzählliteratur). In: Taikei monogatari bungakushi (Systematische
Geschichte der Erzählliteratur), Bd. 2: Monogatari bungaku to wananika fi-fnj;^
(Was ist Erzählliteratur?), Teil 2. Hrsg. von Mitani Eiichi Tökyö: Yüseidö

25-38.
Todorov, Tzvetan (1966): „Les catégories du récit littéraire". Communications 8: Recherches

sëmiologiques: L'analyse structurale du récit: 125-151.

Todorov, Tzvetan (1972): „Die Kategorien der literarischen Erzählung". Übers, von Irmela Rehbein.

In: Strukturalismus in der Literaturwissenschaft. Hrsg. von Heinz Blumensath. (Neue

Wissenschaftliche Bibliothek 43). Köln: Kiepenheuer 8i Witsch, 263-294.
Todorov, Tzvetan (2013): Einführung in die fantastische Literatur. Übers, von Karin Kersten,

Senta Metz und Caroline Neubaur. (Wagenbachs Taschenbuch 698). Berlin: Verlag Klaus

Wagenbach.

Tomasevskij, Boris (1985): Theorie der Literatur: Poetik. Übers, von Ulrich Werner, hrsg. von

Klaus-Dieter Seemann. (Slavistische Studienbücher, Neue Folge 1). Wiesbaden: Otto
Harrassowitz.

Tyler, Royall (Hrsg./Übers.) (1987): Japanese Tales. New York: Pantheon Books.

Watson, Burton (Übers.) / Shirane, Haruo (Hrsg.) (2011): The Demon at Agi Bridge and Other

Japanese Tales. New York: Columbia University Press.

Weixler, Antonius / Werner, Lukas (2015): „Zeit und erzählen - eine Skizze". In: Zeiten
erzählen. Ansätze - Aspekte - Analysen. Hrsg. von dens. (Narratologia48). Berlin/Boston: De

Gruyter, 1-24.
Werner, Lukas (2011): „Zeit". In: Handbuch Erzählliteratur. Theorie, Analyse, Geschichte. Hrsg. von

Matfas Martinez. Stuttgart/Weimar: J.B. Metzler, 150-158.

Wittkamp, Robert F. (2020): ,„Genji monogatari emaki' as Trans- and Intermedial Storytelling:
Previous Knowledge and Time as Factors of Narrativity". In: Narratological Perspectives on
Premodem Japanese Literature. Hrsg. von Sebastian Balmes. (BmE Special Issue 7).

Oldenburg: BIS-Vertag, 267-299.


	Auf der Suche nach der Zeit als narratologische Analysekategorie : mit Beispielen aus der setsuwa-Literatur = In search of time as a narratological category of analysis : with examples from setsuwa literature

