Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 74 (2020)

Heft: 1

Artikel: Ecrire et réécrire I'histoire druze des origines
Autor: Halawi, Wissam H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-905706

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-905706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2020; 74(1): 163-193

Wissam H. Halawi*
Ecrire et reecrire Chistoire druze des
origines

https://doi.org/10.1515/asia-2020-0017

Abstract: In his work ‘Umdat al- ‘arifin, Sayh al-Asrafani, a Druze scholar living
in Syria in the 11th/17th century, composed a Druze history of origins for the
entire community. This universal history portrays Druzism as an inherent part of
human history, like the other monotheistic doctrines. The author thus offers a
theological account of the birth of Druzism by tracing a linear discourse of world
history from Adam to the Druze da‘wa (preaching) in the 5th/11th century. Al-
A3rafani also attributes an Islamic character to Druzism by drawing on the Druze
sacred text as well as exegetical literature from the late 9th/15th century, while
highlighting the Islamic nature of Druzism and its pre-eminence. This rewriting
of history in the 11th/17th century contributed to the popularization of Druzism,
as attested in other texts from the same period. While al-Asrafani did not greatly
influence his contemporaries, his work was of considerable importance in the
Druze communities of Bilad al-Sam afterwards. Indeed, ‘Umdat al-‘arifin had
such a substantial impact on Druze historiography that it became a historical
source for writing and rewriting the Druze history of origins. Despite being
quoted extensively by modern Druze historians, it remains unpublished, being
kept secret in the community.

Keywords: druzes, shi’ism, ismailism, Syria, islamic studies

Muhammad b. Malik al-Asrafani a vécu au XI°/XVII® siecle en Syrie, dans sa ville
natale d’al-Asrafiyya. Nous ne connaissons rien de sa vie — ni méme les dates de
sa naissance et de sa mort — a ’exception d’un court récit rapporté par les Druzes

*Corresponding author: Wissam H. Halawi, Université de Lausanne, Institut d’anthropologie et
histoire des religions, Anthropole 5017, 1015 Lausanne, Suisse, E-mail: Wissam.Halawi@unil.ch.
https://orcid.org/0000-0002-4914-0421



164 —— W. H. Halawi DE GRUYTER

eux-mémes. Le titre Sayh' (ancien), utilisé par les membres de sa communauté pour le
désigner, laisse croire qu’il était un mutadayyin (religieux ou initié). Al-ASrafani trouve
toutefois sa place dans un ouvrage récent intitulé K. Mandgqib al-a‘yan (Le livre des
vertus des notables)’ dans lequel 'auteur druze Abi Salih al-‘Aridi lui réserve une notice
bibliographique. Cet ouvrage fait partie de la littérature du genre ilm al-rigal (science
des hommes illustres) oll une notice est consacrée a chaque savant ayant joué un role
important au sein de sa propre communauté ou de son madhab (école juridique
doctrinale).

En rapportant un récit transmis oralement entre Druzes pendant plusieurs
générations, al-‘Aridi construit une source nouvelle, un dictionnaire biographique
des personnes illustres appartenant a la communauté. Quel crédit pouvons-nous
toutefois lui accorder? Les notices de son ouvrage sont plus ou moins de nature
hagiographique notamment lorsqu’il s’agit d’un religieux ou d’un maitre spirituel
de haut rang, a I'instar de I’émir ‘Abd Allah al-Tantihi (m. 884/1479). Al-‘Aridi
s’emploie sans doute a officialiser une seule version existante, voire populaire, de
la vie de ses coreligionnaires dont le Sayh al-Arafani. Notons que son style

1 D’aprés A. Kazimirski, le terme Sayh est employé pour désigner un vieillard ou un ancien. Dans
l'utilisation de la langue arabe, ce terme est souvent attribué aux chefs religieux. Il peut aussi étre
un titre honorifique usuel, n’entrainant aucune connotation religieuse, donné & un homme poli-
tigue musulman ou chrétien. Chez les Druzes, Sayh peut étre une marque de reconnaissance
sociale afin d’attester de 'importance politique d’un individu dans la communauté druze ou de
son rble honorable en tant que chef de famille. Toutefois, une autre utilisation courante de ce terme
et de ses dérivés est uniquement d’ordre religieux: il est propre aux Druzes de désigner par Sayh
toute personne ayant entamé un processus d’apprentissage du druzisme - ceci entraine un port
vestimentaire particulier pour distinguer ces personnes des non-initiés communément appelés
gahil-s (ignorants). Cela concerne également les enfants dont les parents sont des religieux et
devenus ainsi des religieux deés leur naissance — eux aussi portent un habit qui les distingue des
enfants des gdhil-s. Par extension, les termes masayih (sing. Sayh) et masyaha (nom de I'institution
des masayih) désignent exclusivement I'ensemble des initiés et des guides spirituels de la com-
munauté druze; ces derniers constituent le corps religieux druze. Désigner donc une personne par
Sayh n’indique pas forcément son implication dans la religion ni méme une quelconque con-
naissance de la doctrine druze. Les grands ‘dqil-s (sages ou initiés) se voient souvent attribuer, en
plus de Sayh, des titres honorifiques & connotation purement spirituelle tels que mawldana (notre
seigneur) ou al-fadil (le distingué).

2 Abii Salih al-‘Aridi, Kitab Mandgqib al-a‘yan, (al-‘Arid;i 2000 [1994]: t. 1, 441. Cet ouvrage se
trouve uniquement dans les librairies druzes situées dans les villages et les villes druzes.
Cependant, toute personne — druze ou pas - peut 'acquérir. L’auteur, ayant lui-méme le titre de
3ayh, précise dans I'introduction que I’émir ‘Abd Allah al-Taniihi (m. 884/1479) est mis a ’hon-
neur. Voulant évoquer la vie des notables druzes, notamment les religieux, on constate que parmi
les vingt-cing personnes évoquées par al-‘Aridi avant al-Taniihi, les seuls étant des Sayh-s reli-
gieux sont les éléves de ce dernier. Les autres, au nombre de dix-huit, sont des émirs druzes dont le
premier remonte a la fin du VII*/XIII® siécle.



DE GRUYTER Ecrire et réécrire 'histoire druze des origines === 165

d’écriture releve d’un arabe archaique — comme le montrent la structure des
phrases et le choix du vocabulaire — et d’un faible niveau linguistique.

Cette notice biographique d’al-ASrafani témoigne de la popularité de ce per-
sonnage au sein des communautes druzes proche-orientales actuelles. Il doit celle-
ci & son ouvrage inédit intitulé ‘Umdat al- ‘@rifin (Soutien aux connaisseurs),? qui
n’est autre qu’une histoire de ’humanité depuis le début du monde jusqu’a
I’émergence du mouvement druze au V¢/XI® siécle. Cet article s’intéresse a la figure
d’al-Asrafani dans la mémoire collective druze, a travers la notice que lui réserve
al-‘Aridi dans son dictionnaire biographique. S’en dégage la figure d’un saint qui
ne nous renseigne ni sur le personnage historique d’al-Asrafani ni sur le contexte
de rédaction de son ouvrage. Pour autant, ce récit hagiographique révele la probité
que les communautés druzes accordent au Sayh al-Asrafani et, par conséquent, le
degré de véracité qu’ils attachent a son ceuvre.

En examinant ’Histoire d’al-ASrafani, nous montrons que 'auteur réécrit
I’histoire du druzisme primitif en placant celui-ci dans la continuité du judaisme,
du christianisme et enfin de I'islam. Nous qualifions ainsi la ‘Umdat d’Histoire
théologique universelle. Afin de rédiger son ouvrage, al-Asrafani s’appuie, d’une
part, sur le récit des fondateurs du mouvement druze qui décrivent leurs propres
actions et, d’autre part, sur la littérature savante rédigée par des initiés,
théologiens et juristes, a la fin du IX®/XV® siécle, lesquels tentent de mettre en
lumiére I'islamité du druzisme mais aussi sa prééminence. La construction d’'une
nouvelle identité religieuse druze qui débuta au IX®/XV® siécle s’exprime ainsi
clairement dans I'ouvrage d’al-ASrafani au XI°/XVII® siecle. La derniére partie de
cette contribution analyse l'influence de cette ceuvre narrative sur 1’historio-
graphie druze notamment aupres des historiens druzes actuels qui présentent
I’histoire des débuts du druzisme en prenant a leur compte le récit d’al-Asrafani.
D’oui I'importance encore aujourd’hui de celui-ci parmi les Druzes.

1 Le Sayh al-ASrafani entre mythe et réalité

Nous proposons une traduction annotée de la notice biographique d’al-Asrafani
présentée par al-‘Aridi* afin de dégager la symbolique qu’elle contient, et d’ana-
lyser la sacralité construite autour de la vie de ce Sayh et caractérisant par la suite
son ceuvre:

3 Voir Ms. 9, fol. 8r°-40r°, Beyrouth, Université américaine de Beyrouth (AUB).
4 al-‘Aridi 2000 (1994): t. 1, 273-285.



166 —— W.H. Halawi DE GRUYTER

1l [al-ASrafani] était une personne pieuse (bdrr) parmi ses fréres [de religion]. Sa notoriété
s’était ainsi répandue dans toutes les villes®. Il était un exemple et se rendait utile parmi
les anciens et les notables grice a sa bonne conduite et a son obéissance au Seigneur
divin.® Un jour, il était dans sa ville [natale] avec ses fréres [druzes] lorsque I’heure de la
priére du vendredi soir arriva. Ils entrérent dans le lieu de culte (maglis)” d’al-Dikr.® A la fin
del’exhortation et de la cérémonie religieuse, le serviteur du maglis se dressa et demanda:
« Le bien est fait. Quelqu’un empécherait-il cela? ». L’administrateur du magiis dit: « Oui,
il y a une personne qui pose probléme ». Certains Sayh-s répliquerent: « Qui est cette
personne? ». Il raconta qu’il était descendu la veille a Damas en compagnie du Sayh
Muhammad [al-A8rafani] et qu’ils étaient entrés dans un cabaret oti I’on vendait du vin; ils
y avaient fait tout ce qui était propre a ce genre d’endroit et qui relevait de I'interdit
[comme] boire du vin et commettre les actions les plus viles. Et lui, que Dieu le maudisse,
son objectif était de piéger le Sayh Muhammad. Aprés que les présents eurent écouté ses
paroles et son témoignage, des vociférations furent poussées par des sages et des initiés.
1ls lui dirent que toute personne ayant fait de telles actions devait se retirer. Le maudit
administrateur se leva et sortit du maglis alors que le Sayh Muhammad restait silencieux.
Peu aprés, ce dernier se dressa et s’en alla sans se défendre ni répondre aux commentaires
des personnes présentes. Personne ne I'intercepta ni méme le suivit.

Quelques jours aprés I'incident, cette histoire se propagea dans les villages et les gens
racontérent ce qui s’était passé entre le Sayh Muhammad - que Dieu le bénisse! — et 1’ad-
ministrateur — que Dieu le maudisse! Ce dernier rentra chez lui pour 6ter son turban, se raser
la barbe et porter des vétements ordinaires, Ensuite, il partit 8 Damas et entra dans I’endroit
quil avait évoqué, but du vin et commit des interdits, sans se soucier du reste. Les habitants
dela ville, ainsi qu’un grand nombre de gens de la communauté [druze], le virent commettre
des péchés qui provoquent la colére de Dieu.

5 Dans le récit il s’agit de buldan (sing. balda) que nous avons traduit par « villes » afin de rester
fideéle au texte, alors qu’il s’agit plus précisément de villages druzes.

6 L’expression dans le récit arabe est al-malik al-dayyan. Elle désigne clairement Dieu, ou peut-
étre sa manifestation humaine, mais nous lui avons préféré une traduction littérale pour conserver
I’esprit druze du texte.

7 Le maglis, ayant la signification d’assemblée ou de conseil, désigne le lieu de culte chez les
Druzes. Lorsqu’il s’agit du maglis du village, celui-ci est un endroit modeste, sans décor, dont la
facade ressemble & une maison ordinaire. Toutefois, il peut étre I'une des piéces de la maison d*un
grand Sayh exclusivement consacrée a recevoir quelques initiés voulant se recueillir. L’appellation
maglis peut étre confondue chez les Druzes avec le terme halwa, désignant également un lieu
d’isolement pour le recueillement et la priére entre initiés. Ceci reste néanmoins un endroit plus
prestigieux et moins accessible aux religieux débutants. En fonction de I'importance du village,
une ou plusieurs halwa-s peuvent exister. Une famille, voulant manifester son importance sociale,
peut également décider de s’attribuer une halwa propre a elle, dirigée par I'un de ses dignitaires
spirituels. Pour plus de précisions anthropologiques sur la halwa, voir Rivoal 2000: 148-151, 172-
174. Concernant le maglis, voir Swayd 2006: 96.

8 Le maglis al-Dikr est le lieu de culte oil les initiés récitent leurs textes sacrés. Le terme dikr
renvoieici au fait de se souvenir oralement des enseignements, dans le Canon druze, de leur imam
Hamza.



DE GRUYTER Ecrire et réécrire 'histoire druze des origines = 167

Par ailleurs, le défunt® Muhammad inquiéta les Sayh-s parce qu’il était parti pour une
destination inconnue. Au plus profond d’eux-mémes, ils étaient persuadés de son inno-
cence. Un cas pareil s’était déja produit précédemment avec notre maitre le Sayh Nasr b.
Futih,'® que Dieu le bénisse! Dés que le $ayh Muhammad quitta sa ville [natale], ses
enseignements disparurent des villages de Syrie."" On dit que son absence dura environ
sept ans. Les gens avaient perdu I’espoir qu’il soit encore en vie et qu’il revienne un jour. Et
lui, que Dieu lui soit miséricordieux, dés sa sortie du maglis vénérable, partit sur une colline
a I’ouest de la ville de Dayr ‘All. Il habita dans une grotte et suivit le chemin de la pureté et
de la croyance. Il se consacra a la vénération de Dieu, le Trés-Haut, sans que personne ne le
sache. On dit qu’il se consacra entiérement a Dieu, abandonna son corps a la dévotion et
pria assidiment jusqu’a I’avénement de ce qu’ll avait prévu.

Un des habitants de Dayr ‘Alj, accompagné des gens de la ville pour célébrer le jour de ses
fiangailles, se rendit au mausolée situé en haut de la colline. En s’approchant, ils apercurent
une personne qu’ils prirent pour un voleur. Afin de le trouver, ils encerclérent en vain la
colline. Un jeune retardataire, regardant du bas la colline, remarqua des indices indiquant
I’entrée d’une grotte. Il s’avanca vers cet endroit et enleva les pierres qui se trouvaient devant,
dégageant ainsi la porte de la grotte. I11’ouvrit et scruta I'intérieur. Il fut étonné de trouver une
personne qui ne répondit pas a son appel. Le jeune homme s’enhardit et entra dans la grotte
ot il put mieux voir le §ayh, vétu d’une ‘abaya,'? dont I’état physique avait été détérioré par les
années. Le jeune homme lui demanda: « Qui étes-vous? ». Il répondit: « Je suis Muhammad,
I’accusé. Tu ne peux avoir besoin de moi ». Le jeune homme le prit dans ses bras, I’embrassa
et ils se mirent tous deux & pleurer. Ensuite, il sortit de la grotte et cria le plus fort possible:
« Ah, quel bonheur et quelle réjouissance notre Seigneur nous a donné! ». Tous ceux qui
étaient présents se précipitérent et firent sortir ’honorable Sayh de la grotte. Cet événement
entra dans I’histoire et ce jour-1a fut pour les habitants de Dayr ‘All meilleur qu’un jour de féte,
tant fut grande leur joie d’avoir retrouvé I’honorable Sayh. Aprés qu’ils eurent terminé la visite
[du mausolée], ils envoyerent des missionnaires dans les villages druzes pour leur apprendre
ce qui s’était passé, et la faveur que Dieu leur avait faite en leur ramenant le $ayh Muhammad
aprés sept ans d’absence. Les hommes religieux et les autres [non religieux] de toute la
Mésopotamie’® lui rendirent visite pour recevoir ses bénédictions.

Aprés des années sans avoir transmis son savoir religieux, le §ayh Muhammad expliqua aux
Sayh-s versés dans la religion des enseignements qu’ils n’avaient jamais entendus aupara-
vant; il le fit dés son retour de la grotte désormais visitée par les serviteurs de Dieu al-Bar,'* le

9 L’auteur emploie le terme marhiim qui précéde en général le nom de la personne lorsqu’elle est
déja décédée. Cela montre ainsi qu’il s’agit d’un récit post mortem.

10 Nous ignorons ce personnage et dans 'ouvrage, aucune note biographique ne lui est accordée.
11 Cela sous-entend qu’al-Asrafani était un maitre spirituel et qu’il tenait des séances d’initiation
dans les magalis de la Syrie rurale de 1’époque.

12 C’est une sorte de robe en laine que portent les hommes, notamment les notables et les religieux.
13 Dans le récit, il s’agit d’al-Gazira qui doit étre la partie syrienne de la Mésopotamie.

14 Dans les enseignements druzes, al-Bar — terme dont l'origine persane Barkhoday signifie
Dieu - est la manifestation, sous forme humaine, de la nature humaine ou humanité (nasut) de
Dieu, ce durant le premier cycle prophétique de notre ére. La derniére manifestation eut lieu en la
personne du sixiéme calife fatimide al-Hakim, lors de la da ‘wa (prédication) druze.



168 =—— W. H. Halawi DE GRUYTER

Trés-Savant. Les Sayh-s notables de la communauté [druze] se consultérent et décidérent de
demander au Sayh [al-Asrafani] la lourde tiche de consigner ses enseignements dans un ouvrage.
Ainsi, ils lui dirent un jour: « Votre Excellence, aprés votre agrément, vos fréres les Sayh-s de la
communauté voudraient — si vous étes d’accord - que vous consigniez ces enseignements ». On
dit qu’il le leur promit. Et ce fut ainsi. Le Sayh se dévoua a I’étude et se mit a consulter un grand
nombre de livres temporels,'” les histoires prophétiques, les livres spirituels et matériels,'® ainsi
que les explications ésotériques.'” C’est ainsi qu'il composa un bel ouvrage contenant un savoir
exceptionnel et transcendant, qu'il intitula ‘Umdat al-‘arifin (Soutien aux connaisseurs).

[Le récit indique ensuite la bonne connaissance d’al-AsSrafani du Coran et du figh (droit
musulman); il relate enfin une anecdote qui révele le pouvoir surnaturel du Sayh, ce dernier
pouvant ainsi dter la vie & une mauvaise personne par une simple priére.]

Cette notice biographique mythifie al-Asrafani et, ainsi, nous renseigne sur la figure
de ce personnage; elle lui accorde un ascétisme rigoureux, une grande modestie, une
maitrise de I'islam et une connaissance hors pair du savoir ésotérique druze. Elle lui
attribue également des prodiges, ce qui est commun a toute hagiographie.'® Toute-
fois, elle ne fournit pas d’informations sur sa vie, sur le personnage historique de
l’auteur de I'ouvrage qui nous intéresse ici, la ‘Umdat. En fait, al-ASrafani ne semble
pas avoir intéressé ses contemporains qui n’ont pas transmis les circonstances ni la
date de son déces. Il est possible que son ouvrage ait été découvert plus tardivement
par des religieux qui lui ont attribué alors un caractére sacré. Cela explique non
seulement notre méconnaissance d’al-ASrafani, mais aussi la construction dans la
mémoire collective druze d’une figure sainte autour de ce personnage, une cons-
truction qu’al-‘Aridi met par écrit dans son récit hagiographique.”

Relevons les références druzes dans la notice d’al-Asrafani, de méme que les
topot. Le dualisme entre le maudit - celui qui a dénoncé al-Asrafani - et le Sayh
vénéré est en adéquation avec la construction de I’histoire du druzisme durant la
période initiatique. La figure du didd (rival ou adversaire), incarnée dans I’histoire
théologique druze par al-Darazi et ses disciples, est représentée dans la Vitae
d’al-Asrafani par l’administrateur maudit agissant contre l'intérét de la

15 Nous avons adopté une traduction littérale du terme zamani. L’auteur désigne ainsi les livres ne
s’inscrivant pas dans un registre religieux et donc sacré.

16 Leterme gismani, voulant dire matériel ou corporel, est utilisé dans le texte pour différencier les
livres spirituels de ceux qui ne le sont pas.

17 Dans le texte, nous lisons « hikam® faydiyya » dont la traduction littérale serait « les sagesses
liées & I’émanation, a l'influx (fayd) »; ’auteur fait clairement référence ici, a travers un langage
codifié, aux exégeéses druzes.

18 Sur la sainteté en Islam, voir les travaux de Denise Aigle (Aigle 1995a; 1995b; 2000). Voir
également Aigle (dir.) 1995; Aigle (dir.) 2000a; Aigle (dir.) 2000b; Amri/Gril (dir.) 2007; Chih/Gril
(éd.) 2000; Gril 1996.

19 Sur la construction de la figure sainte du maitre spirituel druze du IX®/XV* siécle, I'émir al-
Sayyid, voir Halawi 2011: 128-164.



DE GRUYTER Ecrire et réécrire 'histoire druze des origines =—— 169

communauté et ayant un comportement douteux. Le Sayh rappelle en sus, a travers
son ascese, la patience et la pureté des premiers missionnaires druzes contraints a
se cacher et a ceuvrer pour la survie de leur communauté, tout en se défendant
contre les enseignements corrompus des adversaires a I’instar de Sukayn.*®

Par ailleurs, la sainteté d’al-Asrafani, de méme que son extréme sagesse et son
ascése prennent forme dans le récit d’al-‘Aridi aprés une longue épreuve de sept ans.
Cela rappelle le récit de certains chroniqueurs arabes médiévaux mentionnant les sept
tuniques portées par al-Hakim* au moment de sa disparition et retrouvées au fond
d’un puits dans la montagne al-Mugattam surplombant le Caire.” Chez les Druzes, la
période ascétique est souvent de sept années dans la vie de saints ou de Sayh religieux
de grande renommeée. C’est le cas du $ayh ‘Abd al-Gaffar Taqiyy al-Din (m. 965/1558),
auteur d’'un ouvrage de référence intitulé le K. al-nugat wa-l-dawa@’ir (Les Points et les
Cercles),” qui s’isola pendant sept ans dans sa demeure a Kafarmatta (village druze
dans la montagne libanaise) afin de méditer et d’écrire. Le nombre sept a également
une fonction importante « dans I'imamologie de 'ismaélisme et dans celle du shi’isme
duodécimain [...]; [il exprime] une loi cosmique [...]. »*

Quant a la montagne comme lieu de refuge et de méditation, elle se trouve
dans plusieurs récits sur des druzes de haut rang. Cela confirme I’évolution de ces
derniers dans un cadre montagneux s’intégrant a I'imaginaire druze de la figure du
saint homme. Dans la notice d’al-Fadil Muhammad Abu Hilal (m. 1050/1640), al-
‘Aridi précise que ce $ayh y allait souvent trouver refuge pour méditer.” De son
coté, al-Antaki (m. 458/1066) précise que les Druzes se retrancherent dans des
grottes dominant 1’Oronte pour affronter I’expédition militaire de Byzance menée
contre eux, en 423/1032.%

D’autres récits plus tardifs, essentiellement sur la vie de saints, accordent a la
montagne un role important dans ’accomplissement des prophéties: elle permet a
la personne pieuse d’échapper a sa propre communauté et a la vie mondaine, de se
détacher du monde matérialiste, enfin d’acquérir la sagesse dont un initié a besoin
pour se rapprocher du Créateur. Cest ainsi qu’al-Hakim, calife-imam fatimide®
mais aussi la manifestation sous forme humaine de I’humanité (nastit) de Dieu

20 Voir Makarem 1974: 31 sq.

21 Comme indiqué supra, le calife fatimide al-Hakim est, selon la doctrine druze, la manifestation,
sous forme humaine, de ’humanité (nasiit) de Dieu.

22 Al-Quda‘ 1999: 369; al-Maqrizi 2001: vol. 1, 399.

23 Al-Din 1902: X1V, 103.

24 Corbin 1971: t. 1, 183.

25 al-‘Aridi 2000: t. 1, 165.

26 al-Antaki 1997: 152-153.

27 Surlerégne d’al-Hakim, voir notamment Bianquis 1986: t. 1, 277-387; Brett 2017: 125-156; Halm
2003: 167-304; Walker 2009.



170 —— W. H. Halawi DE GRUYTER

dans le dogme druze,?® cherchait des moments de solitude durant ses retraites en
montagne. La montagne, et plus généralement le milieu rural, trouve ainsi toute
son importance sociale, quoique symbolique, chez les Druzes et devient un endroit
servant a avaliser une personne telle qu’al-Asrafani n’ayant pas la position sociale,
soit le lignage lui permettant d’accéder a la notoriété spirituelle.

2 Une histoire universelle druze

L’ouvrage d’al-Asrafani, la ‘Umdat al-‘arifin (Soutien des Connaisseurs), qui se
présente en trois volumes,” relate une histoire universelle débutant avec
I’avénement d’Adam, suivi de I’histoire de Noé, celle des propheétes et des saints,
celle des trois religions monothéistes, enfin se terminent par celle de la naissance
du mouvement druze. L’objectif de ’auteur est clair: montrer que le druzisme est la
derniére révélation spirituelle, la plus compléte et la plus vraie, cléturant toutes les
interprétations doctrinales précedentes. Toutefois, ce récit reste ignoré par les
historiens (non-druzes) ainsi que par une grande partie des Druzes eux-mémes.
Les auteurs druzes, tels Sami Makarem et Nejla Abu Izzedin,>® 1'utilisent
uniquement pour certaines precisions concernant 1’émergence des Druzes, a
Iinstar de la date de mort d’al-Darazi.® Ils n’indiquent rien du contenu de
I’ouvrage ni méme le chapitre auquel ils font référence. Ils considerent ainsi I’'ou-
vrage d’al-ASrafani comme une ceuvre faisant partie du patrimoine spirituel druze
et, de 13, qu’il faut garder secrete. Certains auteurs non-druzes, tel Joseph

28 Surl'implication du calife al-Hakim dans la formation du mouvement druze, voir Halawi 2007:
103-132.

29 Sami Swayd le précise dans Historical Dictionary of the Druzes (Swayd 2006: 27), mais il ne
mentionne pas le caractére sacré, chez les Druzes, du récit d’al-ASrafani. Le lecteur peut ainsi étre
induit en erreur en croyant pouvoir consulter le manuscrit correspondant alors qu'une copie
compléte ne se trouve, a notre connaissance, dans aucune bibliothéque.

30 Abu Izzedin 1984; Makarem 1974.

31 Nastakin al-Darazi est I’'un des premiers missionnaires druzes au Caire sous le régne d’al-Hakim;
il est toutefois controversé dans la littérature druze aussi bien religieuse que narrative, qui lui
accorde le role de 'adversaire. Selon I'historiographie officielle druze, al-Darazi essaya de corrompre
le dogme druze et de se poser lui-méme en I'incarnation du divin. En fait, il s’agit sans doute d’une
dissension interne au mouvement druze qui était alors encore jeune. Al-Darazi fut ainsi maudit par
les hommes forts du mouvement, notamment Hamza qui prit le réle d’imam et chef du mouvement.
Toutefois, dans la littérature narrative de I’époque, comme le montre entre autres la chronique d’al-
Antaki, le mouvement druze fut nommé au nom d’al-Darazi, ce que les auteurs druzes contestent;
ceux-ci se donnent en effet le nom de Muwahhidiin (Unitaires) et appellent leur doctrine le tawhid
(Unicité) en référence a1’Unicité de Dieu en islam. Cela montre la volonté des tenants du mouvement
druze de se poser comme les seuls musulmans qui professent véritablement le tawhid, contrairement
aux autres doctrines en Islam qui sont accusées d’incroyance.



DE GRUYTER Ecrire et réécrire 'histoire druze des origines = 171

Azzi,**> mentionnent I’Histoire d’al-Arafani mais ne lui empruntent aucune informa-
tion: ils la citent dans son ensemble sans toutefois préciser qu’ils ont pu la consulter. De
leur coté, les historiens occidentaux ne ’évoquent pas dans leurs études sur les Druzes.
La ‘Umdat al-‘arifin reste donc un ouvrage secret détenu par les Sayh-s reli-
gieux de la communauté druze. Bien que son auteur ne fasse pas partie des
notables druzes les plus prestigieux au sein de la communaute, la sacralite
attribuée a son Histoire a fait de lui une figure emblématique du savoir ésotérique.
Il est intéressant d’analyser les raisons ayant abouti a la sacralisation d’un récit ne
faisant pourtant pas ceuvre d’exégese ou ne promulguant pas de nouveaux
enseignements a I’instar des écrits attribués a ‘Abd Allah al-Tanthji, le célébre émir
al-Sayyid. On verra par la suite que la source principale d’al-ASrafani pour écrire
son Histoire est le Kitab al-Hikma (« Livre de la Sagesse » communément appelé les
« Epitres de la Sagesse »),”> c’est-a-dire le Canon druze qui est gardé jalousement
par les initiés druzes. Dans la ‘Umdat, ’auteur présente ainsi une version de
I’histoire de ’humanité calquée sur le discours qui se trouve le Livre saint des
Druzes. A la différence de ce dernier lequel, rappelons-le, est une somme de traités
et d’épitres attribués aux missionnaires druzes ayant dirigé la da ‘wa (prédication),
al-A3rafani ordonne les informations de fagon chronologique afin de construire
une histoire universelle proprement druze. Il serait toutefois impropre d’accorder a
cet ouvrage une importance premiére en matiére d’enseignement dogmatique.
Le caractére sacré de I’Histoire d’al-ASrafani ne témoigne ni du contexte dans
lequel 'ouvrage a été écrit ni de I'importance spirituelle de son contenu, ni encore du
statut exceptionnel de son auteur. En reprenant la terminologie et le récit théologique
des Epitres sacrées druzes, al-Asrafani place son ouvrage ipso facto dans le domaine
du sacré. Chez les Druzes, tout écrit sacré étant forcément secret, la Umdat al-‘arifin ne
fait pas exception a la régle et se voit interdite d’acces a toute personne extérieure au
cercle des initiés. Selon les religieux druzes, ’observance de la discipline de ’arcane
suppose de garder secret leurs écrits afin de protéger leur croyance de tout esprit —
druze et non druze — incapable de la comprendre et susceptible de mal I'interpréter. Le

32 Joseph Azzi (Azzi 1992: 25, n. 40), cite I'Histoire d’al- ASrafani dans un contexte historiographique.
11 ’intitule La Somme des connaissances — traduction erronée du titre arabe ‘Umdat al- ‘arifin — et dit
que cet ouvrage est rare et précieux. On suppose que I’auteur n’a pas pu le consulter parce qu’il ne
I'utilise pas pour relater 'émergence du druzisme ou pour expliquer la doctrine druze; pour cela il
fonde une partie de ses recherches sur les Epitres de la Sagesse, précisant avoir utilisé la version
éditée au Liban en 1980 et légalement interdite. Pourtant, "auteur précise qu’al-Asrafani ne men-
tionne pas dans son ouvrage I’émir ‘Isa al-Tanihi, alors qu’il est présenté par al-Asrafani comme
étant le premier a avoir réuni (ou mis par écrit) les cent sept Epitres druzes en six volumes.

33 Pour une édition et traduction des quarante premiéres épitres, voir De Smet 2007. Pour une
edition (non scientifique) de I’ensemble du Canon, effectuée sous pseudo-Anwar Yasin, voir
Hamza b, ‘Ali/al-Tamimi/al-Samiiqgi 1986.



172 =—— W.H. Halawi DE GRUYTER

secret autour duquel la doctrine druze se construit n’est accessible qu’a des sages,
initiés, préts a ’assimiler, et & des Ames pures pouvant la vivre.>*

C’est la raison pour laquelle les initiés — seuls détenteurs des arcanes du dogme —
expliquent que le druzisme est une expérience a vivre au quotidien et ne peut pas étre
enseigné. Ainsi, des halawat (pluriel de halwa qui est un lieu de culte) existent dans
tous les villages druzes, et al-Bayyada (a proximité du village de Hasbayya au Mont-
Liban) est le lieu d’enseignement par excellence de la doctrine.? Dans les villes oti une
minorité druze est implantée,*® la maison d’un initié peut faire office de magiis (lieu de
culte)*’” afin de transmettre oralement I’enseignement initiatique aux débutants. En
effet, au-dela de I’aspect spirituel et ascétique dans lequel I’enseignement de la doc-
trine s’inscrit, il faut étre apte intellectuellement a intégrer les particularités du dogme
pour pouvoir apprendre le druzime. La personne décidée a suivre une initiation reli-
gieuse ne doit ainsi guere interroger le contenu des enseignements druzes: toute
donnée historique ou dogmatique pouvant paraitre une absurdité pour un non-initié
devient une vérité inconditionnelle pour les initiés. Ce type de fonctionnement n’est
évidemment pas propre aux Druzes. Les musulmans croyants ne remettent pas en
question le caractere incréé du Coran et le considérent comme étant la Parole de Dieu.
Les chrétiens croyants, de leur c6té, voient une vérite divine dans la Trinité et, malgre
plusieurs scissions au cours de I'histoire, n’ont pas remis en cause les dogmes fon-
dateurs de leur foi. La religion druze, dans sa perception du sacré, ne se distingue donc
pas des autres croyances monothéistes.

Plusieurs éléments historiques peuvent expliquer le fait que les écrits druzes
soient considérés comme sacrés et qu’ils soient, par conséquent, préserves voire
cachés par les religieux. Le druzisme contemporain, comme aux époques médiévale
et moderne, se voit, d’une part, menace par son environnement religieux majoritai-
rement sunnite. D’autre part, le principe de la tagiyya (dissimulation) est intrinséque a
la doctrine druze telle qu’elle est décrite dans le Canon, le Kitab al-Hikma.?® Les initiés,
ainsi que les historiens druzes, s’appuient en effet sur certains passages de leur Livre
saint pour affirmer 'importance capitale du secret dans la religion. La pratique de la
taqiyya est commune a toutes les communautés shi’ites, notamment ésotériques, qui
ont longtemps dissimulé leur croyance, afin de s’adapter a leur contexte politique et
religieux. Dans son ouvrage intitulé La religion discréte, Mohammad Ali Amir-Moezzi
précise a juste titre que « la pratique de la "garde du secret" (tagiyya, kitman) dont le

34 Au sujet de la tagiyya druze et de son application, voir Layish 1985.

35 Sur le centre d’initiation appelé al-Bayyada, voir Halawi 2014: 100, n. 2.

36 Pour I'implantation druze dans le Bilad al-Sam (actuels: Liban, Syrie, Israél-Palestine), voir
Roussel 2011, en particulier figures 1, 2 et 3.

37 Sur linstitution du maglis dans le milieu druze, voir Halawi 2014: 177 sqq.

38 Voir Hamza b. ‘Ali/al-Tamimi/al-Samiiqi (1986): 11, 351; 464; 509 (Epitres 42, 57, 64); 111, 757;
767;773; 789 (Epitres 98, 101, 103, 107).



DE GRUYTER Ecrire et réécrire 'histoire druze des origines == 173

sens apparent est la dissimulation tactique, par un shi’ite, de son appartenance reli-
gieuse [est nécessaire] lorsqu’il y va de sa sécurité. »*

En effet, la sécurit¢ des communautés druzes dans leur environnement
geopolitique fut un élement déterminant dans leur pratique de la tagiyya. Amir-Moezzi
donne une traduction éclairante du terme tagiyya, soit « la garde ou la sauvegarde des
secrets de I’enseignement des imams ».“° L’imam druze, Hamza, ne se contente pas de
construire une cosmologie et une eschatologie propres mais il abroge en fait les autres
croyances monothéistes, notamment I’islam. Le systéme religieux druze se définit de
surcroit par la divinité du calife al-Hakim et par ’abrogation de la $ari‘a (Loi musul-
mane) et des piliers de I’islam. Les auteurs du Canon druze interprétent ainsi le Coran,
les Evangiles et la Torah conformément a leur idéologie spirituelle; partant, ils
redéfinissent le role et le statut des prophétes musulmans, chrétiens et juifs.

Les initiés, en dévoilant le sens de leurs Ecrits, seraient alors emmenés a
réfuter la croyance des autres communautés religieuses. Ces dernieres taxeraient,
de leur c6té, les Druzes d’hérétiques au point de creer, dans le contexte proche
oriental, des tensions politiques menacant la tranquillité des membres de la
communauté, Voila pourquoi les religieux druzes et les historiens de cette com-
munauté se livrent 4 la « dissimulation de la dissimulation ».* Les auteurs druzes

39 Amir-Moezzi 2006: 13.

40 Amir-Moezzi 2007 (1992): 65-66. A ce sujet, voir également Amir-Moezzi 2011: 143-145; Amir-
Moezzi 2014; Ansari 2017: 25-26; De Smet 2011; Haider 2014: 44-45; Kohlberg 1995; Steigerwald 1998.
41 Les historiens druzes, qui relatent I’histoire druze des origines et décrivent leur doctrine, le font
en respectant une idéologie religieuse stricte. Ils s’accordent ainsi a citer leurs écrits sacrés, tels
que les Epitres de la Sagesse et |’Histoire d’al-A3rafani, de maniére confuse. De 13, ils paraissent
dévoiler - sans le faire vraiment — le contenu de leurs ouvrages sacrés et de leur dogme. A titre
d’exemple, Sami Makarem, dans son ouvrage The Druze Faith (Makarem 1974: 22), propose une
traduction d’une partie de I’Epitre 10 attribuée 2 Hamza. Le passage sélectionné est un discours
que ce dernier semble avoir effectué pour encourager les Druzes face aux difficultés de 'année
409/1019 marquée par un schisme sanglant, interne aux Druzes. Cependant, Makarem ignore
intentionnellement ce que Hamza dit sur la Loi musulmane ou sur le prophéte de I’islam et ses
compagnons (y compris ‘Ali). Le lecteur n’ayant pas eu acceés aux Epitres de la Sagesse pourrait
croire les notes de bas de page de I'auteur signalant que les Epitres se fondent sur les versets du
Coran, alors que dans les textes attribués 8 Hamza, ce dernier cite des versets coraniques afin de
montrer leur mauvaise compréhension par les musulmans et de les soumettre 4 une exégése
originale. D’ailleurs, Hamza le fait de la méme facon, mais moins réguliérement, pour les
Evangiles et la Torah. De son c6té, Nejla Abu Izzedin, dans son ouvrage The Druzes (Abu Izzedin
1984: 127), cite al-ASrafani pour relater la propagation de la da‘wa (prédication), a I’époque du
missionnaire al-Muqtana, dans les montagnes syriennes. L’auteure, en donnant autorité a sa
source, ne se sent pas obligée de lui apporter des précisions scientifiques permettant au lecteur d'y
avoir accés, ni de la soumettre a la critique historique. Ainsi, en utilisant dans leurs travaux des
informations empruntées a leurs livres sacrés, les auteurs druzes semblent dévoiler leur doctrine
alors qu'ils cachent en vérité le fait de dissimuler le vrai contenu de leurs Ecrits.



174 =—— W.H. Halawi DE GRUYTER

laissent ainsi accroire que le druzisme est une doctrine musulmane reconnaissant
la sacralité du Coran, appliquant la Sari'a et les piliers de I'islam quoique de
maniére ésotérique, alors que ceux-ci, aux yeux des croyants actuels (les non-
initiés), sont des valeurs islamiques ne les concernant pas. La sécurité des com-
munautés druzes est donc I’enjeu majeur derriere la dissimulation, et plus tardi-
vement derriére la « dissimulation de la dissimulation ». Leur doctrine et leur
histoire des origines pouvant mettre en péril leur vie, tout texte ou ouvrage les
révélant est somme toute considéré comme sacré et, selon le principe de la dis-
simulation, secret.

L’ouvrage d’al-Asrafani, relatant I’émergence du mouvement druze et
décrivant son systeme religieux, est ainsi soumis a la tagiyya; il est donc sacré,
doit rester secret et ne peut étre consulté et étudie que par les initiés. Nos inves-
tigations nous ont toutefois permis d’en trouver une copie manuscrite, en qua-
rante folios, qui est toutefois incompléte.*? Le texte d’al-Asrafani se trouve inséré
dans un petit manuscrit (AUB Ms.9) s’ouvrant verticalement vers le haut, qui
semble étre un carnet personnel. L’écriture orientale est claire méme si elle n’est
pas stylisée. Le copiste eut recours a la couleur rouge pour écrire les titres, les
points marquant les rimes et certains termes jugés importants dans le texte. Il
s’agit d’une copie réalisée avec soin. Le manuscrit en question contient plusieurs
textes de nature différente. La premiere partie (fol. 8r°-40r°) est anonyme et n’a
pas de titre puisque le début du manuscrit manque. En revanche, de nombreuses
sous-parties présentent des en-tétes qui permettent de se repérer dans le récit
copié dans cette partie, portant sur I’histoire des Envoyeés de Dieu, tels que Adam
le deuxiéme et le troisieme, Hermeés, Noé, Platon, Jésus, Muhammad et, pour finir,
sur la manifestation d’al-Hakim.

L’ouvrage d’al-ASrafani se compose en trois parties, chacune étant précédée
d’un sommaire. Les couleurs utilisées sont le noir, pour la plus grande partie du
texte, et le rouge pour marquer le cadre de certaines pages et pour indiquer le
numéro et ’intitulé de chaque nouveau chapitre ainsi que pour mettre en relief des
termes ou expressions dans le corps du texte. L’auteur s’adresse aux croyants
désignés par « les lecteurs du Livre de Dieu » et demande aux copistes de recopier
fidélement son texte afin de ne pas porter atteinte au contenu. Il précise également
qu’ « il est défendu, strictement défendu, a toute personne de le lire ou de le copier
pourvu que ces conditions soient satisfaites ». Le Sayh al-Asrafani indique ses
sources; il dit ainsi avoir compose son ouvrage a partir des Livres — probablement
les Epitres druzes — et des dires des Sayh-s. Afin de prouver 'authenticité

42 Ms. 9, fol. 8r°-40r, Beyrouth, Université américaine de Beyrouth (AUB).



DE GRUYTER Ecrire et réécrire I'histoire druze des origines == 175

de son récit, il dit avoir eu recours a des témoignages mais il n’en apporte mal-
heureusement pas davantage d’informations. Il lance ensuite un avertissement
aux lecteurs qui dénieraient ses paroles et les enjoint de ne pas se méler de ce qui
ne les concerne pas, les informations relatées ne pouvant étre comprises et
acceptées que par ceux ayant une connaissance intime du savoir, c’est-a-dire les
Druzes dans leur ensemble.

Replacer I’Histoire d’al-ASrafani dans son contexte socio-politique de pro-
duction éclaire son originalité littéraire et les motifs de son élaboration. La
‘Umdat al-‘arifin parait étre le fruit d’une longue évolution de la communauté
druze et de sa formation identitaire dans les montagnes syriennes. Dés le VIII*/XIV®
siécle, les grandes familles druzes notamment les Banii Buhtur®® constituaient le
pouvoir local dans la région du Garb et du Sif, ’équivalent du sud du Mont-Liban
actuel. Certains membres de cette famille étaient investis dans les affaires politiques
et, ainsi, faisaient partie de la halga mamelouks en tant qu’officiers; d’autres, a
linstar de 1’émir al-Sayyid (m. 884/1479) devenaient de grands maitres spirituels.
Quoi qu’il en soit, c’est a I’époque mamelouke qu’apparurent les premieres ins-
titutions religieuses druzes.** L’arrivée des Ottomans ne changea rien a la politique
locale. La famille Ma‘'n* remplaca les Buhtur dans la gouvernance de la région et, au
début du XI¢/XVII® siécle, le ma‘nide Fahr al-Din exerca sa tutelle sur ’ensemble du
Liban, dépassant ainsi les seuls districts druzes.*® Bien qu’a cette époque al-Asrafani
véc(t dans la wilaya (district) de Damas, il profita de la popularisation du druzisme,
que nous situons aux alentours du XI*/XVII® siécle.*’

Une pensée ou une production littéraire peut étre considérée comme populaire
déslors qu’elle est destinée a la plus grande majorité des adeptes, quel que soit leur
degreé d’initiation. Le saint homme, a I'exemple d’al-Asrafani et avant lui I’émir al-
Sayyid, est le principal agent de la popularisation du druzisme; il est dépeint par
ses hagiographes comme le détenteur de la science ésotérique, alors que les textes
rédigés a posteriori sous son nom ne sont pas toujours de nature savante. Dans un
langage parfois simple, la littérature populaire druze du XI°/XVII® siécle véhicule
un enseignement religieux ou un message eschatologique pouvant étre investi par
I’ensemble des Druzes, pourvu qu’ils soient croyants. L’ouvrage d’al-Asrafani
s’inscrit ainsi dans cette production littéraire du XI°/XVII® siécle, qui s’attéle a
diffuser, au sein de la communauté, la doctrine et les croyances druzes, mais aussi

43 Voir Salibi 1961: 74-97.

44 Pour un exposé plus complet, voir Halawi 2018.
45 Voir Salibi 1973.

46 Pour plus de précisions, voir Salibi 1993: 42-43.
47 A ce sujet, voir Halawi (4 paraitre).



176 =—— W. H. Halawi DE GRUYTER

I’histoire druze des origines, comme le montre a cette époque la production d’un
catéchisme.*® Al-Asrafani, de son coté, s’intéresse a rendre accessible I’histoire
théologique druze qui se trouve décrite dans les Epitres du Canon mais de maniére
bien plus complexe. Précisons que la sacralité de la ‘Umdat — ceuvre, on I'a vu,
considérée comme peu savante au moment de son élaboration - eut lieu plus tard,
a une date difficile & déterminer, mais que nous pouvons toutefois situer au XIII¢/
XIX® siécle du fait que seules les ceuvres de cette période en font mention — cela
explique sa diffusion limitée, sous forme manuscrite, en Orient comme dans le
monde occidental. Cette histoire théologique se présente comme une histoire de
’humanité dont le point d’orgue est I'’émergence du druzisme.*’

La ‘Umdat al- ‘arifin se veut ainsi une histoire allant de la création du monde a
la naissance du mouvement druze dans le Caire fatimide du V¢/XI° siécle. Elle
s’articule dans un style peu recherché, entremélant récit historique et con-
sidérations religieuses. L’auteur construit son récit de fagcon chronologique: les
chapitres portent le nom des saints, des prophetes, des chefs religieux et des
maudits dont les agissements et les enseignements sont relatés. Dans la premiére
partie, al-Asrafani s’intéresse aux saints*® a caractére mythique ayant fondé ’ordre
terrestre du monde actuel. Le premier cycle de notre ére intervient, selon I’auteur,

48 Selon les manuscrits qui nous sont parvenus et qui, dans leur ensemble, sont conservés dans
les bibliothéques occidentales, un catéchisme druze composé sous forme de questions-réponses
fut élaboré a partir du XII°/XVIII® siécle. La similitude de la structure de ce texte avec le catéchisme
chrétien qui était répandu alors dans les montagnes syro-libanaises refléte une proximité cultu-
relle évidente entre les deux communautés rurales druzes et maronites. Toutefois, une premiere
élaboration d'un catéchisme druze, bien que la datation des manuscrits en notre possession ne
permette pas encore de ’affirmer, remonterait sans doute au siécle précédent; le XI°/XVII® siécle
druze est en effet marqué par la production et la diffusion d’un enseignement populaire attesté par
la diffusion en masse de priéres et poémes spirituels. De multiples versions de ce catéchisme
existent, dont celles falsifiées ou comportant des ajouts auxquelles fait référence Daniel De Smet
(voir De Smet 2007: 90-91). L’hypothése avancée par Samy Swayd selon laquelle le catéchisme
druze ne serait pas un écrit druze s’applique aux seules versions falsifiées de ce texte. (voir Swayd
1998: 53, 58-59).

49 Sur la formation du druzisme a 1’époque d’al-Hakim dans les chroniques arabes médiévales,
voir al-Dahabi 1993 (années 401-420): 28, 238-247; al-‘Adim: vol. 1, 248-249; al-Atir 1893: vol. 9,
221-223; al-Dawadari 1961: 259, 334; al-Antaki 1997: 46-61; al-Magribi 1970: 49-75; Tagribirdi
1963: vol. 4, 176-191; Zafir 1972: 43-63, 409-410; al-Maqrizi 2001: vol. 1, 395-398; al-Nuwayri 1992:
vol. 28, 197-199; al-Quda‘i 1995: 574-575; al-Jawzi 2005; 157-159.

50 Ils sont successivement les suivants: Adam al-Safd’; Adam al-'Asi; Adam al-Talit al-Nasi al-
Girmani; Hugag Satnil; Anil et Tayah; Sarsar; Habil; Hirmis al-Haramisa; Harat b. Tirmah al-
Asbahéni; al-Habbal; Qabil; Nih b. Lamak; Hid; Salih; les enfants de Nih; Ibrahim b. Adar; Lit;
Gibra’il; Ishaq; Ya'qiib b. Ishag; al-Asbat les enfants de Ya'qiib; al-Hadir; Isma'il b. Ibrahim al-
Halil; al-Ts le frére de Ya'qiib; Maisa b. ‘Umran, Su‘ayb; Sa'ya’ et Yanis b. Matta; Ilyas; Lugman;
Dawid; Sulayman; Irmiya’ b. Hilqiya; Hizqil; Miha'll; Danial.



DE GRUYTER Ecrire et réécrire I'histoire druze des origines == 177

des millions d’années aprés la création de I'Intellect métaphysique. L’initiateur —
ou plus précisément le premier instauré — de ce cycle est Adam al-Safa™! qui est
assisté de Adam al-‘Asi,> de Adam al-Talit al-Nasi 1-Girmani>? et des Hugag
Satnil.>* La plupart de ces saints, tels Adam, Eve et Noé, sont des personnages
bibliques et coraniques trouvant leurs représentants dans I’hellénisme selon I'is-
maélisme en Islam. Toutefois, al-Adrafani leur attribue des rdles propres a la gnose
druze, fondés sur les enseignements de son Seigneur - il s’agit de Hamza ou d’al-
Hakim a travers les écrits de Hamza — dans les Epitres de la Sagesse et des

51 11 s’agit de Adam al-Safa’ al-Kulli. Le néoplatonisme musulman le nomme le Adam al-Kulli
(Adam Universel) ou I’Intellect Universel qui n’est autre que le Noiis de I’hellénisme
néoplatonicien. Chez les Druzes, son surnom est Satnil, et il est I'intellect (‘agl) au début de 1’ére
humaine, lorsque la forme humaine de Dieu (ndsiit) se manifesta sur terre sous I'enveloppe
corporelle d’al-Bar. 11 est le premier instauré (mubda) de ce cycle ayant eu lieu trois cent quarante
millions d’années apres la création du monde: ce sont soixante-dix cycles séparant la création de
I’Intellect métaphysique de la prosternation des anges devant Adam al-Safa’. Son cycle eut une
durée d’environ mille deux cents ans.

52 Ilestl’équivalent d’Adam dans les enseignements bibliques et coraniques, et celui de la Psyché
dans le néoplatonisme. D’aprés 'auteur, il serait mentionné a six reprises dans le Coran. Al-
A3rafani le désigne au féminin une seule fois et précise qu’il est mort un an aprés Adam al-Safa’. Il
était la Hugga (Preuve ou Argument) de ce dernier et son successeur aprés sa mort. L’auteur lui
attribue le nom d’Ahnih et fait de lui 'incarnation du ‘ilm al-hagiqi (savoir véritable) car, ayant
recu la madda (influx) de I'Intellect, il devient le premier émané (munba ‘af). Il porte le surnom d’al-
‘Ast (le Rebelle) parce que, selon al-A3rafani, il a désobéi & Adam al-Safa’ et s’est laissé tenter par
Satan qui s’est présenté a lui sous le nom d’al-Hubbal. Dans la gnose druze ainsi que dans le
shi'isme ismaélien, Adam al-Asi représente al-Nafs al-Kulliyya (I’Ame Universelle).

53 Son surnom est Hawwa’ (Eve), la femme d’Adam. Il est également surnommé Sarh et al-Nasi
(celui qui oublie) parce que le serment le concernant aurait été oublié. Al-Asrafani évoque I'ab-
sence d’al-Nasi dans le Coran et I'assimile au mari/femme de Adam al-‘Asi. 11 dit qu’il est la
deuxiéme Hugga (Argument) de Adam al-Safa et lui attribue le rdle du Asds al-Hudiid (Fondement
des Degrés). Il représente al-kalima al-azaliyya (1a Parole ou Verbe éternel), soit le troisiéme hadd
(pl. hudiid). Dans la gnose druze, le Asds (Fondement) est le dépositaire (wasiyy) de’interprétation
allégorique de la religion annoncée par la Natig (le Parlant, I’Enonciateur ou le Prophéte). Les
Hudiid (Degrés ou Dignitaires) ont le r6le d’organiser la prédication (da‘wa) druze; ils sont au
nombre de cing: le ‘Agl (Intellect), le Nafs (Ame), 1a Kalima (Verbe), le Sabig (Précédent) et le Tali
(Suivant). Selon al-Asrafani, Adam al-Nasi serait al-Urani l-awwal (Ouranos le premier) chez les
Grecs. 11 est également le frére et I’associé d’Uhnith (Hénoch ou Idris) ainsi que le prophete Say’it
ayant recu de la part du Rabb (Seigneur) cinquante livres d’enseignements portant son nom.

54 Les Hugag Satnil (Arguments de I’Intellect Universel) sont mentionnées dans I’Epitre 12
intitulée al-Sira al-Mustagima (la Voie Droite); les cycles depuis Adam jusqu’a celui d’al-Hakim y
sont relatés selon la doctrine druze. Al-Asrafani emprunte toutefois les explications attribuées a
1’émir al-Sayyid: les hugag, au nombre de douze sont ainsi Uhniih (Hénoch), Sarh ou al-kalima al-
azaliyya (le Verbe éternel), Yii§u’' - ou Yasi‘? — qui représente al-Sabiq (le Précédent), Dawad
correspondant & al-Mugqtana Baha’ al-Din — missionnaire druze dirigeant la da‘wa (prédication)
aprés la disparition de Hamza —, ‘Isa b. Lamah ... Iflatin b. Qaysiin (Platon) et Qaydar b. Lamk.



178 =—— W. H. Halawi DE GRUYTER

explications du vénéré ‘Abd Allah al-Tanthi — qui n’est autre que I’émir al-Sayyid
susmentionné — et du Sayh Aba Hilal al-Fadil (m. 1050/1640).>®

La deuxiéme partie de la ‘Umdat al-arifin, s’intéressant d’abord aux philoso-
phes grecs et a I’histoire du judaisme et du christianisme, consacre sa plus grande
partie a l’'avénement de I'Islam. Al-ASrafani accorde trois chapitres aux
philosophes-imams grecs Pythagore, Platon, Aristote, Socrate et d’autres cités
dans’ordre de leur apparition dans le récit. L’auteur s’intéresse ensuite a quelques
saints et prophétes judéo-chrétiens tels que Miasa (Moise) et son frére Harlin
(Aaron), ‘Isa b. Maryam (Jésus fils de Marie), Yast' al-Masih (Jésus-Christ) et
d’autres. Les chapitres relatant I’histoire musulmane débutent par la vie et mission
du prophéte Muhammad, puis les actions de ses compagnons dont ‘Alib. Abi Talib.
L’auteur attribue un chapitre a chacun d’eux de méme qu’aux fils de ‘Alj, al-Hasan
et al-Husayn, ce qui le distingue des auteurs du Canon druze selon lesquels la
lignée alide ne revét aucune importance dans la formation du dogme.

La troisiéeme partie de I'ouvrage d’al-ASrafani est entierement consacré a
I’émergence du mouvement druze. Les cinq premiers imams-califes fatimides
occupent les premiers chapitres de cette partie. Un chapitre est ensuite consacré au
calife al-Hakim afin d’expliquer son statut exceptionnel et sa divinité, du moins
comment celle-ci est envisagée dans le dogme. Les chapitres suivants s’intéressent
aux premiers missionnaires druzes notamment I'imam Hamza et al-Muqtana, de
méme qu’aux familles ayant adhéré au mouvement des la premiére heure, a savoir
les Tanil, les ‘Abd Allah et les Sulayman.”® L’auteur accorde enfin un chapitre a
chacun des didd-s (adversaires), al-Darazi, Sikkin et Mus'ab, afin de reprendre ce
que les Epitres disent de leurs tentatives de corrompre la doctrine druze en se
déclarant imams eux-mémes, voire en se conférant un statut divin.

L’ouvrage d’al-Asrafani se contente d’éclairer la vie et le rdle théologique de
certains saints, prophétes, imams ou califes en citant le Coran, les Evangiles et la
Torah, mais en exploitant essentiellement les Ecrits sacrés druzes, c’est-a-dire les
Epitres de la Sagesse et la littérature exégétique du IX®/XV* siécle. Bien que la
‘Umdat al-‘arifin n’appartienne pas au genre littéraire ta’rth (histoire ou chro-
nique), I’ouvrage relate 'histoire de ’humanité depuis la création du monde,
classe les événements par ordre chronologique et réserve un chapitre a chaque
régne califal. Toutefois, al-ASrafani aborde I’histoire a la maniere des Epitres; il ne

55 Sur ce personnage sur lequel nous avons de trés peu d’informations, voir W. H. Halawi, Les
Druzes aux marges de UIslam (a paraitre). Précisons tout de méme qu’il était un maitre spirituel
ayant eu un nombre relativement important de disciples et d’étudiants et qu’il serait I'auteur d’un
précis de droit druze.

56 Le missionnaire al-Mugtana s’adresse en effet aux chefs de ses familles dans sa correspon-
dance; voir Rasa@’il al-Hikma. Livre saint des Druzes (Hamza b. ‘Ali/al-Tamimi, Isma‘il/al-Samudqi,
Baha’ al-Din 1986): 11, 380; III, 758-760; 762-763; 776; 793—-795; 796.



DE GRUYTER Ecrire et réécrire I'histoire druze des origines = 179

relate pas une histoire événementielle mais plutét une histoire théologique. Les
faits qu’il rapporte sur les prophétes ou les califes sont intimement liés au statut
que ces derniers se voient conférés dans la doctrine religieuse druze. Il est ainsi
patent d’observer l'interprétation qu’al-Asrafani donne des agissements d’al-
Hakim, qualifiés souvent dans les chroniques médiévales de cruelles et sangui-
naires;’’ a I'instar des auteurs des Epitres, al-Asrafani y voit la preuve de la divinité
du calife. Le récit dans la ‘Umdat correspond en définitive a ce que nous appelons
une histoire théologique universelle, voire une histoire universelle druze.

3 Histoire théologique des origines

Le Sayh al-Asrafani organise son ouvrage en trois parties significatives: la cos-
mogeneése et la création du monde terrestre; I'avenement du monothéisme juif,
chrétien et islamique; I’émergence du druzisme. Ainsi al-ASrafani affirme-t-il que
I’histoire de I’humanité trouve son aboutissement dans le druzisme, celui-ci étant
salvateur mais aussi le dernier monothéisme avant la fin des temps. De surcroit, en
réinterprétant le r6le des saints et des prophétes et en plagant les premiers mis-
sionnaires druzes au centre de son Histoire universelle, al-ASrafani définit un
nouvel ordre théologique du monde. Et c’est bien le dessein de I'auteur que
d’arréter son récit au moment de la naissance du mouvement druze. Les
événements et ’évolution des Druzes aprés la période de la da‘'wa (prédication) ne
suscitent d’ailleurs pas son intérét.

Le Sayh al-Asrafani élabore somme toute un récit de la genése du druzisme. I1
répond de la sorte au besoin de la communaute druze de son époque de posséder
sa propre histoire des origines, I'histoire de la da‘wa ayant jusqu’alors été du
ressort des initiés lesquels sont en mesure de comprendre son sens caché (batin).”®
Rappelons que I'auteur, dans son introduction, réserve la lecture de son texte aux
seuls croyants, les lecteurs du Livre de Dieu; son public dépasse ainsi I’élite druze

57 Le melkite al-Antaki, contemporain d’al-Hakim et farouchement opposé a la politique reli-
gieuse qu’il mena durant une partie de son régne contre les chrétiens, va jusqu’a diagnostiquer
chez le calife une maladie mentale sévére. Pour un exposé plus complet sur le récit d’al-Antaki,
voir Halawi 2007: 105-117. L’historiographie druze n’hésita pas a prendre a son compte cette
indication, comme le montre tres bien ’ouvrage avant-gardiste de de Sacy 1838: vol. 1, IV-V. Voir
également Bianquis 1986: 284-285.

58 A l'instar des autres doctrines shi’ites, le druzisme a une vision duelle du monde céleste et
terrestre, qui se traduit par un sens caché ou ésotérique (batin) associé a chaque message révélé ou
exotérique (zdhir). Précisons que ces deux composantes de la connaissance ne sont en aucun cas
exclusives I'une de 'autre. A ce sujet, voir Amir-Moezzi/Jambet 2004: 31-35.



180 =—— W. H. Halawi DE GRUYTER

des initiés, rompus quant a eux a la lecture des Epitres sacrées. Il se place, on I'avu,
dans la continuité de la littérature populaire produite au XI*/XVII® siécle. En
d’autres termes, al-ASrafani tente de populariser, ou de rendre plus accessible
I’histoire théologique des origines du mouvement druze telle qu’elle est décrite
dans le Canon druze, ce en proposant un récit linéaire construit dans un langage
accessible. Une comparaison entre la terminologie des Epitres de la Sagesse et
celle employée dans I’Histoire d’al-Asrafani est éclairante a ce sujet.

Dans les Epitres de la Sagesse, les indications concernant un personnage, un
prophéte ou un saint peuvent figurer a plusieurs endroits du texte; al-ASrafani les
classe par ordre chronologique; ainsi, chaque chapitre, on I'a vu, est consacré a
une figure clé, a 'exemple d’al-Darazi, de Hamza, de la vie de Muhammad et celle
de ses compagnons, des califes fatimides. Bien que 'auteur se montre fidéle au
texte canonique druze, il se réfere également a d’autres écrits — qu’il ne cite pas
toujours — afin de compléter son récit. Les Epitres sont en effet un texte dogmatique
qui n’a pas pour role de dresser une notice biographique de toutes les personnes
évoquées; elles s’emploient plutdt a les situer dans la cosmologie druze en
contredisant ou en corrigeant les interprétations bibliques, coraniques ou
allégoriques faites a leur égard. Al-ASrafani affirme que, pour ce faire, il s’appuie
en premier lieu sur les explications (Surithat) des Sayh-s religieux druzes qui
complétent le mieux le contenu des Epitres; il n’en dit toutefois pas plus. Il affirme
également qu’il se fonde sur les Livres révélés et sur les ceuvres des philosophes
grecs; pour autant, 'interprétation qu’il en donne est toujours calquée sur celle
que I’on trouve dans les Epitres.

Ainsi, pour relater ’histoire des débuts de ’humanité, al-ASrafani écrit ce qui
suit concernant Adam al-Safa’, I'Intellect Universel selon le dogme druze:

Mon Seigneur Hamza montre qu’ils (les croyants des doctrines antérieures) n’attribuérent a
Adam ni pére ni mére et qu’ils affirmérent qu’il fut créé de terre. Le nom de Adam indique en
fait qu’il est le Maitre des Degrés (Hudiid),”® en plus d’étre leur imam [...] et son surnom
(Adam) veut dire le Pére des étres tel que I'indique al-Sadiq.®° [Ce dernier] explique que les

59 Les Hudiid, pluriel de hadd (degré), sontintrinséques a la construction cosmique druze. Ils sont
au nombre de cing et représentent I'Intellect, ’Ame, le Verbe, le Précédent (ou 1’Aile droite) et le
Suivant (ou I’Aile gauche). A I’époque d’al-Hakim, I'Intellect était représenté par Hamza et le
Suivant par al-Muqtana. L’Intellect, selon les enseignements druzes, fut créée par Dieu pour étre
Sa création la plus parfaite. Méme s’il ne peut pas étre aussi parfait que Dieu, I'Intellect demeure la
plus parfaite de toutes Ses créations. L’Intellect contrdle et guide les quatre autres hudiid mais reste
4 son tour guidée par Dieu.

60 Il s’agit du sixiéme imam shi’ite Ga‘far al-Sadiq (m. 148/765).



DE GRUYTER Ecrire et réécrire I'histoire druze des origines = 181

étres sont les Unitaires (Muwahhidiin)®' et que [le terme] Pére est destiné a ceux ayant préché

pour lui (Adam) et ayant accepté de lui ’unicité (tawhid).®

Dans I’Epitre 12 — intitulée La Voie droite (al-Sira al-mustagima) — du Canon druze,
un récit similaire est attribué a 'imam Hamza:*>

Selon [les doctrines antérieures), Adam n’a ni pére ni mére, Or il est absurde qu’un
Enonciateur (ndtig) ne soit pas issu d’un corps, semblable a lui, méle et femelle, Quant a la
terre naturelle, les seules créatures qu’elle peut créer sont les fourmis, les serpents [...] mais il
est impossible que les humains soient créés de terre. Et s'il est vrai ce qu’ils disent que la
supériorité de Adam est due au fait qu’il ne soit pas sorti du rein [d’un géniteur], qu’il ne soit
pas entré dans I'utérus [d’une génitrice] et qu’il ne fut pas souillé de sang, il fallait alors que le
Créateur (al-Bari’) ait créé Muhammad de terre [au lieu de] de I’avoir sorti du rein d’un infidéle
(kafir) et de 1’avoir souillé par le sang d’une ignorante (gahila) et infidéle (kafira) |[...]. Le
Créateur ordonna a tous les étres de lui (Adam) obéir aussi bien qu’ils doivent obéissance a
[leur] Créateur; toute personne qui lui (Adam) obéit, obéit au Créateur; mais toute personne
qui lui désobéit, désobéit au Créateur. Car il est Son lieutenant (halifa); et c’est a travers lui
que ’on accéde [a la connaissance] du Créateur. [...] Il (Adam) fut surnommé Adam, c’est-a-
dire le Maitre des Degrés (Hudiid) et leur imam. Il fut aussi appelé le Pére des étres, les étres ici
étant les Unitaires (Muwahhidiin); car ceux-ci préchérent pour Adam et apprirent de lui [la
doctrine de] I'unicité (tawhid). 11 (Adam) fut ainsi leur Pére dans la religion.

La similarité est patente entre ces deux passages et ne laisse aucun doute sur la
source principale d’al-Asrafani. Le discours de ce dernier est toutefois concis: il
n’aborde pas la vision coranique selon laquelle ’humanité fut créée de terre,** ni

61 Les Muwahhidiin, pluriel de Muwahhid (Unitaire), est le nom que les Druzes se donnent. Ils le
préférent a celui de Druzes, car il ne contient aucune connotation relative a al-Darazi. Ce dernier
est maudit dans le druzisme; le terme duriiz, pluriel de durzi (druze), en dérive. Les religieux druzes
voient dans I’appellation Muwakhhidiin un nom plus exact rappelant 1'Unité de Dieu (tawhid),
pierre d’angle de leur dogme, Toutefois, les auteurs druzes actuels emploient le terme druze/
druzes pour désigner leurs coreligionnaires, et le terme durziyya (druzisme) pour désigner leur
doctrine; ils les associent en général aux termes muwahhidiin — exemple: al-Muwahhidiin al-Duriiz
(les Unitaires druzes) — et tawhid — exemple: al-tawhid al-durzi (le druzisme unitaire). A titre
d’exemple, voir Abii Saqra 1984; Tali* 1961; Zahr al-Din 1994 (1991); Zubyan 1992.

62 Le tawhid (unicité) est le nom que les Druzes donnent a leur doctrine. Le terme revoie au
principe de I’Unicité de Dieu dont les Druzes se veulent étre les seuls véritables détenteurs — d’oti
leur nom de Muwahhidiin (Unitaires). En effet, les savants druzes accusent les autres musulmans
d’incroyance (kufr) et d’associationnisme (tashih) car, selon eux, ils emploient des attributs
humains pour désigner 'Ineffable. De plus, I’islam selon eux évoque Dieu et 'Univers ou I’Exi-
stence, ce qui méne a la notion de pluralité. Or une pluralité n’est possible que dans un espace et
un temps limités. Voila pourquoi, d’aprés le dogme druze, Dieu ne peut pas étre Unique si quelque
chose (Say’) - I'Univers ou I'Existence — est en dehors de lui et Il ne peut pas étre Eternel s’il est
cerné dans un temps et un espace déterminés.

63 Pourune édition en arabe de cette Epitre, voir De Smet 2007: 551-559. La traduction est la nétre.
64 Cf. Coran 35: 11.



182 —— W.H. Halawi DE GRUYTER

ne se livre a la digression que ’on trouve dans I’Epitre 12 concernant la conception
du prophete de I'islam. Est-ce pour ne pas exposer Muhammad a I’avanie, étant
donné que son ouvrage ne s’adressait pas uniquement a I’élite druze? En tout cas, a
la différence des Epitres, al-Asrafani réserve un chapitre entier pour relater les
grandes lignes de la vie et la prédication de Muhammad; il s’appuie pour ce faire
sur la Sira d’Ibn HiSam, cite le Coran et utilise probablement d’autres textes qu'’il
garde sous silence. Notons que, dans ce chapitre, il se contente d’expliquer le rdle
et le statut de Muhammad dans la chaine des prophetes ou des natig-s
(Enonciateurs).®® La ‘Umdat se distingue également des Epitres par les nombreux
emprunts qu’al-A8rafani fait a la littérature juridico-théologique druze du IX®/XV*®
siécle.®® La référence a 'imam al-Sadiq (m. 148/765), cité en tant qu’autorité spi-
rituelle,®” en dit long sur l'influence de cette production savante & 1'époque
prémoderne sur les auteurs druzes postérieurs; le méme phénomeéne est observe
chez le Sayh al-Fadil, contemporain d’al-A3rafani. Nous y reviendrons plus loin.
Quelle place I'histoire des débuts du druzisme occupe-t-elle dans I’ouvrage
d’al-Asrafani? Comme on I’a vu, un tiers de la ‘Umdat porte sur I’émergence du
mouvement druze, ce qui représente le tiers de I’histoire de I’humanité aux yeux
d’al-ASrafani. Et le calife-divin al-Hakim, I'imam absolu Hamza et son successeur
al-Mugtana y occupent une place centrale. Leur vie et leurs actions mais aussi leur
statut sont conformes aux informations présentes dans les Epitres de la Sagesse.
Mais, pour dresser un bilan détaillé de la vie d’al-Hakim, le Sayh al-Asrafani
utilise — sans le préciser — la chronique d’al-Antaki (m. 458/1066)% et cite le Ta’rih

65 Le Natig veut littéralement dire « celui qui parle » (le Parlant ou I’Enonciateur). Dans le
shi’isme, 'importance du Ndtig provient de sa connaissance initiatique acquise aupres d’un imam
caché appelé Bab (Porte), et transmise & un samit (silencieux). Ainsi, Salman le Perse était le Bab
de ‘Ali b. Abi Talib qui était lui-méme le Bab de Muhammad. Le Ndtig, en détenant la connaissance
divine, est donc ’'annonciateur de la nouvelle loi religieuse, tel que Muhammad a annoncé la $ari'a
(loi) musulmane. Pour plus de précisions, voir Corbin 1971: t. 3, 231 et 257; Amir-Moezzi 2006: 344.
De son c6té, la doctrine druze confére a Salman le Perse le statut de I'Intellect a ’époque de
Muhammad, celui-ci constituant avec ses compagnons/successeurs — que la tradition islamique
appelle les « califes bien guidés » — le groupe des adversaires maudits. Quant au Bab durant le
da‘wa druze, il était le Devancant (al-sabig) lequel est le quatriéme Dignitaire (hadd). Dans la
hiérarchie ismaélienne, le Bab est le nom du Dignitaire qui occupe le deuxiéme rang aprés celui de
I'imam.

66 Il s’agit de trois recueils de traités exégétiques, dont I'un est théologique et deux juridiques.
Ces Grandes Exégéses inédites ont faussement été attribuées a I’émir al-Sayyid, alors qu’il s’agit de
I’ceuvre de ses disciples et de leurs continuateurs. Pour un exposé plus complet et une recon-
stitution de ces ouvres, voir W. H. Halawi, Les Druzes aux marges de UIslam (i paraitre).

67 La figure d’al-Sadiq et I'utilisation du Hadith shi’ite dans la littérature juridique druze du IX®/
XVe siécle fera I'objet d’un travail ultérieur.

68 Yahya Ibn Sa‘id al-Antaki, Histoire de Yahya Ibn Sa‘id d’Antioche (al-Antaki 1997). Sur cet
auteur, voir supra.



DE GRUYTER Ecrire et réécrire I'histoire druze des origines —— 183

d’al-Dahabi (m. 748/1348)%° en déformant son récit pour le rendre plus favorable
aux missionnaires druzes du Caire.

Dans son processus de réécriture de I’histoire druze des origines, al-A3rafani
procede de la sorte: il rassemble, par théme et par personnage, les informations qui
se trouvent dans les chroniques les plus connues a son époque a l'instar de celle
d’al-Dahabi; puis il s’appuie sur les Epitres pour rectifier ou encore corriger le récit
des chroniqueurs arabes, en général défavorable a I’égard d’al-Hakim et des sec-
tateurs qui professerent sa divinité. En se fondant sur le Canon druze, al-A3rafani
légitime son discours aux yeux de ses coreligionnaires; en sus, il théologise
I'histoire de la naissance du druzisme et, par conséquent, la place hors de portée
des non-druzes. L’auteur emploie I’argument qui décréte que les étrangers au
druzisme sont incapables - intellectuellement et spirituellement — de comprendre
les événements survenus sous le régne d’al-Hakim, car ils en font une lecture
littérale dépourvue de sens. En somme, aux yeux d’al-ASrafani, I’histoire des
débuts du druzisme se soustrait a I'histoire événementielle et integre le monde de
la gnose druze; celle-ci détermine ainsi I’explication des faits historiques dont le
sens apparent (zahir) cache et protége un sens caché (batin) réserve a une élite, les
Druzes.

La ‘Umdat al-‘arifin n’est certes pas une ceuvre originale, puisqu’al-Asrafani
ordonne de maniére chronologique I’histoire théologique druze des origines en se
calquant sur la vision dogmatique des auteurs du Canon et, de surcroit, s’appuie en
grande partie sur les explications des savants du IX®/XV*® siécle. Mais il a le mérite
d’avoir établi un récit linéaire accessible a I’ensemble des Druzes, voire d’avoir
popularisé le discours savant des auteurs prémodernes. Jusqu’a la fin du X/XVI®
siecle, ce récit des origines était en effet soit confiné dans les Epitres et, donc,
accessible aux seuls initiés, soit développé dans une littérature exégétique gardée
secrete par les maitres spirituels de ’époque.

4 Renouvellement historiographique et
construction d’une identite religieuse

L’Histoire d’al-Asrafani sur la période d’origine du druzisme a marqué I’historio-
graphie druze. En énumérant ses sources dans l'introduction de son ouvrage,
I’auteur cherche a mettre en exergue ses larges connaissances en matieres
théologique et historique. Il se veut ainsi un vrai savant, ce qui tranche avec la
figure de saint décrite par al-‘Aridi. En effet, al-ASrafani revét le rdle du sage

69 al-Dahabi 1993, tome années 401-420.



184 = W.H. Halawi DE GRUYTER

détenant la vérité absolue; un tel statut lui est procuré par la maitrise des Livres
révélés et de la Sagesse druze, et par I'accés aux exegeses attribuées a I’émir al-
Sayyid. Les ouvrages des auteurs arabes mediévaux paraissent ainsi d’une
moindre importance, pouvant informer sur un empire ou une dynastie mais
aucunement indiquer le véritable r6le des prophetes et des saints antérieurs, et
encore moins révéler les arcanes de la divinité. Les historiens et exégetes arabes,
n’ayant pas intégré a leur corpus les enseignements de la Sagesse druze, demeu-
rent aux yeux d’al-Asrafani dans I’ignorance. Ils peuvent parfois tendre vers la
connaissance de Dieu tels que les Thwan al-Safa’ (Fréres de la Pureté) sans jamais
véritablement la comprendre.”®

Les sources du Sayh al-Asrafani se composent d’un corpus de soixante-treize
ouvrages. Nous en distinguons quatre groupes: les Livres réveéles, les ouvrages de
quelques philosophes grecs, ceux de certains auteurs arabes médiévaux et les
exégeses des Sayh-s druzes du IX®/XV® siécle. Afin d’alléger son récit, I’auteur
précise avoir exclusivement fait référence aux six Livres révélés au cours de
I’ouvrage. 11 s’agit, écrit al-Adrafani, « de la Torah devanciére, des Psaumes
éclairants, de I’Evangile” pur, du Coran respecté, de I'interprétation allégorique
de la Loi [musulmane]” et de la Sagesse sainte (al-Hikma al-Sarifa). » Appeler le
Canon druze « al-Hikma al-$arifa » n’est pas quelque chose de nouveau a I’époque
d’al-Asrafani, étant donné qu’il emprunte I’expression aux savants druzes du IX®/
XVe et X¢/XVI® siécle. Il est ainsi plus juste d’utiliser le terme Hikma’> pour désigner
le recueil canonique druze, méme s’il est communément nommé « les Epitres de la
Sagesse (Rasa’il al-Hikma) » depuis environ deux siécles. Al-Adrafani se référe
également a I’ceuvre de 1’émir al-Sayyid (m. 884/1479) au long de son texte. Il lui
accorde un statut supérieur a celui des autres Sayh-s druzes et place ses écrits a mi-
chemin entre la Hikma sainte et les exégéses des religieux les plus éminents au sein
de la communauté; nous y reviendrons.

70 Les épitres des Fréres de la Pureté occupent une place importante dans les écrits exégétiques
druzes, si bien que les religieux, lors de leurs réunions hebdomadaires, en lisent a voix haute
certains passages en présence d’initiés fraichement admis au sein du groupe — ces derniers doivent
ensuite se retirer afin que les initiés confirmés entament la lecture de la Hikma et de ses exégéses.
L’emploi des textes attribués aux Ihwan al-Safa’ dans littérature druze, dont I’ceuvre d’al-Asrafani,
mérite une étude approfondie qui étaye la réception de cette pensée dans le druzisme.

71 Le terme coranique « Evangile » est toujours au singulier en islam.

72 « Ta'wil al-3ari’a » dans le texte arabe. L’auteur fait clairement référence a la littérature
exégétique shi’ite.

73 Le Canon druze intitulé la Hikma est un recueil de cent-onze traités attribués aux trois mis-
sionnaires ismaéliens du V¢/XI® siécle, Hamza b. ‘Ali, Isma‘il al-Tamimi et Baha’ al-Din al-
Mugtana.



DE GRUYTER Ecrire et réécrire Uhistoire druze des origines —— 185

Toutefois, ’auteur associe curieusement la Hikma druze aux Livres révélés de
Dieu, alors que celle-ci n’est pas considérée comme ayant été révélée par un
Enonciateur; elle est résolument I'enseignement de I’imam Hamza lequel précise
avoir préalablement obtenu I'aval d’al-Hakim pour rédiger ses traités.” D’aprés la
doctrine druze, le calife al-Hakim, rappelons-le, n’est en aucun cas un Envoyé de
Dieu ni Son Messager, étant donné qu’il fut lui-méme la manifestation du divin et
qu’il s’adressa aux humains par I’entremise de I'imam.

Dans la longue histoire des religions, toute nouvelle revélation monothéiste a
toujours compléte et expliqué différemment la précédente au point de chercherala
supplanter par sa propre conception du monde et de la divinité. Le druzisme tente
de s’inscrire dans ce schéma et se veut un systeme religieux a part entiere venant
remplacer la derniére prophétie coranique et ses interprétations allégoriques. La
Hikma délivre donc un enseignement spirituel, un message divin qui est 'ultime
au sein de ’histoire de ’humanité et le seul & mettre en lumiére les Ecrits saints
révélés auparavant. Ce syncrétisme religieux est toutefois exclusif car, méme si les
premiers missionnaires druzes et a leur téte I'imam Hamza reconnaissent le statut
particulier des Ecrits révélés antérieurs, ils considérent que seuls leurs ensei-
gnements ésotériques en fournissent le sens véritable. Dans cette affirmation,
similaire a celle présentée dans le Coran par rapport aux Gens du Livre, deux
éléments corolaires doivent étre mis en exergue: les croyants et savants des autres
doctrines religieuses ignorent le vrai sens de leurs Ecrits, dont les musulmans
qu’ils soient sunnites, shi’ites ou ismaéliens; la gnose salvatrice ne peut étre
révélée au commun des mortels que lorsque Dieu se dévoile sur terre sous une
forme humaine — bien que celle-ci soit utopique car elle n’a rien de véritablement
humain mis a part son enveloppe corporelle.

Ainsi, selon les Druzes, le Coran n’est qu’un Livre révélé, le véritable et unique
Livre saint étant la Hikma laquelle, rappelons-le, n’est pas une révélation ou un
message envoyeé par Dieu par I'intermédiaire d’un quelconque prophete. L’'imam
Hamza s’efforca de rectifier le sens donné au texte coranique. Dans I'Epitre 12, il
pointe I'infidélité (kufr) des parents du prophéte Muhammad,”” analyse son cycle

74 Dans I’Epitre 6, entre autres, 'imam Hamza précise qu’il a « élevé [cet écrit] vers Sa divine
majesté » et que le traité fut « recu et authentifié » par Lui; voir De Smet 2007; 498.

75 Ce court passage de ’Epitre 12 (dont un court extrait est traduit supra), attribué 4 Hamza,
critique vivement la conception musulmane des deux parents de Muhammad. Selon I’auteur, tous
les musulmans considérent qu’ils sont nés incroyants (kafir-s). Le Prophéte aurait ainsi choisi entre
ses parents et sa mission: afin de précher le message divin et former la umma (communauté) des
fideles, il les aurait reniés et les aurait laissés partir en enfer.



186 =—— W. H. Halawi DE GRUYTER

cosmique, son Asds (Fondement)’® et sa Hugga (Argument);”” dans I’Epitre 6, il
avance un sens nouveau, ésotérique, aux sept piliers de I’islam’® dont la waldya
(allégeance)’® & 'imam et le gihad (effort); il les rend invalides et les remplace par
sept percepts moraux; enfin, dans I'Epitre 14, il donne une interprétation
allégorique (ta’wil) de la basmala selon la gnose druze.®°

En fait, le druzisme ne rompt pas avec les doctrines religieuses et juridiques
antérieures; il les abroge afin d’instaurer un systéme spirituel plus en adéquation
avec la Volonté divine. Etant la derniére révélation en date, le Coran est plus
systématiquement cité par les missionnaires druzes dans la Hikma que la Bible, la
Torah ou les Psaumes. De méme, la terminologie utilisée dans le Livre druze
s’apparente davantage a la terminologie ismaélienne qu’a celle des Ecrits
chrétiens et juifs. Cette justification, avancée par al-Asrafani, n’a évidemment rien
de convaincant, les missionnaires druzes ayant été eux-mémes des propagandistes
(da-s) ismaéliens® avant de décider de fonder un mouvement nouveau lequel se
présente historiquement comme un schisme au sein de I’ismaélisme.

Le druzisme primitif fait en définitive preuve d’un antinomisme virulent, en
abrogeant toutes les lois positives de son époque. Les partisans de ce mouvement

76 Dans le druzisme, le Asds est le dépositaire du sens caché (batin) du message apparent (zahir)
du Natiq (le Parlant ou le Prophéte). Cela est conforme a la gnose ismaélienne considérant quun
cycle (dawr) est composé de sept périodes. Chacune d’elles débute par un Natig (Enonciateur)
préchant une nouvelle croyance. Il est assisté par un Wasiyy (Dépositaire spirituel) qui est aussi le
Asds portant en lui le secret du message apparent du prophéte, Le Asas forme le fondement de
I’imamat et le transmet aux sept imams de sa descendance, les seuls détenteurs de la véritable
gnose. Pour plus de précisions, voir Corbin 1982.

77 Les enseignements druzes attribuent 8 Muhammad douze HugZa-s (Preuves) dont Abi Bakr,
‘Umar, ‘Utman et Mu‘awiya. Selon I’Epitre 12, ce dernier aurait contesté la décision de Muhammad
d’accorder a ‘Alib. Abi Talib le rdle d’Asds (Fondement) et de Wasiyy (Légataire). La doctrine shi’ite
duodécimaine considére que les douze imams constituent la Preuve (Hugga) vivante de Dieu. Avec
le prophéte Muhammad et sa fille Fatima, ils forment les Quatorze Impeccables ou les Quatorze
Preuves. Voir Amir-Moezzi 2018. Dans la doctrine ismaélienne, la Hugga eut une autre inter-
prétation: elle fut le statut des dirigeants du mouvement ismaélien et 'intermédiaire des
Ismaéliens avec leur imam caché. Plus tard, ces dirigeants furent élevés au rang d’imam et la
Hugga fut interprétée comme ayant été engendrée par la tagiyya (dissimulation) pour des raisons
sécuritaires. Pour plus de précisions a ce sujet, voir Daftary 2007 (1990).

78 Voir Ras@’il al-Hikma. Livre saint des Druzes, Epitre 6 (Hamza b. ‘Ali/al-Tamimi, Isma‘il/al-
Samigqi, Baha’ al-Din 1986: I, 60-84).

79 Pour plus de précisions sur la walaya (allégeance) et son importance centrale dans la croyance
shi’ite, voir Amir-Moezzi 2003 et maintenant dans Amir-Moezzi 2006: chapitre 7.

80 Voir Rasa’il al-Hikma. Livre saint des Druzes, Epitre 14 (Hamza b. ‘Ali/al-Tamimi, Isma‘il/al-
Samiiqi, Baha’ al-Din 1986: 1, 169-182).

81 Voir Hodgson 1962: 5-20.



DE GRUYTER Ecrire et réécrire I'histoire druze des origines = 187

sont ainsi appelés gulat (exagérateurs)® car, comme d’autres groupes en Islam, ils
exagerent le statut du calife al-Hakim en le divinisant. Mais en ne reconnaissant ni
I'autorité du prophete Muhammad ni celle de 'imam ‘Ali de méme que leurs
compagnons, le dogme druze va plus loin que les doctrines des autres sectes
pratiquant le guluww (exagération), si bien que d’aucuns ’ont considéré comme
étranger a I'islam et, de 13, les Druzes comme des non-musulmans. Le défi des
savants druzes de 1’époque prémoderne fut alors de prouver leur islamité, voire
leur supériorité au sein de I'Islam. L’émir al-Sayyid, figure emblématique du IX®/
X V€ siécle, est ainsi décrit par ses contemporains comme un spécialiste du Coran,
un fagih (expert en droit musulman) et un muhaddit (transmetteur de hadith). Dans
la notice biographique que lui accorde Ibn Sibat, chroniqueur druze du début du
X®/XVI® siécle, nous lisons ce qui suit:*

11 se nourrissait du Livre de Dieu (le Coran) vénéré, saint et pur, qu’il étudiait et récitait par
ceeur. Il continua de I’étudier jusqu’a graver ses chapitres dans son ceeur. [...] Il atteignit un
tel degré d’étude qu’il devint connu et reconnu. [...] Il développa les sciences du figh et du
hadit, [...] ordonna avec vigueur la mémorisation du [Livre] vénéré et son apprentissage par
les jeunes et par les plus gés. [...] Dans les villages, il ordonna la construction de mosquées,
[...] établit des fondations pieuses (awgayf), [...] attira les juristes (fugaha’) vers les contrées et
instaura le sermon du vendredi. [...] Ilsuivait les traces des fugaha’ et des ‘ulama’, s’informait
sur les Amis de Dieu (awliyd’) et sur lesascetes (zuhhad). [...] Il réunit les exégéses (Surihat) et
les explications (tafasir) du Saint Coran [...], ainsi que [les récits] sur la vie des prophetes
(ahbar al-anbiya’), [ceux] sur la vie du prophéte [de 'islam] (al-ahbar al-nabawiyya), les livres
defigh[...]. 1 simplifiait un savoir étendu, en clarifiant ses difficultés et ses vastes sujets, lisait
le livre saint et ses explications, discutait de la science du figh et du hadit [...].%*

Les relations qu’entretiennent les Druzes avec le Coran et les sciences islamiques
étaient donc un enjeu majeur au sein de la communauté a la fin du IX®/XV® siécle.
Cela relevait de leur identité religieuse et de leur intégration dans le paysage
culturel du Bilad al-Sam. Bien qu’Ibn Sibat brosse le portrait d’al-Sayyid avec une
grande part d’exagération, il lui attribue la mission d’islamiser la région rurale de
Syrie, le Garb et le Siif, d’oil il était originaire et oli habitait un nombre important de
familles druzes.®

~ Enfait, I'islamité des Druzes fut mise en lumiére a ’époque prémoderne, non a
cause de la pratique de la tagiyya comme certains historiens ont pu le croire, mais a
cause d’une évolution doctrinale ayant eu lieu dans les villages syriens entre le

82 Ladoctrine druze est dans la continuité de la vision des groupes sectaires appelés guldt par les
hérésiographes. Sur les gulat et 1a dotrine du guluww, Voir Asatryan 2017; Halm 1982; Moosa 1988;
Tucker 2008.

83 Sibat 1993: 11, 879-884.

84 Pour un exposé plus complet de ce passage, voir Halawi 2018: 482.

85 Sur cette réforme d’al-Sayyid, voir Halawi 2014: 107 sqq.



188 —— W. H. Halawi DE GRUYTER

VE/XI® et le IX®/XV® siecle. En témoigne la formation du madhab druze a la fin
IX®/XV® siécle et, par conséquent, 1’élaboration et la systématisation d'une doc-
trine juridique destinée a organiser le fonctionnement de la communauté. Dans les
traités inédits de droit druze de cette époque,®® les juristes affichent leurs diver-
gences avec les autres madhab-s islamiques; ils posent toutefois les régles d’un figh
(droit substantif) qui ne trouve pas ses fondements dans la Hikma. Les savants
druzes possédaient alors une bonne connaissance du droit musulman, certains
ayant effectué un ou plusieurs séjours & Damas pour acquerir les sciences reli-
gieuses sous 'autorité de maitres locaux. Cela ne doit pas laisser penser a une
orthodoxisation du druzisme, puisque les juristes druzes n’hésitent pas a se
montrer excessivement virulents a 1’égard des doctrines juridiques sunnites et
shi’ites.®” Toutefois, des similitudes évidentes peuvent étre relevées avec le figh
notamment malikite et $afiite concernant le mariage et le divorce,®®

De son c6té, al-Asrafani s’inscrit dans cette méme démarche d’islamisation du
druzisme, en s’intéressant particulierement a I’histoire druze des origines. Sans
ignorer les particularités dogmatiques druzes, il place la naissance du druzisme
dans la continuité des religions monothéistes antérieures, en particulier I’islam. Il
intégre pour ce faire la Hikma a la liste des Livres révélés, puis présente la nais-
sance du mouvement druze comme l’aboutissement de toutes les religions
antérieures. En comparant les chapitres qui composent la partie concernant I’Is-
lam a ceux traitant du druzisme, il est patent d’observer comment I’auteur décrit la
succession des événements comme s'ils étaient intimement liés par une suite
historique logique. Ainsi, I'islam est ’'ceuvre du prophéte Muhammad, comme le
dogme druze est celui d’al-Hakim; la formation de I’Islam politique est attribuée
aux compagnons et successeurs du Prophéte, comme le druzisme est celui de
I'imam Hamza et de ses lieutenants. Cette logique historique, quoiqu’elle releve
d’une construction idéologique, donna a I’ceuvre d’al-Asrafani toute son impor-
tance dans I’historiographie druze.

Les historiens druzes actuels, a l'instar de Nejla Abu-Izzeddin® et Sami
Makarem,”® décrivent I’émergence du mouvement druze en suivant la méme
logique qu’al-ASrafani. Makarem présente ainsi le dogme druze comme une
médiane entre Iislam apparent (za@hir) ou sunnite et I'islam ésotérique (bdtin) ou
shi’ite. Quant a Abu-Izzeddinn, elle calque la disposition des chapitres de son

86 Pour un exposé plus complet et une reconstitution de ces traités inédits a partir des manuscrits
conserves dans les bibliotheques universitaires, notamment en Occident, voir Halawi, Les Druzes
aux marges de UIslam (a paraitre).

87 A titre d’exemple, voir Halawi 2018: 491 sq.

88 Voir Halawi 2016: 114.

89 Abu-Izzeddin 1984.

90 Makarem 1974: 89 sqq.



DE GRUYTER Ecrire et réécrire I'histoire druze des origines = 189

ouvrage sur I’Histoire d’al-Asrafani: le regne d’al-Hakim est relaté au sixiéme
chapitre, a la suite des chapitres consacrés a la révélation prophétique et a la
da‘wa - terme que l'auteure traduit par « mission » — des califes fatimides
antérieurs; de méme que I’histoire de 1’élaboration du dogme druze et de la
rédaction de la Hikma est exposée a la suite du septieme chapitre consacré a la
littérature arabe savante des siécles précédents. Kais Firro n’en dévie pas non plus
lorsqu’il s’agit de relater la naissance du druzisme.”’ Dans son History of the
Druzes, il décrit la relation entre la croyance druze et la figure historique d’al-
Hakim dans un discours amphigourique: « Since the time of the Druze da ‘wa in the
11th century, the Druzes have reconstructed the history of mankind in accordance
with their beliefs: Hakim as well as the unitarian da‘is are no longer historical
figures — they are what the Druze Epistles teach. Thus, history become ahistoric,
and the ahistoric history. »*2

Il convient de conclure & la réécriture, entre le IX®/XV* et le XI®/XVII® siécle,
d’une histoire druze des origines conférant au druzisme un caractere islamique et
aux Druzes une identité qui présente une certaine harmonie avec I’Islam. Dans son
ouvrage, la ‘Umdat al-‘arifin, al-Asrafani ne dissimule pas le dogme druze; il décrit
plutdt son émergence comme un événement intrinseque a ’histoire de ’humanité,
a I'instar des autres doctrines monothéistes. Le druzisme, survenu aprés l'islam,
révele a ses yeux la désuétude des prophéties; il abroge les lois anterieures afin
d’instaurer un nouvel ordre spirituel garantissant le salut éternel des croyants. Si
l’auteur utilise le Canon druze, attribué aux missionnaires du V¢/XI® siécle, afin de
construire une histoire théologique de la naissance du druzisme, il s’appuie par
ailleurs sur la littérature exégétique du IX®/XV® siecle pour produire un récit
linéaire de I’histoire du monde depuis Adam jusqu’a la da‘wa (prédication) druze
sous le régne d’al-Hakim.

Dans le sillage des savants druzes du IX®/XV® siécle, al-ASrafani relate ainsi
I’avénement du druzisme primitif au V¢/XI® siécle dans la continuité de I’islam, ce
dans un contexte fatimide; de 13, il ne discerne aucunement la da ‘wa druze d’avec
la da ‘wa ismaélienne. La ‘Umat se distingue toutefois des ceuvres exégétiques du
IX®/XV* siecle en consignant par écrit une histoire druze des origines destinée a
I’ensemble des Druzes, les initiés comme les non-initiés. Cette réécriture de I’his-
toire au XI®/XVII® siécle participe de la popularisation du druzisme dont
témoignent d’autres textes rédigés a cette époque. D’ou I'influence post mortem
tout a fait remarquable de la ‘Umdat, alors que le personnage historique d’al-
Asrafani n’avait pas marqué ses contemporains. Sa vie est ainsi demeurée ignorée
jusqu’a présent et, par conséquent, a fait dernierement 1’objet d’une notice

91 Voir Firro 2011.
92 Firro 1992: 15.



190 = W. H. Halawi DE GRUYTER

hagiographique. Toutefois, son ouvrage a revétu une importance considérable au
sein des communautés druzes du Bilad al-Sam et a fortement marqué I’historio-
graphie druze. La ‘Umdat est en somme devenue une source historique pour écrire
I’histoire druze des origines. Les historiens druzes actuels la citent abondamment,
bien qu’elle soit toujours inédite et, qui plus est, gardée secréte au sein de la
communauté.

Bibliographie

Abu Izzedin, N. M. (1984): The Druzes. A New Study of their History, Faith and Society. Leyde:
Brill.

Abii Saqra, S. (1984): al-Tawhid al-durzi fi madmanihi al-insant. Ammatar (Liban): Maktabat al-
anwar.

Aigle, Denise (1995a): « Charismes et role social des saints dans ’hagiographie médiévale
persane », BEO 67: 14-36.

Aigle, Denise (1995b) « Sainteté et miracles en Islam médiéval: 'exemple de deux saints
fondateurs iraniens », dans Miracles, prodiges et merveilles au Moyen Age. SHMES (éd.).
Paris: Publications de la Sorbonne (Série Histoire Ancienne et Médiévale; 34), 47-73.

Aigle, Denise (2000): « Figures mythiques et histoire. Réinterprétations et contrastes entre Orient
et Occident ». Remmm 89-90: 39-71.

Aigle, Denise (dir.) (1995): Saints Orientaux. Paris: Editions de Brocard (Col. Hagiographies
Médiévales Comparées).

Aigle, Denise (dir.) (2000a): Figures mythiques des mondes musulmans. Remmm 89-90,

Aigle, Denise (dir.) (2000b): Miracle et Karama. Hagiographies médiévales comparées 2.
(Bibliothéque de I’Ecole des Hautes Etudes Section des sciences religieuses; 109). Turnhout:
Brepols.

al-Antaki, Yahya Ibn Sa‘id (1997): Histoire de Yahya Ibn Sa‘Td d’Antioche. Edition critique du texte
arabe préparée par |. (Patrologia Orientalis; 212-47/4). Kratchkovsky, traduction francaise
annotée par F, Micheau et G. Troupeau. Turnhout: Brepols, Turnhout.

al-Atir, lbn (1893): al-Kamil fi I-tarikh. Ed. C. ).Tornberg. Leiden: Brill.

al-‘Adim, Ibn (1951-1954): Zubdat al-halab fita’rih Halab. Ed. S.Dahan. Damas: Institut Frangais de
Damas.

al-‘Aridi, Aba Salih (2000 [1994]): Kitab Mandqib al-’a'yan. Aley (Liban): al-15rag. (1°"® éd. 1994).

al-Dawadari (1961): al-Durra al-mudra ff akhbar al-dawia I-fatimiyya. Ed. S. D.al-Manajjid. Le
Caire: Institut Allemand d’Archéologie.

al-Din, ‘Abd al-Gaffar Taqiyy (1902): Kitab al-nugat wal-dawa’ir. Ed. C. F.Seybold. Kirchhain N.-L.:
Max Schmersow.

al-Dahabi (1993): Ta’rih al-islam wa-wafayyat al-masahir wa-l-alam. Ed. A.Tadmuri. Beyrouth: Dar
al-Kitab al-‘Arabr.

al-Jawzi, Sibt Ibn (2005): Mir'at al-zaman fi tarikh al-a’yan. Ed. ). Rassi. Damas: Institut Francais du
Proche-Orient.

al-Magribi (1970): al-Nugim al-zahira fi huld hadrat al-Qahira. Ed. H. Nassar. Le Caire: Dar
al-Kutub.



DE GRUYTER Ecrire et réécrire histoire druze des origines == 191

al-Maqrizi (2001): /tti‘dz al-hunafa’ bi-akhbdr al-a’imma al-fatimiyyin al-khulafa’, Ed. M. ‘A. Q.‘Ata.
Beyrouth: Dar al-Kutub al-lImiyya.

al-Nuwayri (1992): Nihdyat al-arab fi funin al-adab. Ed. M. D.al-Rays, M. M.Ziyada. Le Caire: Dar
al-Kutub wa-l-Wata’iq al-Qawmiyya.

al-Quda‘i (1995): Tarih al-QudaT: K. Uyin al-ma'drifwa-funin ahbar al-hulafa’. Ed. G. ‘A.al-Masriy.
La Mecque: Ma‘had al-buhiit al-‘ilmiyya wa-ihya’ al-turat al-islamiyt.

Al-Quda‘ (1999): Kitab al-Inba’ bi-anba’ al-anbiya’ wa-tawarih al-hulafa’ wa-wildyat al-umara’.
Ed. ‘U.Tadmuri, al-Maktaba al-‘Asriyya: Beyrouth.

Amir-Moezzi, M.-A. (2003): « Notes & propos de la waldya imamite (Aspects de 'imamologie
duodécimaine X) ». Journal of the American Oriental Society 122.4: 722-741.

Amir-Moezzi, M. A. (2006): La religion discréte. Croyances et pratiques spirituelles dans lUislam
shi’ite. Paris: Vrin.

Amir-Moezzi, M. A. (2007 [1992]): Le guide divin dans le shiisme originel. Aux sources de
I’ésotérisme en islam. Paris: Verdier (Ire éd. 1992).

Amir-Moezzi, M. A. (2011): Le Coran silencieux et le Coran parlant. Sources scripturaires de l'islam
entre histoire et ferveur. Paris: CNRS Editions.

Amir-Moezzi, M. A. (2014): « Dissimulation tactique (tagiyya) et scellement de la prophétie (khatm
al-nubuwwa) (Aspects de 'imamologie duodécimainne XII) ». Journal Asiatique 302.2:
411-438.

Amir-Moezzi, M.-A. (2018): La Preuve de Dieu. La mystique shi’ite d travers ['ceuvre d’al-Kulayni
(IX%-X° siecle). Cerf: Paris.

Amir-Moezzi, M. A. / Jambet, Ch. (2004): Qu’est-ce que le shi’isme? Paris: Fayard.

Amri, N. / Gril, D. (dir.) (2007): Saint et sainteté dans le christianisme et l'islam. Le regard des
sciences de I’lhomme. Paris: Maisonneuve & Larose.

Ansari, H. (2017): L’imamat et ’Occultation selon I'imamisme. Etude bibliographique et histoire
des textes. Leiden/Boston, Brill.

Asatryan, M. (2017): Controversies in Formative Shii Islam: The Ghulat Muslims and Theirs Beliefs.
Londres/New York: |.B. Tauris, in association with the Institute of Ismaili Studies.

Azzi, Joseph (1992): Entre la raison et le prophéte. Essai sur la religion des Druzes. Paris: Jacques
Bertoin.

Bianquis, T. (1986): Damas et la Syrie sous la domination fatimide (359-468/969-1076). Essai
d’interprétation de chroniques arabes médiévales, Damas: IFD.

Brett, M. (2017): The Fatimid Empire. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Chih, R. / Gril, D. (éd.): Le saint et son milieu. (Cahiers des Annales islamologiques; 19). Le Caire:
[FAO.

Corbin, H. (1971): En Islam iranien. Aspects spirituels et philosophiques. Paris: Gallimard.

Corbin, H. (1982): Temps cyclique et gnose ismaélienne. Paris: Berg International.

Daftary, F. (2007 [1990]): The Isma'lis. Their History and Doctrines. Cambridge: Cambridge
University Press (1° éd. 1990).

de Sacy, Silvestre (1838): Exposé de la religion des Druses. Paris.

De Smet, D. (2007): Les f:"pi‘tres sacrées des Druzes. Rasd@’il al-Hikma. Volumes 1 et 2. Introduction,
édition critique et traduction annotée des traités attribués d Hamza b. ‘Al et Isma‘l at-Tamimr.
(OLA; 168). Louvain: Peeters.

De Smet, D. (2011): « La pratique de tagiyya et kitman en islam chiite: compromis ou hypocrisie? »,
dans Actualité du compromis. La construction politique de la difféerence. Dir. N.Nachi. Paris:
Armand Colin.

Firro, K. M. (1992): A History of the Druzes. (HdO |, Erg. Bd. 9) Leiden: Brill.



192 —— W. H. Halawi DE GRUYTER

Firro, K. M. (2011): « The Druze Faith: Origin, Development and Interpretation », Arabica 58: 76-99.

Gril, D. (1996): « Le saint fondateur », dans Les Voies D’Allah. Les ordres mystiques dans l'islam
des origines d aujourd’hui. A.Popovic et G.Veinstein (dir.). Paris: Fayard, 104-120.

Haider, N. (2014): ShiT Islam. An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press.

Halawi, W. H. (2007): « Les Druzes dans les chroniques arabes médiévales: une narration
éclatée ». Studia Islamica 104/105: 103-132.

Halawi, W. H. (2011): « Le Kitab Durrat al-tag wa-sullam al-mi‘rag d’lbn Nasr: un éloge de Gamal al-
Din ‘Abd Alldh al-TanahT (820/1417-884/1479) ». Arabica 58: 128-164.

Halawi, W. H. (2014): « La réforme druze dans les montagnes syriennes au IX®/XV® siécle ». Remmm
135.

Halawi, W. H. (2016): « L’arbitrage et la médiation des cheikhs religieux chez les Druzes du Gharb
au IX®/XV¢ ». Remmm 140.

Halawi, W. H. (2018): « Le druzisme prémoderne en Syrie: émergence du droit druze et des
premiéres institutions religieuses ». Arabica 65: 470-500.

Halawi, W. H. (& paraitre): Les Druzes aux marges de [’Islam.

Halm, H. (1982): Die islamische Gnosis. Die Extreme Shia und die ‘Alawiten. Zurich/Munich:
Artemis Verlag.

Halm, H. (2003): Die Kalifen von Kairo. Die Fatimiden in Agypten, 973-1074. Munich: C. H. Beck.

Hamzab. ‘AlT/ al-Tamimi, Isma‘il / al-Samqi, Baha’ al-Din (1986): Ras@’il al-Hikma. Livre saint des
Druzes. Liban, 3 vol.

Hodgson, M. G. S. (1962): « al-Darazi and Hamza in the Origin of the Druze Religion »: JAOS 82:
5-20.

Kohlberg, E. (1995): « Tagiyya in Shi‘i Theology and Religion », dans Secrecy and Concealment:
Studies in the History of Mediterranean and Near Eastern Religions. Ed. H. G. Kippenberg et
G. G. Strouma. Leiden: Brill.

Layish, A. (1985): « Tagiyya among the Druzes ». AAS 19: 245-281.

Moosa, M. (1988): Extremist Shiites. The Ghulat Sects. New York: Syracuse University Press.

Makarem, S. N. (1974): The Druze Faith. Delmar: Caravan.

Rivoal, I. (2000): Les Maitres du Secret. Paris.

Roussel, C. (2011): Les Druzes de Syrie. Territoire et mobilité. Beyrouth: Presses de I'lfpo.

Salibi, K. (1961): « The Buhturids of the Garb. Mediaevel Lords of Beirut and the Southern
Lebanon ». Arabica 8.1: 74-97.

Salibi, K. (1973): « The Secret of the House of Ma‘'n ». JMES 4.3: 272-287.

Salibi, K. (1993): Histoire du Liban du XViléme siécle d nos jours. Paris: Naufal. (trad. fr. de The
Modern History of Lebanon, 1965).

Sibat, Ibn (1993): Sidg al-ahbar. Tarip Ibn Sibat. Ed. U.Tadmuri. Tripoli (Liban): Jarrous Press.

Steigerwald, D. (1998): « Dissimulation (tagiyya) de la foi dans le shi‘isme ismaélien », Studies in
Religion/Sciences Religieuses 27: 39-59.

Swayd, S. (1998): The Druzes, An Annotated Bibliography. (Institute of Druze Studies Series; 1).
Los Angeles: ISES publications.

Swayd, S. (2006): Historical Dictionary of the Druzes. (Historical Dictionaries of Peoples and
Cultures; 3). Oxford: Scarecrow.

Tagribirdi, Ibn (1963): al-Nugidm al-zahira ff mulak Misr wa-l-Qahira. Le Caire (facsimilé de
I’édition du Dar al-Kutub al-Misriyya, 1963).

Tucker, W. F. (2008): Mahdis and Millenarians. Shrite Extremists in Early Muslim Iraqg. Londres/
New York: Cambridge University Press.

Tali‘, A. (1961): Asl al-muwahhidin al-duriz wa-usaluhum. Beyrouth.



DE GRUYTER Ecrire et réécrire I'histoire druze des origines = 193

Walker, P. E. (2009): Caliph of Cairo: Al-Hakim bi-Amr Allah, 992-1021. Le Caire: American
University in Cairo Press.

Zahr al-Din, S. (1994 [1991]): Tarih al-muslimin al-muwahhidin al-durdz. Beyrouth: al-Markaz al-
‘Arab li-l-abhat (1re éd. 1991).

Zafir, Ibn (1972): Ahbadr al-duwal al-munqati‘a. Ed. A.Ferré. (Textes Arabes et Etudes Islamiques;
12). Le Caire: IFAO.

Zubyan, G. (1992): Islamiyat al-muwahhidin al-duriz. Liban.






	Écrire et réécrire l'histoire druze des origines

