
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 74 (2020)

Heft: 1

Artikel: Écrire et réécrire l'histoire druze des origines

Autor: Halawi, Wissam H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-905706

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-905706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2020; 74(1): 163-193

Wissam H. Halawi*

Écrire et réécrire l'histoire druze des
origines

https://doi.org/10.1515/asia-2020-0017

Abstract; In his work 'Umdat al- 'ärifin, Sayh al-Asrafâni, a Druze scholar living
in Syria in the llth/17th century, composed a Druze history of origins for the

entire community. This universal history portrays Druzism as an inherent part of
human history, like the other monotheistic doctrines. The author thus offers a

theological account of the birth of Druzism by tracing a linear discourse of world
history from Adam to the Druze da'wa (preaching) in the 5th/llth century. Al-
Asrafäni also attributes an Islamic character to Druzism by drawing on the Druze

sacred text as well as exegetical literature from the late 9th/15th century, while
highlighting the Islamic nature of Druzism and its pre-eminence. This rewriting
of history in the llth/17th century contributed to the popularization of Druzism,
as attested in other texts from the same period. While al-Asrafâni did not greatly
influence his contemporaries, his work was of considerable importance in the
Druze communities of Biläd al-Säm afterwards. Indeed, 'Umdat al- 'ärifin had
such a substantial impact on Druze historiography that it became a historical
source for writing and rewriting the Druze history of origins. Despite being
quoted extensively by modern Druze historians, it remains unpublished, being
kept secret in the community.

Keywords: druzes, shi'ism, ismailism, Syria, islamic studies

Muhammad b. Malik al-Asrafânï a vécu au XIe/XVIIe siècle en Syrie, dans sa ville
natale d'al-Asrafiyya. Nous ne connaissons rien de sa vie - ni même les dates de

sa naissance et de sa mort - à l'exception d'un court récit rapporté par les Druzes

Corresponding author: Wissam H. Halawi, Université de Lausanne, Institut d'anthropologie et

histoire des religions, Anthropole 5017,1015 Lausanne, Suisse, E-mail: Wissam.Halawi@unil.ch.

https://orcid.org/0000-0002-4914-0421



164 — W. H. Halawi DE GRUYTER

eux-mêmes. Le titre sayh1 (ancien), utilisé par les membres de sa communauté pour le

désigner, laisse croire qu'il était cm mutadayyin (religieux ou initié). Al-Asrafâni trouve

toutefois sa place dans un ouvrage récent intitulé K. Manàqib al-a'yân (Le livre des

vertus des notables)2 dans lequel l'auteur druze Abû Sâlih al-'Arîdl lui réserve une notice

bibliographique. Cet ouvrage fait partie de la littérature du gerne 'ihn al-rigâl (science

des hommes illustres) où une notice est consacrée à chaque savant ayant joué un rôle

important au sein de sa propre communauté ou de son madhab (école juridique

doctrinale).
En rapportant un récit transmis oralement entre Druzes pendant plusieurs

générations, al-'Arïdi construit une source nouvelle, un dictionnaire biographique
des personnes illustres appartenant à la communauté. Quel crédit pouvons-nous
toutefois lui accorder? Les notices de son ouvrage sont plus ou moins de nature

hagiographique notamment lorsqu'il s'agit d'un religieux ou d'un maître spirituel
de haut rang, à l'instar de l'émir 'Abd Alläh al-Tanühl (m. 884/1479). Al-'Arîdî

s'emploie sans doute à officialiser une seule version existante, voire populaire, de

la vie de ses coreligionnaires dont le §ayh al-Asrafânl. Notons que son style

1 D'après A. Kazimirski, le terme Sayh est employé pour désigner un vieillard ou un ancien. Dans

l'utilisation de la langue arabe, ce terme est souvent attribué aux chefs religieux. Il peut aussi être

un titre honorifique usuel, n'entraînant aucune connotation religieuse, donné à un homme

politique musulman ou chrétien. Chez les Druzes, sayh peut être une marque de reconnaissance

sociale afin d'attester de l'importance politique d'un individu dans la communauté druze ou de

son rôle honorable en tant que chefde famille. Toutefois, une autre utilisation courante de ce terme

et de ses dérivés est uniquement d'ordre religieux: il est propre aux Druzes de désigner par sayh

toute personne ayant entamé un processus d'apprentissage du druzisme - ceci entraîne un port
vestimentaire particulier pour distinguer ces personnes des non-initiés communément appelés

gâhil-s (ignorants). Cela concerne également les enfants dont les parents sont des religieux et

devenus ainsi des religieux dès leur naissance - eux aussi portent un habit qui les distingue des

enfants des gâhil-s. Par extension, les termes masâyih (sing, sayh) et masyaha (nom de l'institution
des masâyih) désignent exclusivement l'ensemble des initiés et des guides spirituels de la
communauté druze; ces derniers constituent le corps religieux druze. Désigner donc une personne par
sayh n'indique pas forcément son implication dans la religion ni même une quelconque
connaissance de la doctrine druze. Les grands 'âqil-s (sages ou initiés) se voient souvent attribuer, en

plus de sayh, des titres honorifiques à connotation purement spirituelle tels que mawlânâ (notre

seigneur) ou al-fàdil (le distingué).
2 Abu Sâlih al-'Arïdi, Kitâb Manàqib al-a'yân, (al-'Arid;i 2000 [1994]: t. 1, 441. Cet ouvrage se

trouve uniquement dans les librairies dmzes situées dans les villages et les villes druzes.

Cependant, toute personne - druze ou pas - peut l'acquérir. L'auteur, ayant lui-même le titre de

sayh, précise dans l'introduction que l'émir 'Abd Alläh al-Tanühi (m. 884/1479) est mis à l'honneur.

Voulant évoquer la vie des notables druzes, notamment les religieux, on constate que parmi
les vingt-cinq personnes évoquées par al-'Aridî avant al-Tanûhî, les seuls étant des sayh-s

religieux sont les élèves de ce dernier. Les autres, au nombre de dix-huit, sont des émirs druzes dont le

premier remonte à la fin du VIIe/XIIIe siècle.



DE GRUYTER Écrire et réécrire l'histoire druze des origines 165

d'écriture relève d'un arabe archaïque - comme le montrent la structure des

phrases et le choix du vocabulaire - et d'un faible niveau linguistique.
Cette notice biographique d'al-Asrafâni témoigne de la popularité de ce

personnage au sein des communautés druzes proche-orientales actuelles. Il doit celle-

ci à son ouvrage inédit intitulé 'Umdat al- 'ârifîn (Soutien aux connaisseurs),3 qui
n'est autre qu'une histoire de l'humanité depuis le début du monde jusqu'à
l'émergence du mouvement druze au Ve/XIe siècle. Cet article s'intéresse à la figure
d'al-Asrafâni dans la mémoire collective druze, à travers la notice que lui réserve

al-'Arîdî dans son dictionnaire biographique. S'en dégage la figure d'un saint qui
ne nous renseigne ni sur le personnage historique d'al-Asrafâni ni sur le contexte
de rédaction de son ouvrage. Pour autant, ce récit hagiographique révèle la probité

que les communautés druzes accordent au Sayh al-Asrafânï et, par conséquent, le

degré de véracité qu'ils attachent à son œuvre.
En examinant l'Histoire d'al-Asrafâni, nous montrons que l'auteur réécrit

l'histoire du druzisme primitif en plaçant celui-ci dans la continuité du judaïsme,
du christianisme et enfin de l'islam. Nous qualifions ainsi la 'Umdat d'Histoire

théologique universelle. Afin de rédiger son ouvrage, al-Asrafânî s'appuie, d'une

part, sur le récit des fondateurs du mouvement druze qui décrivent leurs propres
actions et, d'autre part, sur la littérature savante rédigée par des initiés,
théologiens et juristes, à la fin du IXe/XVe siècle, lesquels tentent de mettre en
lumière l'islamité du druzisme mais aussi sa prééminence. La construction d'une
nouvelle identité religieuse druze qui débuta au IXe/XVe siècle s'exprime ainsi
clairement dans l'ouvrage d'al-Asrafâni au XIe/XVIIe siècle. La dernière partie de

cette contribution analyse l'influence de cette œuvre narrative sur l'historiographie

druze notamment auprès des historiens druzes actuels qui présentent
l'histoire des débuts du druzisme en prenant à leur compte le récit d'al-Asrafâni.
D'où l'importance encore aujourd'hui de celui-ci parmi les Druzes.

1 Le Sayh al-Asrafânï entre mythe et réalité

Nous proposons une traduction annotée de la notice biographique d'al-Asrafâni
présentée par al-'Arîdî4 afin de dégager la symbolique qu'elle contient, et d'analyser

la sacralité construite autour de la vie de ce sayh et caractérisant par la suite

son œuvre:

3 Voir Ms. 9, fol. 8r°-40r°, Beyrouth, Université américaine de Beyrouth (AUB).

4 al-'Arïdi 2000 (1994): 1.1, 273-285.



166 — W. H. Halawi DE GRUYTER

Il [al-Asrafänl] était une personne pieuse (bârr) parmi ses frères [de religion]. Sa notoriété
s'était ainsi répandue dans toutes les villes5. Il était un exemple et se rendait utile parmi
les anciens et les notables grâce à sa bonne conduite et à son obéissance au Seigneur
divin.6 Un jour, il était dans sa ville [natale] avec ses frères [druzes] lorsque l'heure de la

prière du vendredi soir arriva. Ils entrèrent dans le lieu de culte (maglis)7 d'al-Dikr.8 À la fin
de l'exhortation et de la cérémonie religieuse, le serviteur du maglis se dressa et demanda:

« Le bien est fait. Quelqu'un empêcherait-il cela? ». L'administrateur du maglis dit: « Oui,

il y a une personne qui pose problème ». Certains sayh-s répliquèrent: « Qui est cette

personne? ». Il raconta qu'il était descendu la veille à Damas en compagnie du sayh
Muhammad [al-Asrafäni] et qu'ils étaient entrés dans un cabaret où l'on vendait du vin; ils

y avaient fait tout ce qui était propre à ce genre d'endroit et qui relevait de l'interdit
[comme] boire du vin et commettre les actions les plus viles. Et lui, que Dieu le maudisse,

son objectif était de piéger le sayh Muhammad. Après que les présents eurent écouté ses

paroles et son témoignage, des vociférations furent poussées par des sages et des initiés.
Ils lui dirent que toute personne ayant fait de telles actions devait se retirer. Le maudit
administrateur se leva et sortit du maglis alors que le sayh Muhammad restait silencieux.
Peu après, ce dernier se dressa et s'en alla sans se défendre ni répondre aux commentaires
des personnes présentes. Personne ne l'intercepta ni même le suivit.

Quelques jours après l'incident, cette histoire se propagea dans les villages et les gens
racontèrent ce qui s'était passé entre le sayh Muhammad - que Dieu le bénisse! - et

l'administrateur - que Dieu le maudisse! Ce dernier rentra chez lui pour ôter son turban, se raser
la barbe et porter des vêtements ordinaires. Ensuite, il partit à Damas et entra dans l'endroit

qu'il avait évoqué, but du vin et commit des interdits, sans se soucier du reste. Les habitants
de la ville, ainsi qu'un grand nombre de gens de la communauté [druze], le virent commettre
des péchés qui provoquent la colère de Dieu.

5 Dans le récit il s'agit de buldän (sing, balda) que nous avons traduit par « villes » afin de rester

fidèle au texte, alors qu'il s'agit plus précisément de villages druzes.

6 L'expression dans le récit arabe est al-malik al-dayyân. Elle désigne clairement Dieu, ou peut-
être sa manifestation humaine, mais nous lui avons préféré une traduction littérale pour conserver

l'esprit druze du texte.
7 Le maglis, ayant la signification d'assemblée ou de conseil, désigne le lieu de culte chez les

Druzes. Lorsqu'il s'agit du maglis du village, celui-ci est un endroit modeste, sans décor, dont la

façade ressemble à une maison ordinaire. Toutefois, il peut être l'une des pièces de la maison d'un
grand sayh exclusivement consacrée à recevoir quelques initiés voulant se recueillir. L'appellation
maglis peut être confondue chez les Druzes avec le terme halwa, désignant également un lieu
d'isolement pour le recueillement et la prière entre initiés. Ceci reste néanmoins un endroit plus

prestigieux et moins accessible aux religieux débutants. En fonction de l'importance du village,
une ou plusieurs halwa-s peuvent exister. Une famille, voulant manifester son importance sociale,

peut également décider de s'attribuer une halwa propre à elle, dirigée par l'un de ses dignitaires
spirituels. Pour plus de précisions anthropologiques sur la halwa, voir Rivoal 2000:148-151,172—

174. Concernant le maglis, voir Swayd 2006: 96.

8 Le maglis al-Dikr est le lieu de culte où les initiés récitent leurs textes sacrés. Le terme dikr
renvoie ici au fait de se souvenir oralement des enseignements, dans le Canon druze, de leur imam
Hamza.



DE GRUYTER Écrire et réécrire l'histoire druze des origines 167

Par ailleurs, le défunt9 Muhammad inquiéta les sayh-s parce qu'il était parti pour une
destination inconnue. Au plus profond d'eux-mêmes, ils étaient persuadés de son
innocence. Un cas pareil s'était déjà produit précédemment avec notre maître le sayh Nasr b.
Futûh,10 que Dieu le bénisse! Dès que le sayh Muhammad quitta sa ville [natale], ses

enseignements disparurent des villages de Syrie." On dit que son absence dura environ

sept ans. Les gens avaient perdu l'espoir qu'il soit encore en vie et qu'il revienne un jour. Et

lui, que Dieu lui soit miséricordieux, dès sa sortie du maglis vénérable, partit sur une colline
à l'ouest de la ville de Dayr 'Ali. Il habita dans une grotte et suivit le chemin de la pureté et

de la croyance. Il se consacra à la vénération de Dieu, le Très-Haut, sans que personne ne le

sache. On dit qu'il se consacra entièrement à Dieu, abandonna son corps à la dévotion et

pria assidûment jusqu'à l'avènement de ce qu'il avait prévu.

Un des habitants de Dayr 'Ali, accompagné des gens de la ville pour célébrer le jour de ses

fiançailles, se rendit au mausolée situé en haut de la colline. En s'approchant, ils aperçurent
une personne qu'ils prirent pour un voleur. Afin de le trouver, ils encerclèrent en vain la

colline. Un jeune retardataire, regardant du bas la colline, remarqua des indices indiquant
l'entrée d'une grotte. Il s'avança vers cet endroit et enleva les pierres qui se trouvaient devant,

dégageant ainsi la porte de la grotte. Il l'ouvrit et scruta l'intérieur. Il fut étonné de trouver une

personne qui ne répondit pas à son appel. Le jeune homme s'enhardit et entra dans la grotte
où il put mieux voir le sayh, vêtu d'une 'abäya,12 dont l'état physique avait été détérioré par les

années. Le jeune homme lui demanda: « Qui êtes-vous? ». Il répondit: « Je suis Muhammad,
l'accusé. Tu ne peux avoir besoin de moi ». Le jeune homme le prit dans ses bras, l'embrassa

et ils se mirent tous deux à pleurer. Ensuite, il sortit de la grotte et cria le plus fort possible:
« Ah, quel bonheur et quelle réjouissance notre Seigneur nous a donné! ». Tous ceux qui
étaient présents se précipitèrent et firent sortir l'honorable sayh de la grotte. Cet événement

entra dans l'histoire et ce jour-là fut pour les habitants de Dayr 'Ali meilleur qu'un jour de fête,

tant fut grande leur joie d'avoir retrouvé l'honorable sayh. Après qu'ils eurent terminé la visite
[du mausolée], ils envoyèrent des missionnaires dans les villages druzes pour leur apprendre
ce qui s'était passé, et la faveur que Dieu leur avait faite en leur ramenant le sayh Muhammad

après sept ans d'absence. Les hommes religieux et les autres [non religieux] de toute la
Mésopotamie13 lui rendirent visite pour recevoir ses bénédictions.

Après des années sans avoir transmis son savoir religieux, le sayh Muhammad expliqua aux
sayh-s versés dans la religion des enseignements qu'ils n'avaient jamais entendus auparavant;

il le fit dès son retour de la grotte désormais visitée par les serviteurs de Dieu al-Bär,M le

9 L'auteur emploie le terme marhüm qui précède en général le nom de la personne lorsqu'elle est

déjà décédée. Cela montre ainsi qu'il s'agit d'un récit post mortem.

10 Nous ignorons ce personnage et dans l'ouvrage, aucune note biographique ne lui est accordée.

11 Cela sous-entend qu'ai-Asrafâni était un maître spirituel et qu'il tenait des séances d'initiation
dans les magâlis de la Syrie rurale de l'époque.
12 C'est une sorte de robe en laine que portent les hommes, notamment les notables et les religieux.
13 Dans le récit, il s'agit d'al-öazira qui doit être la partie syrienne de la Mésopotamie.
14 Dans les enseignements druzes, al-Bär - terme dont l'origine persane Bärkhoday signifie
Dieu - est la manifestation, sous forme humaine, de la nature humaine ou humanité {näsüt) de

Dieu, ce durant le premier cycle prophétique de notre ère. La dernière manifestation eut lieu en la

personne du sixième calife fatimide al-Hàkim, lors de la da'wa (prédication) druze.



168 —— W. H. Halawi DE GRUYTER

Très-Savant. Les sayh-s notables de la communauté [druze] se consultèrent et décidèrent de

demander au sayh [al-Asrafânî] la lourde tâche de consigner ses enseignements dans un ouvrage.
Ainsi, ils lui dirent un jour: « Votre Excellence, après votre agrément, vos frères les sayh-s de la
communauté voudraient - si vous êtes d'accord - que vous consigniez ces enseignements ». On

dit qu'il le leur promit. Et ce fut ainsi. Le sayh se dévoua à l'étude et se mit à consulter un grand
nombre de livres temporels,15 les histoires prophétiques, les livres spirituels et matériels,16 ainsi

que les explications ésotériques.17 C'est ainsi qu'il composa un bel ouvrage contenant un savoir

exceptionnel et transcendant, qu'il intitula 'Umdat al-'ärifin (Soutien aux connaisseurs).

[Le récit indique ensuite la bonne connaissance d'al-Asrafânï du Coran et du fiqh (droit
musulman); il relate enfin une anecdote qui révèle le pouvoir surnaturel du sayh, ce dernier

pouvant ainsi ôter la vie à une mauvaise personne par une simple prière.]

Cette notice biographique mythifie al-Asrafânî et, ainsi, nous renseigne sur la figure
de ce personnage; elle lui accorde un ascétisme rigoureux, une grande modestie, une
maîtrise de l'islam et une connaissance hors pair du savoir ésotérique druze. Elle lui
attribue également des prodiges, ce qui est commun à toute hagiographie.18 Toutefois,

elle ne fournit pas d'informations sur sa vie, sur le personnage historique de

l'auteur de l'ouvrage qui nous intéresse ici, la 'Umdat. En fait, al-Asrafâni ne semble

pas avoir intéressé ses contemporains qui n'ont pas transmis les circonstances ni la
date de son décès. Il est possible que son ouvrage ait été découvert plus tardivement

par des religieux qui lui ont attribué alors un caractère sacré. Cela explique non
seulement notre méconnaissance d'al-Asrafâni, mais aussi la construction dans la
mémoire collective druze d'une figure sainte autour de ce personnage, une
construction qu'ai-'Aridï met par écrit dans son récit hagiographique.19

Relevons les références druzes dans la notice d'al-Asrafâni, de même que les

topoï. Le dualisme entre le maudit - celui qui a dénoncé al-Asrafânî - et le sayh
vénéré est en adéquation avec la construction de l'histoire du druzisme durant la
période initiatique. La figure du didd (rival ou adversaire), incarnée dans l'histoire
théologique druze par al-Daraz! et ses disciples, est représentée dans la Vitae

d'al-Asrafâni par l'administrateur maudit agissant contre l'intérêt de la

15 Nous avons adopté une traduction littérale du terme zamanï. L'auteur désigne ainsi les livres ne

s'inscrivant pas dans un registre religieux et donc sacré.

16 Le terme gismâni, voulant dire matériel ou corporel, est utilisé dans le texte pour différencier les

livres spirituels de ceux qui ne le sont pas.
17 Dans le texte, nous lisons « hikarrf" faydiyya » dont la traduction littérale serait « les sagesses
liées à l'émanation, à l'influx (fayd) »; l'auteur fait clairement référence ici, à travers un langage

codifié, aux exégèses druzes.

18 Sur la sainteté en Islam, voir les travaux de Denise Aigle (Aigle 1995a; 1995b; 2000). Voir
également Aigle (dir.) 1995; Aigle (dir.) 2000a; Aigle (dir.) 2000b; Amri/Gril (dir.) 2007; Chih/Gril
(éd.) 2000; Gril 1996.

19 Sur la constmction de la figure sainte du maître spirituel dmze du IXe/XVe siècle, l'émir al-

Sayyid, voir Halawi 2011:128-164.



DE GRUYTER Écrire et réécrire l'histoire druze des origines 169

communauté et ayant un comportement douteux. Le sayh rappelle en sus, à travers

son ascèse, la patience et la pureté des premiers missionnaires druzes contraints à

se cacher et à oeuvrer pour la survie de leur communauté, tout en se défendant
contre les enseignements corrompus des adversaires à l'instar de Sukayn.20

Par ailleurs, la sainteté d'al-Asrafânî, de même que son extrême sagesse et son
ascèse prennent forme dans le récit d'al-'Arïdi après une longue épreuve de sept ans.

Cela rappelle le récit de certains chroniqueurs arabes médiévaux mentionnant les sept

tuniques portées par al-Hâkim21 au moment de sa disparition et retrouvées au fond
d'un puits dans la montagne al-Muqattam surplombant le Caire.22 Chez les Druzes, la

période ascétique est souvent de sept années dans la vie de saints ou de sayh religieux
de grande renommée. C'est le cas du sayh 'Abd al-Gaffâr Taqiyy al-DIn (m. 965/1558),

auteur d'un ouvrage de référence intitulé leK al-nuqat wa-l-dawâ'ir (Les Points et les

Cercles),23 qui s'isola pendant sept ans dans sa demeure à Kafarmattâ (village druze

dans la montagne libanaise) afin de méditer et d'écrire. Le nombre sept a également

une fonction importante « dans l'imâmologie de l'ismaélisme et dans celle du shî'isme

duodécimain [...]; [il exprime] une loi cosmique [...]. »24

Quant à la montagne comme lieu de refuge et de méditation, elle se trouve
dans plusieurs récits sur des druzes de haut rang. Cela confirme l'évolution de ces

demiers dans un cadre montagneux s'intégrant à l'imaginaire druze de la figure du
saint homme. Dans la notice d'al-Fädil Muhammad Abû Hilâl (m. 1050/1640), al-

'Arïdl précise que ce sayh y allait souvent trouver refuge pour méditer.25 De son
côté, al-Antâki (m. 458/1066) précise que les Druzes se retranchèrent dans des

grottes dominant l'Oronte pour affronter l'expédition militaire de Byzance menée

contre eux, en 423/1032.26

D'autres récits plus tardifs, essentiellement sur la vie de saints, accordent à la

montagne un rôle important dans l'accomplissement des prophéties: elle permet à

la personne pieuse d'échapper à sa propre communauté et à la vie mondaine, de se

détacher du monde matérialiste, enfin d'acquérir la sagesse dont un initié a besoin

pour se rapprocher du Créateur. C'est ainsi qu'al-Hâkim, calife-imam fatimide27

mais aussi la manifestation sous forme humaine de l'humanité (näsüt) de Dieu

20 Voir Makarem 1974: 31 sq.
21 Comme indiqué supra, le calife fatimide al-Hâkim est, selon la doctrine druze, la manifestation,
sous forme humaine, de l'humanité {näsüt) de Dieu.

22 Al-Qudä'i 1999: 369; al-Maqrïzï 2001: vol. 1, 399.

23 Al-Din 1902: XIV, 103.

24 Corbin 1971:1.1,183.
25 al-'Arïdï 2000:1.1, 165.

26 al-Antäki 1997:152-153.

27 Sur le règne d'al-Hâkim, voir notamment Bianquis 1986:1.1,277-387; Brett 2017:125-156; Halm

2003:167-304; Walker 2009.



170 W. H. Halawi DE GRUYTER

dans le dogme druze,28 cherchait des moments de solitude durant ses retraites en

montagne. La montagne, et plus généralement le milieu rural, trouve ainsi toute

son importance sociale, quoique symbolique, chez les Druzes et devient un endroit

servant à avaliser une personne telle qu'al-Asrafàni n'ayant pas la position sociale,

soit le lignage lui permettant d'accéder à la notoriété spirituelle.

2 Une histoire universelle druze

L'ouvrage d'al-Asrafânl, la 'Umdat al-'ârifîn (Soutien des Connaisseurs), qui se

présente en trois volumes,29 relate une histoire universelle débutant avec
l'avènement d'Adam, suivi de l'histoire de Noé, celle des prophètes et des saints,
celle des trois religions monothéistes, enfin se terminent par celle de la naissance

du mouvement druze. L'objectif de l'auteur est clair: montrer que le druzisme est la
dernière révélation spirituelle, la plus complète et la plus vraie, clôturant toutes les

interprétations doctrinales précédentes. Toutefois, ce récit reste ignoré par les

historiens (non-druzes) ainsi que par une grande partie des Druzes eux-mêmes.

Les auteurs druzes, tels Sami Makarem et Nejla Abu Izzedin,30 l'utilisent
uniquement pour certaines précisions concernant l'émergence des Druzes, à

l'instar de la date de mort d'al-Darazï.31 Ils n'indiquent rien du contenu de

l'ouvrage ni même le chapitre auquel ils font référence. Ils considèrent ainsi

l'ouvrage d'al-Asrafânl comme une œuvre faisant partie du patrimoine spirituel druze

et, de là, qu'il faut garder secrète. Certains auteurs non-druzes, tel Joseph

28 Sur l'implication du calife al-Hakim dans la formation du mouvement druze, voir Halawi 2007:

103-132.

29 Sami Swayd le précise dans Historical Dictionary of the Druzes (Swayd 2006: 27), mais il ne

mentionne pas le caractère sacré, chez les Druzes, du récit d'al-Asrafânï. Le lecteur peut ainsi être

induit en erreur en croyant pouvoir consulter le manuscrit correspondant alors qu'une copie

complète ne se trouve, à notre connaissance, dans aucune bibliothèque.
30 Abu Izzedin 1984; Makarem 1974.

31 Nastakln al-Darazï est l'un des premiers missionnaires druzes au Caire sous le règne d'al-Häkim;
il est toutefois controversé dans la littérature druze aussi bien religieuse que narrative, qui lui
accorde le rôle de l'adversaire. Selon l'historiographie officielle druze, al-Daraâ essaya de corrompre
le dogme druze et de se poser lui-même en l'incarnation du divin. En fait, il s'agit sans doute d'une
dissension interne au mouvement druze qui était alors encore jeune. Al-Darazï fut ainsi maudit par
les hommes forts du mouvement, notamment Hamza qui prit le rôle d'imam et chef du mouvement.

Toutefois, dans la littérature narrative de l'époque, comme le montre entre autres la chronique d'al-

Antâkï, le mouvement druze fut nommé au nom d'al-Darazï, ce que les auteurs druzes contestent;
ceux-ci se donnent en effet le nom de Muwahhidûn (Unitaires) et appellent leur doctrine le tawhid

(Unicité) en référence à l'Unicité de Dieu en islam. Cela montre la volonté des tenants du mouvement
druze de se poser comme les seuls musulmans qui professent véritablement le tawhid, contrairement

aux autres doctrines en Islam qui sont accusées d'incroyance.



DE GRUYTER Écrire et réécrire l'histoire druze des origines 171

Azzi,32 mentionnent l'Histoire d'al-Asrafâni mais ne lui empruntent aucune information:

ils la citent dans son ensemble sans toutefois préciser qu'ils ont pu la consulter. De

leur côté, les historiens occidentaux ne l'évoquent pas dans leurs études sur les Druzes.

La 'Umdat al- 'ârifîn reste donc un ouvrage secret détenu par les sayh-s

religieux de la communauté druze. Bien que son auteur ne fasse pas partie des

notables druzes les plus prestigieux au sein de la communauté, la sacralité

attribuée à son Histoire a fait de lui une figure emblématique du savoir ésotérique.

Il est intéressant d'analyser les raisons ayant abouti à la sacralisation d'un récit ne
faisant pourtant pas œuvre d'exégèse ou ne promulguant pas de nouveaux
enseignements à l'instar des écrits attribués à 'Abd Alläh al-Tanûhl, le célèbre émir

al-Sayyid. On verra par la suite que la source principale d'al-Asrafâni pour écrire

son Histoire est le Kitäb al-Hikma (« Livre de la Sagesse » communément appelé les

« Épîtres de la Sagesse »),33 c'est-à-dire le Canon druze qui est gardé jalousement

par les initiés druzes. Dans la 'Umdat, l'auteur présente ainsi une version de

l'histoire de l'humanité calquée sur le discours qui se trouve le Livre saint des

Druzes. À la différence de ce dernier lequel, rappelons-le, est une somme de traités

et d'épîtres attribués aux missionnaires druzes ayant dirigé la da'wa (prédication),
al-Asrafânî ordonne les informations de façon chronologique afin de construire

une histoire universelle proprement druze. Il serait toutefois impropre d'accorder à

cet ouvrage une importance première en matière d'enseignement dogmatique.
Le caractère sacré de l'Histoire d'al-Asrafâni ne témoigne ni du contexte dans

lequel l'ouvrage a été écrit ni de l'importance spirituelle de son contenu, ni encore du

statut exceptionnel de son auteur. En reprenant la terminologie et le récit théologique
des Épîtres sacrées druzes, al-Asrafânï place son ouvrage ipso facto dans le domaine

du sacré. Chez les Druzes, tout écrit sacré étant forcément secret, la 'Umdat al- 'ârifîn ne

fait pas exception à la règle et se voit interdite d'accès à toute personne extérieure au

cercle des initiés. Selon les religieux druzes, l'observance de la discipline de l'arcane

suppose de garder secret leurs écrits afin de protéger leur croyance de tout esprit -
druze et non druze - incapable de la comprendre et susceptible de mal l'interpréter. Le

32 Joseph Azzi (Azzi 1992:25, n. 40), cite l'Histoire d'al-Asrafâni dans un contexte historiographique.

Il l'intitule La Somme des connaissances - traduction erronée du titre arabe 'Umdat al- 'ârifîn - et dit

que cet ouvrage est rare et précieux. On suppose que l'auteur n'a pas pu le consulter parce qu'il ne

l'utilise pas pour relater l'émergence du druzisme ou pour expliquer la doctrine druze; pour cela il
fonde une partie de ses recherches sur les Épîtres de la Sagesse, précisant avoir utilisé la version

éditée au Liban en 1980 et légalement interdite. Pourtant, l'auteur précise qu'al-Asrafânî ne
mentionne pas dans son ouvrage l'émir 'Isa al-Tanûhi, alors qu'il est présenté par al-Asrafânï comme
étant le premier à avoir réuni (ou mis par écrit) les cent sept Épîtres druzes en six volumes.

33 Pour une édition et traduction des quarante premières épîtres, voir De Smet 2007. Pour une
édition (non scientifique) de l'ensemble du Canon, effectuée sous pseudo-Anwar Yäsin, voir
Hamza b. 'Alî/al-Tamimi/al-Samûqi 1986.



172 W. H. Halawi DE GRUYTER

secret autour duquel la doctrine druze se construit n'est accessible qu'à des sages,

initiés, prêts à l'assimiler, et à des âmes pures pouvant la vivre.34

C'est la raison pour laquelle les initiés - seuls détenteurs des arcanes du dogme -
expliquent que le druzisme est une expérience à vivre au quotidien et ne peut pas être

enseigné. Ainsi, des halawât (pluriel de halwa qui est un lieu de culte) existent dans

tous les villages druzes, et al-Bayyâda (à proximité du village de Hâsbayyâ au Mont-

Liban) est le lieu d'enseignement par excellence de la doctrine.35 Dans les villes où une
minorité druze est implantée,36 la maison d'un initié peut faire office de maglis (lieu de

culte)37 afin de transmettre oralement l'enseignement initiatique aux débutants. En

effet, au-delà de l'aspect spirituel et ascétique dans lequel l'enseignement de la
doctrine s'inscrit, il faut être apte intellectuellement à intégrer les particularités du dogme

pour pouvoir apprendre le druzime. La personne décidée à suivre une initiation
religieuse ne doit ainsi guère interroger le contenu des enseignements druzes: toute
donnée historique ou dogmatique pouvant paraître une absurdité pour un non-initié
devient une vérité inconditionnelle pour les initiés. Ce type de fonctionnement n'est

évidemment pas propre aux Druzes. Les musulmans croyants ne remettent pas en

question le caractère incréé du Coran et le considèrent comme étant la Parole de Dieu.

Les chrétiens croyants, de leur côté, voient une vérité divine dans la Trinité et, malgré

plusieurs scissions au cours de l'histoire, n'ont pas remis en cause les dogmes
fondateurs de leur foi. La religion druze, dans sa perception du sacré, ne se distingue donc

pas des autres croyances monothéistes.

Plusieurs éléments historiques peuvent expliquer le fait que les écrits druzes

soient considérés comme sacrés et qu'ils soient, par conséquent, préservés voire

cachés par les religieux. Le druzisme contemporain, comme aux époques médiévale

et moderne, se voit, d'une part, menacé par son environnement religieux majoritairement

sunnite. D'autre part, le principe de la taqiyya (dissimulation) est intrinsèque à

la doctrine druze telle qu'elle est décrite dans le Canon, le Kitâb al-Hikma.38 Les initiés,

ainsi que les historiens druzes, s'appuient en effet sur certains passages de leur Livre

saint pour affirmer l'importance capitale du secret dans la religion. La pratique de la

taqiyya est commune à toutes les communautés shi'ites, notamment ésotériques, qui
ont longtemps dissimulé leur croyance, afin de s'adapter à leur contexte politique et

religieux. Dans son ouvrage intitulé La religion discrète, Mohammad Ali Amir-Moezzi

précise à juste titre que « la pratique de la "garde du secret" (taqiyya, kitmâri) dont le

34 Au sujet de la taqiyya druze et de son application, voir Layish 1985.

35 Sur le centre d'initiation appelé al-Bayyâda, voir Halawi 2014:100, n. 2.

36 Pour l'implantation druze dans le Bilâd al-Sam (actuels: Liban, Syrie, Israël-Palestine), voir
Roussel 2011, en particulier figures 1, 2 et 3.

37 Sur l'institution du maglis dans le milieu druze, voir Halawi 2014:177 sqq.

38 Voir Hamza b. 'Ali/al-Tamïmî/al-Samûqi (1986): II, 351; 464; 509 (Épîtres 42, 57, 64); III, 757;

767; 773; 789 (Épîtres 98,101,103,107).



DE GRUYTER Écrire et réécrire l'histoire druze des origines 173

sens apparent est la dissimulation tactique, par un shi'ite, de son appartenance
religieuse [est nécessaire] lorsqu'il y va de sa sécurité. »39

En effet, la sécurité des communautés druzes dans leur environnement

géopolitique fut un élément déterminant dans leur pratique de la taqiyya. Amir-Moezzi

donne une traduction éclairante du terme taqiyya, soit « la garde ou la sauvegarde des

secrets de l'enseignement des imâms ».40 L'imam druze, Hamza, ne se contente pas de

construire une cosmologie et une eschatologie propres mais il abroge en fait les autres

croyances monothéistes, notamment l'islam. Le système religieux druze se définit de

surcroît par la divinité du calife al-Hâkim et par l'abrogation de la sari'a (Loi musulmane)

et des piliers de l'islam. Les auteurs du Canon druze interprètent ainsi le Coran,

les Évangiles et la Torah conformément à leur idéologie spirituelle; partant, ils
redéfinissent le rôle et le statut des prophètes musulmans, chrétiens et juifs.

Les initiés, en dévoilant le sens de leurs Écrits, seraient alors emmenés à

réfuter la croyance des autres communautés religieuses. Ces dernières taxeraient,
de leur côté, les Druzes d'hérétiques au point de créer, dans le contexte proche
oriental, des tensions politiques menaçant la tranquillité des membres de la
communauté. Voilà pourquoi les religieux druzes et les historiens de cette
communauté se livrent à la « dissimulation de la dissimulation ».41 Les auteurs druzes

39 Amir-Moezzi 2006:13.

40 Amir-Moezzi 2007 (1992): 65-66. À ce sujet, voir également Amir-Moezzi 2011:143-145; Amir-
Moezzi 2014; Ansari 2017:25-26; De Smet 2011; Haider 2014:44-45; Kohlberg 1995; Steigerwald 1998.

41 Les historiens druzes, qui relatent l'histoire druze des origines et décrivent leur doctrine, le font

en respectant une idéologie religieuse stricte. Ils s'accordent ainsi à citer leurs écrits sacrés, tels

que les Épîtres de la Sagesse et l'Histoire d'al-Asrafäni, de manière confuse. De là, ils paraissent
dévoiler - sans le faire vraiment - le contenu de leurs ouvrages sacrés et de leur dogme. À titre
d'exemple, Sami Makarem, dans son ouvrage The Druze Faith (Makarem 1974: 22), propose une
traduction d'une partie de l'Épître 10 attribuée à Hamza. Le passage sélectionné est un discours

que ce dernier semble avoir effectué pour encourager les Druzes face aux difficultés de l'année

409/1019 marquée par un schisme sanglant, interne aux Druzes. Cependant, Makarem ignore
intentionnellement ce que Hamza dit sur la Loi musulmane ou sur le prophète de l'islam et ses

compagnons (y compris 'Ali). Le lecteur n'ayant pas eu accès aux Épîtres de la Sagesse pourrait
croire les notes de bas de page de l'auteur signalant que les Épîtres se fondent sur les versets du

Coran, alors que dans les textes attribués à Hamza, ce dernier cite des versets coraniques afin de

montrer leur mauvaise compréhension par les musulmans et de les soumettre à une exégèse

originale. D'ailleurs, Hamza le fait de la même façon, mais moins régulièrement, pour les

Évangiles et la Torah. De son côté, Nejla Abu Izzedin, dans son ouvrage The Druzes (Abu Izzedin
1984: 127), cite al-Asrafànï pour relater la propagation de la da'wa (prédication), à l'époque du

missionnaire al-Muqtanâ, dans les montagnes syriennes. L'auteure, en donnant autorité à sa

source, ne se sent pas obligée de lui apporter des précisions scientifiques permettant au lecteur d'y
avoir accès, ni de la soumettre à la critique historique. Ainsi, en utilisant dans leurs travaux des

informations empruntées à leurs livres sacrés, les auteurs druzes semblent dévoiler leur doctrine
alors qu'ils cachent en vérité le fait de dissimuler le vrai contenu de leurs Écrits.



174 — W. H. Halawi DE GRUYTER

laissent ainsi accroire que le druzisme est une doctrine musulmane reconnaissant
la sacralité du Coran, appliquant la sarï'a et les piliers de l'islam quoique de

manière ésotérique, alors que ceux-ci, aux yeux des croyants actuels (les non-
initiés), sont des valeurs islamiques ne les concernant pas. La sécurité des

communautés druzes est donc l'enjeu majeur derrière la dissimulation, et plus
tardivement derrière la « dissimulation de la dissimulation ». Leur doctrine et leur
histoire des origines pouvant mettre en péril leur vie, tout texte ou ouvrage les

révélant est somme toute considéré comme sacré et, selon le principe de la
dissimulation, secret.

L'ouvrage d'al-Asrafânî, relatant l'émergence du mouvement druze et

décrivant son système religieux, est ainsi soumis à la taqiyya; il est donc sacré,

doit rester secret et ne peut être consulté et étudié que par les initiés. Nos

investigations nous ont toutefois permis d'en trouver une copie manuscrite, en
quarante folios, qui est toutefois incomplète.42 Le texte d'al-Asrafânî se trouve inséré
dans un petit manuscrit (AUB Ms.9) s'ouvrant verticalement vers le haut, qui
semble être un carnet personnel. L'écriture orientale est claire même si elle n'est

pas stylisée. Le copiste eut recours à la couleur rouge pour écrire les titres, les

points marquant les rimes et certains termes jugés importants dans le texte. Il
s'agit d'une copie réalisée avec soin. Le manuscrit en question contient plusieurs
textes de nature différente. La première partie (fol. 8r°-40r°) est anonyme et n'a

pas de titre puisque le début du manuscrit manque. En revanche, de nombreuses

sous-parties présentent des en-têtes qui permettent de se repérer dans le récit

copié dans cette partie, portant sur l'histoire des Envoyés de Dieu, tels que Adam
le deuxième et le troisième, Hermès, Noé, Platon, Jésus, Muhammad et, pour finir,
sur la manifestation d'al-Hâkim.

L'ouvrage d'al-Asrafânî se compose en trois parties, chacune étant précédée

d'un sommaire. Les couleurs utilisées sont le noir, pour la plus grande partie du

texte, et le rouge pour marquer le cadre de certaines pages et pour indiquer le

numéro et l'intitulé de chaque nouveau chapitre ainsi que pour mettre en relief des

termes ou expressions dans le corps du texte. L'auteur s'adresse aux croyants
désignés par « les lecteurs du Livre de Dieu » et demande aux copistes de recopier
fidèlement son texte afin de ne pas porter atteinte au contenu. Il précise également

qu' « il est défendu, strictement défendu, à toute personne de le lire ou de le copier

pourvu que ces conditions soient satisfaites ». Le Sayh al-Asrafânï indique ses

sources; il dit ainsi avoir composé son ouvrage à partir des Livres - probablement
les Épîtres druzes - et des dires des sayh-s. Afin de prouver l'authenticité

42 Ms. 9, fol. 8r°-40r, Beyrouth, Université américaine de Beyrouth (AUB).



DE GRUYTER Écrire et réécrire l'histoire druze des origines 175

de son récit, il dit avoir eu recours à des témoignages mais il n'en apporte
malheureusement pas davantage d'informations. Il lance ensuite un avertissement

aux lecteurs qui dénieraient ses paroles et les enjoint de ne pas se mêler de ce qui
ne les concerne pas, les informations relatées ne pouvant être comprises et

acceptées que par ceux ayant une connaissance intime du savoir, c'est-à-dire les

Druzes dans leur ensemble.

Replacer l'Histoire d'al-Asrafânl dans son contexte socio-politique de

production éclaire son originalité littéraire et les motifs de son élaboration. La

'Umdat al- 'ârifin paraît être le fruit d'une longue évolution de la communauté
druze et de sa formation identitaire dans les montagnes syriennes. Dès le VIIIe/XIVe

siècle, les grandes familles druzes notamment les Banû Buhtur43 constituaient le

pouvoir local dans la région du Garb et du Süf, l'équivalent du sud du Mont-Liban
actuel. Certains membres de cette famille étaient investis dans les affaires politiques
et, ainsi, faisaient partie de la halqa mamelouks en tant qu'officiers; d'autres, à

l'instar de l'émir al-Sayyid (m. 884/1479) devenaient de grands maîtres spirituels.
Quoi qu'il en soit, c'est à l'époque mamelouke qu'apparurent les premières
institutions religieuses druzes.44 L'arrivée des Ottomans ne changea rien à la politique
locale. La famille Ma'n45 remplaça les Buhtur dans la gouvernance de la région et, au
début du Xf/XVIf siècle, le ma'nide Fahr al-DIn exerça sa tutelle sur l'ensemble du

Liban, dépassant ainsi les seuls districts druzes.46 Bien qu'à cette époque al-Asrafàni
vécût dans la wilâya (district) de Damas, il profita de la popularisation du druzisme,

que nous situons aux alentours du XIe/XVIIe siècle.47

Une pensée ou une production littéraire peut être considérée comme populaire
dès lors qu'elle est destinée à la plus grande majorité des adeptes, quel que soit leur

degré d'initiation. Le saint homme, à l'exemple d'al-Asrafânl et avant lui l'émir al-

Sayyid, est le principal agent de la popularisation du druzisme; il est dépeint par
ses hagiographes comme le détenteur de la science ésotérique, alors que les textes

rédigés a posteriori sous son nom ne sont pas toujours de nature savante. Dans un
langage parfois simple, la littérature populaire druze du XIe/XVIIe siècle véhicule

un enseignement religieux ou un message eschatologique pouvant être investi par
l'ensemble des Druzes, pourvu qu'ils soient croyants. L'ouvrage d'al-Asrafânî
s'inscrit ainsi dans cette production littéraire du XIe/XVIIe siècle, qui s'attèle à

diffuser, au sein de la communauté, la doctrine et les croyances druzes, mais aussi

43 Voir Salibi 1961: 74-97.
44 Pour un exposé plus complet, voir Halawi 2018.

45 Voir Salibi 1973.

46 Pour plus de précisions, voir Salibi 1993: 42-43.

47 A ce sujet, voir Halawi (à paraître).



176 W. H. Halawi DE GRUYTER

l'histoire druze des origines, comme le montre à cette époque la production d'un
catéchisme.48 Al-Asrafâni, de son côté, s'intéresse à rendre accessible l'histoire
théologique druze qui se trouve décrite dans les Épîtres du Canon mais de manière

bien plus complexe. Précisons que la sacralité de la 'Umdat - oeuvre, on l'a vu,
considérée comme peu savante au moment de son élaboration - eut lieu plus tard,
à une date difficile à déterminer, mais que nous pouvons toutefois situer au XIIIe/
XIXe siècle du fait que seules les œuvres de cette période en font mention - cela

explique sa diffusion limitée, sous forme manuscrite, en Orient comme dans le

monde occidental. Cette histoire théologique se présente comme une histoire de

l'humanité dont le point d'orgue est l'émergence du druzisme.49

La 'Umdat al-'ârifîn se veut ainsi une histoire allant de la création du monde à

la naissance du mouvement druze dans le Caire fatimide du Ve/XIe siècle. Elle

s'articule dans un style peu recherché, entremêlant récit historique et
considérations religieuses. L'auteur construit son récit de façon chronologique: les

chapitres portent le nom des saints, des prophètes, des chefs religieux et des

maudits dont les agissements et les enseignements sont relatés. Dans la première

partie, al-Asrafâni s'intéresse aux saints50 à caractère mythique ayant fondé l'ordre
terrestre du monde actuel. Le premier cycle de notre ère intervient, selon l'auteur,

48 Selon les manuscrits qui nous sont parvenus et qui, dans leur ensemble, sont conservés dans

les bibliothèques occidentales, un catéchisme druze composé sous forme de questions-réponses

fut élaboré à partir du XIC/XVIII8 siècle. La similitude de la structure de ce texte avec le catéchisme

chrétien qui était répandu alors dans les montagnes syro-libanaises reflète une proximité culturelle

évidente entre les deux communautés rurales druzes et maronites. Toutefois, une première
élaboration d'un catéchisme druze, bien que la datation des manuscrits en notre possession ne

permette pas encore de l'affirmer, remonterait sans doute au siècle précédent; le XIe/XVIIe siècle

druze est en effet marqué par la production et la diffusion d'un enseignement populaire attesté par
la diffusion en masse de prières et poèmes spirituels. De multiples versions de ce catéchisme

existent, dont celles falsifiées ou comportant des ajouts auxquelles fait référence Daniel De Smet

(voir De Smet 2007; 90-91). L'hypothèse avancée par Samy Swayd selon laquelle le catéchisme

druze ne serait pas un écrit druze s'applique aux seules versions falsifiées de ce texte, (voir Swayd

1998: 53, 58-59).

49 Sur la formation du druzisme à l'époque d'al-Hâkim dans les chroniques arabes médiévales,

voir al-Dahabï 1993 (années 401-420): 28, 238-247; al-'Adïm: vol. 1, 248-249; al-Atir 1893: vol. 9,

221-223; al-Dawâdâri 1961: 259, 334; al-Antâki 1997: 46-61; al-Magribï 1970: 49-75; Tagrïbirdi
1963: vol. 4,176-191; Zäfir 1972:43-63,409-410; al-Maqrizî 2001: vol. 1,395-398; al-Nuwayri 1992:

vol. 28,197-199; al-Qudâ'i 1995: 574-575; al-Jawzï 2005:157-159.

50 Ils sont successivement les suivants: Ädam al-Safä'; Ädam al-'Äsi; Ädam al-Tälit al-Näsi al-

Girmäni; Hugag Satnil; Anil et Täyüh; Sarsar; Häbil; Hirmis al-Harämisa; Härat b. Tirmäh al-

Asbahäni; al-Habbäl; Qäbil; Nüh b. Lamak; Hüd; Sälih; les enfants de Nüh; Ibrahim b. Ädar; Lût;
öibrä'il; Ishaq; Ya'qüb b. Ishaq; al-Asbât les enfants de Ya'qüb; al-Hadir; Ismail b. Ibrahim al-

Halil; al-'Is le frère de Ya'qüb; Müsä b. 'Umrän, Su'ayb; Sa'yä' et Yünis b. Mattä; Uyäs; Luqmän;
Däwüd; Sulaymän; Irmiyä' b. Hilqiyä; Hizqil; Mihäll; Däniäl.



DE GRUYTER Écrire et réécrire l'histoire druze des origines 177

des millions d'années après la création de l'Intellect métaphysique. L'initiateur -
ou plus précisément le premier instauré - de ce cycle est Ädam al-Safâ'51 qui est

assisté de Ädam al-'Äs!,52 de Ädam al-Tälit al-Näsi 1-GirmänI53 et des Hugag
Satnil.54 La plupart de ces saints, tels Adam, Ève et Noé, sont des personnages
bibliques et coraniques trouvant leurs représentants dans l'hellénisme selon
l'ismaélisme en Islam. Toutefois, al-Asrafâni leur attribue des rôles propres à la gnose
druze, fondés sur les enseignements de son Seigneur - il s'agit de Hamza ou d'al-
Hâkim à travers les écrits de Hamza - dans les Épîtres de la Sagesse et des

51 II s'agit de Ädam al-Säfä' al-Kullï. Le néoplatonisme musulman le nomme le Ädam al-Kulli
(Adam Universel) ou l'Intellect Universel qui n'est autre que le Noûs de l'hellénisme

néoplatonicien. Chez les Druzes, son surnom est âatnîl, et il est l'intellect i'aql) au début de l'ère
humaine, lorsque la forme humaine de Dieu (näsüt) se manifesta sur terre sous l'enveloppe
corporelle d'al-Bär. Il est le premier instauré (mubda ') de ce cycle ayant eu lieu trois cent quarante
millions d'années après la création du monde: ce sont soixante-dix cycles séparant la création de

l'Intellect métaphysique de la prosternation des anges devant Ädam al-Safä'. Son cycle eut une
durée d'environ mille deux cents ans.

52 II est l'équivalent d'Adam dans les enseignements bibliques et coraniques, et celui de la Psyché

dans le néoplatonisme. D'après l'auteur, il serait mentionné à six reprises dans le Coran. Al-
Asrafânî le désigne au féminin une seule fois et précise qu'il est mort un an après Àdam al-Safâ'. Il
était la Hugga (Preuve ou Argument) de ce dernier et son successeur après sa mort. L'auteur lui
attribue le nom d'Ahnûh et fait de lui l'incarnation du 'ilm al-haqiqi (savoir véritable) car, ayant

reçu la mâdda (influx) de l'Intellect, il devient le premier émané (munba 'at). Il porte le surnom d'al-
'ÄSi (le Rebelle) parce que, selon al-Asrafânî, il a désobéi à Àdam al-Safâ' et s'est laissé tenter par
Satan qui s'est présenté à lui sous le nom d'al-Hubbäl. Dans la gnose druze ainsi que dans le

shi'isme ismaélien, Ädam al-Âsî représente al-Nafs al-Kulliyya (l'Âme Universelle).
53 Son surnom est Hawwâ' (Ève), la femme d'Adam. Il est également surnommé âarh et al-NâsI

(celui qui oublie) parce que le serment le concernant aurait été oublié. Al-Aérafânî évoque
l'absence d'al-Nâsï dans le Coran et l'assimile au mari/femme de Ädam al-'Âsï. Il dit qu'il est la

deuxième Hugga (Argument) de Ädam al-Säfä et lui attribue le rôle du Asäs al-Hudûd (Fondement
des Degrés). Il représente al-kalima al-azaliyya (la Parole ou Verbe éternel), soit le troisième hadd

(pl. hudûd). Dans la gnose druze, le Asâs (Fondement) est le dépositaire (wasiyy) de l'interprétation
allégorique de la religion annoncée par la Nâtiq (le Parlant, l'Énonciateur ou le Prophète). Les

Hudûd (Degrés ou Dignitaires) ont le rôle d'organiser la prédication (da'wa) druze; ils sont au
nombre de cinq: le 'Aql (Intellect), le Nafs (Âme), la Kalima (Verbe), le Sâbiq (Précédent) et le Tàll
(Suivant). Selon al-Asrafânî, Àdam al-Nâsi serait al-Orân! 1-awwal (Ouranos le premier) chez les

Grecs. Il est également le frère et l'associé d'Uhnûh (Hénoch ou Idrîs) ainsi que le prophète âay'it

ayant reçu de la part du Rabb (Seigneur) cinquante livres d'enseignements portant son nom.
54 Les Hugag Sâtnïl (Arguments de l'Intellect Universel) sont mentionnées dans l'Épître 12

intitulée al-Sira al-Mustaqima (la Voie Droite); les cycles depuis Adam jusqu'à celui d'al-Hâkim y
sont relatés selon la doctrine druze. Al-Asrafânî emprunte toutefois les explications attribuées à

l'émir al-Sayyid: les hugag, au nombre de douze sont ainsi Uhnûh (Hénoch), âarh ou al-kalima al-

azaliyya (le Verbe éternel), Yüsu - ou Yasû'? - qui représente al-Säbiq (le Précédent), Däwüd

correspondant à al-Muqtanâ Bahâ' al-Dîn - missionnaire druze dirigeant la da'wa (prédication)
après la disparition de Hamza -, Tsâ b. Lamah Iflätün b. Qaysûn (Platon) et Qaydâr b. Lamk.



178 W. H. Halawi DE GRUYTER

explications du vénéré 'Abd Allah al-Tanühl - qui n'est autre que l'émir al-Sayyid
susmentionné - et du Sayh Abü Hiläl al-Fädil (m. 1050/1640).55

La deuxième partie de la 'Umdat al-ärifxn, s'intéressant d'abord aux philosophes

grecs et à l'histoire du judaïsme et du christianisme, consacre sa plus grande

partie à l'avènement de l'Islam. Al-Asrafâni accorde trois chapitres aux

philosophes-imams grecs Pythagore, Platon, Aristote, Socrate et d'autres cités

dans l'ordre de leur apparition dans le récit. L'auteur s'intéresse ensuite à quelques
saints et prophètes judéo-chrétiens tels que Mûsâ (Moïse) et son frère Hârûn

(Aaron), 'Isa b. Maryam (Jésus fils de Marie), Yasu al-Masïh (Jésus-Christ) et

d'autres. Les chapitres relatant l'histoire musulmane débutent par la vie et mission

du prophète Muhammad, puis les actions de ses compagnons dont 'All b. Abi Talib.

L'auteur attribue un chapitre à chacun d'eux de même qu'aux fils de 'Ali, al-Hasan

et al-Husayn, ce qui le distingue des auteurs du Canon druze selon lesquels la

lignée alide ne revêt aucune importance dans la formation du dogme.

La troisième partie de l'ouvrage d'al-Asrafânl est entièrement consacré à

l'émergence du mouvement druze. Les cinq premiers imams-califes fatimides

occupent les premiers chapitres de cette partie. Un chapitre est ensuite consacré au

calife al-Häkim afin d'expliquer son statut exceptionnel et sa divinité, du moins

comment celle-ci est envisagée dans le dogme. Les chapitres suivants s'intéressent

aux premiers missionnaires druzes notamment l'imam Hamza et al-Muqtanâ, de

même qu'aux familles ayant adhéré au mouvement dès la première heure, à savoir

les Tanûh, les 'Abd Allah et les Sulaymân.55 L'auteur accorde enfin un chapitre à

chacun des didd-s (adversaires), al-Darazï, Sikkîn et Mus'ab, afin de reprendre ce

que les Épîtres disent de leurs tentatives de corrompre la doctrine druze en se

déclarant imams eux-mêmes, voire en se conférant un statut divin.

L'ouvrage d'al-Asrafânî se contente d'éclairer la vie et le rôle théologique de

certains saints, prophètes, imams ou califes en citant le Coran, les Évangiles et la

Torah, mais en exploitant essentiellement les Écrits sacrés druzes, c'est-à-dire les

Épîtres de la Sagesse et la littérature exégétique du IXe/XVe siècle. Bien que la
'Umdat al-'âriftn n'appartienne pas au genre littéraire ta'rih (histoire ou
chronique), l'ouvrage relate l'histoire de l'humanité depuis la création du monde,
classe les événements par ordre chronologique et réserve un chapitre à chaque

règne califal. Toutefois, al-Asrafânî aborde l'histoire à la manière des Épîtres; il ne

55 Sur ce personnage sur lequel nous avons de très peu d'informations, voir W. H. Halawi, Les

Druzes aux marges de l'Islam (à paraître). Précisons tout de même qu'il était un maître spirituel
ayant eu un nombre relativement important de disciples et d'étudiants et qu'il serait l'auteur d'un

précis de droit druze.

56 Le missionnaire al-Muqtanâ s'adresse en effet aux chefs de ses familles dans sa correspondance;

voir Rasâ'il al-Hikma. Livre saint des Druzes (Hamza b. 'Alî/al-Tamïmï, Isma'ïl/al-Samûqï,
Bahâ' al-Dïn 1986): II, 380; III, 758-760; 762-763; 776; 793-795; 796.



DE GRUYTER Écrire et réécrire l'histoire druze des origines 179

relate pas une histoire événementielle mais plutôt une histoire théologique. Les

faits qu'il rapporte sur les prophètes ou les califes sont intimement liés au statut

que ces derniers se voient conférés dans la doctrine religieuse druze. Il est ainsi

patent d'observer l'interprétation qu'al-Asrafânï donne des agissements d'al-
Hâkim, qualifiés souvent dans les chroniques médiévales de cruelles et
sanguinaires;57 à l'instar des auteurs des Épîtres, al-Asrafâni y voit la preuve de la divinité
du calife. Le récit dans la 'Umdat correspond en définitive à ce que nous appelons

une histoire théologique universelle, voire une histoire universelle druze.

3 Histoire théologique des origines

Le §ayh al-Asrafâni organise son ouvrage en trois parties significatives: la

cosmogenèse et la création du monde terrestre; l'avènement du monothéisme juif,
chrétien et islamique; l'émergence du druzisme. Ainsi al-Asrafâni affirme-t-il que
l'histoire de l'humanité trouve son aboutissement dans le druzisme, celui-ci étant

salvateur mais aussi le dernier monothéisme avant la fin des temps. De surcroît, en

réinterprétant le rôle des saints et des prophètes et en plaçant les premiers
missionnaires druzes au centre de son Histoire universelle, al-Asrafâni définit un
nouvel ordre théologique du monde. Et c'est bien le dessein de l'auteur que
d'arrêter son récit au moment de la naissance du mouvement druze. Les

événements et l'évolution des Druzes après la période de la da'wa (prédication) ne
suscitent d'ailleurs pas son intérêt.

Le Sayh al-Asrafâni élabore somme toute un récit de la genèse du druzisme. Il
répond de la sorte au besoin de la communauté druze de son époque de posséder

sa propre histoire des origines, l'histoire de la da'wa ayant jusqu'alors été du

ressort des initiés lesquels sont en mesure de comprendre son sens caché (bâtin).58

Rappelons que l'auteur, dans son introduction, réserve la lecture de son texte aux
seuls croyants, les lecteurs du Livre de Dieu; son public dépasse ainsi l'élite druze

57 Le melkite al-Antâki, contemporain d'al-Häkim et farouchement opposé à la politique
religieuse qu'il mena durant une partie de son règne contre les chrétiens, va jusqu'à diagnostiquer
chez le calife une maladie mentale sévère. Pour un exposé plus complet sur le récit d'al-Antâkï,
voir Halawi 2007: 105-117. L'historiographie druze n'hésita pas à prendre à son compte cette

indication, comme le montre très bien l'ouvrage avant-gardiste de de Sacy 1838: vol. 1, IV-V. Voir

également Bianquis 1986: 284-285.

58 A l'instar des autres doctrines shi'ites, le druzisme a une vision duelle du monde céleste et

terrestre, qui se traduit par un sens caché ou ésotérique (bâtin) associé à chaque message révélé ou

exotérique (zâhir). Précisons que ces deux composantes de la connaissance ne sont en aucun cas

exclusives l'une de l'autre. À ce sujet, voir Amir-Moezzi/Jambet 2004: 31-35.



180 W. H. Halawi DE GRUYTER

des initiés, rompus quant à eux à la lecture des Épîtres sacrées. Il se place, on l'a vu,
dans la continuité de la littérature populaire produite au Xf/XVIIe siècle. En

d'autres termes, al-Asrafânî tente de populariser, ou de rendre plus accessible

l'histoire théologique des origines du mouvement druze telle qu'elle est décrite

dans le Canon druze, ce en proposant un récit linéaire construit dans un langage
accessible. Une comparaison entre la terminologie des Épîtres de la Sagesse et

celle employée dans l'Histoire d'al-Asrafänl est éclairante à ce sujet.

Dans les Épîtres de la Sagesse, les indications concernant un personnage, un
prophète ou un saint peuvent figurer à plusieurs endroits du texte; al-Asrafânî les

classe par ordre chronologique; ainsi, chaque chapitre, on l'a vu, est consacré à

une figure clé, à l'exemple d'al-Darazï, de Hamza, de la vie de Muhammad et celle

de ses compagnons, des califes fatimides. Bien que l'auteur se montre fidèle au
texte canonique druze, il se réfère également à d'autres écrits - qu'il ne cite pas

toujours - afin de compléter son récit. Les Épîtres sont en effet un texte dogmatique

qui n'a pas pour rôle de dresser une notice biographique de toutes les personnes
évoquées; elles s'emploient plutôt à les situer dans la cosmologie druze en
contredisant ou en corrigeant les interprétations bibliques, coraniques ou
allégoriques faites à leur égard. Al-Asrafânî affirme que, pour ce faire, il s'appuie
en premier lieu sur les explications (surûhât) des sayh-s religieux druzes qui
complètent le mieux le contenu des Épîtres; il n'en dit toutefois pas plus. Il affirme

également qu'il se fonde sur les Livres révélés et sur les oeuvres des philosophes

grecs; pour autant, l'interprétation qu'il en donne est toujours calquée sur celle

que l'on trouve dans les Épîtres.

Ainsi, pour relater l'histoire des débuts de l'humanité, al-Asrafânî écrit ce qui
suit concernant Adam al-Safâ', l'Intellect Universel selon le dogme druze:

Mon Seigneur Hamza montre qu'ils (les croyants des doctrines antérieures) n'attribuèrent à

Ädam ni père ni mère et qu'ils affirmèrent qu'il fut créé de terre. Le nom de Ädam indique en

fait qu'il est le Maître des Degrés (Hudüd),59 en plus d'être leur imam [...] et son surnom
(Âdam) veut dire le Père des êtres tel que l'indique al-Sâdiq.60 [Ce dernier] explique que les

59 Les Hudüd, pluriel de hadd (degré), sont intrinsèques à la construction cosmique druze. Ils sont

au nombre de cinq et représentent l'Intellect, l'Âme, le Verbe, le Précédent (ou l'Aile droite) et le

Suivant (ou l'Aile gauche). À l'époque d'al-Hâkim, l'Intellect était représenté par Hamza et le

Suivant par al-Muqtanä. L'Intellect, selon les enseignements druzes, fut créée par Dieu pour être

Sa création la plus parfaite. Même s'il ne peut pas être aussi parfait que Dieu, l'Intellect demeure la

plus parfaite de toutes Ses créations. L'Intellect contrôle et guide les quatre autres hudüd mais reste

à son tour guidée par Dieu.

60 II s'agit du sixième imam shi'ite Ga'far al-Sâdiq (m. 148/765).



DE GRUYTER Écrire et réécrire l'histoire druze des origines 181

êtres sont les Unitaires (Muwahhidùn)61 et que [le terme] Père est destiné à ceux ayant prêché

pour lui (Ädam) et ayant accepté de lui l'unicité (tawhid).62

Dans l'Épître 12 - intitulée La Voie droite (al-Sïra al-mustaqimà) - du Canon druze,

un récit similaire est attribué à l'imam Hamza:63

Selon [les doctrines antérieures], Àdam n'a ni père ni mère. Or il est absurde qu'un
Énonciateur (nâtiq) ne soit pas issu d'un corps, semblable à lui, mâle et femelle. Quant à la

terre naturelle, les seules créatures qu'elle peut créer sont les fourmis, les serpents [...] mais il
est impossible que les humains soient créés de terre. Et s'il est vrai ce qu'ils disent que la

supériorité de Adam est due au fait qu'il ne soit pas sorti du rein [d'un géniteur], qu'il ne soit

pas entré dans l'utérus [d'une génitrice] et qu'il ne fut pas souillé de sang, il fallait alors que le

Créateur (al-Bâri') ait créé Muhammad de terre [au lieu de] de l'avoir sorti du rein d'un infidèle

(kâfir) et de l'avoir souillé par le sang d'une ignorante (gähila) et infidèle (käfira) [...]. Le

Créateur ordonna à tous les êtres de lui (Adam) obéir aussi bien qu'ils doivent obéissance à

[leur] Créateur; toute personne qui lui (Adam) obéit, obéit au Créateur; mais toute personne
qui lui désobéit, désobéit au Créateur. Car il est Son lieutenant (halifa); et c'est à travers lui

que l'on accède [à la connaissance] du Créateur. [...] 11 (Adam) fut surnommé Adam, c'est-à-

dire le Maître des Degrés (Hudüd) et leur imam. Il fut aussi appelé le Père des êtres, les êtres ici
étant les Unitaires (Muwahhidùn); car ceux-ci prêchèrent pour Adam et apprirent de lui [la
doctrine de] l'unicité (tawhid). Il (Àdam) fut ainsi leur Père dans la religion.

La similarité est patente entre ces deux passages et ne laisse aucun doute sur la

source principale d'al-Asrafânl. Le discours de ce dernier est toutefois concis: il
n'aborde pas la vision coranique selon laquelle l'humanité fut créée de terre,64 ni

61 Les Muwahhidùn, pluriel de Muwahhid (Unitaire), est le nom que les Druzes se donnent. Ils le

préfèrent à celui de Druzes, car il ne contient aucune connotation relative à al-Darazî. Ce dernier
est maudit dans le druzisme; le terme durüz, pluriel de durzi (druze), en dérive. Les religieux druzes

voient dans l'appellation Muwahhidùn un nom plus exact rappelant l'Unité de Dieu (tawhid),

pierre d'angle de leur dogme. Toutefois, les auteurs druzes actuels emploient le terme druze/
druzes pour désigner leurs coreligionnaires, et le terme durziyya (druzisme) pour désigner leur

doctrine; ils les associent en général aux termes muwahhidùn - exemple: al-Muwahhidùn al-Durùz

(les Unitaires druzes) - et tawhid - exemple: al-tawhid al-durzi (le druzisme unitaire). À titre

d'exemple, voir Abû Saqrâ 1984; Talf 1961; Zahr al-Dïn 1994 (1991); Zubyân 1992.

62 Le tawhid (unicité) est le nom que les Druzes donnent à leur doctrine. Le terme revoie au

principe de l'Unicité de Dieu dont les Druzes se veulent être les seuls véritables détenteurs - d'où
leur nom de Muwahhidùn (Unitaires). En effet, les savants druzes accusent les autres musulmans

d'incroyance (kufr) et d'associationnisme (tashïh) car, selon eux, ils emploient des attributs
humains pour désigner l'Ineffable. De plus, l'islam selon eux évoque Dieu et l'Univers ou
l'Existence, ce qui mène à la notion de pluralité. Or une pluralité n'est possible que dans un espace et

un temps limités. Voilà pourquoi, d'après le dogme druze, Dieu ne peut pas être Unique si quelque
chose (say') - l'Univers ou l'Existence - est en dehors de lui et II ne peut pas être Éternel s'il est

cerné dans un temps et un espace déterminés.

63 Pour une édition en arabe de cette Épître, voir De Smet 2007:551-559. La traduction est la nôtre.

64 Cf. Coran 35:11.



182 W. H. Halawi DE GRUYTER

ne se livre à la digression que l'on trouve dans l'Épître 12 concernant la conception
du prophète de l'islam. Est-ce pour ne pas exposer Muhammad à l'avanie, étant

donné que son ouvrage ne s'adressait pas uniquement à l'élite druze? En tout cas, à

la différence des Épîtres, al-Asrafânî réserve un chapitre entier pour relater les

grandes lignes de la vie et la prédication de Muhammad; il s'appuie pour ce faire

sur la Sïra d'Ibn Hisâm, cite le Coran et utilise probablement d'autres textes qu'il
garde sous silence. Notons que, dans ce chapitre, il se contente d'expliquer le rôle

et le statut de Muhammad dans la chaîne des prophètes ou des nätiq-s
(Énonciateurs).65 La 'Umdat se distingue également des Épîtres par les nombreux

emprunts qu'al-Asrafânî fait à la littérature juridico-théologique druze du IXe/XVe

siècle.66 La référence à l'imam al-Sâdiq (m. 148/765), cité en tant qu'autorité
spirituelle,67 en dit long sur l'influence de cette production savante à l'époque
prémoderne sur les auteurs druzes postérieurs; le même phénomène est observé

chez le Sayh al-Fâdil, contemporain d'al-Asrafâni. Nous y reviendrons plus loin.
Quelle place l'histoire des débuts du druzisme occupe-t-elle dans l'ouvrage

d'al-Asrafâni? Comme on l'a vu, un tiers de la 'Umdat porte sur l'émergence du

mouvement druze, ce qui représente le tiers de l'histoire de l'humanité aux yeux
d'al-Asrafâni. Et le calife-divin al-Hâkim, l'imam absolu Hamza et son successeur

al-Muqtanâ y occupent une place centrale. Leur vie et leurs actions mais aussi leur
statut sont conformes aux informations présentes dans les Épîtres de la Sagesse.

Mais, pour dresser un bilan détaillé de la vie d'al-Hâkim, le Sayh al-Asrafânî

utilise - sans le préciser - la chronique d'al-Antâkî (m. 458/1066)68 et cite le Ta'rïh

65 Le Nâtiq veut littéralement dire « celui qui parle » (le Parlant ou l'Énonciateur). Dans le

shi'isme, l'importance du Nâtiq provient de sa connaissance initiatique acquise auprès d'un imam
caché appelé Bâb (Porte), et transmise à un sâmit (silencieux). Ainsi, Salman le Perse était le Bàb

de 'Ali b. Abi Tälib qui était lui-même le Bäb de Muhammad. Le Nâtiq, en détenant la connaissance

divine, est donc l'annonciateur de la nouvelle loi religieuse, tel que Muhammad a annoncé la sari'a

(loi) musulmane. Pour plus de précisions, voir Corbin 1971: t. 3, 231 et 257; Amir-Moezzi 2006:344.

De son côté, la doctrine druze confère à Salman le Perse le statut de l'Intellect à l'époque de

Muhammad, celui-ci constituant avec ses compagnons/successeurs - que la tradition islamique

appelle les « califes bien guidés » - le groupe des adversaires maudits. Quant au Bâb durant le

da'wa druze, il était le Devançant (al-sâbiq) lequel est le quatrième Dignitaire (hadd). Dans la

hiérarchie ismaélienne, le Bâb est le nom du Dignitaire qui occupe le deuxième rang après celui de

l'imam.
66 II s'agit de trois recueils de traités exégétiques, dont l'un est théologique et deux juridiques.
Ces Grandes Exégèses inédites ont faussement été attribuées à l'émir al-Sayyid, alors qu'il s'agit de

l'œuvre de ses disciples et de leurs continuateurs. Pour un exposé plus complet et une
reconstitution de ces ouvres, voir W. H. Halawi, Les Druzes aux marges de l'Islam (à paraître).
67 La figure d'al-Sâdiq et l'utilisation du Hadith shi'ite dans la littérature juridique druze du IXe/

XVe siècle fera l'objet d'un travail ultérieur.

68 Yahyâ Ibn Sa'îd al-Antâki, Histoire de Yahyâ Ibn Sa'id d'Antioche (al-Antâki 1997). Sur cet

auteur, voir supra.



DE GRUYTER Écrire et réécrire l'histoire druze des origines 183

d'al-Dahabl (m. 748/1348)69 en déformant son récit pour le rendre plus favorable

aux missionnaires druzes du Caire.

Dans son processus de réécriture de l'histoire druze des origines, al-Asrafânî

procède de la sorte: il rassemble, par thème et par personnage, les informations qui
se trouvent dans les chroniques les plus connues à son époque à l'instar de celle

d'al-Dahabl; puis il s'appuie sur les Épîtres pour rectifier ou encore corriger le récit
des chroniqueurs arabes, en général défavorable à l'égard d'al-Hâkim et des

sectateurs qui professèrent sa divinité. En se fondant sur le Canon druze, al-Asrafânî

légitime son discours aux yeux de ses coreligionnaires; en sus, il théologise
l'histoire de la naissance du druzisme et, par conséquent, la place hors de portée
des non-druzes. L'auteur emploie l'argument qui décrète que les étrangers au
druzisme sont incapables - intellectuellement et spirituellement - de comprendre
les événements survenus sous le règne d'al-Hâkim, car ils en font une lecture

littérale dépourvue de sens. En somme, aux yeux d'al-Asrafâni, l'histoire des

débuts du druzisme se soustrait à l'histoire événementielle et intègre le monde de

la gnose druze; celle-ci détermine ainsi l'explication des faits historiques dont le

sens apparent (zâhir) cache et protège un sens caché (bâtin) réservé à une élite, les

Druzes.

La Vmdat al- 'ârifîn n'est certes pas une œuvre originale, puisqu'al-Asrafânï
ordonne de manière chronologique l'histoire théologique druze des origines en se

calquant sur la vision dogmatique des auteurs du Canon et, de surcroît, s'appuie en

grande partie sur les explications des savants du IXe/XVe siècle. Mais il a le mérite

d'avoir établi un récit linéaire accessible à l'ensemble des Druzes, voire d'avoir

popularisé le discours savant des auteurs prémodernes. Jusqu'à la fin du Xe/XVIe

siècle, ce récit des origines était en effet soit confiné dans les Épîtres et, donc,
accessible aux seuls initiés, soit développé dans une littérature exégétique gardée
secrète par les maîtres spirituels de l'époque.

4 Renouvellement historiographique et
construction d'une identité religieuse

L'Histoire d'al-Asrafânî sur la période d'origine du druzisme a marqué l'historiographie

druze. En énumérant ses sources dans l'introduction de son ouvrage,
l'auteur cherche à mettre en exergue ses larges connaissances en matières

théologique et historique. Il se veut ainsi un vrai savant, ce qui tranche avec la

figure de saint décrite par al-'Arîdî. En effet, al-Asrafânî revêt le rôle du sage

69 al-Dahabî 1993, tome années 401-420.



184 —- W. H. Halawi DE GRUYTER

détenant la vérité absolue; un tel statut lui est procuré par la maîtrise des Livres

révélés et de la Sagesse druze, et par l'accès aux exégèses attribuées à l'émir al-

Sayyid. Les ouvrages des auteurs arabes médiévaux paraissent ainsi d'une

moindre importance, pouvant informer sur un empire ou une dynastie mais

aucunement indiquer le véritable rôle des prophètes et des saints antérieurs, et

encore moins révéler les arcanes de la divinité. Les historiens et exégètes arabes,

n'ayant pas intégré à leur corpus les enseignements de la Sagesse druze, demeurent

aux yeux d'al-Asrafânï dans l'ignorance. Ils peuvent parfois tendre vers la

connaissance de Dieu tels que les Ihwân al-Safâ' (Frères de la Pureté) sans jamais
véritablement la comprendre.70

Les sources du Sayh al-Asrafanl se composent d'un corpus de soixante-treize

ouvrages. Nous en distinguons quatre groupes: les Livres révélés, les ouvrages de

quelques philosophes grecs, ceux de certains auteurs arabes médiévaux et les

exégèses des sayh-s druzes du IXe/XVe siècle. Afin d'alléger son récit, l'auteur

précise avoir exclusivement fait référence aux six Livres révélés au cours de

l'ouvrage. Il s'agit, écrit al-Asrafânî, « de la Torah devancière, des Psaumes

éclairants, de l'Évangile71 pur, du Coran respecté, de l'interprétation allégorique
de la Loi [musulmane]72 et de la Sagesse sainte (al-Hikma al-sarïfa). » Appeler le

Canon druze « al-Hikma al-sarïfa » n'est pas quelque chose de nouveau à l'époque
d'al-Asrafânï, étant donné qu'il emprunte l'expression aux savants druzes du IXe/

XVe et Xe/XVIe siècle. Il est ainsi plus juste d'utiliser le terme Hikma73 pour désigner

le recueil canonique druze, même s'il est communément nommé « les Épîtres de la

Sagesse (Rasâ'il al-Hikma) » depuis environ deux siècles. Al-Asrafânî se réfère

également à l'œuvre de l'émir al-Sayyid (m. 884/1479) au long de son texte. Il lui
accorde un statut supérieur à celui des autres sayh-s druzes et place ses écrits à mi-

chemin entre la Hikma sainte et les exégèses des religieux les plus éminents au sein

de la communauté; nous y reviendrons.

70 Les épîtres des Frères de la Pureté occupent une place importante dans les écrits exégétiques

druzes, si bien que les religieux, lors de leurs réunions hebdomadaires, en lisent à voix haute

certains passages en présence d'initiés fraîchement admis au sein du groupe - ces derniers doivent

ensuite se retirer afin que les initiés confirmés entament la lecture de la Hikma et de ses exégèses.

L'emploi des textes attribués aux Ihwân al-Safâ' dans littérature druze, dont l'œuvre d'al-Asrafânï,
mérite une étude approfondie qui étaye la réception de cette pensée dans le druzisme.

71 Le terme coranique « Évangile » est toujours au singulier en islam.

72 « Ta'wïl al-sana » dans le texte arabe. L'auteur fait clairement référence à la littérature

exégétique shi'ite.
73 Le Canon druze intitulé la Hikma est un recueil de cent-onze traités attribués aux trois

missionnaires ismaéliens du Ve/XIe siècle, Hamza b. 'Ali, Ismâ'îl al-Tamïmi et Bahâ' al-Dïn al-

Muqtanâ.



DE GRUYTER Écrire et réécrire l'histoire druze des origines 185

Toutefois, l'auteur associe curieusement la Hikma druze aux Livres révélés de

Dieu, alors que celle-ci n'est pas considérée comme ayant été révélée par un
Énonciateur; elle est résolument l'enseignement de l'imam Hamza lequel précise
avoir préalablement obtenu l'aval d'al-Häkim pour rédiger ses traités.74 D'après la
doctrine druze, le calife al-Hâkim, rappelons-le, n'est en aucun cas un Envoyé de

Dieu ni Son Messager, étant donné qu'il fut lui-même la manifestation du divin et

qu'il s'adressa aux humains par l'entremise de l'imam.
Dans la longue histoire des religions, toute nouvelle révélation monothéiste a

toujours complété et expliqué différemment la précédente au point de chercher à la
supplanter par sa propre conception du monde et de la divinité. Le druzisme tente
de s'inscrire dans ce schéma et se veut un système religieux à part entière venant

remplacer la dernière prophétie coranique et ses interprétations allégoriques. La

Hikma délivre donc un enseignement spirituel, un message divin qui est l'ultime
au sein de l'histoire de l'humanité et le seul à mettre en lumière les Écrits saints
révélés auparavant. Ce syncrétisme religieux est toutefois exclusif car, même si les

premiers missionnaires druzes et à leur tête l'imam Hamza reconnaissent le statut

particulier des Écrits révélés antérieurs, ils considèrent que seuls leurs
enseignements ésotériques en fournissent le sens véritable. Dans cette affirmation,
similaire à celle présentée dans le Coran par rapport aux Gens du Livre, deux
éléments corolaires doivent être mis en exergue: les croyants et savants des autres
doctrines religieuses ignorent le vrai sens de leurs Écrits, dont les musulmans

qu'ils soient sunnites, shi'ites ou ismaéliens; la gnose salvatrice ne peut être

révélée au commun des mortels que lorsque Dieu se dévoile sur terre sous une
forme humaine - bien que celle-ci soit utopique car elle n'a rien de véritablement
humain mis à part son enveloppe corporelle.

Ainsi, selon les Druzes, le Coran n'est qu'un Livre révélé, le véritable et unique
Livre saint étant la Hikma laquelle, rappelons-le, n'est pas une révélation ou un
message envoyé par Dieu par l'intermédiaire d'un quelconque prophète. L'imam
Hamza s'efforça de rectifier le sens donné au texte coranique. Dans l'Épître 12, il
pointe l'infidélité (kufr) des parents du prophète Muhammad,75 analyse son cycle

74 Dans l'Épître 6, entre autres, l'imam Hamza précise qu'il a « élevé [cet écrit] vers Sa divine

majesté » et que le traité fut « reçu et authentifié » par Lui; voir De Smet 2007: 498.

75 Ce court passage de l'Épître 12 (dont un court extrait est traduit supra), attribué à Hamza,

critique vivement la conception musulmane des deux parents de Muhammad. Selon l'auteur, tous
les musulmans considèrent qu'ils sont nés incroyants {käfir-s). Le Prophète aurait ainsi choisi entre

ses parents et sa mission: afin de prêcher le message divin et former la umma (communauté) des

fidèles, il les aurait reniés et les aurait laissés partir en enfer.



186 —- W. H. Halawi DE GRUYTER

cosmique, son Asâs (Fondement)76 et sa Hugga (Argument);77 dans l'Épître 6, il
avance un sens nouveau, ésotérique, aux sept piliers de l'islam78 dont la waläya
(allégeance)79 à l'imam et le gihâd (effort); il les rend invalides et les remplace par
sept percepts moraux; enfin, dans l'Épître 14, il donne une interprétation
allégorique (ta'wïl) de la basmala selon la gnose druze.80

En fait, le druzisme ne rompt pas avec les doctrines religieuses et juridiques
antérieures; il les abroge afin d'instaurer un système spirituel plus en adéquation

avec la Volonté divine. Étant la dernière révélation en date, le Coran est plus

systématiquement cité par les missionnaires druzes dans la Hikma que la Bible, la
Torah ou les Psaumes. De même, la terminologie utilisée dans le Livre druze

s'apparente davantage à la terminologie ismaélienne qu'à celle des Écrits

chrétiens et juifs. Cette justification, avancée par al-Asrafânl, n'a évidemment rien
de convaincant, les missionnaires druzes ayant été eux-mêmes des propagandistes

(ddï-s) ismaéliens81 avant de décider de fonder un mouvement nouveau lequel se

présente historiquement comme un schisme au sein de l'ismaélisme.
Le druzisme primitif fait en définitive preuve d'un antinomisme virulent, en

abrogeant toutes les lois positives de son époque. Les partisans de ce mouvement

76 Dans le druzisme, le Asâs est le dépositaire du sens caché (bätin) du message apparent {zâhir)

du Nâtiq (le Parlant ou le Prophète). Cela est conforme à la gnose ismaélienne considérant qu'un
cycle (dawr) est composé de sept périodes. Chacune d'elles débute par un Nâtiq (Énonciateur)

prêchant une nouvelle croyance. Il est assisté par un Wasiyy (Dépositaire spirituel) qui est aussi le

Asâs portant en lui le secret du message apparent du prophète. Le Asâs forme le fondement de

l'imamat et le transmet aux sept imams de sa descendance, les seuls détenteurs de la véritable

gnose. Pour plus de précisions, voir Corbin 1982.

77 Les enseignements druzes attribuent à Muhammad douze Hugga-s (Preuves) dont Abû Bakr,

'Umar, 'Utmän et Mu'äwiya. Selon l'Épître 12, ce dernier aurait contesté la décision de Muhammad

d'accorder à 'Ali b. Abi Tälib le rôle d'Asds (Fondement) et de Waçiyy (Légataire). La doctrine shi'ite
duodécimaine considère que les douze imams constituent la Preuve {Hugga) vivante de Dieu. Avec

le prophète Muhammad et sa fille Fâtima, ils forment les Quatorze Impeccables ou les Quatorze

Preuves. Voir Amir-Moezzi 2018. Dans la doctrine ismaélienne, la Hugga eut une autre

interprétation: elle fut le statut des dirigeants du mouvement ismaélien et l'intermédiaire des

Ismaéliens avec leur imam caché. Plus tard, ces dirigeants furent élevés au rang d'imam et la

Hugga fut interprétée comme ayant été engendrée par la taqiyya (dissimulation) pour des raisons

sécuritaires. Pour plus de précisions à ce sujet, voir Daftary 2007 (1990).

78 Voir Rasâ'il al-Hikma. Livre saint des Druzes, Épître 6 (Hamza b. 'Alï/al-Tamïmï, Isma'ïl/al-
Samüql, Bahâ' al-Dïn 1986:1, 60-84).
79 Pour plus de précisions sur la walâya (allégeance) et son importance centrale dans la croyance
shi'ite, voir Amir-Moezzi 2003 et maintenant dans Amir-Moezzi 2006: chapitre 7.

80 Voir Rasâ'il al-Hikma. Livre saint des Druzes, Épître 14 (Hamza b. 'Alï/al-Tamïmï, Isma'ïl/al-
Samüqi, Bahâ' al-Dïn 1986:1,169-182).
81 Voir Hodgson 1962: 5-20.



DE GRUYTER Écrire et réécrire l'histoire druze des origines — 187

sont ainsi appelés gulât (exagérateurs)82 car, comme d'autres groupes en Islam, ils

exagèrent le statut du calife al-Hâkim en le divinisant. Mais en ne reconnaissant ni
l'autorité du prophète Muhammad ni celle de l'imam 'Ali de même que leurs

compagnons, le dogme druze va plus loin que les doctrines des autres sectes

pratiquant le guluww (exagération), si bien que d'aucuns l'ont considéré comme

étranger à l'islam et, de là, les Druzes comme des non-musulmans. Le défi des

savants druzes de l'époque prémoderne fut alors de prouver leur islamité, voire

leur supériorité au sein de l'Islam. L'émir al-Sayyid, figure emblématique du IXe/

XVe siècle, est ainsi décrit par ses contemporains comme un spécialiste du Coran,

un faqïh (expert en droit musulman) et un muhaddit (transmetteur de hadith). Dans

la notice biographique que lui accorde Ibn Sibât, chroniqueur druze du début du
Xe/XVIe siècle, nous lisons ce qui suit:83

Il se nourrissait du Livre de Dieu (le Coran) vénéré, saint et pur, qu'il étudiait et récitait par
cœur. Il continua de l'étudier jusqu'à graver ses chapitres dans son cœur. [...] Il atteignit un
tel degré d'étude qu'il devint connu et reconnu. [...] Il développa les sciences du fiqh et du

hadtt, [...] ordonna avec vigueur la mémorisation du [Livre] vénéré et son apprentissage par
les jeunes et par les plus âgés. [...] Dans les villages, il ordonna la construction de mosquées,

[...] établit des fondations pieuses (awqâf), [...] attira les juristes (fuqahä') vers les contrées et

instaura le sermon du vendredi. [...] Ilsuivait les traces des fuqahä' et des 'ulamâ', s'informait

sur les Amis de Dieu (awliyä') et sur les ascètes (zuhhâd). [...] Il réunit les exégèses (surühät) et

les explications (tafâsir) du Saint Coran [...], ainsi que [les récits] sur la vie des prophètes
(iahbär al-anbiyà '), [ceux] sur la vie du prophète [de l'islam] (al-ahbâr al-nabawiyya), les livres
de fiqh [...]. Il simplifiait un savoir étendu, en clarifiant ses difficultés et ses vastes sujets, lisait
le livre saint et ses explications, discutait de la science du fiqh et du hadit [.. ,].M

Les relations qu'entretiennent les Druzes avec le Coran et les sciences islamiques
étaient donc un enjeu majeur au sein de la communauté à la fin du IXe/XVe siècle.

Cela relevait de leur identité religieuse et de leur intégration dans le paysage
culturel du Bilâd al-Sâm. Bien qu'Ibn Sibât brosse le portrait d'al-Sayyid avec une
grande part d'exagération, il lui attribue la mission d'islamiser la région rurale de

Syrie, le Garb et le âùf, d'où il était originaire et où habitait un nombre important de

familles druzes.85

En fait, l'islamité des Druzes fut mise en lumière à l'époque prémoderne, non à

cause de la pratique de la taqiyya comme certains historiens ont pu le croire, mais à

cause d'une évolution doctrinale ayant eu lieu dans les villages syriens entre le

82 La doctrine druze est dans la continuité de la vision des groupes sectaires appelés gulât par les

hérésiographes. Sur les gulât et la dotrine du guluww, Voir Asatryan 2017; Halm 1982; Moosa 1988;

Tucker 2008.

83 Sibât 1993: II, 879-884.

84 Pour un exposé plus complet de ce passage, voir Halawi 2018: 482.

85 Sur cette réforme d'al-Sayyid, voir Halawi 2014:107 sqq.



188 W. H. Halawi DE GRUYTER

Ve/XIe et le IXe/XVe siècle. En témoigne la formation du madhab druze à la fin
IXe/XVe siècle et, par conséquent, l'élaboration et la systématisation d'une
doctrine juridique destinée à organiser le fonctionnement de la communauté. Dans les

traités inédits de droit druze de cette époque,86 les juristes affichent leurs

divergences avec les autres madhab-s islamiques; ils posent toutefois les règles d'un fiqh
(droit substantif) qui ne trouve pas ses fondements dans la Hikma. Les savants

druzes possédaient alors une bonne connaissance du droit musulman, certains

ayant effectué un ou plusieurs séjours à Damas pour acquérir les sciences

religieuses sous l'autorité de maîtres locaux. Cela ne doit pas laisser penser à une
orthodoxisation du druzisme, puisque les juristes druzes n'hésitent pas à se

montrer excessivement virulents à l'égard des doctrines juridiques sunnites et
shi'ites.87 Toutefois, des similitudes évidentes peuvent être relevées avec le fiqh
notamment mâlikite et sâfi'ite concernant le mariage et le divorce.88

De son côté, al-Asrafâni s'inscrit dans cette même démarche d'islamisation du
druzisme, en s'intéressant particulièrement à l'histoire druze des origines. Sans

ignorer les particularités dogmatiques druzes, il place la naissance du druzisme

dans la continuité des religions monothéistes antérieures, en particulier l'islam. Il
intègre pour ce faire la Hikma à la liste des Livres révélés, puis présente la
naissance du mouvement druze comme l'aboutissement de toutes les religions
antérieures. En comparant les chapitres qui composent la partie concernant
l'Islam à ceux traitant du druzisme, il est patent d'observer comment l'auteur décrit la
succession des événements comme s'ils étaient intimement liés par une suite

historique logique. Ainsi, l'islam est l'œuvre du prophète Muhammad, comme le

dogme druze est celui d'al-Hâkim; la formation de l'Islam politique est attribuée

aux compagnons et successeurs du Prophète, comme le druzisme est celui de

l'imam Hamza et de ses lieutenants. Cette logique historique, quoiqu'elle relève

d'une construction idéologique, donna à l'œuvre d'al-Asrafânl toute son importance

dans l'historiographie druze.

Les historiens druzes actuels, à l'instar de Nejla Abu-Izzeddin89 et Sami

Makarem,90 décrivent l'émergence du mouvement druze en suivant la même

logique qu'al-Asrafânl. Makarem présente ainsi le dogme druze comme une
médiane entre l'islam apparent (zâhir) ou sunnite et l'islam ésotérique (bâtin) ou
shi'ite. Quant à Abu-Izzeddinn, elle calque la disposition des chapitres de son

86 Pour un exposé plus complet et une reconstitution de ces traités inédits à partir des manuscrits
conservés dans les bibliothèques universitaires, notamment en Occident, voir Halawi, Les Druzes

aux marges de l'Islam (à paraître).

87 À titre d'exemple, voir Halawi 2018: 491 sq.

88 Voir Halawi 2016:114.

89 Abu-Izzeddin 1984.

90 Makarem 1974: 89 sqq.



DE GRUYTER Écrire et réécrire l'histoire druze des origines — 189

ouvrage sur l'Histoire d'al-Asrafànî: le règne d'al-Hâkim est relaté au sixième

chapitre, à la suite des chapitres consacrés à la révélation prophétique et à la
da'wa - terme que l'auteure traduit par « mission » - des califes fatimides

antérieurs; de même que l'histoire de l'élaboration du dogme druze et de la
rédaction de la Hikma est exposée à la suite du septième chapitre consacré à la
littérature arabe savante des siècles précédents. Kais Firro n'en dévie pas non plus
lorsqu'il s'agit de relater la naissance du druzisme.91 Dans son History of the

Druzes, il décrit la relation entre la croyance druze et la figure historique d'al-
Hakim dans un discours amphigourique: « Since the time of the Druze da'wa in the
11th century, the Druzes have reconstructed the history of mankind in accordance

with their beliefs: Häkim as well as the unitarian dâ'ïs are no longer historical

figures - they are what the Druze Epistles teach. Thus, history become ahistoric,
and the ahistoric history. »92

Il convient de conclure à la réécriture, entre le IXe/XVe et le XIe/XVIIe siècle,

d'une histoire druze des origines conférant au druzisme un caractère islamique et

aux Druzes une identité qui présente une certaine harmonie avec l'Islam. Dans son

ouvrage, la 'Umdat al- 'ârifin, al-Asrafànî ne dissimule pas le dogme druze; il décrit

plutôt son émergence comme un événement intrinsèque à l'histoire de l'humanité,
à l'instar des autres doctrines monothéistes. Le druzisme, survenu après l'islam,
révèle à ses yeux la désuétude des prophéties; il abroge les lois antérieures afin
d'instaurer un nouvel ordre spirituel garantissant le salut éternel des croyants. Si

l'auteur utilise le Canon druze, attribué aux missionnaires du Ve/XIe siècle, afin de

construire une histoire théologique de la naissance du druzisme, il s'appuie par
ailleurs sur la littérature exégétique du IXe/XVe siècle pour produire un récit

linéaire de l'histoire du monde depuis Adam jusqu'à la da'wa (prédication) druze

sous le règne d'al-Hâkim.
Dans le sillage des savants druzes du IXe/XVe siècle, al-Asrafânï relate ainsi

l'avènement du druzisme primitif au Ve/Xf siècle dans la continuité de l'islam, ce

dans un contexte fatimide; de là, il ne discerne aucunement la da'wa druze d'avec

la da'wa ismaélienne. La 'Umat se distingue toutefois des œuvres exégétiques du
IXe/XVe siècle en consignant par écrit une histoire druze des origines destinée à

l'ensemble des Druzes, les initiés comme les non-initiés. Cette réécriture de l'histoire

au XP/XVIIe siècle participe de la popularisation du druzisme dont
témoignent d'autres textes rédigés à cette époque. D'où l'influence post mortem

tout à fait remarquable de la 'Umdat, alors que le personnage historique d'al-
Asrafànî n'avait pas marqué ses contemporains. Sa vie est ainsi demeurée ignorée

jusqu'à présent et, par conséquent, a fait dernièrement l'objet d'une notice

91 Voir Firro 2011.

92 Firro 1992:15.



190 W. H. Halawi DE GRUYTER

hagiographique. Toutefois, son ouvrage a revêtu une importance considérable au
sein des communautés druzes du Bilâd al-Sâm et a fortement marqué l'historiographie

druze. La 'Umdat est en somme devenue une source historique pour écrire

l'histoire druze des origines. Les historiens druzes actuels la citent abondamment,
bien qu'elle soit toujours inédite et, qui plus est, gardée secrète au sein de la
communauté.

Bibliographie

Abu Izzedin, N. M. (1984): The Druzes. A New Study of their History, Faith and Society. Leyde:

Brill.
Abu Saqrä, S. (1984): al-Tawhid al-durzT fi madmünihi al-insäni. Ammatür (Liban): Maktabat al-

anwär.

Aigle, Denise (1995a): « Charismes et rôle social des saints dans l'hagiographie médiévale

persane ». BEO 67:14-36.
Aigle, Denise (1995b) « Sainteté et miracles en Islam médiéval: l'exemple de deux saints

fondateurs iraniens », dans Miracles, prodiges et merveilles au Moyen Âge. SHMES (éd.).

Paris: Publications de la Sorbonne (Série Histoire Ancienne et Médiévale; 34), 47-73.
Aigle, Denise (2000): « Figures mythiques et histoire. Réinterprétations et contrastes entre Orient

et Occident ». Remmm 89-90: 39-71.

Aigle, Denise (dir.) (1995): Saints Orientaux. Paris: Éditions de Brocard (Col. Hagiographies
Médiévales Comparées).

Aigle, Denise (dir.) (2000a): Figures mythiques des mondes musulmans. Remmm 89-90.
Aigle, Denise (dir.) (2000b): Miracle et Karâma. Hagiographies médiévales comparées 2.

(Bibliothèque de l'École des Hautes Études Section des sciences religieuses; 109). Turnhout:

Brepols.
al-Antâkî, Yahyâ Ibn Sa'ïd (1997): Histoire de Yahyä Ibn Said d'Antioche. Édition critique du texte

arabe préparée par I. (Patrologia Orientalis; 212-47/4). Kratchkovsky, traduction française
annotée par F. Micheau et G. Troupeau. Turnhout: Brepols, Turnhout.

al-Atîr, Ibn (1893): al-Kâmil fil-târikh. Éd. C. J.Tomberg. Leiden: Brill.

al-'AdTm, Ibn (1951-1954): Zubdat al-halab fita'rih Halab. Éd. S.Dahan. Damas: Institut Français de

Damas.

al-'Arîçlî, Abu Sâlih (2000 [1994]): Kitâb Mànâqib al-'a'yän. Aley (Liban): al-lsrâq. (lere éd. 1994).

al-Dawâdârï (1961): al-Durra al-mudVa fiakhbâr al-dawla l-fâtimiyya. Éd. S. D.al-Manajjid. Le

Caire: Institut Allemand d'Archéologie.

al-Dîn, 'Abd al-GaffârTaqiyy (1902): Kitäb al-nuqatwal-dawä'ir. Éd. C. F.Seybold. Kirchhain N.-L.:

Max Schmersow.

al-Dahabï(1993): Ta'rih al-islâm wa-wafayyâtal-masâhirwa-l-a'lâm. Éd. A.Tadmuri. Beyrouth: Dar

al-Kitäb al-'Arabî.

al-Jawzî, Sibt Ibn (2005): Mir'âtal-zamân fita'rikh al-a'yân. Éd. J. Rassi. Damas: institut Français du

Proche-Orient.

al-Magribï (1970): al-Nugûm al-zâhira fihulâ hadrat al-Qâhira. Éd. H. Nassar. Le Caire: Dâr

al-Kutub.



DE GRUYTER Écrire et réécrire l'histoire druze des origines 191

al-Maqrizï(2001): Itti'âzal-hunafâ'bi-akhbâr al-a'imma al-fâtimiyyïn al-khulafâ'. Éd. M. 'A. Q.'Atâ.

Beyrouth: Dar al-Kutub al-llmiyya.

al-Nuwayri (1992): Nihâyat al-arab fi funûn al-adab. Éd. M. D.al-Rays, M. M.Ziyada. Le Caire: Dar

al-Kutub wa-l-Watä'iq al-Qawmiyya.

al-Qudâ'T (1995): Târîh al-QudâT: K. 'Uyûn al-ma'ärifwa-funün ahbäral-hulafâ'. Éd. 6. 'A.al-Masriy.
La Mecque: Ma'had al-buhût al-'ilmiyya wa-ihyä' al-turät al-islämiyt.

Al-Qudä'T (1999): Kitäb al-lnbä' bi-anbâ' al-anbiyä' wa-tawärih al-hulafä' wa-wiläyät al-umarä'.
Éd. 'U.Tadmurï, al-Maktaba al-'Asriyya: Beyrouth.

Amir-Moezzi, M.-A. (2003): « Notes à propos de la walâya imamite (Aspects de l'imamologie
duodécimaine X) ». journal of the American Oriental Society 122.4: 722-741.

Amir-Moezzi, M. A. (2006): La religion discrète. Croyances et pratiques spirituelles dans l'islam
shi'ite. Paris: Vrin.

Amir-Moezzi, M. A. (2007 [1992]): Le guide divin dans le shi'isme originel. Aux sources de

l'ésotérisme en islam. Paris: Verdier (Ire éd. 1992).

Amir-Moezzi, M. A. (2011): Le Coran silencieux et le Coran parlant. Sources scripturaires de l'islam
entre histoire et ferveur. Paris: CNRS Éditions.

Amir-Moezzi, M. A. (2014): « Dissimulation tactique (taqiyya) et scellement de la prophétie (khatm

al-nubuwwa) (Aspects de l'imamologie duodécimainne XII) ». Journal Asiatique 302.2:

411-438.

Amir-Moezzi, M.-A. (2018): La Preuve de Dieu. La mystique shi'ite à travers l'œuvre d'al-Kulayni
(IXe-Xe siècle). Cerf: Paris.

Amir-Moezzi, M. A. / Jambet, Ch. (2004): Qu'est-ce que le shî'isme? Paris: Fayard.

Amri, N. / Gril, D. (dir.) (2007): Saint et sainteté dans le christianisme et l'islam. Le regard des

sciences de l'homme. Paris: Maisonneuve & Larose.

Ansari, H. (2017): L'imamat et l'Occultation selon l'imamisme. Étude bibliographique et histoire
des textes. Leiden/Boston, Brill.

Asatryan, M. (2017): Controversies in Formative Shi'i Islam: The GhulatMuslims and Theirs Beliefs.

Londres/New York: I.B. Tauris, in association with the Institute of Ismaili Studies.

Azzi, Joseph (1992): Entre la raison et le prophète. Essai sur la religion des Druzes. Paris: Jacques

Bertoin.

Bianquis, T. (1986): Damas et la Syrie sous la domination fatimide (359-468/969-1076). Essai

d'interprétation de chroniques arabes médiévales. Damas: IFD.

Brett, M. (2017): The Fatimid Empire. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Chih, R. / Gril, D. (éd.): Le saint et son milieu. (Cahiers des Annales islamologiques; 19). Le Caire:

IFAO.

Corbin, H. (1971): En Islam iranien. Aspects spirituels et philosophiques. Paris: Gallimard.

Corbin, H. (1982): Temps cyclique et gnose Ismaélienne. Paris: Berg International.

Daftary, F. (2007 [1990]): The IsmäflTs. Their History and Doctrines. Cambridge: Cambridge

University Press (lère éd. 1990).

de Sacy, Silvestre (1838): Exposé de la religion des Druses. Paris.

De Smet, D. (2007): Les Épîtres sacrées des Druzes. Rasâ'il al-Hikma. Volumes 1 et2. Introduction,
édition critique et traduction annotée des traités attribués à Hamza b. 'AITet Ismâ'il at- Tamfmï.

(OLA; 168). Louvain: Peeters.

De Smet, D. (2011): « La pratique detaqiyya et kitmân en islam chiite: compromis ou hypocrisie?»,
dans Actualité du compromis. La construction politique de la différence. Dir. N.Nachi. Paris:

Armand Colin.

Firro, K. M. (1992): A History of the Druzes. (HdO I, Erg. Bd. 9) Leiden: Brill.



192 W. H. Halawi DE GRUYTER

Firro, K. M. (2011): « The Druze Faith: Origin, Development and Interpretation ».Arabica 58:76-99.
Gril, D. (1996): « Le saint fondateur », dans Les Voies D'Allah. Les ordres mystiques dans l'islam

des origines à aujourd'hui. A.Popovic et G.Veinstein (dir.). Paris: Fayard, 104-120.

Haider, N. (2014): ShTlIslam. An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press.

Halawi, W. H. (2007): « Les Druzes dans les chroniques arabes médiévales: une narration

éclatée ». Studio Islamica 104/105:103-132.
Halawi, W. H. (2011): « Le Kitâb Durrat al-tâg wa-sullam al-mi'räg d'Ibn Nasr: un éloge de éamâl al-

Dîn 'Abd Allah al-Tanûhï (820/1417-884/1479) ». Arabica 58:128-164.
Halawi, W. H. (2014): « La réforme druze dans les montagnes syriennes au IXe/XVe siècle ». Remmm

135.

Halawi, W. H. (2016): « L'arbitrage et la médiation des cheikhs religieux chez les Druzes du Gharb

au IXe/XVe ». Remmm 140.

Halawi, W. H. (2018): « Le druzisme prémoderne en Syrie: émergence du droit druze et des

premières institutions religieuses ».Arabica 65: 470-500.
Halawi, W. H. (à paraître): Les Druzes aux marges de l'Islam.

Halm, H. (1982): Die islamische Gnosis. Die Extreme Shia und die 'Alawiten. Zurich/Munich:
Artemis Verlag.

Halm, H. (2003): Die Kalifen von Kairo. Die Fätimiden in Ägypten, 973-1074. Munich: C. H. Beck.

Hamza b. 'Ali / al-Tamïmî, Isma'ïl / al-Samûqï, Bahâ' al-DIn (1986): Rasâ'il al-Hikma. Livre saint des

Druzes. Liban, 3 vol.

Hodgson, M. G. S. (1962): « al-Darazî and Hamza in the Origin of the Druze Religion »: JAOS 82:

5-20.
Kohlberg, E. (1995): « Taqiyya in Shi'T Theology and Religion », dans Secrecy and Concealment:

Studies in the History ofMediterranean and Near Eastern Religions. Éd. H. G. Kippenberg et

G. G. Strouma. Leiden: Brill.

Layish, A. (1985): « Taqiyya among the Druzes ». AAS 19: 245-281.

Moosa, M. (1988): Extremist Shiites. The Ghulat Sects. New York: Syracuse University Press.

Makarem, S. N. (1974): The Druze Faith. Delmar: Caravan.

Rivoal, I. (2000): Les Maîtres du Secret. Paris.

Roussel, C. (2011): Les Druzes de Syrie. Territoire et mobilité. Beyrouth: Presses de l'Ifpo.
Salibi, K. (1961): « The Buhturids of the Garb. Mediaevel Lords of Beirut and the Southern

Lebanon ». Arabica 8.1: 74-97.
Salibi, K. (1973): « The Secret of the House of Ma'n ». IJMES 4.3: 272-287.

Salibi, K. (1993): Histoire du Liban du XVIIème siècle â nos jours. Paris: Naufal. (trad. fr. de The

Modem History of Lebanon, 1965).

Sibät, Ibn (1993): Sidq al-ahbär. Tärih Ibn Sibät. Éd. U.Tadmurî. Tripoli (Liban): Jarrous Press.

Steigerwald, D. (1998): « Dissimulation (taqiyya) de la foi dans le shï'isme ismaélien », Studies in

Religion/Sciences Religieuses 27: 39-59.
Swayd, S. (1998): The Druzes, An Annotated Bibliography. (Institute of Druze Studies Series; 1).

Los Angeles: ISES publications.
Swayd, S. (2006): Historical Dictionary of the Druzes. (Historical Dictionaries of Peoples and

Cultures; 3). Oxford: Scarecrow.

Tagrîbirdî, Ibn (1963): al-Nugüm al-zâhira fimulük Misr wa-l-Qähira. Le Caire (facsimilé de

l'édition du Dar al-Kutub al-Misriyya, 1963).

Tucker, W. F. (2008): Mahdis and Millenarians. ShTite Extremists in Early Muslim Iraq. Londres/
New York: Cambridge University Press.

Talï', A. (1961): As/ al-muwahhidin al-durüz wa-usüluhum. Beyrouth.



DE GRUYTER Écrire et réécrire l'histoire druze des origines 193

Walker, P. E. (2009): Caliph of Cairo: Al-Hakim bi-Amr Allah, 992-1021. Le Caire: American

University in Cairo Press.

Zahr al-DTn, S. (1994 [1991]): TärTh al-muslimTn al-muwahhidm al-durüz. Beyrouth: al-Markaz al-

'ArabT li-l-abhât (Ire éd. 1991).

Zäfir, Ibn (1972): Ahbär al-duwal al-munqa\i'a. Éd. A.Ferré. (Textes Arabes et Études Islamiques;
12). Le Caire: IFAO.

Zubyân, G. (1992): Islämiyat at-muwahhidm al-durüz. Liban.




	Écrire et réécrire l'histoire druze des origines

