Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 74 (2020)

Heft: 1

Artikel: Islam als Problem : Cela Nuri und Ahmed Hilmis (Filibeli)
spatosmanischer Materialismusstreit

Autor: Imeri, Enur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-905700

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-905700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2020; 74(1): 1-34

Enur Imeri*

Islam als Problem: Celal Nuri und Ahmed
Hilmis (Filibeli) spatosmanischer
Materialismusstreit

Problematizing Islam: The Materialismusstreit in the late
Ottoman context between Celal Nuri and Ahmed Hilmi (Filibeli)

https://doi.org/10.1515/asia-2020-0035

Abstract: The so-called Materialismusstreit evolved in the second half of the 19th
century as a new genre of popular literature and was carried out as a public debate
mainly by German popularisers. In the Ottoman context, however, the reception of
the Materialismusstreit demonstrates how a universalised perception of the West
had already become the main frame of reference among secularly educated
Ottoman intelligentsia in the course of late Ottoman modernity. This fact not only
constitutively shaped their modern discourse on Islam. Moreover, it brought about
at the same time fundamental semantic shifts in concepts holding a prominent role
within the Islamicate epistemological tradition. Consequently, the entanglement
between this abovementioned frame of reference and concepts inherited from a
traditional knowledge order resulted in a conceptual rupture with the traditional
epistemologies. In an attempt to exemplify the argument, this paper builds on a
less-known dispute on materialism between Celal Nuri and Ahmed Hilmi (Filibeli),
and shows the transformation in their usage of epistemic concepts such as ‘ilm,
fenn, and din, as well as their reception of the Orientalist Islam discourse. Prior to
the analysis of two core primary sources, the first part of this paper elaborates on
the theoretical and methodological modalities of making fruitful the intellectual
output of late Ottoman modernity for a globally entangled intellectual history.

Keywords: Materialismusstreit, Islam, Celal Nuri, Ahmed Hilmi (Filibeli), Ottoman
modernity, history of ideas

Stichwdrter: Materialismusstreit, Islam, Celal Nuri, Ahmed Hilmi (Filibeli),
Osmanische Moderne, Ideengeschichte

*Corresponding author: Enur Imeri, Universitat Bern, Institut fiir Islamwissenschaft und Neuere
Orientalische Philologie, Lerchenweg 36, 3012 Bern, Switzerland, E-mail: imeri@islam.unibe.ch



2 =—— E. Imeri DE GRUYTER

1 Einleitung

Der vorliegende Artikel untersucht den ersten Band von Celal Nuris® (st. 1938)
dreibdndigem Werk Tarikh-i Istigbal (Geschichte der Zukunft) mit dem Untertitel
Mesa'il-i fikriyye (Intellektuelle Probleme)* und Ahmed Hilmis (Filibeli) (st. 1914)
Buch Hudur-i ‘aql-i fenn-de maddiyyin meslek-i dalaleti (Die Irrtumslehre des
Materialismus in Anbetracht der wissenschaftlichen Vernunft),” welches als eine
direkte Replik auf die Schrift von Celal Nuri deklariert ist. Diesem Diskurs kommt
insofern eine fiir das spatosmanische intellektuelle Klima reprasentative Bedeu-
tung zu, als dass beiden Werken Europa und der europdische Islamdiskurs als
selbstverstdndlicher epistemischer Referenzrahmen im Sinne einer etablierten
Wissensordnung zugrunde liegt, die auch eine schleichende Transformation in der
Semantik zentraler Wissenskonzepte herbeifithrte. Die Codierung des hier ana-
lysierten Diskurses als Materialismusstreit in Anlehnung an dessen deutsch-
sprachigen Ur-Kontext geschieht dabei in programmatischer Absicht. Denn aus
der Re-Konzeptualisierung des Materialismusstreits zur Denomination eines au-
Bereuropdischen Diskurses ergeben sich konzeptuell-methodologische sowie
epistemologische Fragen. Diese beziehen sich allesamt auf die Moglichkeit der
Untersuchung der Wissensordnungen aussereuropdischer Modernen und zwar in
einer Weise, wie aus lokalen Verflechtungen globale Pramissen in Bezug auf die
intellektuelle Geschichte der Moderne gewonnen werden kénnen. Dariiber hinaus
stellt die Klassifizierung der Werke sowie die Portrdtierung der beiden Autoren
ihrerseits eine sozialhistorische Herausforderung dar und hangt mit den konzep-
tuellen Uberlegungen eng zusammen. In diesem Beitrag werden anhand der
Argumentationsstruktur der beiden Texte sowie ihres Referenzrahmens zu zeigen
versucht, welche theoretischen und methodologischen Pramissen sich aus der
Untersuchung der spatosmanischen Philosophie ergeben, wobei fiir Letztere eine
epistemische Asymmetrie in den Rezeptionsdynamiken charakteristisch war.* Zu
diesem Zweck prédsentiert der vorliegende Artikel beide Autoren in ihrem Wirken

1 In diesem Artikel werden die Personennamen der Eindeutigkeit und Anschlussfihigkeit an die
vorhandene Literatur halber analog zu ihrer Schreibweise im Standardtiirkischen wiedergegeben.
Zur Transkription der Werktitel werden hingegen die Transkriptionsregeln der DMG herange-
zogen. Bei den Vokalen arabischer Begriffe wird der Lesbarkeit halber ebenfalls die tiirkische
Variation zwischen a und e beibehalten.

2 Nuri 1331 [1913].

3 Hilmi 1332 [1913/1914].

4 Die Uberlegungen in diesem Artikel basieren auf den Resultaten des laufenden, vom Schwei-
zerischen Nationalfonds (SNF) geforderten Dissertationsprojekts Der Materialismusstreit auf
Osmanisch an der Universitat Bern im Rahmen des Forschungsschwerpunkts Philosophie in der
nahdstlichen Moderne.



DE GRUYTER Islam als Problem =— 3

als moderne Intellektuelle anhand ihrer Typologisierung in der Forschung. Dieser
Punkt soll dazu dienen, einige Gemeinsamkeiten der Vertreter einer intellektuellen
Klasse jeglicher Couleur im spdtosmanischen Kontext herauszuarbeiten, die sich
im Zuge des 19. Jahrhunderts als Resultat der Bildungsreformen und der sdkularen
Bildungseinrichtungen konstituierte. Diese soziale Klasse gehorte auch zu den
Hauptakteuren des Publikationshooms, der nach der zweiten Konstitutionellen
Periode nach 1908 ansetze und in dessen Kontext die beiden hier analysierten
Quellentexte entstanden.’

Nicht zuletzt aufgrund seiner Vielschreibertdtigkeit zu einem breiten Spek-
trum an Themen, die den modernen nahostlichen intellektuellen Diskurs
mafgeblich pragten, nimmt Celal Nuri in der spdtosmanischen und friihrepu-
blikanischen Landschaft der Tiirkei einen prominenten Platz ein.® Als Vertreter der
Verwestlichungslager’ mit profunden Kenntnissen der franzésischen Sprache und
seines sdkularen Bildungshintergrunds ist Celal Nuri nebst seiner Affirmation
europdischer materialistischer® und sozialdarwinistischer” Werke in der For-
schung nicht zuletzt auch als panislamistischer Autor bekannt.'® Seinem selbst-
proklamiert reformatorischen Werk ist neben argumentativen Inkohdrenzen
respektive Ambivalenzen zudem ein Spannungsverhdltnis zur spatosmanischen
Offentlichkeit eigen, in deren Diskurs er sich als elitdrer Popularisierer einfiigte.!!

Ahmed Hilmi wird in der Forschung ebenfalls als panislamistischer'? bezie-
hungsweise als islamistischer™ Intellektueller wahrgenommen und philosophisch
der spiritualistischen Schule zugeordnet.'* Vermutlich an derselben sikularen
Bildungsinstitution wie Celal Nuri ausgebildet, war er spdter Staatsbediensteter in
diversen Funktionen und Aussenposten des Osmanischen Reiches. Zu Beginn des
20. Jahrhunderts der politischen Dissidenz verdachtigt und nach Fessan verbannt,
kehrte er erst nach der Jungtiirkenrevolution im Jahre 1908 nach Istanbul zuriick.
Danach intensivierte sich seine rege intellektuelle und schriftstellerische Tadtigkeit,
die bis zu seinem abrupten Tod im Jahre 1914 andauerte. Wahrend dieser Zeit
entstanden neben Romanen und einer von ihm herausgegebenen Zeitung auch

5 Vgl. Baykal 2019: 43-71.

6 Fiir detailliertere biografische Angaben und einen Uberblick iiber seine Werke siehe z. B.
Buzpinar 2007; Buzpinar 2008; Herzog 1996: 88-92; Kayal1 1997; Uyanik 2004.
7 Vgl. Hanioglu 1997: 43-44.

8 Vgl. Akgiin 2005% [1988]: 279-282.

9 Vgl. Dogan 2012 [2006]: 230-233.

10 Vgl. Aydin 2007: 99-104; Landau 1990: 80-84.

11 Vgl. Herzog 1996: 8, 98-104 et passim.

12 Vgl. Landau 1990: 77-79.

13 Vgl. Kara 2017 [1986]: 63-66.

14 Vgl. Zekeriyya 2000; Bolay 1988° [1967]: 194-197.



4 = E. Imeri DE GRUYTER

Werke mit philosophischem Anspruch sowie an die Jugend adressierte erziehe-
rische Pamphlete."

2 Der Materialismusstreit und dessen
spatosmanische Aneignung

Der Materialismusstreit'® bildete ab der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts einen
Teil des europaweit gefiihrten Diskurses um den epistemologischen Primatsan-
spruch des szientistischen Positivismus iiber den jeweiligen Untersuchungsge-
genstand der einzelnen Naturwissenschaften hinaus. Sowohl im
deutschsprachigen als auch im franzosischsprachigen Raum war diese Debatte
jedoch zusatzlich von einer starken Offentlichen, namentlich populdr-
wissenschaftlichen Dimension begleitet.”” Dieser populidrwissenschaftliche
Materialismus reklamierte nicht nur die epistemologische Alleinherrschaft fiir die
Erklarung sdmtlicher ,Weltritsel“!® fiir sich, sondern schloss die Existenz jegli-
chen Seins ausserhalb seines Geltungsbereiches aus.”” Wahrend im deutsch-
sprachigen offentlichen Diskurs Biologen und Mediziner wie Ludwig Biichner (st.
1899), Carl Vogt (st. 1895) oder Ernst Haeckel (st. 1919) den methodischen Mate-
rialismus® der Naturwissenschaften zu einer dogmatischen Weltanschauung?!
und monistischen Wissensordnung hochstilisierten, formierten sich in der fran-
zosischen und britischen Wissenschaftsphilosophie konventionalistische sowie
antinaturalistische Bewegungen, die offentlichkeitswirksam die Kontextualitat
beziehungsweise Sozialitdt der wissenschaftlichen Erkenntnis gegeniiber dem
positivistischen Absolutheitsanspruch hervorhoben.” Das Gegenlager in diesem
Materialismusstreit legte ein breitgefachertes argumentatives Spektrum entspre-
chend der jeweiligen disziplindren beziehungsweise epistemologischen Warte der
Kontrahenten an den Tag. Im deutschsprachigen akademischen Diskurs kulmi-
nierte beispielsweise die Ablehnung der weltanschaulichen Verabsolutierung des

15 Vgl. U¢man 2010.

16 Siehe dazu Meschede 1980; Bayertz et al. 2012; Bayertz et al. 2007; Gregory 1977.

17 Vgl. Daum 1998; Daum 2004.

18 Vgl. Haeckel 1899.

19 Vgl. Bayertz et al. 2012: xvii.

20 Vgl. Bayertz et al. 2012: xvi.

21 Zum Begriff Weltanschauung im Kontext der deutschen intellektuellen Landschaft des 19.
Jahrhunderts siehe z. B. Naugle 2002: 55-57.

22 Aus der Rezeption dieser Intervention heraus entwickelte sich auch ein epistemologischer
Anspruch der Wissenschaftsgeschichte als Disziplin. Vgl. Brenner 2003: 26; Miiller-Wille et al.
2017; Rheinberger 2017; Nasim 2013.



DE GRUYTER Islam als Problem == 5

Materialismus und des Geltungsanspruchs der Naturwissenschaften im symbol-
trachtigen Slogan ,,Ignoramus et Ignorabimus® des Physiologen Emil Heinrich du
Bois-Reymond (st. 1896).2

Neben dieser innerakademischen Dimension zeichnete sich der Materi-
alismusstreit auch durch einen offentlichen Charakter aus; schliesslich wurde die
totalitdre materialistische Weltanschauung am wirkmdchtigsten in populdr-
wissenschaftlichen Schriften in 6ffentlichen Medien propagiert. Die Verbreitung
der Wissenschaftspopularisierung als literarisches Genre im Europa des 19. Jahr-
hunderts wird sozialhistorisch gemeinhin mit den biirgerlichen intellektuellen
Klassen in Verbindung gebracht.** So lassen sich im Kontext des damaligen
deutschen Bildungsbiirgertums beispielsweise die populdrwissenschaftlichen
Plddoyers fiir den Materialismus als Resultat des Offentlichkeitsanspruchs des
Bildungsbiirgertums respektive als Antwort auf dessen Nachfrage nach dem
Zugang zu naturwissenschaftlichem Wissen deuten.”

An dieser Stelle sei vorweggenommen, dass die oben genannten europdischen
Kontexte in den hier zu besprechenden Texten als Hauptreferenzrahmen der
untersuchten Autoren fungierten. Fiir die Argumentation der vorliegenden Arbeit
ist statt verschiedener Stadien dieser vielschichtigen epistemologischen Debatte
zwischen dem materialistischen Naturalismus und den neukantianischen Inter-
ventionen® ein Aspekt hervorzuheben, der zugleich ausfiihrt, in welcher Form der
in diesem Artikel untersuchte Diskurs methodologisch erfasst werden kann. Der
philosophische Geltungsanspruch der sogenannten Vulgdrmaterialisten® richtete
sich unmittelbar gegen die neukantianische Philosophie.”® Der Materi-
alismusstreit tangierte die Stellung der Philosophie als eigenstdndige Disziplin in
beachtlichem Masse und kann daher ohne eine Auseinandersetzung mit dem
Diskurs iiber die Epistemologie und Methodologie der Philosophie im Europa des
19. Jahrhunderts nicht gedeutet werden.

23 Vgl. Bayertz et al. 2012; Bayertz et al. 2007; Gregory 1977: 148-151.

24 Fiir den franzosischen Kontext siehe z. B. Béguet 1990; Bensaude-Vincent 1993. Fiir den
englischsprachigen Kontext siehe Dawson 2010. Fiir den deutschsprachgien Kontext siehe
insbesondere Daum 1998; Wittich 1988; Gregory 1977: 149-152,

25 Vgl. Daum 1998: 7.

26 Fiir die umfassendste Darstellung der Debatte siehe Lange 1887 [1866]. Vgl. auch Gregory 1977:
145-163.

27 Vgl. Bayertz et al. 2012: xi; Hanioglu adaptiert diese marxistische Bezeichnung des Populér-
materialismus des 19. Jahrhunderts auf den spdtosmanischen Kontext. Vgl. Hanioglu 2005: 36-37
et passim. Im franzosischsprachigen Kontext bezieht sich das Adjektiv vulgdr lediglich auf die
Wissenschaftspopularisierung als Genre. Vgl. Béguet 1990.

28 Vgl. Gregory 1977: 145-163.



6 =—— E.Imeri DE GRUYTER

Neben dem oben genannten sozialhistorischen Zugang wird das Aufkommen
des Materialismus im Kontext des 19. Jahrhunderts aus der Sicht der westlichen
Philosophiegeschichte mitunter als Bewusstseinsgeschichte? respektive als
Problemgeschichte®® aufgefasst, welche sich auf der Grundlage der sich immer
mehr ausdifferenzierenden Teilgebiete der Naturwissenschaften der empirischen
Erkldrung und Deutung des Lebendigen annahm. Bei einem solchen Zugang riickt
der Materialismus als ein epochen- und diszipliniibergreifendes Problem ins
Zentrum und fungiert als gemeinsamer Nenner, um in verschiedenen Wissens-
feldern das materialistische Moment zu identifizieren.*! Im Lichte der Ausein-
andersetzungen iiber die Autonomie der Philosophie und ihren Erkenntnisanspruch
favorisierte das neukantianische Philosophieverstindnis die Philosopheme als
zeitlose Einheiten und als roten Faden eines teleologischen Erkenntnisprozesses in
der Philosophiegeschichte;* ein Zugang, dem das Etikett des Historismus und
Dogmatismus angehaftet bleibt.>> Im Kem einer solchen Philosophieauffassung
steht — analog zur Positionierung der Wissenschaften — der Anspruch auf Allge-
meingiiltigkeit und folglich die Wissenschaftlichkeit der Philosophie als Disziplin im
Geiste des positivistischen Fortschrittdenkens des 19. Jahrhunderts.>*

In neueren problemgeschichtlichen Ansédtzen riickt anstelle der Vorannahme
der Zeitlosigkeit der Probleme ihre Interdisziplinaritit in den Vordergrund.*® Die
interdisziplindre Perspektive auf den Materialismusstreit erlaubt, den Blick auf die
Rezeption beziehungsweise Aneignungsprozesse sowohl der Argumentations-
strukturen der jeweiligen Positionen als auch der populdarwissenschaftlichen Li-
teratur als Genre zu richten und dabei die Extension des Problembegriffs und
folglich das Problem im jeweiligen sozialen, politischen und intellektuellen
Kontext erst zu definieren. Dies kann aber nur mit einer kontextuellen Lektiire der
Philosophiegeschichte geschehen, in der sowohl die Riickbindung der Rezeption
an eigene Wissenstraditionen als auch die Aneignungsdynamiken beobachtet
werden. Fiir Ersteres bietet sich ein hybrider, ndmlich begriffsgeschichtlich

29 Vgl. Bayertz et al. 2012: xxi.

30 Vgl. Wittkau-Horgby 1998: 18-19. Wittkau-Horgby stiitzt ihre Konzipierung des Materialismus
des 19. Jarhhunderts in Anlehnung an Wolf Lepenies’ Werke zur Historischen Wissenschaftsfor-
schung als Problemgeschichte mit der Zelltheorie und deren Implikationen fiir Ethik und Recht im
Zentrum. Vgl. Lepenies 1978: 444.

31 Vgl. Wittkau-Horgby 1998: 19.

32 Vgl. Brelage 1962. Siehe auch Miiller/Schmieder 2016: 84-93.

33 Vgl. Gadamer 1987 [1971]; Kerber 2016; Miiller/Schmieder 2016: 899.

34 Vgl. Brelage 1962: 387.

35 Vgl. Sgarbi 2010.



DE GRUYTER Islam als Problem == 7

stimulierter ideen- bzw. wissensgeschichtlicher Ansatz an,>® in dem einerseits die
Transformation der Semantik zentraler Wissensbegriffe im Vordergrund steht und
andererseits der Zeit- und Erwartungshorizont™ der Akteure sowie die konstitutive
Rolle der sozialhistorischen Einbindung ihrer intellektuellen Leistungen aner-
kannt werden.?® Fiir Zweiteres, d. h. fiir die Erfassung der Aneignungs- und
Akkulturationsdynamiken der modernen europdischen Wissensliteratur, stellt
sich ausgehend aus diesem kontextuellen Zugang die Frage, in welcher Relation
die Verflechtung zu sehen ist und ob dabei neben politischen auch epistemische
Machtkonstellationen respektive Asymmetrien konstitutiv sind. Aus der Be-
obachtung des gleichzeitigen Aufkommens und der globalen Rezeption der
populdrmaterialistischen Schriften® dringt sich auf den ersten Blick die Ver-
flechtungsgeschichte zwar als hermeneutischen Ansatz auf. Fiir sie ist die Vor-
annahme der Transnationalitdt, welche die reziproke Konstitution globaler
Kontexte zur Grundannahme macht, zentral.“° Jedoch stellen die asymmetrischen
Aneignungsdynamiken im Kontext der nichteuropdischen Modernen fiir die
Ideengeschichte ein uniiberwindbares Problem fiir den globalgeschichtlichen
Anspruch der Verflechtungsgeschichte dar. In Bezug auf den Untersuchungsge-
genstand dieses Artikels riihrt dieses Problem zum einen von der Unterschied-
lichkeit der sozialen Kontexte, in denen der Materialismusstreit 6ffentlichkeitswirksam
ausgetragen wurde, Denn in Bezug auf das spdtosmanischen intellektuelle Klima kann
nicht von einer analogen Verschrankung der Wissensproduktion in den Natur-
wissenschaften und deren Verbreitung in populdrwissenschaftlichen Schriften mit
bildungsbiirgerlichen Anspriichen ausgegangen werden. Zum anderen gibt es kei-
nerlei historische Anhaltspunkte fiir eine Interaktion zwischen den europdischen
Referenzpersonen und den spdtosmanischen Rezipienten des Materialismusstreits. Im
Unterschied zum europdischen Kontext weist das spédtosmanische philosophische
Schrifttum zudem Charakteristika einer ,Krisenliteratur“*’ auf und war primér
sozialrelevanten Fragen gewidmet. Die Rezeption von Philosophie und Wissenschaft
war daher primér auf die Uberwindung des perzipierten und gleichzeitig von aussen
herangetragenen Niedergangs* und auf die Reaktion auf orientalistische

36 Vgl. Sheehan 1978.

37 Vgl. Koselleck 1989 [1979]: 349-375.

38 Vgl. Skinner 1969; Fiir einen Uberblick iiber begriffs- ideen- und wissensgeschichtlichen
Ansiitze siehe Miiller/Schmieder 2016; Sgarbi 2010: 185-199; Schneider 2010.

39 Vgl. Stern 2018.

40 Vgl. Zimmermann/Werner 2002.

41 Herzog 1996: 6 et passim.

42 Siehe dazu Rothermund 1999; Herzog 1999.



8 — E.Imeri DE GRUYTER

Konstruktionen des Ostens und des Islam ausgerichtet.*> Dies suggeriert eine sub-
alterne** Modalitit auf der Ebene der Aneignung, Produktion und dem Transfer von
Wissen, welches im breitesten Sinne des Wortes verstanden wird, um einerseits der
breiten Semantik dessen arabischen Pendants Glm* und andererseits wissensge-
schichtlichen Ansdtzen Rechnung zu tragen. Bei Letzteren etablierte sich seit der
zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts nach und nach die Einsicht, dass die Wissen-
schaften als Teil des gesamtgesellschaftlichen Diskurses nur insofern als spezialisierte
Subkulturen existieren, als sie in einem engen, reziproken Austausch mit anderen
Gesellschaftsbereichen stehen,*® Fiir den Zweck des vorliegenden Artikels ist hier die
Schlussfolgerung relevant, dass die intellektuellen Entwicklungen einer bestimmten
Epoche als Teil einer Wissensgeschichte zu verstehen sind, welche neben den ein-
zelnen Wissenschaften auch weitere andere Wissensfelder einschliesst.*”

Blicken wir auf die akademische Historiografie des osmanischen Materi-
alismusstreits, so féllt zunédchst auf, dass sie oft mit der Pramisse eines zeit- und
kontextunabhdngigen Problems operiert und die Diffusion dieses Materialismus
dokumentarisch respektive quasi buchgeschichtlich*® bis in das friihe 19. Jahr-
hundert zuriickverfolgt,*” ohne dabei die Transformationen im Aneignungs-
prozess zu beriicksichtigen.’® In einem breiteren Kontext steht diese Literatur im
Zentrum der innerakademischen Debatte iiber die Frage nach der Méglichkeit,
Existenz und Modalitdt einer eigenen nationalen Philosophietradition in der
Tiirkei.>® Diese akademisch-philosophische Aufarbeitung der spdtosmanischen
intellektuellen Geschichte konstituiert sich zum einen auf der Grundlage einer
Eigenkritik aus den Reihen der akademischen tiirkischen Philosophie nach der
Republikgriindung, die einen radikalen Bruch mit der intellektuellen Leistung in
der osmanischen Geschichte und mithin den tradierten Wissensordnungen

43 Vgl. Malik 1999.

44 Zum breiten Bedeutungsspektrum dieses auf Antonio Gramsci zuriickgehenden Begriffs der
Subalternitét in der postkolonialen Theorie siehe z. B. Spivak 1988; Bhabha 1994; Chakrabarty
2000; Conrad/Randeria 2002; Heé 2017.

45 Vgl. Rosenthal 2007 [1970]; Akkach 2019. Fiir den spdtosmanischen Kontext siehe Kara 2003.
46 Vgl. Miiller-Wille et al. 2017: 2-3.

47 Vgl. Miiller-Wille et al. 2017: 3.

48 Zur Buchgeschichte im Allgemeinen siehe Darnton 1982.

49 Neben zahllosen online verfiigharen Qualifikationsarbeiten seien folgende genannt: Akgiin
2005 [1988]; Toku 1996; Korlaelci 1986; Kog 2009.

50 Die bisher indizienreichste Dokumentation des spdtosmanischen Materialismus mit
Beriicksichtigung des populdren Charakters der rezipierten Literatur bietet $iikrii Hanioglu in
Hanioglu 2005.

51 Vgl. Utku/Kaya 2011; Giirsoy 2006; Alpyagil 2012,



DE GRUYTER Islam als Problem == 9

herbeifiihrte.”> Zum anderen dominierte seit der Mitte des 20. Jahrhunderts eine
eklektizistische soziologische Rezeption dieser Literatur zum Zwecke der Unter-
mauerung teleologischer Metanarrative einer tiirkischen Sikularisierung,’> wobei
mitunter die soziologische Betrachtung der intellektuellen Tradition als die einzig
legitime postuliert wurde.>®

Aus dieser knappen methodologischen Tour d’horizon ldsst sich ableiten, dass
die Problematisierung des spatosmanischen Materialismusstreits eine geschichts-
epistemologische Herausforderung darstellt. Diese kann nur transdiziplindr und mit
einer kontextualistischen Herangehensweise bewdltigt werden, in der von der
sozialen Konstruktion der Probleme und des Wissens (einschliesslich des wissen-
schaftlichen und philosophischen) ausgegangen wird.”” Geméss diesem Zugang wird
die folgende Textanalyse bereits als Teil des Definitionsprozesses des Problems
begriffen, namentlich des Materialismusstreits im osmanischen Kontext. Dabei gilt es
zu fragen, wie die Akteure im Aneignungsprozess ihr Problem und ihr Wissen kon-
stituierten, welche diskursiven Dynamiken dabei massgebend waren und welche
semantischen Transformationen stattfanden.

3 Materialismus als urislamisches Gebot: Celal
Nuris Geschichte der Zukunft

Im Vorwort des 1913°° (a. h. 1331) erschienenen ersten Bandes des Werks Tarikh-i Istighal
(Geschichte der Zukunft) mit dem Untertitel Mes@’il-i fikriyye (Intellektuelle Probleme)
ldutet Celal Nuri seine Ausfiihrungen mit einem Einblick in seinen Erwartungshorizont
ein,”” namlich mit der Erzihlung eines Wachtraums, der ihn auf der Suche nach einem
vergangenheits-, gegenwarts- und zukunftsumfassen Grundprinzip ereilte.”® In einem
altdgyptischen Tempel trifft er auf einen betagten Weisen und erdffnet diesem ange-
sichts seiner Besorgnis um sein Volk den Wunsch, eine Geschichte der Zukunft zu
verfassen, worauf der Weise, liber Celal Nuris von der Geschichte abgekoppelte
Zukunftsgewandtheit erstaunt, sich in eine zweikdpfige Statue verwandelt.”

52 Vgl. Direk 2014: 25.

53 Vgl. Berkes 1998 [1964].

54 Vgl. Mardin 2008" [1964]: 18; Direk 2014: 30.

55 Vgl. Heinssen 2001.

56 Auf dem Titelblatt des Werks figuriert explizit das higri-Jahr 1331. Hingegen steht unter dem
Vorwort das exakte Datum, der 29. August 1329, nach dem riimi-Kalender, was dem 11. September
1913 n. Chr. entspricht.

57 Vgl. Koselleck 1989 [1979]: 349-375.

58 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 6.

59 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 14-15.



10 = E.Imeri DE GRUYTER

Das darauffolgende Kapitel mit dem Titel Philosophie und ihre Zukunft (felsefe ve-
istigbali) betont den epistemologischen Primat der positiven Wissenschaft wie folgt:

Es gibt ein einziges Mittel zur Erlangung der Wahrheit (hagigat): die Wissenschaft (fenn). Das
Mittel, das uns iiber die Existenz der nicht erreichbaren Wahrheit berichtet oder diese in einer
symbolischen (ramzi) Weise zeigt, ist jedoch din. Jede existierende Theorie, jedes Wissensfeld
und jede Wissenschaft (‘ilm ve-fenn)®® sowie jede Philosophie, die von den Rétseln des
Universums spricht, ist leer.®!

Die von Celal Nuri im obigen Zitat internalisierte Semantik von zentralen Wis-
senshegriffen wie ilm, fenn und din geben einen ersten Hinweis auf den Refer-
enzrahmen, der zugleich die epistemische Bedingung fiir die logische
Konstruktion seiner Argumentation bildet. Letztere geht von einer positivistischen
Philosophiedefinition als Vorstadium der Wissenschaft respektive als Summe
potenziell kiinftiger wissenschaftlicher Aussagen aus. Die Philosophie wird hier
als das hypothetische Zwischenstadium der kiinftigen Wissenschaft definiert:

[...] In der Zukunft wird eine wahre und positive (muthbet) Philosophie entstehen. Die Auf-
gabe der Wissenschaft ist es, die Ereignisse zu registrieren, zu erfahren und festzuhalten. Die
Aufgabe der Philosophie ist es, die Gesetze zwischen ihnen zu bestimmen und zwischen den
geldsten und noch nicht gelosten Sachverhalten nach einem wissenschaftlichen (fenni) und
empirischen Grundsatz ,.Hypothesen® [H. i. O] zu generieren. Aus dieser Sicht ist die Phi-
losophie die Physiologie der Wissenschaft. Darauf aufbauend werden viele Hypothesen, die
heute das Feld der Philosophie ausmachen [...], nach und nach in die Wissenschaft iiber-
gehen. Die gegenwirtige positive Philosophie ist die kiinftige Wissenschaft. In Zukunft wird
jedoch dank der Wissenschaft jene Philosophie keinen Platz mehr finden, die sich mit
anderen Fragen als den rational beweisbaren auseinandersetzt und beispielsweise das
Unendliche zu beweisen oder gar zu erkldren sucht.®?

Neben dem Primatsanspruch der Wissenschaft ist hier auch die zukunftsweisende
dogmatische Festlegung des positivistischen Wissenschaftsbegriffs als ord-
nungsgebendes epistemisches Gefiige eklatant. Dieses fungiert zugleich als do-
xographische Vorgabe dafiir, was in Zukunft als Philosophie gelten kann.
Die Aufgabe von din als separatem Wissensfeld ist zudem, solche Aussagen iliber
die Welt zu generieren, die nicht von der Wissenschaft kommen, wobei diese
wesensmassig symbolhaft bleiben und keine potenziellen Tatsachenbehauptungen
im positivistischen Sinne sein kénnen.

60 Die Semantiken der beiden Wissensbegriffe ‘ilm und fenn im Kontext der spdtosmanischen
intellektuellen Literatur sind oft fliessend und ihre kopulierte Verwendung dient oft der zusétz-
lichen Nuancierung des positivistischen Wissensbegriffs. Vgl. Kara 2003.

61 Nuri 1331 [1913]: 17.

62 Nuri 1331 [1913]: 22.



DE GRUYTER Islam als Problem == 11

Im anschliessenden Kapitel Die Methode des Spiritualismus, Materialismus und
Monismus (meslek-i, rithiyyiin, maddiyyiin, wahdiyyiin)®* deklariert er die Kenntnis
dieser Richtungen insbesondere fiir ‘ulama’ als individuelle Pflicht (fard ‘ayn) mit
der Begriindung, in der materialistischen Philosophie sei ein dem Islam inhadrentes
Prinzip enthalten.®* In diesem Kapitel legt er die Ubersetzung einer ,kiirzlich vor
seinem Tod“ erschienen Studie von Ludwig Biichner vor.®® Interessanterweise
konstatiert Celal Nuri einerseits, dass ,,Professor Biichner* nicht als der grisste
Vordenker des Materialismus im 19. Jahrhundert, sondern als dessen bekanntester
Verbreiter und Popularisierer bekannt sei. Andererseits schreibt er der Person
Biichners nach wie vor einen autoritativen Charakter zu, obwohl dessen bekann-
testes Werk Kraft und Stoff °° als iiberholt gelte.®”

Im Kapitel Religion und ihre Zukunft (din ve-istigbali) liefert Celal Nuri
schliesslich folgende Definition von din:

din driickt das Unbekannte mittels eines endgiiltigen Grundsatzes aus und bringt Begriffe wie
Vollkommenheit (ekmeliyyet), Gerechtigkeit (‘adalet), Gnade (ra’fet) und Vorsehung (gaye-i
emel) symbolisch in eine fiir den Verstand erfassbare Form. In den Feldern, mit denen sie sich
beschiftigt, stiitzt sie sich hinsichtlich des Gebots der empfehlenswerten respektive des
Verbots der untersagungswiirdigen Dinge auf das erschaffende Wesen (dat-t bart’), die sie als
das Symbol der Vollkommenheit (remz-i ekmeliyyet) erachtet [...].%

Diese Definition kniipft an die obige Verhaltnisbestimmung von din als eigenem
Wissensfeld an. Dabei fallt auf, dass er den symbolischen Charakter dieses Wis-
sensfelds dahingehend ausbuchstabiert, dass din im Sinne eines ordre universel als
Ordnungsbegriff neu semantisiert wird.®® Gemiss seinen Ausfiihrungen ist din

63 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 25-53. Celal Nuri gibt hier die franzdsischen Ubersetzungen dieser
Begriffe spiritwalizm, materyalizm und miinizm selber an.

64 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 26.

65 Nuri 1331 [1913]: 25. Es handelt sich wohl um das vierte Kapitel Der Materialismus von Biichner
1898. Der osmanische Text weicht jedoch in Lange und Wortlaut vom deutschen Original ab und
stimmt indes mit dessen franzésischer paraphrasierender Ubersetzung iiberein. Vgl. Biichner
1901.

66 Biichner 1855.

67 Nuri 1331 [1913]: 25.

68 Nuri 1331 [1913]: 62.

69 Aus den Ausfiihrungen Celal Nuris wird nicht klar, ob er den Islam unter dem Einfluss des
Comte’schen Drei-Stadien-Gesetzes als den giinstigeren Ubergangstridger zum positiven bezie-
hungsweise wissenschaftlichen Stadium ansieht oder ob er den Islam gar mit dem positivistischen
Ideal der religion de I'humanité amalgamiert. Unter den Intellektuellen der Jungtiirken war die Idee
einer transitionalen Eignung des Islam im Kontext des positivistischen Fortschrittsnarrativs
besonders verbreitet, wie dies am Beispiel von Ahmed Riza, des wohl prominentesten osmanischen
Vertreters des Positivismus, zum Vorschein kommt. Siehe dazu Kaynar 2011: 233-247; Kaynar 2020.
Ich danke Erdal Kaynar fiir diesen Hinweis und das Manuskript seiner Dissertation.



12 = E.Imeri DE GRUYTER

insofern niitzlich und notwendig, als sie nur innerhalb des ihr zugeteilten Wis-
sensfelds und nur im Gewissen existent ist,”® ihren ,,althergebrachten Konserva-
tismus® ablegt’* und nicht mit , positiven Wahrheiten* im Widerspruch steht.”
Daraus folgt aber auch, dass din bei Celal Nuri dem modernen Religionsbegriff
entspricht, wobei diese Re-Semantisierung im Werk bereits vollstandig etabliert
ist. Im Sinne dieses Religionshegriffs sieht Celal Nuri im Islam den besten Kandi-
daten dafiir, die ,,universale Religion“ (din-i ‘umiimi)’> der Zukunft zu werden, weil
er in seinem antiheidnischen Entstehungskontext auf einer empirischen Grund-
lage gegriindet sei.”* Dem Islam schreibt er zudem das Verdienst einer einzigen
Theologie zu, in welcher sich die Transzendenz aus der Weltimmanenz, d. h. aus
den ,,materiellen Umstinden“ heraus abstrahiert habe.” Der Islam gebiete zudem
den Fortschritt, dessen Entfaltung bediirfe aber einer Modifikation (ta‘dil) der
Dogmen- (‘aga’id) und Normenlehre (figh). "® Mit dem Verweis auf diese wesen-
smadssige Fortschrittskonzeption des Islam grenzt er seinen Reformdiskurs von der
protestantischen Reformation ab und kniipft stattdessen implizit an den islam-
ischen Erneuerungsdiskurs seiner Zeit an.”’

Als Beleg fiir die inhédrente Fortschrittlichkeit des Islam verweist Celal Nuri im
Kapitel Gedankenfreiheit im Islam (muslumanliqda hurriyyet-i fikriyye) auf das freie
intellektuelle Klima im islamischen Mittelalter, aus dem schliesslich auch die
islamische Philosophie hervorgegangen sei, welche wéhrend langer Zeit das
menschliche Denken geleitet habe.”® Entlang der Argumentationslinie von Ernest
Renan (st. 1892)”° und dessen Niedergangsthese macht er die fehlende Rezeption
der Philosophie von Averroes in der kalam-Tradition fiir den intellektuellen

70 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 65.

71 Nuri 1331 [1913]: 66.

72 Nuri 1331 [1913]: 63.

73 Nuri 1331 [1913]: 71.

74 Fiir die Verbreitung dieses positivistischen Religionsbegriffs in globalen Kontexten sowie
unter den Jungtiirken siehe Turnaoglu 2017: 88-91.

75 Nuri 1331 [1913]: 67.

76 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 70-71. Fiir die figh-Konzeption der spidtosmanischen Intellektuellen siehe
Senttirk 2007.

77 Nuri 1331 [1913]: 69-70. Fiir einen Uberblick iiber die wichtigsten Protagonisten des globalen
Emeuerungsdiskurses des Islam siehe Kurzman 2002.

78 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 73.

79 Vgl. Renan 1852; Renan 1863%; Renan 1947. Zur Rezeption von Renans Thesen unter modernen
muslmischen Denkern siehe Schébler 2016; Ciindioglu 1996; von Kiigelgen 1994; von Kiigelgen
2013.



DE GRUYTER Islam als Problem = 13

Niedergang der islamischen Welt verantwortlich.®® Zum anderen wiederholt Celal
Nuri das antisemitische Postulat Renans in Bezug auf die Unfahigkeit der Araber
zu freiem Denken aufgrund ihres Semitentums und Monotheismus.®! Dabei kop-
pelt er wider Renans essentialisierende Kausalitdt zwischen Islam und Niedergang
den Islambegriff von diesem Inkompatibilitdtspostulat ab und betont stattdessen
die Bliite der Wissenschaften bei nichtsemitischen Muslimen als Gegenargu-
ment.®? Dariiber hinaus leitet er gerade aus diesen Ausfiihrungen Renans zur
nichtarabischen Ethnizitdt der mittelalterlichen Philosophie eine positive Kausa-
litdat zwischen Islam und Wissenschaft ab, welche derjenigen Renans entge-
gengesetzt ist.>> Indem Celal Nuri das gesamte Werk von Averroes als
Auseinandersetzung mit und Korrektiv der Positionen der frithen islamischen
intellektuellen kalam-Tradition am Beispiel von Ikhwan Al-Safa, Avicenna sowie
der Mu‘tazila kontextualisiert, versucht er, das freie Denken aus der islamischen
Wissenstradition heraus zu legitimieren und deutet folglich das Niedergang-
spostulat als Bruch zwischen der frithen und spéteren kalam-Tradition. Die spatere
intellektuelle Leistung der kalam-Literatur als totalitdre Wissensordnung setzt er
mit der Geschichte der osmanischen Herrschaft in Verbindung, die er als ,,Des-
potismus” (istibdad) im Sinne eines Epochenbegriffs bezeichnet.®* Dass Celal Nuri
diesen Despotismus primdr als epistemische Dominanz statt nur eines politischen
Herrschaftsstils semantisiert®® und diesen fiir die fortschrittshemmende Totalitit
der Wissensordnung verantwortlich macht, zeigt sich daran, dass er das Auf-
kommen der kalam-Literatur und den ‘ulama’ als ihrem Trager kausal mit dem
Despotismus verkniipft und die dogmatische und legalistische Literatur als die
niedrigsten Wissensfelder bezeichnet, welche die islamische Tradition je hervor-
gebracht habe.®® Die Errungenschaft von istibdad ist demnach die spitere kalam-
Tradition, welche fiir ihn als Haupthindernis fiir das Fortschrittsideal gilt.

80 In der jiingeren Forschung wurde dieser (fehlende) Averroismus des muslimischen Mittelal-
ters und der Moderne von Mourad Wahba als ,,Averroes-Paradox“ konzeptualisiert. Dieses besagt,
dass die Philosophie von Averroes, welche aus der islamischen geistigen Tradition heraus
entstanden watr, von ebendieser Tradition nicht rezipiert wurde, wéhrend sie fiir die Renaissance
und Aufkldrung im Westen konstitutiv war. Vgl. Wahba 1980; von Kiigelgen 1994; Wild 1996.

81 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 80. Siehe auch Schibler 2016: 22-23; Renan 1863°.

82 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 75-77. Vgl. auch Renan 1947; Schibler 2016: 22-23.

83 Vgl. Renan 1947: 955.

84 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 75-76.

85 Fiir einen allgemeinen Uberblick iiber die Verwendung des Begriffs istibddd im spitosmani-
schen Kontext siehe Turnaoglu 2020. Diesem Beitrag bleibt diese epistemische Dimension des
Begriffs fremd, obwohl er den Anspruch erhebt, eine umfassende Begriffsgeschichte von istibdad
zu sein.

86 Vgl. Nuri 1331 [1913): 77-78.



14 =—— E.Imeri DE GRUYTER

Diesem Aspekt stellt Celal Nuri im Kapitel Neue Dogmen (yeni ‘agad’id) eine
Konzeption des Islam als ,,wahre Religion* (din-i haqiqt) gegeniiber, welche das als
wahr anerkennt, was wissenschaftlich, empirisch und rational wahr ist.®’” Celal
Nuri umreisst die spekulativtheologischen Debatten in der islamischen Dogmatik
und behauptet, dass die traditionelle islamische Dogmenlehre keine Ausnahme in
der althergebrachten anthropomorphistischen Gottesvorstellung darstelle. Jedoch
habe die islamische Philosophie mit dem Notwendig-Seienden (wadjib el-wudjid)
auch ein Vollkommenheitssymbol hervorgebracht,®® welches der Gottesvor-
stellung in der zeitgendssischen Philosophie dahingehend entspreche, dass sie
von primitiven anthropomorphen Qualitéiten abstrahiert sei.?® Aus dieser Gottes-
vorstellung leitet Celal Nuri sodann die Funktion von Religion ab:

Die Aufgabe der Religion (din) ist es, dieses grossartige Ritsel (sirr-i ‘azim) [...] in Form eines
Gottheitssymbols den einfachen Gemiitern zu zeigen. Innerhalb dieses Rahmens kann die
Religion keinen Widerspruch (tendqud) zur Wissenschaft (fenn) darstellen. Die Religion fiihrt
das Unbekannte auf ein Grundprinzip (dustiir) zuriick, 16st es aber nicht auf. Die Wissenschaft
beschiftigt sich hingegen damit, was danach kommt. Die Philosophie (felsefe ve-hikmet)
hingegen, welche sich auf die elementaren Prinzipien bezieht, besteht nur aus einer Physi-
ologie der Religion. So betrachtet sind sowohl die Religion als auch die Wissenschaft wahr.
Besteht ein Widerspruch zwischen Religion und Wissenschaft, dann haben bestimmt beide
die Grenze iiberschritten. Nur solange sich die Religion damit begniigt, auf das Unbekannte
hinzudeuten, befindet sie sich nicht in einem Konkurrenzverhdltnis zur Wissenschatft.
Genauso wird die Wissenschaft nur dann nicht zur Zielscheibe der Religion, solange sie sie
sich mit der Deutung des ,,Wissbaren* (,,ma tim*) [H.1.0.] befasst.”°

Nebst Celal Nuris®* elitdrer Haltung in Bezug auf die Funktion der Religion fllt
eine relative Autonomie auf, die er diesem Wissensfeld einrdumt.”? In diesem
Geltungsbereich der Religion hat jedoch die herkdmmliche kalam-Tradition keine
Existenzberechtigung mehr. Innerhalb der Einflusssphére der Religion bedingt die
Gottesvorstellung als Vollkommenheitssymbol auch die dogmatische Festhaltung
an der Ewigkeit von Materie und Kraft sowie deren Unerschaffenheit, wobei der
Rest in die Sphdre der Wissenschaft gehort. Hatte Celal Nuri innerhalb der defi-
nierten Grenzen beiden Sphéren, namentlich der Religion und der Wissenschaft,
zwar ihren getrennten Geltungsbereich zugesprochen, so zeigt seine Pradzisierung

87 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 106-107.

88 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 115. Fiir die konstitutive Rolle dieser pan(en)theistischen Gottesvor-
stellung in der osmansichen intellektuellen Tradition siehe Seker 2013.

89 Vgl.Nuri 1331 [1913]: 117.

90 Nuri 1331 [1913]: 119.

91 Vgl. Herzog 1996: 88-135.

92 Fiir einen Uberblick iiber die Kompatibilitdtsthese zwischen Wissenschaft und Religion im
modernen nahostlichen Kontext siehe von Kiigelgen 2017.



DE GRUYTER Islam als Problem == 15

wenig spater, dass diese Autonomie der Religion eine relative, schliesslich der
Erhaltung der positivistischen Wissensordnung dienliche ist:

Ausserhalb der Wissenschaft gibt es keine Wahrheit. Jede Wahrheit ist gemdss der bes-
chriebenen Weise mit dem Islam kompatibel. Der Islam kann nur Bestand haben, wenn er
parallel zur Wissenschaft, dem Intellekt und der Zivilisation aufsteigt.”?

Die anthropologischen Implikationen des materialistischen Weltbildes expliziert
Celal Nuri anhand undeklarierter Paraphrasen aus Biichners Werken® im Kapitel
Wissenschaft und ihre Zukunft (fenn ve-istighali).”® So bezeichnet er die Physiologie
als eine zukunftsversprechende Wissenschaft, welche den Menschen dazu ver-
leiten konnte, auch sich selbst physiologisch zu begreifen.’® Sie habe ans
Tageslicht gebracht, dass die Seele keine iibernatiirlichen Qualitdten besitze,
sondern diese abschliessend mit physiologischen Funktionen des Gehirns erkldrt
werden kdnnten.”’

Im letzten Kapitel Erzeuger der Gegenwart (zaman-i hadirin muwellidleri)
manifestiert sich Celal Nuris Perzeption der Gegenwart als ,,periodologischen
Oppositionsbegriff“*® zum epochal verstandenen Despotismus. Der Fort-
schrittsbegriff fungiert dabei als massgebliches Kriterium der Verzeitlichung und
als Referenz fiir den Besitz einer Geschichte respektive einer Zeit, die jedoch von
vornherein als eine neue Zeit semantisiert wird.”® Im Gegensatz zur dstlichen
besitze die westliche Welt ndmlich ein ,Adjunktum der Geschichte“ (humiile-i
madi)'® und alle nichtwestlichen Vélker gélten nur in dem Masse als fort-
geschritten, als sie an der Geschichte des Westens teilgenommen hétten. Dabei
unterteilt Celal Nuri diese westliche Neuzeit in zwei Epochen, an denen die
islamische Welt iiberhaupt nicht beteiligt gewesen sei: Erstere beginnt mit der
Renaissance und geht mit der Reformation weiter, wobei Letztere, die Franzo-
sische Revolution, als epochale Schwelle zur Gegenwart aufgefasst wird.'°!

93 Nuri 1331 [1913]: 120.

94 Vgl. die franzésische Ubersetzung von Am Sterbelager des Jahrhunderts in Biichner 1901:
passim. Fiir die franzdsische Ubersetzung von Die Stellung des Menschen in der Natur in Vergan-
genheit, Gegenwart und Zukunft siehe Biichner 1869; Biichner 1870: passim.

95 Einen Uberblick iiber die neueren Diskussionen zur islamischen Anthropologie liefert Hirji
2013.

96 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 134.

97 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 131.

98 Koselleck 1989 [1979]: 317.

99 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 151.

100 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 151.

101 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 152. Siehe auch Koselleck 1989* [1979]: 320-345.



16 = E.Imeri DE GRUYTER

Die epistemischen Implikationen des Zeithorizonts von Celal Nuri werden
daran deutlich, dass er die Normenlehre - verstanden als islamische Spielart der
scholastischen Wissensordnung, welche ganzlich auf der Textiiberlieferung
basiere - fiir das Fehlen des Fortschritts und mithin der Teilhabe an der Wissen-
schaft verantwortlich macht.!®® Die Reformation als Protestbewegung gegen die
Scholastik ist demnach keine kontingente historische Erscheinung, sondern als
Teil der westlichen Geschichte universal und daher normativ bindend. Die
sislamische Religion* (din-i islam) jedoch sei wesensmadssig auf der Reformidee
gegriindet.'®® Diese Universalisierung der Neuzeit verkniipft Celal Nuri nun auch
mit dem Niedergangs- und Transmissionsnarrativ beziiglich der griechischen
Philosophie via deren arabischen Uberlieferern, dank welchen in der Renaissance
die scholastische Wissensordnung iiberwunden worden sei, wahrend sich die
Muslime im Lauf der Geschichte vom wesensmassig reformatorischen Geist des
Islam abwandten.'®*

Die Franzosische Revolution universalisiert Celal Nuri ebenfalls, indem er den
Fortschritt vom Grad der Akzeptanz ihres politischen Slogans ,Freiheit* (hur-
riyyet), ,,Gleichheit” (musawat) und ,Briiderlichkeit” (ukhuwwet) abhdngig macht.
Diese Elemente seien nicht nur wesensmassig im Islam enthalten; vielmehr sei das
islamische 6ffentliche Recht viel weiter gegangen als die Franzosische Revolution,
indem es den Kalifen die Pflicht fiir ihre Verwirklichung auferlegt habe.'®> Indem
der Slogan der Franzésischen Revolution als Teil der normativen Universali-
sierung der westlichen Geschichte islamisiert wird, wird gleichzeitig auch die
politische Ladung in der Semantik der Wissenskonzepte deutlich, welche eng mit
den gleichlautenden Slogans der Jungtiirkenrevolution von 1908 verkniipft
sind.'®® Diese universalistische Deutung der Franzodsischen Revolution und die
Riickbindung der Ereignisse von 1908 an sie rekapituliert das epistemische Projekt
der Franzosischen Revolution, in deren Kontext an die Philosophie den Anspruch
herangetragen wurde, einen alternativen Herrschaftsstil zum Despotismus zu
denken.'®’

Im folgenden Zitat am Schluss des ersten Bands von Celal Nuris Geschichte der
Zukunft kommt zudem die Umdeutung der osmanischen Herrschaft als Despo-
tismus primar epistemischer Natur erneut zum Vorschein:

102 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 158.

103 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 165-166.

104 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 154-155.

105 Vgl, Nuri 1331 [1913]: 169.

106 Siehe dazu Kansu 2000; Kansu 1997; Hanioglu 1995; Ziircher 1997.
107 Vgl. Yuva 2016: 111-112, 161-162.



DE GRUYTER Islam als Problem = 17

Unsere sechshundertjahrige osmanische Geschichte reicht uns nicht aus. Darin finden wir
nicht die erforderlichen Inhalte, um unsere Zukunft zu garantieren. Auch wenn uns der Islam
diese Inhalte bereitstellt, haben wir durch Ignoranz und die Leute des Despotismus (istibdad)
den Islam beschiddigt und an dessen Stelle ein auf Unwissenheit und Absolutismus
(mutlagiyyet) gegriindetes und dem Katholizismus des Mittelalters dhnliches Uberliefe-
rungssystem etabliert,'%®

Bevor im Folgenden auf die Reaktion von Ahmed Hilmi als einem weiteren
oppositionellen Intellektuellen auf die einzelnen verschiedenen Aspekte der
Argumentation von Celal Nuri eingegangen wird, sollen hier kurz deren zentralen
Prdamissen kommentierend zusammengefasst werden.

Der in der Einleitung vom Autor selbst gewdhrte Einblick in seinen auf eine
offene Zukunft ausgerichteten Erwartungshorizont ist ein Produkt neuzeitlicher
Geschichts- beziehungsweise Zeitauffassung; fiir diese ist auch der Fort-
schrittsbegriff als terminologische Ablésung von und geschichtssemantische
Alternative zu theologischen Zeitdeutungen charakteristisch.'®® Durch die Fes-
tlegung eines materialistischen Dogmas als Garant fiir die fortschrittskonforme
Zukunft wird deren Differenz zur iiberkommenen Erfahrung auf epistemischer
Ebene vollzogen. Der Wissenschaftsbegriff dient dabei als normative Stiitze fiir die
Verabsolutierung derjenigen Wissensordnung, die aus der Rezeption der populdr-
materialistischen Schriften generiert wird. Hierbei wird auch din im Sinne des modermen
Religionsbegriffs semantisiert, wobei der europdische Referenzrahmen auch an der
Universalisierung der Reformation erkennbar ist, indem der Islam als Reformreligion
bezeichnet wird. Diese konzeptuelle Einbettung des Islam in das semantische Feld
des modemen Religionsbegriffs geschieht dabei unausgesprochen.'?

Letztlich vermengt Celal Nuri den Geltungsanspruch dieser monistischen
Wissensordnung mit der orientalistischen Wissensproduktion und steht dabei als
lokaler, hybrider Akteur in einem mimetischen Verhaltnis zu ebendieser.!" Das
orientalistische Superioritdts- beziehungsweise Inferioritdtsnarrativ wird dabei in
Bezug auf das Verhdltnis zwischen Islam und Wissenschaft zum einen affirmativ
reproduziert und zum anderen dahingehend modifiziert, dass das positivistische
Ideal einer Universalreligion auf den Islam projiziert wird. Somit wird der Islam als
moderne Religion neu semantisiert und von seiner eigenen Wissenstradition in
Gestalt der kalam-Literatur abgekoppelt. Letztere wird zusammen mit ihren
Trdagern, namentlich der ‘ulama’, fiir die postulierte Geschichtslosigkeit der

108 Nuri 1331 [1913]: 170.

109 Vgl. Koselleck 1989* [1979]: 362-375.

110 Siehe dazu Mandair/Dressler 2011; Wijsen/von Stuckrad 2016.
111 Siehe dazu King 1999; Bhabha 1994.



18 — E.Imeri DE GRUYTER

osmanischen Epoche verantwortlich gemacht, die sich am neuzeitlichen Massstab
der Fortschrittlichkeit misst.

4 Die Inkohdrenz des islamischen Materialismus:
Ahmed Hilmis Replik

Genauso wie Celal Nuri zum Schluss seines Werks die Jungtiirkenrevolution als
Schwelle zur Fortschrittlichkeit umrahmt hatte, kniipft Ahmed Hilmi in der Ein-
leitung seiner Replik an das politische Klima nach 1908 an und hebt positiv die
Meinungsfreiheit hervor. Dieser freien Epoche sei nebst dem Werk von Celal Nuri
auch zu verdanken, dass die intellektuellen und wissenschaftlichen (ilmi ve-fenni)
Ideen aus Europa artikuliert und kritisiert werden kénnen, selbst wenn diese in
Europa mitunter allgemeinbekannt geworden seien.'? Ahmed Hilmi stellt die
Frage, ob Celal Nuris Ausfiihrungen Resultat einer soliden Philosophie oder eines
Dogmatismus seien. Dabei definiert Ahmed Hilmi explizit die Werke europdischer
Intellektueller als einzigen Referenzrahmen mit der Begriindung, das Werk von
Celal Nuri sei ,,aus verdorbenen Ideen zusammengesetzt“, welche von euro-
pdischen Popularisierern (vulgarizatorler) verbreitet worden seien und mitt-
lerweile als iiberholt gilten.'”® Ein Merkmal der Dogmatiker (diigmatigler) im
Allgemeinen und der Populdrmaterialisten wie ihm im Besonderen sei ihr ,,vul-
gdrer Glaube® (iman-i ‘amiyane) an ihre eigenen Postulate und Ideen, der fiir sie zu
einem zentralen methodischen Vorgehen avanciert sei. Diesen Dogmatismus
attestiert Ahmed Hilmi auch Celal Nuri.''* Eine zentrale Frage, die er an das Werk
von Celal Nuri richtet, betrifft die Version des Islam, fiir welchen dieser pladiert.
Obwohl Celal Nuri seine vielseitige Kritik lediglich gegen die Formen des Islam in
der Geschichte und nicht gegen sein Wesen gerichtet habe, machten ihn seine
Ausfiihrungen lediglich zur Metapher fiir den Materialismus und ersetze folglich
eine din durch eine andere.'™ Dies fiihre dann zur Annahme, dass niemand ausser
den Materialisten die Seele des Islam begriffen habe. Seine durchaus berechtigten
Kritikpunkte in Bezug auf die islamische Dogmenlehre des Islam wiirden zugleich
Celal Nuris mangelnden Kenntnisstand iiber die islamische Geistesgeschichte
belegen, indem er die Erschaffenheit der Welt als das islamische Dogma

112 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 4.
113 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 5.
114 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 7.
115 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 9-10.



DE GRUYTER Islam als Problem =— 19

schlechthin anschaue und dabei inshbesondere die sufische Tradition ignoriere,
welche die Ewigkeit der Welt predige.'!®

Ahmed Hilmi rekonstruiert das Gesamtargument von Celal Nuri in Form einer
Inferenz mit drei Pramissen und zwei Schlussfolgerungen. Demnach sei der
Materialismus eine wissenschaftliche und empirisch begriindete Wahrheitslehre
(medheb-i hagigat) (P1) und alles, was dieser Lehre widerspreche, sei falsch (P2).
Die din des Islam sei wahr (P3). Folglich kdnne der Islam dem Materialismus nicht
widersprechen (K1) und wer das Gegenteil behaupte, habe das Wesen des Islam
nicht begriffen (K2). Eine solche Inferenz fiihre schliesslich nicht zu einer Reform
(islah) des Islam, sondern zu dessen Abldsung durch ein anderes Denksystem
(manziime-i fikriyye).*”

Neben der Affirmation weiterer Thesen von Celal Nuri wie z. B. der Reform-
bediirftigkeit des Islam und des Primats einer fortschrittsorientierten Wissens-
ordnung stimmt Ahmed Hilmi auch der Niedergangsthese zu. Er rdumt ein, dass
die islamische din ebenfalls solche sozialen Normen enthalte, die in kausaler
Relation zum Niedergang stiinden und angesichts der zeitgemédssen Fortschritte
tiberdenkt werden miissten, was aber nicht bedeute, dass durch die gesamthafte
Auflésung eines Denksystems notwendigerweise der Fortschritt (teraqqi) eintreten
wiirde."® Einen kausalen Zusammenhang zwischen der Verbreitung des Materi-
alismus und dem Fortschrittsgrad eines Volkes sei empirisch nicht belegbar.
Sowohl der Fortschritt als auch der Niedergang eines sozialen Gebildes bediirften
mehrerer Faktoren. Daher sei es unzuldssig, den Fortschritt der ganzen isla-
mischen Welt von der Akzeptanz des Materialismus abhdngig zu machen, welcher
auf einer Handvoll Prinzipien und Postulaten gegriindet sei.'””

In seiner Kritik des Kapitels Philosophie und ihre Zukunft attestiert Ahmed
Hilmi der Semantik des Wissenschaftskonzepts von Celal Nuri einen dogmatischen
Charakter, indem dieser die Wissenschaft zum einzigen Mittel zur Erlangung der
Wahrheit mache.'® Dabei fungiert fiir Ahmed Hilmi die europiische konzeptuelle
Wissenschaftsdiskussion als Referenzrahmen. Mit Verweis auf Henri Poincarés (st.
1912) Werk'? greift er die konventionalistischen Pramissen in der franzésischen
Wissenschaftsphilosophie des ausgehenden 19. und frithen 20. Jahrhunderts auf
und betont, dass die positiven Wissenschaften notwendigerweise auf Hypothesen

116 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 15.

117 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 10-11.

118 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 12.

119 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 14-15.

120 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 21.

121 Ahmed Hilmi nennt zwei Werke von Poincaré. Siehe Poincaré 1911; Poincaré 1902.



20 =—— E.Imeri DE GRUYTER

(faradiyye) gegriindet sind und selbst unter Wissenschaftlern einen relativen
Stellenwert haben:

Diejenigen, die der Wissenschaft (fenn) einen absoluten (mutlag) und definitiven (gat?)
Stellenwert zubilligen, sind falsche Wissenschaftler oder Dogmatiker, die nicht der Wis-
senschaft zugehoren, keine wissenschaftliche Mentalitit (dhihniyyet) demonstrieren kdnnen,
oder [solche], die das grossartige Wort ,,Wissenschaft“ [H. i. O.] gegeniiber Laien (‘awam)
verwenden, um einige Gedanken aufzuoktroyieren.'?

Im obigen Zitat scheinen einerseits das Kernargument der Gegenposition im
Materialismusstreit und andererseits die herrschende wissenschaftstheoretische
respektive epistemologische Debatte iiber die Normativitdt des Wissenschaftsbe-
griffs selbst durch. Weiter schwingt darin der Vorwurf einer elitdren, manipu-
lativen Verschleierungshaltung mit. Aus Ahmed Hilmis Hauptkritikpunkt, wonach
Celal Nuri die positivistische Wissensordnung zu einem materialistischen Dogma
stilisiere, geht auch hervor, dass es ihm um die Legitimitédt weiterer epistemischer
Ordnungen geht. Dies wird daran deutlich, dass er die Fortschrittsteleologie von
Celal Nuri mit dem Gegenargument zuriickweist, dass gerade in der Philosophie
die einzelnen Stadien einander nicht ablésten, sondern gerade auf den vorherigen
aufgebaut und von diesen inspiriert seien. Einzig der Materialismus betrachte
diese tradierten Wissensordnungen als lediglich von historischem Wert oder
komplett tiberwunden.'? Celal Nuri bereite seine Leserschaft auf die Annahme der
materialistischen Dogmen vor, indem er den friiheren Stadien der Philosophie
jeglichen Wahrheitsanspruch und wissenschaftlichen Stellenwert abstreite und
der Philosophie die einzige Aufgabe zuteile, eine Verbindung zwischen den
geldsten und noch nicht geldsten Sachverhalten zu generieren.'** Anschliessend
diagnostiziert er Celal Nuri dasselbe argumentative Vorgehen wie in den Werken
der Materialisten. Indem diese sich auf den autoritativen zeitgendssischen Stel-
lenwert der Wissenschaft stiitzen, tun sie jedes nicht empirische Wissensfeld als
leer ab und positionieren die Philosophie als Bindeglied zwischen bestehenden
und potenziellen empirischen Wissensinhalten. So wiirden Unkundige dazu ver-
leitet, den Materialismus anzunehmen, der das Sein ohne Riickbezug auf einen
Gott zu erkldren versucht.'”

Die fiir Populdrmaterialisten im Allgemeinen charakteristische elitdre Haltung
bei Celal Nuri konstatiert Ahmed Hilmi auch in Bezug auf die funktionale
Definition von din, namlich auf die symbolische Rolle, die ihr zugeschrieben wird.

122 Hilmi 1332 [1913/1914]: 23.

123 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 26-27.
124 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 29-30.
125 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 30-31.



DE GRUYTER Islam als Problem =— 21

Die Inkohdrenz einer solchen epistemischen Begrenzung von din auf eine sym-
bolische Sphdre bestiinde in erster Linie darin, dass Celal Nuri nicht explizit
mache, ob das Wissensfeld von din als Trager der jenseits des Positivismus ste-
henden Wahrheiten ebenfalls mit Vernunft gewusst werden kénne oder nicht. Ist
dies der Fall, so hebt sich die Dualitit zwischen den beiden Wissensfeldern auf, da
sie beide denselben Ursprung hétten. 2

In seiner umfangreichen Kritik des Kapitels Die Methode des Spiritualismus,
Materialismus und Monismus, das etwa die Hélfte seiner Replik ausmacht, weist
Ahmed Hilmi Biichners Autoritét fiir die Wahrheit des Materialismus zuriick, da
dieser selbst ein Materialist war.'® Bezeichnend fiir die Argumentation in diesem
Kapitel ist zudem der hdufige Wechsel zwischen den Adressaten von Kritik. Diese
richtet sich an den Stellen von Celal Nuris Werk, an denen Biichners Werke pa-
raphrasiert werden, sowohl direkt an die Argumente von Biichner als auch an
deren Rezeption durch Celal Nuri, wobei er nebst Emile Boutroux (st. 1921)*?® auch
britische Naturalismusgegner und Spiritualisten wie William Thomson (st. 1907)
und Oliver Lodge (st. 1940) heranzieht, um die Kontingenz der Gesetzmdssigkeiten
in den Wissenschaften zu betonen.'”

Ein weiteres Argument von Ahmed Hilmi gegen Biichners Materialismus
betrifft die Unmdéglichkeit einer Weltimmanenz bei der Erkldrung der Natur aus ihr
selbst heraus. Denn sobald man einen Untersuchungsgegenstand innerhalb einer
Disziplin analysiere, bestehe noch keine Gefahr fiir die Giiltigkeit metaphysischer
Aussagen. Wiirde die Betrachtung jedoch auf die Natur als Ganzes ausgeweitet,
mache dies ein bestimmtes Mass an Abstraktion und Verallgemeinerung not-
wendig, welche den Wissenschaftler schliesslich iiber die weltimmanente
Betrachtungsweise hinausfiihrt. So wiirden die Gesetze einer partikuldren Wis-
senschaft zu allgemeinen Gesetzen hochstilisiert und folglich die fiir positive
Wissenschaft zentrale empirische Methode verlassen.’*® Das Wesen und folglich
der Ursprung und das Ende der Materie seien unbekannt und deshalb nicht
Gegenstand der partikuldren Naturwissenschaften, die von der Beobachtung des
Vorhandenen ausgehen und keine generalisierbaren Aussagen iiber die Materie
zulassen.”! Genau wegen dieses Uberschreitens der Sphire des wissenschaftlich
Zuldssigen entlarve sich der Materialismus als eine neue Metaphysik, welche sich
von den fritheren Metaphysikkonzeptionen dadurch unterscheide, dass sie der

126 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 24-25.

127 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 32-33.

128 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 95. Ahmed Hilmi nennt folgendes Werk von Boutroux explizit:
Boutroux 1921° [1874].

129 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 69-70. Zu den beiden Letztgenannten siehe z. B. Bowler 2001.
130 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 45-46, 72-80.

131 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 73-74.



22 =— E.Imeri DE GRUYTER

Wissenschaft sowie den rationalen und logischen Prinzipien, auf der sie gegriindet
sei, zuwiderlaufe.*?

Gestiitzt auf die vielen Argumente gegen den Materialismus, die ihren
Ursprung allesamt in der Rezeption europdischer Wissenschaftsliteratur haben,
kritisiert Ahmed Hilmi nicht zuletzt auch die Schlussfolgerungen, die Celal Nuri
aus dem Materialismus zieht, namentlich die Annahme einer theologischen
Konzeption: Die Vorannahme der Mdglichkeit einer immanenten Erkldarung der
Welt mache die Idee eines Notwendig-Seienden (wadjib al-wudjiid) obsolet.'*
Ahmed Hilmi richtet alle Kritikpunkte, die er gegen den Materialismus als dog-
matische Weltanschauung richtete, auch an dessen Implikationen fiir die ange-
borene menschliche Veranlagung zur Entdeckung und zum Glauben. Der
Materialismus mache sich genau diese Veranlagung zunutze, wenn sie die
Transzendenz ablehne und an deren Stelle einen metaphysischen und unwis-
senschaftlichen Materie- und Energiebegriff etabliere.’** In einem weiteren Schritt
verallgemeinere der Materialismus die weltimmanenten Gesetzmédssigkeiten die-
ser Begriffe, stilisiere sie zu einer {ibergreifenden Philosophie und legitimiere sie
durch die Riickbindung an die Wissenschaft.’** Mit diesem Selbstwiderspruch, das
heisst einerseits der Verleugnung der Metaphysik in Anlehnung an die Wissen-
schaft und andererseits dem Versuch, sich iiber die Pramissen der Wissenschaft
hinwegsetzend eine neue Metaphysik zu begriinden, stelle der Materialismus eine
Lehre des Irrtums (dalalet mesleki) dar. Zentral sei dabei der standige Verweis auf
die positive Wissenschaft (fenn) und die Berufung auf ihre Autoritédt gegeniiber
einem nicht wissenschaftsaffinen Adressatenkreis.®

Ahmed Hilmi bedient sich durchgehend einer polemischen Sprache gegen
seinen Kontrahenten. Dabei féllt auf, dass er den Anspruch hat, den Celal Nuri
attestierten Dogmatismus auch in Bezug auf die unreflektierte Wahl des Refe-
renzrahmens darzulegen. In einem Klima des intellektuellen Vakuums wiirden
solche ,,Don Quijotes“™>’ wie Celal Nuri den ffentlichen Diskurs dominieren, die
jene Positionen unreflektiert und dogmatisch als ihre eigene philosophische
Urteilsfindung wiedergdben, die sie zufdllig in franz6sischsprachigen Biichern
vorfinden und denen sie einen Nutzen fiir die Allgemeinheit zubilligen. Die Ver-
breitung des Materialismus und der Populdrphilosophie im osmanischen Kontext
steht fiir Ahmed Hilmi in einer nahezu kausalen Verkniipfung mit dem Fehlen

132 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 72-74.
133 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 72.
134 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 75.
135 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 77.
136 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 93.
137 Hilmi 1332 [1913/1914]: 96.



DE GRUYTER Islam als Problem = 23

eines modernen philosophischen Diskurses, der aus der Reflexion iiber die posi-
tive Wissenschaft ausgehe und in dem die Unschliissigkeit populdrer Philosophien
aufgedeckt und neutralisiert wiirde.*® In diesen Kontext ordnet er Celal Nuris
Werk Geschichte der Zukunft ein:

Der Autor schwingt mit seinem Schwert um sich herum. Seiner Meinung nach bleiben in der
Folge des Wettstreits weder Philosophie noch Religion (din) noch Finalitit (§@’iyat) zuriick.
Der Autor merkt nicht, dass das Schwert in seiner Hand ein Spielzeug aus Holz ist. Er merkt
nicht, dass er eine Philosophie und eine Religion (din) angreift, die lediglich in seiner Vor-
stellung existieren, und dass er der wahren Religion (hagigi din) und Philosophie mit einem
Holzschwert nichts antun kann. [...] Der Autor hat keine eigene Meinung, die ausgehend aus
besonderen Forschungen zu zeitgendssischen Wissenschaften (‘uliim ve-funiin) und philo-
sophischen Schulen gebildet wurde. Des Weiteren ist es der Artikulation {iberfliissig, dass er
mit den Werken islamischer Gelehrter (‘ulema-i islamiyye) nicht vertraut ist. Aber er hat
Glauben (imdn) an die Schule der Materialisten. Auch dem Naturalisten (dehri) Biichner
gegeniiber hat er Respekt und Glauben (i‘tigad). Was diese Person und diese Schule ver-
kiindet, nimmt fiir den Autor den Stellenwert fiir die Informationen ein, die iiber die Wis-
senschaften gewusst werden miissen.”

Auch die Ansichten von Celal Nuri iiber die muslimischen Gelehrten wie Al-Gha-
zali, Averroes, Avicenna usw. bezeichnet Ahmed Hilmi bissig als ,,illegal impor-
tierte fremde Ware“, da sie von Orientalisten stammen wiirden. Mit diesen Quellen
versuche Celal Nuri schliesslich, die Religion des Islam (din-i islam) durch den
Materialismus zu ergénzen. Was jedoch der osmanischen Offentlichkeit fehle, sei
die Verbreitung der positiven Wissenschaft und zwar einer solchen, die den
materiellen und wirtschaftlichen Fortschritt herbeifiihren.'“°

Im Kapitel Religion und ihre Zukunft greift Ahmed Hilmi schliesslich Celal Nuris
Konzeptualisierung von din als Symbol auf. Gemdss dieser Definition wiirde din
ihrer Riickbindung an ein héheres und besonderes Prinzip beraubt.!*! Mit der
Zuschreibung eines symbolischen Werts spreche Celal Nuri der Religion auch ab,
abstrakte und mit Vernunft erfassbare Begriffe wie Gerechtigkeit, Vollkommenheit
usw. verstandlich zu machen. Des Weiteren konstatiert Ahmed Hilmi dieselbe
elitdre Haltung bei Celal Nuri auch in Bezug auf seine direkten Ausfithrungen zu
und seiner Definition von din. Denn da solche Abstrakta durchaus mit Vernunft
erfassbar seien, wolle Celal Nuri eigentlich sagen, dass der Religions- und Got-
tesbegriff lediglich einer weniger intellektuellen Masse als Symbol fiir die Begriffe
diene, die sie intellektuell nicht erfassen kénne.'*? Der Materialismus fiihre letzten

138 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 97.

139 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 98-99.
140 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 99.

141 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 107.

142 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 107-108.



24 —— E. Imeri DE GRUYTER

Endes dazu, dass die Religion keine wahre Existenz und mit ihr zusammen jede
hohere Philosophie (felsefe-i ‘aliyye) keinen Existenzgrund haben kénne. In dieser
Logik kann die Religion nichts anderes als eine Sammlung symbolischer Aussagen
iiber die Tatsachen sein und sich an diejenigen Menschen richten, die sich diese
anderswie nicht erkldren konnen. Vor diesem Hintergrund hinterfragt Ahmed
Hilmi die Funktionalitit des Religionsbegriffs, den Celal Nuri vorschligt.'** Im
Endeffekt sei der von Celal Nuri verstandene Islam der Zukunft lediglich ein
anderer Begriff fiir den Materialismus.'**

Im Kapitel Gedankenfreiheit im Islam kritisiert Ahmed Hilmi Nuris Renan-
Rezeption. Bereits die Kompatibilitdtsthese, auf die sich Celal Nuri in Reaktion auf
den orientalistischen Islamdiskurs vor dem Hintergrund der Niedergangsthese
stiitzt, sei eine unzuldssige Vermischung der Sphéiren der Religion (din) und der
Wissenschaft (fenn).'*> Indem Celal Nuri ndmlich den Islam als fortschrittlich und
mit dem positivistischen Wissenschaftsparadigma kompatibel darstelle, verkenne
er die getrennten Ausgangspunkte von Wissenschaft und Religion. Erstere gehe
von Unbekanntem aus und schreite zu einem sich stetig wandelnden Prinzip
voran. Umgekehrt stellten postulierte, nicht wandelbare Prinzipien den Aus-
gangspunkt jeder Religion (din) und auch des Islam dar.'“® Das Prinzip des Letz-
teren sei der Monotheismus, wobei selbst das detaillierte Verstindnis davon dem
Wandel unterworfen sei.’*” Auch die Bezugnahme auf Averroes als Beleg fiir eine
Epoche des geistigen Freidenkertums in der islamischen Geschichte sei unzu-
lassig, da die Werke der muslimischen Aristoteliker wie Avicenna und Averroes
weder von ihnen selbst noch von den Rezipienten als islamisch respektive religits
aufgefasst worden seien.!*® Entsprechend sei es auch unrechtmassig, diese Phi-
losophien und selbst diejenige von Averroes mit dem Attribut islamisch zu
versehen.'*’

Ahmed Hilmi greift auch die Verwendung des Begriffs istibdad als Epo-
chenbegriff fiir das intellektuelle Erstarren in der islamischen Geschichte bezie-
hungsweise fiir die Niedergangsthese auf.”® Es sei falsch, diesen Niedergang im
Mittelalter zu suchen, da dieses nicht durch eine antagonistische Haltung der
Religion gegeniiber der Wissenschaft gekennzeichnet gewesen sei. Die Ursache fiir
das Erstarren des philosophischen Denkens ldge vielmehr darin, dass nach den

143 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 109.
144 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 110.
145 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 111.
146 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 112.
147 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 113.
148 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 115-118.
149 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 119.
150 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 123.



DE GRUYTER Islam als Problem == 25

Angriffen von Al-Ghazali auf die arabische Rezeption der griechischen Philosophie
das Interesse daran abgenommen habe.'”! Des Weiteren hinterfragt Ahmed Hilmi
die Re-Semantisierung des Despotismus als primér epistemischen Ordnungsbe-
griff anstatt seiner Verwendung als epochale Bezeichnung fiir politische Herr-
schaft. Die Verantwortlichkeit der kalam-Tradition als intellektuelle Leistung
dieser Wissensordnung fiir den Niedergang kritisiert er mit dem Verweis auf die
historischen Notwendigkeiten im islamischen Mittelalter, welche auch die kalam-
Literatur hervorgebracht hitten.'> Weiter sei es genauso unzuléssig, die aristo-
telische Philosophie als islamisches Wissen (‘ilm-i islami) darzustellen, wie es
unzuléssig wire, die wissenschaftlichen Beitrage von Darwin, Haeckel, Newton,
Lavoisier als christlich zu bezeichnen.'> Entsprechend sei auch die Behauptung,
dass der Materialismus islamisch sei, genauso absurd, wie zu behaupten, dass
Biichner, Demokrit usw. islamische Gelehrten (‘ulema’-i islamiyye) seien.”*

Celal Nuris Position in Bezug auf die Gleichsetzung der Religion mit positiver
Wissenschalft greift Ahmed Hilmi in seiner Besprechung des Kapitels Neue Dogmen
auf und konstatiert auch fiir diesen Aspekt einen Widerspruch. Dieser riihre daher,
dass Celal Nuri der Religion einerseits nur dann eine Existenzberechtigung
zubillige, insofern sie sich nicht in die Sphdre der Wissenschaft einmische.
Andererseits mache er die positive Wissenschaft zum Priifstein fiir die Religion.™>
Dagegen hdlt Hilmi erneut die wissenschaftsphilosophische Kontingenzauffas-
sung vor. Gemdss der Wandelbarkeit der wissenschaftlich wahren Aussagen und
mithin der Kontingenz der Wissenschaft sei die postulierte Niitzlichkeit der Reli-
gion aus wissenschaftlicher Sicht ebenfalls nicht zeitlos und nur innerhalb der
aktuell geltenden Standards fiir Wissenschaftlichkeit giiltig.!”®

Im Fazit hdlt Ahmed Hilmi schliesslich fest, dass Celal Nuri nach oberflach-
licher Lektiire einer willkiirlichen Auswahl von Texten und ohne grosse Reflexion
iiber sie einige Ideen entwickelt habe, die ohne wissenschaftlichen oder philoso-
phischen Wert seien.”™ Das primire Ziel des ersten Bands von Geschichte der
Zukunft sei aber, das religitse Gefiihl (hiss-i dini) zu zerstdren und an dessen Stelle
im Namen von Wissenschaft und Philosophie den Materialismus zu etablieren.'®

151 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 124. Zu Al-Ghazali’s Einwdnden gegen die Philosophie, die den
Auftakt zur sogenannten tahafut-Literatur gaben, siehe Griffel 2010.

152 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 126.

153 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 126-127.

154 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 127-128.

155 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 137.

156 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 138.

157 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 153.

158 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 156.



26 = E.Imeri DE GRUYTER

Ahmed Hilmis Ausfiihrungen zielen, zusammengefasst, auf die Aufdeckung
der Inkohédrenzen in der Argumentation und Begrifflichkeit von Celal Nuri. Mit
dieser Eigenschaft suggeriert dieses Werk eine Kontinuitédt zur tahafut-Tradition,
die seit al-Ghazali einen zentralen formellen Rahmen der metaphysischen
Disputation und ein wesentliches Genre der osmanischen theologischen Tradition
bildete.” Seine Kritik des Werks von Celal Nuri richtet sich an die Totalitit des
epistemischen Vokabulars und des Referenzrahmens des Autors. In Bezug auf die
affirmative Rezeption von Biichner und des Populdrmaterialismus unterstreicht
Ahmed Hilmi wiederholt den populdren und wissenschaftlich nicht haltbaren
Charakter von diesen Postulaten. Um diese fehlende Wissenschaftlichkeit des
Materialismus zu belegen, bedient er sich ausschliesslich europdischer wissen-
schaftsphilosophischer Diskurse, allen voran des franzdsischen konventionalis-
tischen und den britischen antinaturalistischen. In seiner Materialismuskritik ist
der Referenzrahmen von Ahmed Hilmi als hybridem Akteur somit ebenfalls
ausschliesslich europdisch. Dabei zielt seine Rezeption darauf ab, die Dogmatik
hinter dem Schleier der Wissenschaftlichkeit zu entlarven, auf die Celal Nuri als
ordnungsgebende Grésse und als letztes Prinzip zuriickgreift. An Ahmed Hilmis
Kritik an Celal Nuris Versuch, den Materialismus und dessen verabsolutierte
monistische Wissensordnung als urislamische Notwendigkeit darzulegen, wird
zudem Kklar, dass din bei ihm ehenfalls ganzlich im Sinne eines modernen Reli-
gionsbegriffs semantisiert ist. Diese Semantik ist nicht nur seiner Reaktion auf die
orientalistische Wissensproduktion {iber den Islam in Gestalt der Renanschen
Niedergangsthese inhédrent, sondern kommt auch in Bezug auf den Zeithorizont
von Celal Nuri zum Vorschein, der von einer Geschichtslosigkeit der islamischen
intellektuellen Tradition vor dem Hintergrund der Neuzeit ausging.

5 Fazit und Ausblick

Anhand der obigen Textanalyse und den vorangegangenen methodologischen
Prolegomena lédsst sich nun eine hypothetische Antwort auf die Frage nach dem
Problem des spdtosmanischen Materialismusstreits im problemgeschichtlichen
Sinne formulieren. In der Analyse wurden durch die unterschiedlichen Positionen
beider Akteure auf argumentativer Ebene auch diverse formelle und semantische
Gemeinsamkeiten offengelegt. Diese Textanalyse liefert daher bereits Hinweise
darauf, in welchem methodologischen, theoretischen und heuristischen Rahmen
die spdtosmanische intellektuelle Literatur gelesen werden kann. Im Folgenden
seien diese ausblickartig angedeutet.

159 Vgl. Seker 2013.



DE GRUYTER Islam als Problem == 27

Die Referenzialitdt auf europdische Wissensdiskurse beschrédnkte sich nicht
auf die philosophischen Werke des friihen 20. Jahrhunderts. Stattdessen war die
Rezeption partikuldrer disziplindrer Wissensinhalte bereits gegen Ende des 18.
Jahrhunderts Usus, und gerade im Zuge der Reformwelle nach der sogenannten
Tanzimat-Ara im 19. Jahrhundert waren affirmative Haltungen gegeniiber der
europdischen mission civilisatrice sehr verbreitet, deren Islamdiskurs fiir die
Entstehung eines modernen islamischen Universalismus konstitutiv war.'®° In dem
hier untersuchten Disput kommt die assymetrische Relation dieser Verflechtung
zum Vorschein und zwar dadurch, dass fiir beide Autoren der Rekurs auf euro-
paische Werke entlang der Argumentationslinie eher der Autorititsmethode'®! und
nicht als Resultat eines Austausches oder gar reziproken Kenntnisnahme stattfin-
det. Bei Celal Nuri dusserte sich dies in Form einer autoritativen Berufung auf die
Popularitdt von Biichner und die von ihm proklamierte Wissenschaftlichkeit des
Materialismus, wie dies auch im Urkontext des Materialismusstreits artikuliert
wurde. Bei Ahmed Hilmi hingegen war markant, dass er die europdische wissen-
schaftsimmanente Kritik am Populdrmaterialismus aufs Feld fiihrte und sich auf
die Autoritdt des Konventionalismus bezog, der sich gegen die Verabsolutierung
der positivistischen Wissensordnung richtete.

Die obige Textanalyse zeigte aber auch, dass der Transfer respektive die Zir-
kulation'®? des Materialismusstreits im spidtosmanischen Kontext eine eigene
diskursive Dynamik aufweist, die im urspriinglichen Kontext nicht enthalten war.
Diese dussert sich in der Kombination des Materialismusstreits mit dem ori-
entalistischen Islamdiskurs, an dessen lokalen Reproduktion und folglich an der
orientalistischen Konzeptualisierung des Islam als moderner Religion, an welcher
beide Autoren ihrer argumentativen Warte entsprechend beteiligt sind.!'®® Bei
beiden fiihrt die Akkulturation dieser Wissensproduktion zu bruchartigen
semantischen Transformationen in zentralen Wissenskonzepten, die mit der Eta-
blierung einer neuen Wissensordnung einhergehen. Dabei wird nicht zuletzt auch
die Rolle der Religion - einschliesslich der Transformation der Semantik von din
und der Konstruktion des Islam als Religion — ausgehandelt.!®* Dieser Neuaus-
handlungsprozess des Verhdltnisses von Religion und Wissensordnung in einer
Zeit zerbrochener Tradition'®® dussert sich im Falle von Celal Nuri im Versuch, dem
Islam auf seinem Weg in die Neuzeit eine modernititsfihige Biegung zu geben, ¢¢

160 Vgl. Aydin 2007: 15-18; Aydin 2017; G6¢ek 1996: 117-137.
161 Siehe dazu Peirce 1877.

162 Siehe dazu Raj 2013.

163 Vgl. Al-Azmeh 1993.

164 Vgl. Mandair/Dressler 2011; King 1999: 35-61.

165 Assmann 2018° [1992].

166 Vgl. Assmann 1995.



28 =—— E.Imeri DE GRUYTER

die sowohl seinem progressiven Geschichtsverstdndnis als auch der postulierten
monistischen Wissensordnung entspricht. Demgegentiiber fithrt Ahmed Hilmi die-
se semantischen Transformationen in der Weise weiter, dass er sowohl den
europdischen Wissenschaftsdiskurs als auch die orientalistische Wissenspro-
duktion iiber den Islam mit denselben Wissenshegriffen wie Celal Nuri weiterfiihrt,
ohne seine Argumentation an die eigene intellektuelle respektive epistemologi-
sche Tradition zuriickzubinden.

Die Niedergangsthese und folglich der orientalistische Islamdiskurs waren
fiir die spatosmanische intellektuelle Literatur folglich in der Weise massgebend,
dass deren wie auch immer geartete Rezeption mit den unterschwelligen
semantischen Transformationen von herkdmmlichen Wissensbegriffen verkniipft
war. Dieser Aneignungsprozess fiihrte auch zu einer Abkoppelung der intellek-
tuellen Literatur aus der osmanischen Geschichte. Vor diesem Hintergrund ent-
stand unter osmanischen Intellektuellen ein Islamdiskurs, welcher insofern
sikular war, als er die Religion als soziales Problem mitdefinierte.!®” Dieses
Problem, welches das Kernproblem des osmanischen Materialismusstreits dar-
stellt, war aus der Rezeption des und der Reaktion auf den europdischen Islam-
diskurs hervorgegangen und schopfte sich argumentativ innerhalb genau dieses
Rahmens aus. Dies wiederum belegt, dass der europdische Rahmen fiir den
modernen Islamdiskurs konstitutiv war.'¢®

Eine methodologische Implikation der hier vorliegenden Analyse ist, dass die
Probleme in anderen Verflechtungskontexten bei einer Untersuchung selbst def-
iniert werden miissen. Das Problem des Materialismus im osmanischen Kontext
deutet nicht zwingend auf dasselbe philosophische Problem hin wie im deutschen
oder franzdsischen respektive britischen Kontext. Schreibt man also eine globale
Geschichte des Materialismusstreits — oder eines beliebigen Philosophems -, so
miissen die Verflechtungskontexte transdisziplindr in der Weise analysiert wer-
den, dass sie zum einen das reflexive wissensgeschichtliche Potenzial der histo-
rischen Epistemologie globalisieren und zum anderen die epistemischen
Asymmetrien in globalen Aneignungs- respektive Zirkulationskontexten
beleuchten. Die Probleme der Philosophiegeschichte werden kiinftig globale
Probleme mit je regionaler Auspragung sein und das philosophische Staunen iiber
sie setzt folglich eine disziplineniibergreifende Offenheit voraus.

167 Vgl. Dressler 2019.
168 Vgl. Dallal 2018: 2.



DE GRUYTER Islam als Problem =— 29

Literatur

Akgiin, Mehmet (2005%): Materyalizmin Tiirkiye’ye Girisi. Ankara: Elis Yayinlari.

Akkach, Samer (Hrsg.) (2019). lm: Science, Religion and Art in Islam. Adelaide: University of
Adelaide Press.

Al-Azmeh, Aziz (1993): Islams and Modernities. London: Verso.

Alpyagil, Recep (Hrsg.) (2012). Tiirkiye’de Bir Felsefe Gelen-eki Kurmaya Calismak. Istanbul: iz
Yayincilik.

Assmann, Aleida / Zentrum fiir interdisziplinédre Forschung (ZiF) der Universitdt Bielefeld (1995).
Fluchten aus der Geschichte: Die Wiedererfindung von Tradition vom 18. bis zum 20.
Jahrhundert, https://www.uni-bielefeld.de/(de)/ZiF/Publikationen/Jahresberichte/1994-
Assmann.pdf (letzter Zugriff am 01.09.2020).

Assmann, Jan (2018%): Das kulturelle Gedichtnis: Schrift, Erinnerung und politische Identitdt in
frithen Hochkulturen. Miinchen: C.H.Beck.

Aydin, Cemil (2007): The Politics of Anti-Westernism in Asia: Visions of World Order in Pan-Islamic
and Pan-Asian Thought. New York: Columbia University Press.

Aydin, Cemil (2017): The Idea of the Muslim World: A Global Intellectual History. London et al.:
Harvard University Press.

Bayertz, Kurt et al. (Hrsg.) (2007). Weltanschauung, Philosophie und Naturwissenschaft im 19.
Jahrhundert: Der Ignorabimus-Streit. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Bayertz, Kurt et al. (Hrsg.) (2007). Weltanschauung, Philosophie und Naturwissenschaft im 19.
Jahrhundert: Der Materialismus-Streit. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Bayertz, Kurt et al. (Hrsg.) (2007). Der ignorabimus-Streit. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Bayertz, Kurt et al. (Hrsg.) (2012). Der Materialismus-Streit. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Bayertz, Kurt et al. (2012): ,,Einleitung®. In: Der Materialismus-Streit. Hrsg. von Kurt Bayertz et al.
Hamburg: Felix Meiner Verlag, ix—xxxiv,

Baykal, Erol A.F. (2019): The Ottoman Press (1908-1923). Leiden & Boston: Brill.

Béguet, Bruno (Hrsg.) (1990). La science pour tous: Sur la vulgarisation scientifique en France de
1850 @ 1914. Paris: Bibliothéque du Conservatoire National des Arts et Métiers.

Béguet, Bruno (1990): ,,La vulgarisation scientifique en France de 1855 a 1914; contexte,
conceptions et procédés”. In: La science pour tous: Sur la vulgarisation scientifique en
France de 1850 d 1914. Hrsg. von Bruna Béguet. Paris: Bibliothéque du Conservatoire National
des Arts et Métiers, 6-29.

Bensaude-Vincent, Bernadette (1993): ,,Un public pour la science : ’essor de la vulgarisation au
XIXe siécle“. Réseaux 11.58: 47-66.

Berkes, Niyazi (1998): The Development of Secularism in Turkey. New York: Routledge.

Bhabha, Homi K. (1994): The Location of Culture. New York: Routledge.

Bolay, Siileyman Hayri (1988>): Tiirkiye’de Ruh¢u ve Maddeci Gériigiin Miicadelesi. |stanbul:
Akcag Yayinlar,

Boutroux, Emile (1921°): De la contingence des lois de la nature. Paris: Félix Alcan.

Bowler, Peter J. (2001): Reconciling Science and Religion: The Debate in Early-Twentieth-Century
Britain. Chicago et al.: The University of Chicago Press.

Brelage, Manfred (1962):,,Die Geschichtlichkeit der Philosophie und die Philosophiegeschichte®.
Zeitschrift fiir philosophische Forschung 16.3: 375-405.

Brenner, Anastasios (2003): Les origines francaises de la philosophie des sciences, Paris: Presses
Universitaires de France.



30 — E.Imeri DE GRUYTER

Biichner, Louis (1870): L’homme selon la science, son passé, son présent, son avenir. Paris: C.
Reinwald et Cie, Libraires-Editeurs.

Biichner, Louis (1901): A I’aurore du siecle : coup d’oeil d’un penseur sur le passé et [’avenir. Paris:
Schleicher Fréres, Editeurs.

Biichner, Ludwig (1855): Kraft und Stoff: Empirisch-naturphilosophische Studien. Frankfurt am
Main: Meidinger Sohn.

Biichner, Ludwig (1869): Die Stellung des Menschen in der Natur in Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft. Leipzig: Verlag von Theodor Thomas.

Biichner, Ludwig (1898): Am Sterbelager des Jahrhunderts. Blicke eines freien Denkers aus der Zeit
in die Zeit. Giefien: Verlag von Emil Roth.

Buzpinar, Tufan S. (2007): ,,Celal Nuri’s Concepts of Westernization and Religion®. Middle Eastern
Studies 43.2: 247-258,

Buzpinar, Tufan S. (2008): ,,Celal Nuri’nin Batililasma ve Islam Anlayislar Uzerine Notlar*.
Muhafazakdr Diistince 16-17: 215-232.

Chakrabarty, Dipesh (2000): Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical
Difference. Princeton & Oxford: Princeton University Press.

Conrad, Sebastian / Randeria, Shalini (2002): ,Einleitung®. In: Jenseits des Eurozentrismus:
Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften. Hrsg. von
Sebastian Conrad und Shalini Randeria. Frankfurt & New York: Campus Verlag, 9-49.

Ciindioglu, Diicane (1996): ,,Ernest Renan ve "reddiyeler" baglaminda Islam-bilim tartismalarina
bibliyografik bir katki“. Divan 2: 1-94.

Dallal, Ahmad S. (2018): islam without Europe. Chapel Hill: The University of North Carolina Press.

Darnton, Robert (1982): ,What Is the History of Books?“. Daedalus 111.3: 65-83.

Daum, Andreas W. (1998): Wissenschaftspopularisierung im 19. Jahrhundert: Biirgerliche Kultur,
naturwissenschaftliche Bildung und die deutsche Offentlichkeit. Miinchen: R. Oldenbourg
Verlag.

Daum, Andreas W. (2004): ,,Wissenschaft and knowledge*. In: Germany, 1800-1870. Hrsg.
von Jonathan Sperber. New York: Oxford University Press, S.137-161.

Dawson, Gowan (2010): ,,Science and its Popularization®. In: The Cambridge Companion to
English Literature, 1830-1914. Hrsg. von Joanne Shattock. Cambridge: Cambridge University
Press, 165-183.

Direk, Zeynep (2014): ,,Secular Turkish Philosophy, Theology, and Post-Modernism*.
Transcultural Studies 10.1: 23-39,

Dogan, Atila (2012): Osmanli Aydinlari ve Sosyal Darwinizm. Istanbul: Kiire Yayinlari.

Dressler, Markus 2019. Modes of Religionization: A Constructivist Approach to Secularity. Leipzig
University / HCAS “Multiple Secularities — Beyond the West, Beyond Modernities*,

Gadamer, Hans-Georg (1987): ,,Die Begriffsgeschichte und die Sprache der Philosophie®. In:
Gesammelte Werke. Hrsg. von Hans-Georg Gadamer. Tiibingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck),
78-94.

Gogek, Fatma Miige (1996): Rise of the Bourgeoisie, Demise of Empire. Oxford University Press.

Gregory, Frederick (1977): Scientific Materialism in Nineteenth Century Germany. Dordrecht &
Boston: D. Reidel Publishing Company.

Griffel, Frank (2010): Al-Ghazali’s Philosophical Theology. Oxford et al.: Oxford University Press.

Giirsoy, Kenan (2006): Bir Felsefe Gelenedimiz Var mi? Istanbul: Etkilesim Yayinlari.

Haeckel, Ernst (1899): Die Weltrdthsel: Gemeinverstindliche Studien iiber monistische
Philosophie. Bonn: Strauf.

Hanioglu, M. Siikrii (1995): The Young Turks in Opposition. New York: Oxford University Press.



DE GRUYTER Islam als Problem == 31

Hanioglu, M. Siikrii (1997): ,,Garbcilar: Their Attitudes toward Religion and Their Impact on the
Official Ideology of the Turkish Republic*. Studia Islamica 86: 133-158.

Hanioglu, M. Stikrii (2005): ,,Blueprints for a future society: Late Ottoman materialists on science,
religion, and art“. In: Late Ottoman Society: The Intellectual Legacy. Hrsg.
von Elisabeth Ozdalga. London & New York: RoutledgeCurzon, 28-116.

Heé, Nadin (2017): ,Postkoloniale Ansitze*. In: Handbuch Wissenschaftsgeschichte. Hrsg.
von Marianne Sommer et al. Stuttgart: ]. B. Metzler, 80-92.

Heinssen, Johannes (2001): ,,Ein Indikator fiir die Probleme der Problemgeschichte:
Kulturkritische Entdifferenzierung am Ende des 19. Jahrhunderts®. In: Das Problem der
Problemgeschichte. Hrsg. von Otto Gerhard Oexle. Wallstein Verlag, 39-84.

Herzog, Christoph (1996): Geschichte und Ideologie: Mehmed Murad und Celal Nuri iiber die
historischen Ursachen des osmanischen Niedergangs. Berlin: Klaus Schwarz Verlag.
Herzog, Christoph (1999): ,,Die Entwicklung der tiirkisch-muslimischen Presse im Osmanischen
Reich bis ca. 1875%. In: Aneignung und Selbstbehauptung: Antworten auf die europdische

Expansion. Hrsg. von Dietmar Rothermund. Miinchen: R. Oldenbourg Verlag, 15-44.

Hilmi, Ahmed (1332 [1913/1914]): Huddr-i ‘aql-i fennde maddiyyiin meslek-i dalaleti: Tarikh-i
istigbdlin birind,T djildini teshkil iden ,mesda’il-i fikriyye® nin tenqgidi. |stanbul: Hikmet
matba‘a-i isamiyyesl.

Hirji, Zulfikar (2013): ,,Anthropology in Islam“. In: Encyclopedia of Sciences and Religions. Hrsg.
von Anne L, C, Runehov und Lluis Oviedo. Dordrecht: Springer, 108-110.

Kansu, Aykut (1997): The Revolution of 1908 in Turkey. Leiden et al.: Brill.

Kansu, Aykut (2000): Politics in Post-Revolutionary Turkey, 1908-1913. Leiden et al.: Brill.

Kara, Ismail (2003): ,,Les notions de "science" (uliim, fiiniin) etd’"art" (sanat) a ’age des Réformes
ottomanes“. In: Médecins et ingénieurs ottomans d I’dge des nationalismes. Hrsg.
von Méropi Anastassiadou-Dumont. Paris: Maisonneuve & Larose, 31-47.

Karalsmail (Hrsg.) (2017). Tiirkiye’de Islamcilik Diisiincesi: Metinler / Kisiler. Istanbul: Dergah
Yayinlari.

Kayali, Hasan (1997): Arabs and Young Turks: Ottomanism, Arabism and Islamism in the Ottoman
Empire. Berkeley et al.: University of California Press.

Kaynar, Erdal. 2011. Ahmed Riza (1858-1930): Histoire d’un vieux Jeune Turc. Dissertation, Paris:
Ecole des hautes études en sciences sociales.

Kaynar, Erdal (2020): L’héroisme de la vie moderne: Ahmed Reza (1858-1938) en son temps.
Leuven: Peeters Publishers.

Kerber, Hannes (2016): ,,Der Begriff der Problemgeschichte und das Problem der
Begriffsgeschichte. Gadamers vergessene Kritik am Historismus Nicolai Hartmanns®,
International Yearbook for Hermeneutics 15: 294-314,

King, Richard (1999): Orientalism and Religion: Post-Colonial Theory, India and the Mystic East.
London et al.: Routledge.

Kog, Emel (2009): ,,Klasik Materyalizm ve Pozitivizmin Tiirkiye’ye Girisi ve ilk Yansimalarn“. T.C.
Dicle Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi (DUSBED) 1.2: 75-96.

Korlaelgi, Murtaza (1986): Pozitivizmin Tiirkiye’ye Girisi ve ilk Etkileri. Istanbul: insan Yayinlari.

Koselleck, Reinhard (1989%): Vergangene Zukunft: Zur Semantik geschichtlicher Zeiten. Frankfurt
am Main: Suhrkamp Verlag.

Kurzman, Charles (Hrsg.) (2002). Modernist Islam, 1840-1940: A Sourcebook. Oxford et al.: Oxford
University Press.

Landau, Jacob M. (1990): The Politics of Pan-Islam: Ideology and Organization. Oxford et al.:
Oxford University Press.



32 = E.lImeri DE GRUYTER

Lange, Friedrich Albert (1887): Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der
Gegenwart. Iserlohn und Leipzig: Verlag von |. Baedeker.

Lepenies, Wolf (1978): ,,Wissenschaftsgeschichte und Disziplingeschichte“. Geschichte und
Gesellschaft 4.4: 437-451,

Malik, Jamal (1999): ,,Koloniale Dialoge und die Kritik am Orientalismus“. In: Aneignung und
Selbstbehauptung: Antworten auf die europdische Expansion. Hrsg.
von Dietmar Rothermund. Miinchen: R. Oldenbourg Verlag, 161-182.

Mandair, Arvind-Pal S. / Dressler, Markus (2011): ,,Introduction: Modernity, Religion-Making, and
the Postsecular“. In: Secularism and Religion-Making. Hrsg. von Arvind-Pal S. Mandair und
Markus Dressler. Oxford et al.: Oxford University Press, 3-36.

Mardin, Serif (2008"): Jén Tiirklerin Siyasi Fikirleri. Istanbul: lletigim Yayinlan,

Meschede, Klaus (1980): ,,Materialismusstreit“. In: Historisches Warterbuch der Philosophie
online. Hrsg. von Joachim Ritter et al. Basel: Schwabe Verlag, 868-869.

Miiller-Wille, Staffan et al. (2017): ,,Wissenschaftsgeschichte und Wissensgeschichte®. In:
Handbuch Wissenschaftsgeschichte. Hrsg. von Marianne Sommer et al. Stuttgart: J. B,
Metzler, 2-18.

Miiller, Ernst / Schmieder, Falko (2016): Begriffsgeschichte und historische Semantik: Ein
kritisches Kompendium. Berlin: Suhrkamp.

Nasim, Omar W. (2013): ,,Was ist historische Epistemologie? “. In: Digital Humanities. Hrsg.
von David Gugerli et al. Ziirich: Diaphenes, 123-144.

Naugle, K. David (2002): Worldview: The History of a Concept. Cambridge: William B. Eerdmans
Publishing Company.

Nuri, Celal (1331 [1913]): Tarikh-i Istigbdl. Istanbal: YenT ‘uthmanli matba‘a ve-kutubkhanes.

Peirce, Charles Sanders (1877): ,,The Fixation of Belief“, The Popular Science Monthly 12: 1-15.

Poincaré, Henri (1902): La Science et I’Hypothése. Paris: Ernest Flammarion, Editeurs.

Poincaré, Henri (1911): La Valeur de la Science. Paris: Ernest Flammarion, Editeurs.

Raj, Kapil (2013): ,,Beyond Postcolonialism... and Postpositivism*. Isis 104: 337-347.

Renan, Ernest (1852): Averroes et I’averroisme. Paris: Auguste Durand, Libraire.

Renan, Ernest (1947): ,,L’islamisme et la science, conférence faite a la Sorbonne, le 29 Mars 1883*,
In: Guvres completes d’Ernest Renan, édition definitive etablie par Henriette Psichari, Hrsg.
von Ernest Renan, 945-965.

Renan, Ernest (1863°): Histoire générale et systeme compareé des langues sémitiques. Paris:
Michel Lévy Fréres.

Rheinberger, Hans-Jorg (2017): ,Historische Epistemologie®. In: Handbuch
Wissenschaftsgeschichte. Hrsg. von Marianne Sommer et al. Stuttgart: ). B. Metzler, 32—45,

Rosenthal, Franz (2007): Knowledge Triumphant: The Concept of Knowledge in Medieval Islam.
Leiden: E. J. Brill.

Rothermund, Dietmar (Hrsg.) (1999). Aneignung und Selbstbehauptung: Antworten auf die
europdische Expansion. Miinchen: R. Oldenbourg Verlag.

Schibler, Birgit (2016): Moderne Muslime: Ernest Renan und die Geschichte der ersten
Islamdebatte 1883. Paderborn: Ferdinand Schoningh.

Schneider, Ulrich Johannes (2010): ,,Uber das Stottern in Gedanken: Gegen die
Begriffsgeschichte®. In: Eine Typologie der Formen der Begriffsgeschichte. Hrsg.
von Riccardo Pozzo und Marco Sgarbi. Felix Meiner Verlag, 125-132.

Seker, Fatih M. (2013): Osmanli Entelektiiel Gelenegi. Istanbul: Dergah Yayinlari.

Seker, Fatih M. (2013): Osmanli Islém Tasawvuru. Istanbul: Dergéh Yayinlari.



DE GRUYTER Islam als Problem == 33

Sentiirk, Recep (2007): ,,Intellectual Dependency: Late Ottoman Intellectuals between Figh and
Social Science®. Die Welt des Islams 47.3/4: 283-318.

Sgarbi, Marco (2010): ,,Umrif3 der Theorie der Problemgeschichte“. In: Eine Typologie der Formen
der Begriffsgeschichte. Hrsg. von Riccardo Pozzo und Marco Sgarbi. Felix Meiner Verlag,
185-199.

Sheehan, James ). (1978): ,,Begriffsgeschichte: Theory and Practice®. The Journal of Modern
History 50.2: 312-319.

Skinner, Quentin (1969): ,Meaning and Understanding in the History of Ideas*. History and Theory
8: 3-53.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1988): ,Can the Subaltern Speak?“. In: Marxism and the
Interpretations of Culture. Hrsg. von Cary Nelson und Lawrence Grossberg. Chicago:
University of Illinois Press, 271-313.

Stern, Eliyahu (2018): ,,Scientific Materialism*. In: Jewish Materialism. Hrsg. von Eliyahu Stern.
Yale University Press, 85-113.

Toku, Neset (1996): Tiirkiye’de Anti-Materyalist Felsefe (Spiritiializm). Istanbul: Beyan.

Turnaoglu, Banu (2017): The Formation of Turkish Republicanism. Princeton et al.: Princeton
University Press.

Turnaoglu, Banu (2020): ,,Despotism (istibdad) in Ottoman Political Thought®. History of Political
Thought 41.1: 16-42.

U¢man, Abdullah (2010): ,,Sehbenderzdde Ahmed Hilmi (1865-1914)*, In: TDV Isldm Ansiklopedisi.
Hrsg. von. Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 424-425.

Utku, Ali / Kaya, M. Clineyt (2011): ,,Tiirkiye’de Modern Felsefe Tarihi Yaziminin Serencami: Geg-
Osmanli’dan Cumhuriyet’e Bir Literatiir Degerlendirmesi®. Tirkiye Arastirmalari Literatiir
Dergisi 9.17: 11-48.

Uyanik, Necmi (2004): ,,Batici bir Aydin Olarak Celal Nuri ileri ve Yenilesme Siirecinde Fikir
Hareketlerine Bakisi®, Selcuk Universitesi Tiirkiyat Arastirmalari Dergisi 15: 227-274,

Von Kiigelgen, Anke (1994): Averroes und die arabische Moderne: Ansitze zu einer
Neubegriindung des Rationalismus im Islam. Leiden et al.: Brill.

Von Kugelgen, Anke (2013): ,,'Progressiver Islam’ im ausgehenden Zarenreich: Das Plddoyer des
St.Petersburger Imams und Regierungsbeamten Ataulla Bajazitov (1846-1911) fiir die
Partizipation der Muslime an der modernen Zivilisation“. Asiatische Studien / Etudes
Asiatiques 67.3: 927-964.

Von Kiigelgen, Anke (2017): ,,Konflikt, Harmonie oder Autonomie“. In: Wissenschaft, Philosophie
und Religion - Religionskritische Positionen um 1900. Hrsg. von Anke Von Kiigelgen. Berlin:
Klaus Schwarz Verlag, 30-120.

Wahba, Mourad (1980): ,,The Paradox of Averroes“. Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie 66.2:
257-260.

Wijsen, Frans / Von Stuckrad, Kocku (Hrsg.) (2016). Making Religion. Leiden et al.: Brill.

Wild, Stefan (1996): ,,Islamic Enlightenment and the Paradox of Averroes®. Die Welt des Islams
36.3: 379-390.

Wittich, Dieter (1988): ,,Popularisierung von Wissenschaft und demokratische Bewegung “.
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 36.9: 840-843.

Wittkau-Horgby, Annette (1998): Materialismus: Entstehung und Wirkung in den Wissenschaften
des 19. Jahrhunderts. Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht.

Yuva, Ayse (2016): Transformer le monde ? L’efficace de la philosophie en temps de révolution
France-Allemagne, 1794-1815. Paris: Editions de la Maison des sciences de ’lhomme.



34 = E. Imeri DE GRUYTER

Zekeriyya, Uludag (2000): Sehbenderzade Filibeli Ahmet Hilmi ve Spiritiializm. istanbul: Ak¢ag
Yayinlari.

Zimmermann, Bénédicte / Werner, Michael (2002): ,Vergleich, Transfer, Verflechtung: Der Ansatz
der Histoire croisée und die Herausfoderung des Transnationalen“. Geschichte und
Gesellschaft 28.4;: 607-636.

Ziircher, Erik Jan (1997): Turkey: A Modern History. London: |.B. Tauris.



	Islam als Problem : Cela Nuri und Ahmed Hilmis (Filibeli) spätosmanischer Materialismusstreit

