
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 74 (2020)

Heft: 1

Artikel: Islam als Problem : Cela Nuri und Ahmed Hilmis (Filibeli)
spätosmanischer Materialismusstreit

Autor: Imeri, Enur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-905700

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-905700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2020; 74(1); 1-34

Enur Imeri*

Islam als Problem: Celal Nuri und Ahmed
Hilmis (Filibeli) spätosmanischer
Materialismusstreit

Problematizing Islam: The Materialismusstreit in the late
Ottoman context between Celal Nuri and Ahmed Hilmi (Filibeli)

https://doi.org/10.1515/asia-2020-0035

Abstract: The so-called Materialismusstreit evolved in the second half of the 19th

century as a new genre of popular literature and was carried out as a public debate

mainly by German popularisers. In the Ottoman context, however, the reception of
the Materialismusstreit demonstrates how a universalised perception of the West

had already become the main frame of reference among secularly educated

Ottoman intelligentsia in the course of late Ottoman modernity. This fact not only
constitutively shaped their modern discourse on Islam. Moreover, it brought about
at the same time fundamental semantic shifts in concepts holding a prominent role

within the Islamicate epistemological tradition. Consequently, the entanglement
between this abovementioned frame of reference and concepts inherited from a

traditional knowledge order resulted in a conceptual rupture with the traditional
epistemologies. In an attempt to exemplify the argument, this paper builds on a

less-known dispute on materialism between Celal Nuri and Ahmed Hilmi (Filibeli),
and shows the transformation in their usage of epistemic concepts such as 'ilm,
fenn, and din, as well as their reception of the Orientalist Islam discourse. Prior to
the analysis of two core primary sources, the first part of this paper elaborates on
the theoretical and methodological modalities of making fruitful the intellectual

output of late Ottoman modernity for a globally entangled intellectual history.

Keywords: Materialismusstreit, Islam, Celal Nuri, Ahmed Hilmi (Filibeli), Ottoman

modernity, history of ideas

Stichwörter: Materialismusstreit, Islam, Celal Nuri, Ahmed Hilmi (Filibeli),
Osmanische Moderne, Ideengeschichte

Corresponding author: Enur Imeri, Universität Bern, Institut für Islamwissenschaft und Neuere

Orientalische Philologie, Lerchenweg 36, 3012 Bern, Switzerland, E-mail: imeri@islam.unibe.ch



2 — E. Imeri DE GRUYTER

1 Einleitung

Der vorliegende Artikel untersucht den ersten Band von Celal Nuris1 (st. 1938)

dreibändigem Werk Tärlkh-i Istiqbäl (Geschichte der Zukunft) mit dem Untertitel
Mesä'il-i fikriyye (Intellektuelle Probleme)2 und Ahmed Hilmis (Filibeli) (st. 1914)

Buch Hudür-i 'aql-i fenn-de mäddiyyün meslek-i daläleti (Die Irrtumslehre des

Materialismus in Anbetracht der wissenschaftlichen Vernunft),3 welches als eine
direkte Replik auf die Schrift von Celal Nuri deklariert ist. Diesem Diskurs kommt
insofern eine für das spätosmanische intellektuelle Klima repräsentative Bedeutung

zu, als dass beiden Werken Europa und der europäische Islamdiskurs als

selbstverständlicher epistemischer Referenzrahmen im Sinne einer etablierten

Wissensordnung zugrunde liegt, die auch eine schleichende Transformation in der
Semantik zentraler Wissenskonzepte herbeiführte. Die Codierung des hier
analysierten Diskurses als Materialismusstreit in Anlehnung an dessen

deutschsprachigen Ur-Kontext geschieht dabei in programmatischer Absicht. Denn aus
der Re-Konzeptualisierung des Materialismusstreits zur Denomination eines

außereuropäischen Diskurses ergeben sich konzeptuell-methodologische sowie

epistemologische Fragen. Diese beziehen sich allesamt auf die Möglichkeit der

Untersuchung der Wissensordnungen aussereuropäischer Modernen und zwar in
einer Weise, wie aus lokalen Verflechtungen globale Prämissen in Bezug auf die
intellektuelle Geschichte der Moderne gewonnen werden können. Darüber hinaus
stellt die Klassifizierung der Werke sowie die Porträtierung der beiden Autoren
ihrerseits eine sozialhistorische Herausforderung dar und hängt mit den konzep-
tuellen Überlegungen eng zusammen. In diesem Beitrag werden anhand der

Argumentationsstruktur der beiden Texte sowie ihres Referenzrahmens zu zeigen

versucht, welche theoretischen und methodologischen Prämissen sich aus der

Untersuchung der spätosmanischen Philosophie ergeben, wobei für Letztere eine

epistemische Asymmetrie in den Rezeptionsdynamiken charakteristisch war.4 Zu

diesem Zweck präsentiert der vorliegende Artikel beide Autoren in ihrem Wirken

1 In diesem Artikel werden die Personennamen der Eindeutigkeit und Anschlussfähigkeit an die

vorhandene Literatur halber analog zu ihrer Schreibweise im Standardtürkischen wiedergegeben.
Zur Transkription der Werktitel werden hingegen die Transkriptionsregeln der DMG herangezogen.

Bei den Vokalen arabischer Begriffe wird der Lesbarkeit halber ebenfalls die türkische
Variation zwischen a und e beibehalten.
2 Nuri 1331 [1913].

3 Hilmi 1332 [1913/1914],

4 Die Überlegungen in diesem Artikel basieren auf den Resultaten des laufenden, vom
Schweizerischen Nationalfonds (SNF) geförderten Dissertationsprojekts Der Materialismusstreit auf
Osmanisch an der Universität Bern im Rahmen des Forschungsschwerpunkts Philosophie in der

nahöstlichen Moderne.



DE GRUYTER Islam als Problem — 3

als moderne Intellektuelle anhand ihrer Typologisierung in der Forschung. Dieser

Punkt soll dazu dienen, einige Gemeinsamkeiten der Vertreter einer intellektuellen
Klasse jeglicher Couleur im spätosmanischen Kontext herauszuarbeiten, die sich

im Zuge des 19. Jahrhunderts als Resultat der Bildungsreformen und der säkularen

Bildungseinrichtungen konstituierte. Diese soziale Klasse gehörte auch zu den

Hauptakteuren des Publikationsbooms, der nach der zweiten Konstitutionellen
Periode nach 1908 ansetze und in dessen Kontext die beiden hier analysierten
Quellentexte entstanden.5

Nicht zuletzt aufgrund seiner Vielschreibertätigkeit zu einem breiten Spektrum

an Themen, die den modernen nahöstlichen intellektuellen Diskurs

maßgeblich prägten, nimmt Celal Nuri in der spätosmanischen und
frührepublikanischen Landschaft der Türkei einen prominenten Platz ein.6 Als Vertreter der

Verwestlichungslager7 mit profunden Kenntnissen der französischen Sprache und
seines säkularen Bildungshintergrunds ist Celal Nuri nebst seiner Affirmation
europäischer materialistischer8 und sozialdarwinistischer9 Werke in der
Forschung nicht zuletzt auch als panislamistischer Autor bekannt.10 Seinem

selbstproklamiert reformatorischen Werk ist neben argumentativen Inkohärenzen

respektive Ambivalenzen zudem ein Spannungsverhältnis zur spätosmanischen
Öffentlichkeit eigen, in deren Diskurs er sich als elitärer Popularisierer einfügte.11

Ahmed Hilmi wird in der Forschung ebenfalls als panislamistischer12

beziehungsweise als islamistischer13 Intellektueller wahrgenommen und philosophisch
der spiritualistischen Schule zugeordnet.14 Vermutlich an derselben säkularen

Bildungsinstitution wie Celal Nuri ausgebildet, war er später Staatsbediensteter in
diversen Funktionen und Aussenposten des Osmanischen Reiches. Zu Beginn des

20. Jahrhunderts der politischen Dissidenz verdächtigt und nach Fessan verbannt,
kehrte er erst nach der Jungtürkenrevolution im Jahre 1908 nach Istanbul zurück.
Danach intensivierte sich seine rege intellektuelle und schriftstellerische Tätigkeit,
die bis zu seinem abrupten Tod im Jahre 1914 andauerte. Während dieser Zeit

entstanden neben Romanen und einer von ihm herausgegebenen Zeitung auch

5 Vgl. Baykal 2019: 43-71.
6 Für detailliertere biografische Angaben und einen Überblick über seine Werke siehe z. B.

Buzpinar 2007; Buzpmar 2008; Herzog 1996: 88-92; Kayali 1997; Uyanik 2004.

7 Vgl. Hanioglu 1997: 43-44.
8 Vgl. Akgün 20052 [1988]: 279-282.

9 Vgl. Dogan 2012 [2006]: 230-233.

10 Vgl. Aydtn 2007: 99-104; Landau 1990:80-84.
11 Vgl. Herzog 1996: 8, 98-104 et passim.
12 Vgl. Landau 1990: 77-79.
13 Vgl. Kara 2017 [1986]: 63-66.
14 Vgl. Zekeriyya 2000; Bolay 19883 [1967]: 194-197.



4 — E. Imeri DE GRUYTER

Werke mit philosophischem Anspruch sowie an die Jugend adressierte erzieherische

Pamphlete.15

2 Der Materialismusstreit und dessen

spätosmanische Aneignung

Der Materialismusstreit16 bildete ab der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts einen
Teil des europaweit geführten Diskurses um den epistemologischen Primatsanspruch

des szientistischen Positivismus über den jeweiligen Untersuchungsgegenstand

der einzelnen Naturwissenschaften hinaus. Sowohl im
deutschsprachigen als auch im französischsprachigen Raum war diese Debatte

jedoch zusätzlich von einer starken öffentlichen, namentlich
populärwissenschaftlichen Dimension begleitet.17 Dieser populärwissenschaftliche
Materialismus reklamierte nicht nur die epistemologische Alleinherrschaft für die
Erklärung sämtlicher „Welträtsel"18 für sich, sondern schloss die Existenz jeglichen

Seins ausserhalb seines Geltungsbereiches aus.19 Während im
deutschsprachigen öffentlichen Diskurs Biologen und Mediziner wie Ludwig Büchner (st.

1899), Carl Vogt (st. 1895) oder Ernst Haeckel (st. 1919) den methodischen
Materialismus20 der Naturwissenschaften zu einer dogmatischen Weltanschauung21

und monistischen Wissensordnung hochstilisierten, formierten sich in der
französischen und britischen Wissenschaftsphilosophie konventionalistische sowie
antinaturalistische Bewegungen, die öffentlichkeitswirksam die Kontextualität
beziehungsweise Sozialität der wissenschaftlichen Erkenntnis gegenüber dem

positivistischen Absolutheitsanspruch hervorhoben.22 Das Gegenlager in diesem

Materialismusstreit legte ein breitgefächertes argumentatives Spektrum entsprechend

der jeweiligen disziplinären beziehungsweise epistemologischen Warte der
Kontrahenten an den Tag. Im deutschsprachigen akademischen Diskurs kulminierte

beispielsweise die Ablehnung der weltanschaulichen Verabsolutierung des

15 Vgl. Uçman 2010.

16 Siehe dazu Meschede 1980; Bayertz et al. 2012; Bayertz et al. 2007; Gregory 1977.

17 Vgl. Daum 1998; Daum 2004.

18 Vgl. Haeckel 1899.

19 Vgl. Bayertz et al. 2012: xvii.
20 Vgl. Bayertz et al. 2012: xvi.
21 Zum Begriff Weltanschauung im Kontext der deutschen intellektuellen Landschaft des 19.

Jahrhunderts siehe z. B. Naugle 2002: 55-57.

22 Aus der Rezeption dieser Intervention heraus entwickelte sich auch ein epistemologischer
Anspruch der Wissenschaftsgeschichte als Disziplin. Vgl. Brenner 2003: 26; Müller-Wille et al.
2017; Rheinberger 2017; Nasim 2013.



DE GRUYTER Islam als Problem — 5

Materialismus und des Geltungsanspruchs der Naturwissenschaften im
symbolträchtigen Slogan „Ignoramus et Ignorabimus" des Physiologen Emil Heinrich du
Bois-Reymond (st. 1896).23

Neben dieser innerakademischen Dimension zeichnete sich der
Materialismusstreit auch durch einen öffentlichen Charakter aus; schliesslich wurde die
totalitäre materialistische Weltanschauung am wirkmächtigsten in
populärwissenschaftlichen Schriften in öffentlichen Medien propagiert. Die Verbreitung
der Wissenschaftspopularisierung als literarisches Genre im Europa des 19.

Jahrhunderts wird sozialhistorisch gemeinhin mit den bürgerlichen intellektuellen
Klassen in Verbindung gebracht.24 So lassen sich im Kontext des damaligen
deutschen Bildungsbürgertums beispielsweise die populärwissenschaftlichen
Plädoyers für den Materialismus als Resultat des Öffentlichkeitsanspruchs des

Bildungsbürgertums respektive als Antwort auf dessen Nachfrage nach dem

Zugang zu naturwissenschaftlichem Wissen deuten.25

An dieser Stelle sei vorweggenommen, dass die oben genannten europäischen
Kontexte in den hier zu besprechenden Texten als Hauptreferenzrahmen der
untersuchten Autoren fungierten. Für die Argumentation der vorliegenden Arbeit
ist statt verschiedener Stadien dieser vielschichtigen epistemologischen Debatte

zwischen dem materialistischen Naturalismus und den neukantianischen
Interventionen26 ein Aspekt hervorzuheben, der zugleich ausführt, in welcher Form der

in diesem Artikel untersuchte Diskurs methodologisch erfasst werden kann. Der

philosophische Geltungsanspruch der sogenannten Vulgärmaterialisten27 richtete
sich unmittelbar gegen die neukantianische Philosophie.28 Der
Materialismusstreit tangierte die Stellung der Philosophie als eigenständige Disziplin in
beachtlichem Masse und kann daher ohne eine Auseinandersetzung mit dem
Diskurs über die Epistemologie und Methodologie der Philosophie im Europa des

19. Jahrhunderts nicht gedeutet werden.

23 Vgl. Bayertz et al. 2012; Bayertz et al. 2007; Gregory 1977:148-151.

24 Für den französischen Kontext siehe z. B. Béguet 1990; Bensaude-Vincent 1993. Für den

englischsprachigen Kontext siehe Dawson 2010. Für den deutschsprachgien Kontext siehe

insbesondere Daum 1998; Wittich 1988; Gregory 1977:149-152.

25 Vgl. Daum 1998: 7.

26 Für die umfassendste Darstellung der Debatte siehe Lange 1887 [1866], Vgl. auch Gregory 1977:

145-163.

27 Vgl. Bayertz et al. 2012: xi; Hanioglu adaptiert diese marxistische Bezeichnung des

Populärmaterialismus des 19. Jahrhunderts auf den spätosmanischen Kontext. Vgl. Hanioglu 2005: 36-37
et passim. Im französischsprachigen Kontext bezieht sich das Adjektiv vulgär lediglich auf die

Wissenschaftspopularisierung als Genre. Vgl. Béguet 1990.

28 Vgl. Gregory 1977:145-163.



6 — E. Imeri DE GRUYTER

Neben dem oben genannten sozialhistorischen Zugang wird das Aufkommen
des Materialismus im Kontext des 19. Jahrhunderts aus der Sicht der westlichen

Philosophiegeschichte mitunter als Bewusstseinsgeschichte29 respektive als

Problemgeschichte30 aufgefasst, welche sich auf der Grundlage der sich immer
mehr ausdifferenzierenden Teilgebiete der Naturwissenschaften der empirischen
Erklärung und Deutung des Lebendigen annahm. Bei einem solchen Zugang rückt
der Materialismus als ein epochen- und disziplinübergreifendes Problem ins
Zentrum und fungiert als gemeinsamer Nenner, um in verschiedenen Wissensfeldern

das materialistische Moment zu identifizieren.31 Im Lichte der

Auseinandersetzungen über die Autonomie der Philosophie und ihren Erkenntnisanspruch
favorisierte das neukantianische Philosophieverständnis die Philosopheme als

zeitlose Einheiten und als roten Faden eines teleologischen Erkenntnisprozesses in
der Philosophiegeschichte;32 ein Zugang, dem das Etikett des Historismus und

Dogmatismus angehaftet bleibt.33 Im Kern einer solchen Philosophieauffassung
steht - analog zur Positionierung der Wissenschaften - der Anspruch auf
Allgemeingültigkeit und folglich die Wissenschaftlichkeit der Philosophie als Disziplin im
Geiste des positivistischen Fortschrittdenkens des 19. Jahrhunderts.34

In neueren problemgeschichtlichen Ansätzen rückt anstelle der Vorannahme
der Zeitlosigkeit der Probleme ihre Interdisziplinarität in den Vordergrund.35 Die

interdisziplinäre Perspektive auf den Materialismusstreit erlaubt, den Blick auf die

Rezeption beziehungsweise Aneignungsprozesse sowohl der Argumentationsstrukturen

der jeweiligen Positionen als auch der populärwissenschaftlichen
Literatur als Genre zu richten und dabei die Extension des Problembegriffs und

folglich das Problem im jeweiligen sozialen, politischen und intellektuellen
Kontext erst zu definieren. Dies kann aber nur mit einer kontextuellen Lektüre der

Philosophiegeschichte geschehen, in der sowohl die Rückbindung der Rezeption
an eigene Wissenstraditionen als auch die Aneignungsdynamiken beobachtet
werden. Für Ersteres bietet sich ein hybrider, nämlich begriffsgeschichtlich

29 Vgl. Bayertz et al. 2012: xxi.
30 Vgl. Wittkau-Horgby 1998:18-19. Wittkau-Horgby stützt ihre Konzipierung des Materialismus
des 19. Jarhhunderts in Anlehnung an Wolf Lepenies' Werke zur Historischen Wissenschaftsforschung

als Problemgeschichte mit der Zelltheorie und deren Implikationen für Ethik und Recht im
Zentrum. Vgl. Lepenies 1978: 444.

31 Vgl. Wittkau-Horgby 1998:19.

32 Vgl. Brelage 1962. Siehe auch Müller/Schmieder 2016: 84-93.
33 Vgl. Gadamer 1987 [1971]; Kerber 2016; Müller/Schmieder 2016: 899.

34 Vgl. Brelage 1962: 387.

35 Vgl. Sgarbi 2010.



DE GRUYTER Islam als Problem — 7

stimulierter ideen- bzw. wissensgeschichtlicher Ansatz an,36 in dem einerseits die
Transformation der Semantik zentraler Wissensbegriffe im Vordergrund steht und
andererseits der Zeit- und Erwartungshorizont37 der Akteure sowie die konstitutive
Rolle der sozialhistorischen Einbindung ihrer intellektuellen Leistungen
anerkannt werden.38 Für Zweiteres, d. h. für die Erfassung der Aneignungs- und

Akkulturationsdynamiken der modernen europäischen Wissensliteratur, stellt
sich ausgehend aus diesem kontextuellen Zugang die Frage, in welcher Relation
die Verflechtung zu sehen ist und ob dabei neben politischen auch epistemische
Machtkonstellationen respektive Asymmetrien konstitutiv sind. Aus der

Beobachtung des gleichzeitigen Aufkommens und der globalen Rezeption der

populärmaterialistischen Schriften39 drängt sich auf den ersten Blick die

Verflechtungsgeschichte zwar als hermeneutischen Ansatz auf. Für sie ist die
Vorannahme der Transnationalität, welche die reziproke Konstitution globaler
Kontexte zur Grundannahme macht, zentral.40 Jedoch stellen die asymmetrischen

Aneignungsdynamiken im Kontext der nichteuropäischen Modernen für die

Ideengeschichte ein unüberwindbares Problem für den globalgeschichtlichen
Anspruch der Verflechtungsgeschichte dar. In Bezug auf den Untersuchungsgegenstand

dieses Artikels rührt dieses Problem zum einen von der Unterschiedlichkeit

der sozialen Kontexte, in denen der Materialismusstreit öffentlichkeitswirksam

ausgetragen wurde. Denn in Bezug auf das spätosmanischen intellektuelle Klima kann

nicht von einer analogen Verschränkung der Wissensproduktion in den

Naturwissenschaften und deren Verbreitung in populärwissenschaftlichen Schriften mit
bildungsbürgerlichen Ansprüchen ausgegangen werden. Zum anderen gibt es

keinerlei historische Anhaltspunkte für eine Interaktion zwischen den europäischen

Referenzpersonen und den spätosmanischen Rezipienten des Materialismusstreits. Im
Unterschied zum europäischen Kontext weist das spätosmanische philosophische
Schrifttum zudem Charakteristika einer „Krisenliteratur"41 auf und war primär
sozialrelevanten Fragen gewidmet. Die Rezeption von Philosophie und Wissenschaft

war daher primär auf die Überwindung des perzipierten und gleichzeitig von aussen

herangetragenen Niedergangs42 und auf die Reaktion auf orientalistische

36 Vgl. Sheehan 1978.

37 Vgl. Koselleck 1989" [1979]: 349-375.
38 Vgl. Skinner 1969; Für einen Überblick über begriffs- ideen- und wissensgeschichtlichen
Ansätze siehe Müller/Schmieder 2016; Sgarbi 2010:185-199; Schneider 2010.

39 Vgl. Stern 2018.

40 Vgl. Zimmermann/Wemer 2002.

41 Herzog 1996: 6 et passim.
42 Siehe dazu Rothermund 1999; Herzog 1999.



8 — E. Imeri DE GRUYTER

Konstruktionen des Ostens und des Islam ausgerichtet.43 Dies suggeriert eine
subalterne44 Modalität auf der Ebene der Aneignung, Produktion und dem Transfer von
Wissen, welches im breitesten Sinne des Wortes verstanden wird, um einerseits der

breiten Semantik dessen arabischen Pendants ';7m45 und andererseits

wissensgeschichtlichen Ansätzen Rechnung zu tragen. Bei Letzteren etablierte sich seit der

zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts nach und nach die Einsicht, dass die
Wissenschaften als Teü des gesamtgesellschaftlichen Diskurses nur insofern als spezialisierte

Subkulturen existieren, als sie in einem engen, reziproken Austausch mit anderen

Gesellschaftsbereichen stehen.46 Für den Zweck des vorliegenden Artikels ist hier die

Schlussfolgerung relevant, dass die intellektuellen Entwicklungen einer bestimmten

Epoche als Teil einer Wissensgeschichte zu verstehen sind, welche neben den

einzelnen Wissenschaften auch weitere andere Wissensfelder einschliesst.47

Blicken wir auf die akademische Historiografie des osmanischen
Materialismusstreits, so fällt zunächst auf, dass sie oft mit der Prämisse eines zeit- und

kontextunabhängigen Problems operiert und die Diffusion dieses Materialismus
dokumentarisch respektive quasi buchgeschichtlich48 bis in das frühe 19.

Jahrhundert zurückverfolgt,49 ohne dabei die Transformationen im Aneignungs-

prozess zu berücksichtigen.50 In einem breiteren Kontext steht diese Literatur im
Zentrum der innerakademischen Debatte über die Frage nach der Möglichkeit,
Existenz und Modalität einer eigenen nationalen Philosophietradition in der
Türkei.51 Diese akademisch-philosophische Aufarbeitung der spätosmanischen
intellektuellen Geschichte konstituiert sich zum einen auf der Grundlage einer

Eigenkritik aus den Reihen der akademischen türkischen Philosophie nach der

Republikgründung, die einen radikalen Bruch mit der intellektuellen Leistung in
der osmanischen Geschichte und mithin den tradierten Wissensordnungen

43 Vgl. Malik 1999.

44 Zum breiten Bedeutungsspektrum dieses auf Antonio Gramsci zurückgehenden Begriffs der

Subalternität in der postkolonialen Theorie siehe z. B. Spivak 1988; Bhabha 1994; Chakrabarty

2000; Conrad/Randeria 2002; Heé 2017.

45 Vgl. Rosenthal 2007 [1970]; Akkach 2019. Für den spätosmanischen Kontext siehe Kara 2003.

46 Vgl. Müller-Wille et al. 2017: 2-3.

47 Vgl. Müller-Wille et al. 2017: 3.

48 Zur Buchgeschichte im Allgemeinen siehe Darnton 1982.

49 Neben zahllosen online verfügbaren Qualifikationsarbeiten seien folgende genannt; Akgün
20052 [1988]; Toku 1996; Korlaelçi 1986; Koç 2009.

50 Die bisher indizienreichste Dokumentation des spätosmanischen Materialismus mit
Berücksichtigung des populären Charakters der rezipierten Literatur bietet §ükrü Hanioglu in

Hanioglu 2005.

51 Vgl. Utku/Kaya 2011; Gürsoy 2006; Alpyagil 2012.



DE GRUYTER Islam als Problem —— 9

herbeiführte.52 Zum anderen dominierte seit der Mitte des 20. Jahrhunderts eine

eklektizistische soziologische Rezeption dieser Literatur zum Zwecke der

Untermauerung teleologischer Metanarrative einer türkischen Säkularisierung,53 wobei
mitunter die soziologische Betrachtung der intellektuellen Tradition als die einzig
legitime postuliert wurde.54

Aus dieser knappen methodologischen Tour d'horizon lässt sich ableiten, dass

die Problematisierung des spätosmanischen Materialismusstreits eine geschichts-

epistemologische Herausforderung darstellt. Diese kann nur transdiziplinär und mit
einer kontextualistischen Herangehensweise bewältigt werden, in der von der

sozialen Konstruktion der Probleme und des Wissens (einschliesslich des

wissenschaftlichen und philosophischen) ausgegangen wird.55 Gemäss diesem Zugang wird
die folgende Textanalyse bereits als Teil des Definitionsprozesses des Problems

begriffen, namentlich des Materialismusstreits im osmanischen Kontext. Dabei gilt es

zu fragen, wie die Akteure im Aneignungsprozess ihr Problem und ihr Wissen

konstituierten, welche diskursiven Dynamiken dabei massgebend waren und welche

semantischen Transformationen stattfanden.

3 Materialismus als urislamisches Gebot: Celal
Nu ris Geschichte der Zukunft

Im Vorwort des 191356 (a. h. 1331) erschienenen ersten Bandes des Werks Tänkh-i Istiqbäl
(Geschichte der Zukunft) mit dem Untertitel Mesä'il-i fikriyye (Intellektuelle Probleme)

läutet Celal Nuri seine Ausführungen mit einem Einblick in seinen Erwartungshorizont
ein,57 nämlich mit der Erzählung eines Wachtraums, der ihn auf der Suche nach einem

vergangenheits-, gegenwarts- und zukunftsumfassen Grundprinzip ereüte.58 In einem

altägyptischen Tempel trifft er auf einen betagten Weisen und eröffnet diesem
angesichts seiner Besorgnis um sein Volk den Wunsch, eine Geschichte der Zukunft zu
verfassen, worauf der Weise, über Celal Nuris von der Geschichte abgekoppelte

Zukunftsgewandtheit erstaunt, sich in eine zweiköpfige Statue verwandelt.59

52 Vgl. Direk 2014: 25.

53 Vgl. Berkes 1998 [1964],

54 Vgl. Mardin 200815 [1964]: 18; Direk 2014: 30.

55 Vgl. Heinssen 2001.

56 Auf dem Titelblatt des Werks figuriert explizit das higri-Jahr 1331. Hingegen steht unter dem

Vorwort das exakte Datum, der 29. August 1329, nach dem rümf-Kalender, was dem 11. September
1913 n. Chr. entspricht.
57 Vgl. Koselleck 1989" [1979]: 349-375.

58 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 6.

59 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 14-15.



10 E. Imeri DE GRUYTER

Das darauffolgende Kapitel mit dem Titel Philosophie und ihre Zukunft (felsefe ve-

istiqbäli) betont den epistemologischen Primat der positiven Wissenschaft wie folgt:

Es gibt ein einziges Mittel zur Erlangung der Wahrheit (haqiqat): die Wissenschaft (fenn). Das

Mittel, das uns über die Existenz der nicht erreichbaren Wahrheit berichtet oder diese in einer

symbolischen (ramzi) Weise zeigt, ist jedoch din. Jede existierende Theorie, jedes Wissensfeld

und jede Wissenschaft {'ilm ve-fenn)60 sowie jede Philosophie, die von den Rätseln des

Universums spricht, ist leer.61

Die von Celal Nuri im obigen Zitat internalisierte Semantik von zentralen

Wissensbegriffen wie 'ilm, fenn und din geben einen ersten Hinweis auf den
Referenzrahmen, der zugleich die epistemische Bedingung für die logische
Konstruktion seiner Argumentation bildet. Letztere geht von einer positivistischen
Philosophiedefinition als Vorstadium der Wissenschaft respektive als Summe

potenziell künftiger wissenschaftlicher Aussagen aus. Die Philosophie wird hier
als das hypothetische Zwischenstadium der künftigen Wissenschaft definiert:

[...] In der Zukunft wird eine wahre und positive {muthbet) Philosophie entstehen. Die

Aufgabe der Wissenschaft ist es, die Ereignisse zu registrieren, zu erfahren und festzuhalten. Die

Aufgabe der Philosophie ist es, die Gesetze zwischen ihnen zu bestimmen und zwischen den

gelösten und noch nicht gelösten Sachverhalten nach einem wissenschaftlichen {fenni) und
empirischen Grundsatz „Hypothesen" [H. i. 0] zu generieren. Aus dieser Sicht ist die
Philosophie die Physiologie der Wissenschaft. Darauf aufbauend werden viele Hypothesen, die
heute das Feld der Philosophie ausmachen [...], nach und nach in die Wissenschaft
übergehen. Die gegenwärtige positive Philosophie ist die künftige Wissenschaft. In Zukunft wird
jedoch dank der Wissenschaft jene Philosophie keinen Platz mehr finden, die sich mit
anderen Fragen als den rational beweisbaren auseinandersetzt und beispielsweise das

Unendliche zu beweisen oder gar zu erklären sucht.62

Neben dem Primatsanspruch der Wissenschaft ist hier auch die zukunftsweisende

dogmatische Festlegung des positivistischen Wissenschaftsbegriffs als ord-

nungsgebendes epistemisches Gefüge eklatant. Dieses fungiert zugleich als do-

xographische Vorgabe dafür, was in Zukunft als Philosophie gelten kann.
Die Aufgabe von din als separatem Wissensfeld ist zudem, solche Aussagen über
die Welt zu generieren, die nicht von der Wissenschaft kommen, wobei diese

wesensmässig symbolhaft bleiben und keine potenziellen Tatsachenbehauptungen
im positivistischen Sinne sein können.

60 Die Semantiken der beiden Wissensbegriffe 'ilm und fenn im Kontext der spätosmanischen
intellektuellen Literatur sind oft fliessend und ihre kopulierte Verwendung dient oft der zusätzlichen

Nuancierung des positivistischen Wissensbegriffs. Vgl. Kara 2003.

61 Nuri 1331 [1913]: 17.

62 Nuri 1331 [1913]: 22.



DE GRUYTER Islam als Problem —— 11

Im anschliessenden Kapitel Die Methode des Spiritualismus, Materialismus und

Monismus (meslek-i, rühiyyün, mäddiyyün, wahdiyyün)63 deklariert er die Kenntnis
dieser Richtungen insbesondere für 'ulamä' als individuelle Pflicht (fard 'ayn) mit
der Begründung, in der materialistischen Philosophie sei ein dem Islam inhärentes

Prinzip enthalten.64 In diesem Kapitel legt er die Übersetzung einer „kürzlich vor
seinem Tod" erschienen Studie von Ludwig Büchner vor.65 Interessanterweise

konstatiert Celal Nuri einerseits, dass „Professor Büchner" nicht als der grösste
Vordenker des Materialismus im 19. Jahrhundert, sondern als dessen bekanntester
Verbreiter und Popularisierer bekannt sei. Andererseits schreibt er der Person

Büchners nach wie vor einen autoritativen Charakter zu, obwohl dessen bekanntestes

Werk Kraft und Stoff66 als überholt gelte.67

Im Kapitel Religion und ihre Zukunft (din ve-istiqbäli) liefert Celal Nuri
schliesslich folgende Definition von din:

din drückt das Unbekannte mittels eines endgültigen Grundsatzes aus und bringt Begriffe wie
Vollkommenheit (ekmeliyyet), Gerechtigkeit i'adälet), Gnade (ra'fet) und Vorsehung (gäye-i

emeï] symbolisch in eine für den Verstand erfassbare Form. In den Feldern, mit denen sie sich

beschäftigt, stützt sie sich hinsichtlich des Gebots der empfehlenswerten respektive des

Verbots der untersagungswürdigen Dinge auf das erschaffende Wesen (dät-i bäri'), die sie als

das Symbol der Vollkommenheit (remz-i ekmeliyyet) erachtet [...].68

Diese Definition knüpft an die obige Verhältnisbestimmung von din als eigenem
Wissensfeld an. Dabei fällt auf, dass er den symbolischen Charakter dieses
Wissensfelds dahingehend ausbuchstabiert, dass din im Sinne eines ordre universel als

Ordnungsbegriff neu semantisiert wird.69 Gemäss seinen Ausführungen ist din

63 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 25-53. Celal Nuri gibt hier die französischen Übersetzungen dieser

Begriffe spiritwälizm, mäteryälizm und münizm selber an.

64 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 26.

65 Nuri 1331 [1913]: 25. Es handelt sich wohl um das vierte Kapitel Der Materialismus von Büchner
1898. Der osmanische Text weicht jedoch in Länge und Wortlaut vom deutschen Original ab und
stimmt indes mit dessen französischer paraphrasierender Übersetzung überein. Vgl. Büchner
1901.

66 Büchner 1855.

67 Nuri 1331 [1913]: 25.

68 Nuri 1331 [1913]: 62.

69 Aus den Ausführungen Celal Nuris wird nicht klar, ob er den Islam unter dem Einfluss des

Comte'schen Drei-Stadien-Gesetzes als den günstigeren Übergangsträger zum positiven
beziehungsweise wissenschaftlichen Stadium ansieht oder ob er den Islam gar mit dem positivistischen
Ideal der religion de l'humanité amalgamiert. Unter den Intellektuellen der Jungtürken war die Idee

einer transitionalen Eignung des Islam im Kontext des positivistischen Fortschrittsnarrativs
besonders verbreitet, wie dies am Beispiel von Ahmed Riza, des wohl prominentesten osmanischen

Vertreters des Positivismus, zum Vorschein kommt. Siehe dazu Kaynar 2011: 233-247; Kaynar 2020.

Ich danke Erdal Kaynar für diesen Hinweis und das Manuskript seiner Dissertation.



12 — E. Imeri DE GRUYTER

insofern nützlich und notwendig, als sie nur innerhalb des ihr zugeteilten
Wissensfelds und nur im Gewissen existent ist,70 ihren „althergebrachten Konservatismus"

ablegt71 und nicht mit „positiven Wahrheiten" im Widerspruch steht.72

Daraus folgt aber auch, dass din bei Celal Nuri dem modernen Religionsbegriff
entspricht, wobei diese Re-Semantisierung im Werk bereits vollständig etabliert
ist. Im Sinne dieses Religionsbegriffs sieht Celal Nuri im Islam den besten Kandidaten

dafür, die „universale Religion" (dln-i 'umümi)73 der Zukunft zu werden, weil
er in seinem antiheidnischen Entstehungskontext auf einer empirischen Grundlage

gegründet sei.74 Dem Islam schreibt er zudem das Verdienst einer einzigen
Theologie zu, in welcher sich die Transzendenz aus der Weltimmanenz, d. h. aus
den „materiellen Umständen" heraus abstrahiert habe.75 Der Islam gebiete zudem

den Fortschritt, dessen Entfaltung bedürfe aber einer Modifikation (ta'dîl) der

Dogmen- ('aqä'id) und Normenlehre (fiqh).76 Mit dem Verweis auf diese wesen-

smässige Fortschrittskonzeption des Islam grenzt er seinen Reformdiskurs von der

protestantischen Reformation ab und knüpft stattdessen implizit an den
islamischen Erneuerungsdiskurs seiner Zeit an.77

Als Beleg für die inhärente Fortschrittlichkeit des Islam verweist Celal Nuri im
Kapitel Gedankenfreiheit im Islam (muslumänliqda hurriyyet-i fikriyye) auf das freie
intellektuelle Klima im islamischen Mittelalter, aus dem schliesslich auch die

islamische Philosophie hervorgegangen sei, welche während langer Zeit das

menschliche Denken geleitet habe.78 Entlang der Argumentationslinie von Ernest

Renan (st. 1892)79 und dessen Niedergangsthese macht er die fehlende Rezeption
der Philosophie von Averroes in der /calam-Tradition für den intellektuellen

70 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 65.

71 Nuri 1331 [1913]: 66.

72 Nuri 1331 [1913]: 63.

73 Nuri 1331 [1913]: 71.

74 Für die Verbreitung dieses positivistischen Religionsbegriffs in globalen Kontexten sowie

unter den Jungtürken siehe Turnaoglu 2017: 88-91.
75 Nuri 1331 [1913]: 67.

76 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 70-71. Für die/tgh-Konzeption der spätosmanischen Intellektuellen siehe

§entürk 2007.

77 Nuri 1331 [1913]: 69-70. Für einen Überblick über die wichtigsten Protagonisten des globalen
Erneuerungsdiskurses des Islam siehe Kurzman 2002.

78 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 73.

79 Vgl. Renan 1852; Renan 18633; Renan 1947. Zur Rezeption von Renans Thesen unter modernen

muslmischen Denkern siehe Schäbler 2016; Cündioglu 1996; von Kügelgen 1994; von Kügelgen
2013.



DE GRUYTER Islam als Problem 13

Niedergang der islamischen Welt verantwortlich.80 Zum anderen wiederholt Celal

Nuri das antisemitische Postulat Renans in Bezug auf die Unfähigkeit der Araber

zu freiem Denken aufgrund ihres Semitentums und Monotheismus.81 Dabei koppelt

er wider Renans essentialisierende Kausalität zwischen Islam und Niedergang
den Islambegriff von diesem Inkompatibilitätspostulat ab und betont stattdessen

die Blüte der Wissenschaften bei nichtsemitischen Muslimen als Gegenargument.82

Darüber hinaus leitet er gerade aus diesen Ausführungen Renans zur
nichtarabischen Ethnizität der mittelalterlichen Philosophie eine positive Kausalität

zwischen Islam und Wissenschaft ab, welche derjenigen Renans

entgegengesetzt ist.83 Indem Celal Nuri das gesamte Werk von Averroes als

Auseinandersetzung mit und Korrektiv der Positionen der frühen islamischen
intellektuellen fca/äm-Tradition am Beispiel von Ikhwän Al-Safä, Avicenna sowie

der Mu'tazila kontextualisiert, versucht er, das freie Denken aus der islamischen
Wissenstradition heraus zu legitimieren und deutet folglich das Niedergangspostulat

als Bruch zwischen der frühen und späteren ka/äm-Tradition. Die spätere
intellektuelle Leistung der ka/üm-Literatur als totalitäre Wissensordnung setzt er
mit der Geschichte der osmanischen Herrschaft in Verbindung, die er als

„Despotismus" (istibdäd) im Sinne eines Epochenbegriffs bezeichnet.84 Dass Celal Nuri
diesen Despotismus primär als epistemische Dominanz statt nur eines politischen
Herrschaftsstils semantisiert85 und diesen für die fortschrittshemmende Totalität
der Wissensordnung verantwortlich macht, zeigt sich daran, dass er das

Aufkommen der kaläm-Literatur und den 'ulamä' als ihrem Träger kausal mit dem

Despotismus verknüpft und die dogmatische und legalistische Literatur als die

niedrigsten Wissensfelder bezeichnet, welche die islamische Tradition je
hervorgebracht habe.86 Die Errungenschaft von istibdäd ist demnach die spätere kaläm-

Tradition, welche für ihn als Haupthindernis für das Fortschrittsideal gilt.

80 In der jüngeren Forschung wurde dieser (fehlende) Averroismus des muslimischen Mittelalters

und der Moderne von Mourad Wahba als „Averroes-Paradox" konzeptualisiert. Dieses besagt,
dass die Philosophie von Averroes, welche aus der islamischen geistigen Tradition heraus

entstanden war, von ebendieser Tradition nicht rezipiert wurde, während sie für die Renaissance

und Aufklärung im Westen konstitutiv war. Vgl. Wahba 1980; von Kügelgen 1994; Wild 1996.

81 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 80. Siehe auch Schäbler 2016: 22-23; Renan 18633.

82 Vgl. Nuri 1331 [1913]; 75-77. Vgl. auch Renan 1947; Schäbler 2016; 22-23.

83 Vgl. Renan 1947: 955.

84 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 75-76.

85 Für einen allgemeinen Überblick über die Verwendung des Begriffs istibdäd im spätosmani-
schen Kontext siehe Turnaoglu 2020. Diesem Beitrag bleibt diese epistemische Dimension des

Begriffs fremd, obwohl er den Anspruch erhebt, eine umfassende Begriffsgeschichte von istibdäd

zu sein.

86 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 77-78.



14 — E. Imeri DE GRUYTER

Diesem Aspekt stellt Celai Nuri im Kapitel Neue Dogmen (yeni 'aqä'id) eine

Konzeption des Islam als „wahre Religion" (dïn-i haqïqî) gegenüber, welche das als

wahr anerkennt, was wissenschaftlich, empirisch und rational wahr ist.87 Celal

Nuri umreisst die spekulativtheologischen Debatten in der islamischen Dogmatik
und behauptet, dass die traditionelle islamische Dogmenlehre keine Ausnahme in
der althergebrachten anthropomorphistischen Gottesvorstellung darstelle. Jedoch

habe die islamische Philosophie mit dem Notwendig-Seienden (wädjib el-wudjüd)
auch ein Vollkommenheitssymbol hervorgebracht,88 welches der Gottesvorstellung

in der zeitgenössischen Philosophie dahingehend entspreche, dass sie

von primitiven anthropomorphen Qualitäten abstrahiert sei.89 Aus dieser

Gottesvorstellung leitet Celal Nuri sodann die Funktion von Religion ab:

Die Aufgabe der Religion (dm) ist es, dieses grossartige Rätsel (sirr-i 'azim) [...] in Form eines

Gottheitssymbols den einfachen Gemütern zu zeigen. Innerhalb dieses Rahmens kann die

Religion keinen Widerspruch (tenäqud) zur Wissenschaft (fenri) darstellen. Die Religion führt
das Unbekannte auf ein Grundprinzip (dustür) zurück, löst es aber nicht auf. Die Wissenschaft

beschäftigt sich hingegen damit, was danach kommt. Die Philosophie (felsefe ve-hikmet)

hingegen, welche sich auf die elementaren Prinzipien bezieht, besteht nur aus einer
Physiologie der Religion. So betrachtet sind sowohl die Religion als auch die Wissenschaft wahr.
Besteht ein Widerspruch zwischen Religion und Wissenschaft, dann haben bestimmt beide
die Grenze überschritten. Nur solange sich die Religion damit begnügt, auf das Unbekannte

hinzudeuten, befindet sie sich nicht in einem Konkurrenzverhältnis zur Wissenschaft.
Genauso wird die Wissenschaft nur dann nicht zur Zielscheibe der Religion, solange sie sie

sich mit der Deutung des „Wissbaren" („ma'lüm") [H.I.O.] befasst.90

Nebst Celal Nuris91 elitärer Haltung in Bezug auf die Funktion der Religion fällt
eine relative Autonomie auf, die er diesem Wissensfeld einräumt.92 In diesem

Geltungsbereich der Religion hat jedoch die herkömmliche to/äm-Tradition keine

Existenzberechtigung mehr. Innerhalb der Einflusssphäre der Religion bedingt die

Gottesvorstellung als Vollkommenheitssymbol auch die dogmatische Festhaltung
an der Ewigkeit von Materie und Kraft sowie deren Unerschaffenheit, wobei der
Rest in die Sphäre der Wissenschaft gehört. Hatte Celal Nuri innerhalb der
definierten Grenzen beiden Sphären, namentlich der Religion und der Wissenschaft,

zwar ihren getrennten Geltungsbereich zugesprochen, so zeigt seine Präzisierung

87 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 106-107.

88 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 115. Für die konstitutive Rolle dieser pan(en)theistischen Gottesvorstellung

in der osmansichen intellektuellen Tradition siehe Çeker 2013.

89 Vgl.Nuri 1331 [1913]: 117.

90 Nuri 1331 [1913]: 119.

91 Vgl. Herzog 1996: 88-135.

92 Für einen Überblick über die Kompatibilitätsthese zwischen Wissenschaft und Religion im
modernen nahöstlichen Kontext siehe von Kügelgen 2017.



DE GRUYTER Islam als Problem — 15

wenig später, dass diese Autonomie der Religion eine relative, schliesslich der

Erhaltung der positivistischen Wissensordnung dienliche ist:

Ausserhalb der Wissenschaft gibt es keine Wahrheit. Jede Wahrheit ist gemäss der
beschriebenen Weise mit dem Islam kompatibel. Der Islam kann nur Bestand haben, wenn er

parallel zur Wissenschaft, dem Intellekt und der Zivilisation aufsteigt.93

Die anthropologischen Implikationen des materialistischen Weltbildes expliziert
Celal Nuri anhand undeklarierter Paraphrasen aus Büchners Werken94 im Kapitel
Wissenschaft und ihre Zukunft (fenn ve-istiqbäll).95 So bezeichnet er die Physiologie
als eine zukunftsversprechende Wissenschaft, welche den Menschen dazu
verleiten könnte, auch sich selbst physiologisch zu begreifen.96 Sie habe ans

Tageslicht gebracht, dass die Seele keine übernatürlichen Qualitäten besitze,
sondern diese abschliessend mit physiologischen Funktionen des Gehirns erklärt
werden könnten.97

Im letzten Kapitel Erzeuger der Gegenwart (zamân-i hädirin muweUidleri)

manifestiert sich Celal Nuris Perzeption der Gegenwart als „periodologischen
Oppositionsbegriff"98 zum epochal verstandenen Despotismus. Der

Fortschrittsbegriff fungiert dabei als massgebliches Kriterium der Verzeitlichung und
als Referenz für den Besitz einer Geschichte respektive einer Zeit, die jedoch von
vornherein als eine neue Zeit semantisiert wird.99 Im Gegensatz zur östlichen
besitze die westliche Welt nämlich ein „Adjunktum der Geschichte" (humüle-i
mädi)100 und alle nichtwestlichen Völker gälten nur in dem Masse als

fortgeschritten, als sie an der Geschichte des Westens teilgenommen hätten. Dabei

unterteilt Celal Nuri diese westliche Neuzeit in zwei Epochen, an denen die

islamische Welt überhaupt nicht beteiligt gewesen sei: Erstere beginnt mit der

Renaissance und geht mit der Reformation weiter, wobei Letztere, die Französische

Revolution, als epochale Schwelle zur Gegenwart aufgefasst wird.101

93 Nuri 1331 [1913]: 120.

94 Vgl. die französische Übersetzung von Am Sterbelager des Jahrhunderts in Büchner 1901:

passim. Für die französische Übersetzung von Die Stellung des Menschen in der Natur in
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft siehe Büchner 1869; Büchner 1870: passim.

95 Einen Überblick über die neueren Diskussionen zur islamischen Anthropologie liefert Hirji
2013.

96 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 134.

97 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 131.

98 Koselleck 1989" [1979]: 317.

99 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 151.

100 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 151.

101 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 152. Siehe auch Koselleck 1989" [1979]: 320-345.



16 — E. Imeri DE GRUYTER

Die epistemischen Implikationen des Zeithorizonts von Celai Nuri werden

daran deutlich, dass er die Normenlehre - verstanden als islamische Spielart der

scholastischen Wissensordnung, welche gänzlich auf der Textüberlieferung
basiere - für das Fehlen des Fortschritts und mithin der Teilhabe an der Wissenschaft

verantwortlich macht.102 Die Reformation als Protestbewegung gegen die
Scholastik ist demnach keine kontingente historische Erscheinung, sondern als

Teil der westlichen Geschichte universal und daher normativ bindend. Die

„islamische Religion" (din-i isläm) jedoch sei wesensmässig auf der Reformidee

gegründet.103 Diese Universalisierung der Neuzeit verknüpft Celal Nuri nun auch

mit dem Niedergangs- und Transmissionsnarrativ bezüglich der griechischen

Philosophie via deren arabischen Überlieferern, dank welchen in der Renaissance

die scholastische Wissensordnung überwunden worden sei, während sich die
Muslime im Lauf der Geschichte vom wesensmässig reformatorischen Geist des

Islam abwandten.104

Die Französische Revolution universalisiert Celal Nuri ebenfalls, indem er den

Fortschritt vom Grad der Akzeptanz ihres politischen Slogans „Freiheit" (hur-

riyyet), „Gleichheit" (musäwät) und „Brüderlichkeit" (ukhuwwet) abhängig macht.
Diese Elemente seien nicht nur wesensmässig im Islam enthalten; vielmehr sei das

islamische öffentliche Recht viel weiter gegangen als die Französische Revolution,
indem es den Kalifen die Pflicht für ihre Verwirklichung auferlegt habe.105 Indem
der Slogan der Französischen Revolution als Teil der normativen Universalisierung

der westlichen Geschichte islamisiert wird, wird gleichzeitig auch die

politische Ladung in der Semantik der Wissenskonzepte deutlich, welche eng mit
den gleichlautenden Slogans der Jungtürkenrevolution von 1908 verknüpft
sind.106 Diese universalistische Deutung der Französischen Revolution und die

Rückbindung der Ereignisse von 1908 an sie rekapituliert das epistemische Projekt
der Französischen Revolution, in deren Kontext an die Philosophie den Anspruch
herangetragen wurde, einen alternativen Herrschaftsstil zum Despotismus zu
denken.107

Im folgenden Zitat am Schluss des ersten Bands von Celal Nuris Geschichte der

Zukunft kommt zudem die Umdeutung der osmanischen Herrschaft als Despotismus

primär epistemischer Natur erneut zum Vorschein:

102 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 158.

103 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 165-166.

104 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 154-155.

105 Vgl. Nuri 1331 [1913]: 169.

106 Siehe dazu Kansu 2000; Kansu 1997; Hanioglu 1995; Zürcher 1997.

107 Vgl. Yuva 2016:111-112,161-162.



DE GRUYTER Islam als Problem — 17

Unsere sechshundertjährige osmanische Geschichte reicht uns nicht aus. Darin finden wir
nicht die erforderlichen Inhalte, um unsere Zukunft zu garantieren. Auch wenn uns der Islam
diese Inhalte bereitstellt, haben wir durch Ignoranz und die Leute des Despotismus (istibdäd)
den Islam beschädigt und an dessen Stelle ein auf Unwissenheit und Absolutismus

(mutlaqiyyet) gegründetes und dem Katholizismus des Mittelalters ähnliches
Überlieferungssystem etabliert.108

Bevor im Folgenden auf die Reaktion von Ahmed Hilmi als einem weiteren

oppositionellen Intellektuellen auf die einzelnen verschiedenen Aspekte der

Argumentation von Celal Nuri eingegangen wird, sollen hier kurz deren zentralen
Prämissen kommentierend zusammengefasst werden.

Der in der Einleitung vom Autor selbst gewährte Einblick in seinen auf eine

offene Zukunft ausgerichteten Erwartungshorizont ist ein Produkt neuzeitlicher
Geschichts- beziehungsweise Zeitauffassung; für diese ist auch der

Fortschrittsbegriff als terminologische Ablösung von und geschichtssemantische
Alternative zu theologischen Zeitdeutungen charakteristisch.109 Durch die
Festlegung eines materialistischen Dogmas als Garant für die fortschrittskonforme
Zukunft wird deren Differenz zur überkommenen Erfahrung auf epistemischer
Ebene vollzogen. Der Wissenschaftsbegriff dient dabei als normative Stütze für die

Verabsolutierung derjenigen Wissensordnung, die aus der Rezeption der

populärmaterialistischen Schriften generiertwird. Hierbei wird auch din im Sinne des modernen

Religionsbegriffs semantisiert, wobei der europäische Referenzrahmen auch an der

Universalisierung der Reformation erkennbar ist, indem der Islam als Reformreligion
bezeichnet wird. Diese konzeptuelle Einbettung des Islam in das semantische Feld

des modernen Religionsbegriffs geschieht dabei unausgesprochen.110

Letztlich vermengt Celal Nuri den Geltungsanspruch dieser monistischen

Wissensordnung mit der orientalistischen Wissensproduktion und steht dabei als

lokaler, hybrider Akteur in einem mimetischen Verhältnis zu ebendieser.111 Das

orientalistische Superioritäts- beziehungsweise Inferioritätsnarrativ wird dabei in
Bezug auf das Verhältnis zwischen Islam und Wissenschaft zum einen affirmativ
reproduziert und zum anderen dahingehend modifiziert, dass das positivistische
Ideal einer Universalreligion auf den Islam projiziert wird. Somit wird der Islam als

moderne Religion neu semantisiert und von seiner eigenen Wissenstradition in
Gestalt der fatiäm-Literatur abgekoppelt. Letztere wird zusammen mit ihren

Trägern, namentlich der 'ulamä', für die postulierte Geschichtslosigkeit der

108 Nuri 1331 [1913]: 170.

109 Vgl. Koselleck 19894 [1979]: 362-375.

110 Siehe dazu Mandair/Dressler 2011; Wijsen/von Stuckrad 2016.

111 Siehe dazu King 1999; Bhabha 1994.



18 — E. Imeri DE GRUYTER

osmanischen Epoche verantwortlich gemacht, die sich am neuzeitlichen Massstab

der Fortschrittlichkeit misst.

4 Die Inkohärenz des islamischen Materialismus:
Ahmed Hilmis Replik

Genauso wie Celal Nuri zum Schluss seines Werks die Jungtürkenrevolution als

Schwelle zur Fortschrittlichkeit umrahmt hatte, knüpft Ahmed Hilmi in der

Einleitung seiner Replik an das politische Klima nach 1908 an und hebt positiv die

Meinungsfreiheit hervor. Dieser freien Epoche sei nebst dem Werk von Celal Nuri
auch zu verdanken, dass die intellektuellen und wissenschaftlichen (ïlmî ve-fennî)
Ideen aus Europa artikuliert und kritisiert werden können, selbst wenn diese in
Europa mitunter allgemeinbekannt geworden seien.112 Ahmed Hilmi stellt die

Frage, ob Celal Nuris Ausführungen Resultat einer soliden Philosophie oder eines

Dogmatismus seien. Dabei definiert Ahmed Hilmi explizit die Werke europäischer
Intellektueller als einzigen Referenzrahmen mit der Begründung, das Werk von
Celal Nuri sei „aus verdorbenen Ideen zusammengesetzt", welche von
europäischen Popularisierern (vulgarlzätörler) verbreitet worden seien und
mittlerweile als überholt gälten.113 Ein Merkmal der Dogmatiker (dügmätiqler) im
Allgemeinen und der Populärmaterialisten wie ihm im Besonderen sei ihr
„vulgärer Glaube" (imän-i 'ämiyäne) an ihre eigenen Postulate und Ideen, der für sie zu
einem zentralen methodischen Vorgehen avanciert sei. Diesen Dogmatismus
attestiert Ahmed Hilmi auch Celal Nuri.114 Eine zentrale Frage, die er an das Werk

von Celal Nuri richtet, betrifft die Version des Islam, für welchen dieser plädiert.
Obwohl Celal Nuri seine vielseitige Kritik lediglich gegen die Formen des Islam in
der Geschichte und nicht gegen sein Wesen gerichtet habe, machten ihn seine

Ausführungen lediglich zur Metapher für den Materialismus und ersetze folglich
eine din durch eine andere.115 Dies führe dann zur Annahme, dass niemand ausser
den Materialisten die Seele des Islam begriffen habe. Seine durchaus berechtigten

Kritikpunkte in Bezug auf die islamische Dogmenlehre des Islam würden zugleich
Celal Nuris mangelnden Kenntnisstand über die islamische Geistesgeschichte

belegen, indem er die Erschaffenheit der Welt als das islamische Dogma

112 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 4.

113 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 5.

114 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 7.

115 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 9-10.



DE GRUYTER Islam als Problem — 19

schlechthin anschaue und dabei insbesondere die sufische Tradition ignoriere,
welche die Ewigkeit der Welt predige.116

Ahmed Hilmi rekonstruiert das Gesamtargument von Celal Nuri in Form einer

Inferenz mit drei Prämissen und zwei Schlussfolgerungen. Demnach sei der

Materialismus eine wissenschaftliche und empirisch begründete Wahrheitslehre

(medheb-i haqlqat) (PI) und alles, was dieser Lehre widerspreche, sei falsch (P2).

Die din des Islam sei wahr (P3). Folglich könne der Islam dem Materialismus nicht

widersprechen (Kl) und wer das Gegenteil behaupte, habe das Wesen des Islam

nicht begriffen (K2). Eine solche Inferenz führe schliesslich nicht zu einer Reform

(iisläh) des Islam, sondern zu dessen Ablösung durch ein anderes Denksystem

(manzüme-i fikriyye).117

Neben der Affirmation weiterer Thesen von Celal Nuri wie z. B. der

Reformbedürftigkeit des Islam und des Primats einer fortschrittsorientierten Wissensordnung

stimmt Ahmed Hilmi auch der Niedergangsthese zu. Er räumt ein, dass

die islamische din ebenfalls solche sozialen Normen enthalte, die in kausaler

Relation zum Niedergang stünden und angesichts der zeitgemässen Fortschritte
überdenkt werden müssten, was aber nicht bedeute, dass durch die gesamthafte

Auflösung eines Denksystems notwendigerweise der Fortschritt (teraqqi) eintreten
würde.118 Einen kausalen Zusammenhang zwischen der Verbreitung des

Materialismus und dem Fortschrittsgrad eines Volkes sei empirisch nicht belegbar.
Sowohl der Fortschritt als auch der Niedergang eines sozialen Gebildes bedürften
mehrerer Faktoren. Daher sei es unzulässig, den Fortschritt der ganzen
islamischen Welt von der Akzeptanz des Materialismus abhängig zu machen, welcher
auf einer Handvoll Prinzipien und Postulaten gegründet sei.119

In seiner Kritik des Kapitels Philosophie und ihre Zukunft attestiert Ahmed

Hilmi der Semantik des Wissenschaftskonzepts von Celal Nuri einen dogmatischen
Charakter, indem dieser die Wissenschaft zum einzigen Mittel zur Erlangung der

Wahrheit mache.120 Dabei fungiert für Ahmed Hilmi die europäische konzeptuelle
Wissenschaftsdiskussion als Referenzrahmen. Mit Verweis auf Henri Poincarés (st.

1912) Werk121 greift er die konventionalistischen Prämissen in der französischen

Wissenschaftsphilosophie des ausgehenden 19. und frühen 20. Jahrhunderts auf
und betont, dass die positiven Wissenschaften notwendigerweise auf Hypothesen

116 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 15.

117 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 10-11.

118 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 12.

119 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 14-15.

120 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 21.

121 Ahmed Hilmi nennt zwei Werke von Poincaré. Siehe Poincaré 1911; Poincaré 1902.



20 — E. Imeri DE GRUYTER

(faradiyye) gegründet sind und selbst unter Wissenschaftlern einen relativen
Stellenwert haben:

Diejenigen, die der Wissenschaft (fem) einen absoluten (mutlaq) und definitiven (qat'i)
Stellenwert zubilligen, sind falsche Wissenschaftler oder Dogmatiker, die nicht der
Wissenschaft zugehören, keine wissenschaftliche Mentalität (dhihniyyet) demonstrieren können,
oder [solche], die das grossartige Wort „Wissenschaft" [H. i. 0.] gegenüber Laien ('awäm)

verwenden, um einige Gedanken aufzuoktroyieren.122

Im obigen Zitat scheinen einerseits das Kernargument der Gegenposition im
Materialismusstreit und andererseits die herrschende wissenschaftstheoretische

respektive epistemologische Debatte über die Normativität des Wissenschaftsbegriffs

selbst durch. Weiter schwingt darin der Vorwurf einer elitären, manipu-
lativen Verschleierungshaltung mit. Aus Ahmed Hilmis Hauptkritikpunkt, wonach

Celal Nuri die positivistische Wissensordnung zu einem materialistischen Dogma

stilisiere, geht auch hervor, dass es ihm um die Legitimität weiterer epistemischer

Ordnungen geht. Dies wird daran deutlich, dass er die Fortschrittsteleologie von
Celal Nuri mit dem Gegenargument zurückweist, dass gerade in der Philosophie
die einzelnen Stadien einander nicht ablösten, sondern gerade auf den vorherigen

aufgebaut und von diesen inspiriert seien. Einzig der Materialismus betrachte

diese tradierten Wissensordnungen als lediglich von historischem Wert oder

komplett überwunden.123 Celal Nuri bereite seine Leserschaft aufdie Annahme der

materialistischen Dogmen vor, indem er den früheren Stadien der Philosophie

jeglichen Wahrheitsanspruch und wissenschaftlichen Stellenwert abstreite und
der Philosophie die einzige Aufgabe zuteile, eine Verbindung zwischen den

gelösten und noch nicht gelösten Sachverhalten zu generieren.124 Anschliessend

diagnostiziert er Celal Nuri dasselbe argumentative Vorgehen wie in den Werken

der Materialisten. Indem diese sich auf den autoritativen zeitgenössischen
Stellenwert der Wissenschaft stützen, tun sie jedes nicht empirische Wissensfeld als

leer ab und positionieren die Philosophie als Bindeglied zwischen bestehenden

und potenziellen empirischen Wissensinhalten. So würden Unkundige dazu

verleitet, den Materialismus anzunehmen, der das Sein ohne Rückbezug auf einen

Gott zu erklären versucht.125

Die für Populärmaterialisten im Allgemeinen charakteristische elitäre Haltung
bei Celal Nuri konstatiert Ahmed Hilmi auch in Bezug auf die funktionale
Definition von dïn, nämlich auf die symbolische Rolle, die ihr zugeschrieben wird.

122 Hilmi 1332 [1913/1914]: 23.

123 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 26-27.

124 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 29-30.
125 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 30-31.



DE GRUYTER Islam als Problem 21

Die Inkohärenz einer solchen epistemischen Begrenzung von din auf eine
symbolische Sphäre bestünde in erster Linie darin, dass Celal Nuri nicht explizit
mache, ob das Wissensfeld von din als Träger der jenseits des Positivismus
stehenden Wahrheiten ebenfalls mit Vernunft gewusst werden könne oder nicht. Ist
dies der Fall, so hebt sich die Dualität zwischen den beiden Wissensfeldern auf, da

sie beide denselben Ursprung hätten.126

In seiner umfangreichen Kritik des Kapitels Die Methode des Spiritualismus,
Materialismus und Monismus, das etwa die Hälfte seiner Replik ausmacht, weist
Ahmed Hilmi Büchners Autorität für die Wahrheit des Materialismus zurück, da

dieser selbst ein Materialist war.127 Bezeichnend für die Argumentation in diesem

Kapitel ist zudem der häufige Wechsel zwischen den Adressaten von Kritik. Diese

richtet sich an den Stellen von Celal Nuris Werk, an denen Büchners Werke pa-

raphrasiert werden, sowohl direkt an die Argumente von Büchner als auch an
deren Rezeption durch Celal Nuri, wobei er nebst Émile Boutroux (st. 1921)128 auch
britische Naturalismusgegner und Spiritualisten wie William Thomson (st. 1907)

und Oliver Lodge (st. 1940) heranzieht, um die Kontingenz der Gesetzmässigkeiten
in den Wissenschaften zu betonen.129

Ein weiteres Argument von Ahmed Hilmi gegen Büchners Materialismus
betrifft die Unmöglichkeit einer Weltimmanenz bei der Erklärung der Natur aus ihr
selbst heraus. Denn sobald man einen Untersuchungsgegenstand innerhalb einer

Disziplin analysiere, bestehe noch keine Gefahr für die Gültigkeit metaphysischer
Aussagen. Würde die Betrachtung jedoch auf die Natur als Ganzes ausgeweitet,
mache dies ein bestimmtes Mass an Abstraktion und Verallgemeinerung
notwendig, welche den Wissenschaftler schliesslich über die weltimmanente

Betrachtungsweise hinausführt. So würden die Gesetze einer partikulären
Wissenschaft zu allgemeinen Gesetzen hochstilisiert und folglich die für positive
Wissenschaft zentrale empirische Methode verlassen.130 Das Wesen und folglich
der Ursprung und das Ende der Materie seien unbekannt und deshalb nicht
Gegenstand der partikulären Naturwissenschaften, die von der Beobachtung des

Vorhandenen ausgehen und keine generalisierbaren Aussagen über die Materie
zulassen.131 Genau wegen dieses Überschreitens der Sphäre des wissenschaftlich

Zulässigen entlarve sich der Materialismus als eine neue Metaphysik, welche sich

von den früheren Metaphysikkonzeptionen dadurch unterscheide, dass sie der

126 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 24-25.
127 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 32-33.
128 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 95. Ahmed Hilmi nennt folgendes Werk von Boutroux explizit:
Boutroux 19219 [1874].

129 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 69-70. Zu den beiden Letztgenannten siehe z. B. Bowler 2001.

130 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 45-46, 72-80.
131 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 73-74.



22 E. Imeri DE GRUYTER

Wissenschaft sowie den rationalen und logischen Prinzipien, auf der sie gegründet

sei, zuwiderlaufe.132

Gestützt auf die vielen Argumente gegen den Materialismus, die ihren

Ursprung allesamt in der Rezeption europäischer Wissenschaftsliteratur haben,

kritisiert Ahmed Hilmi nicht zuletzt auch die Schlussfolgerungen, die Celal Nuri

aus dem Materialismus zieht, namentlich die Annahme einer theologischen

Konzeption: Die Vorannahme der Möglichkeit einer immanenten Erklärung der

Welt mache die Idee eines Notwendig-Seienden (wadjib al-wudjüd) obsolet.133

Ahmed Hilmi richtet alle Kritikpunkte, die er gegen den Materialismus als

dogmatische Weltanschauung richtete, auch an dessen Implikationen für die
angeborene menschliche Veranlagung zur Entdeckung und zum Glauben. Der

Materialismus mache sich genau diese Veranlagung zunutze, wenn sie die

Transzendenz ablehne und an deren Stelle einen metaphysischen und
unwissenschaftlichen Materie- und Energiebegriff etabliere.134 In einem weiteren Schritt

verallgemeinere der Materialismus die weltimmanenten Gesetzmässigkeiten dieser

Begriffe, stilisiere sie zu einer übergreifenden Philosophie und legitimiere sie

durch die Rückbindung an die Wissenschaft.135 Mit diesem Selbstwiderspruch, das

heisst einerseits der Verleugnung der Metaphysik in Anlehnung an die Wissenschaft

und andererseits dem Versuch, sich über die Prämissen der Wissenschaft

hinwegsetzend eine neue Metaphysik zu begründen, stelle der Materialismus eine

Lehre des Irrtums (dalälet mesleld) dar. Zentral sei dabei der ständige Verweis auf
die positive Wissenschaft ifenn) und die Berufung auf ihre Autorität gegenüber
einem nicht wissenschaftsaffinen Adressatenkreis.136

Ahmed Hilmi bedient sich durchgehend einer polemischen Sprache gegen
seinen Kontrahenten. Dabei fällt auf, dass er den Anspruch hat, den Celal Nuri
attestierten Dogmatismus auch in Bezug auf die unreflektierte Wahl des

Referenzrahmens darzulegen. In einem Klima des intellektuellen Vakuums würden
solche „Don Quijotes"137 wie Celal Nuri den öffentlichen Diskurs dominieren, die

jene Positionen unreflektiert und dogmatisch als ihre eigene philosophische
Urteilsfindung wiedergäben, die sie zufällig in französischsprachigen Büchern

vorfänden und denen sie einen Nutzen für die Allgemeinheit zubilligen. Die

Verbreitung des Materialismus und der Populärphilosophie im osmanischen Kontext

steht für Ahmed Hilmi in einer nahezu kausalen Verknüpfung mit dem Fehlen

132 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 72-74.

133 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 72.

134 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 75.

135 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 77.

136 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 93.

137 Hilmi 1332 [1913/1914]: 96.



DE GRUYTER Islam als Problem — 23

eines modernen philosophischen Diskurses, der aus der Reflexion über die positive

Wissenschaft ausgehe und in dem die Unschlüssigkeit populärer Philosophien
aufgedeckt und neutralisiert würde.138 In diesen Kontext ordnet er Celal Nuris
Werk Geschichte der Zukunft ein:

Der Autor schwingt mit seinem Schwert um sich herum. Seiner Meinung nach bleiben in der

Folge des Wettstreits weder Philosophie noch Religion (dm) noch Finalität (gä'iyät) zurück.

Der Autor merkt nicht, dass das Schwert in seiner Hand ein Spielzeug aus Holz ist. Er merkt

nicht, dass er eine Philosophie und eine Religion (dm) angreift, die lediglich in seiner

Vorstellung existieren, und dass er der wahren Religion (haqlql dm) und Philosophie mit einem

Holzschwert nichts antun kann. [...] Der Autor hat keine eigene Meinung, die ausgehend aus
besonderen Forschungen zu zeitgenössischen Wissenschaften (';ulüm ve-funün) und
philosophischen Schulen gebildet wurde. Des Weiteren ist es der Artikulation überflüssig, dass er

mit den Werken islamischer Gelehrter ('ulemä-i islämiyye) nicht vertraut ist. Aber er hat
Glauben (tman) an die Schule der Materialisten. Auch dem Naturalisten (dehn) Büchner

gegenüber hat er Respekt und Glauben (i'tiqäd). Was diese Person und diese Schule

verkündet, nimmt für den Autor den Stellenwert für die Informationen ein, die über die
Wissenschaften gewusst werden müssen.139

Auch die Ansichten von Celal Nuri über die muslimischen Gelehrten wie Al-Gha-

zäli, Averroes, Avicenna usw. bezeichnet Ahmed Hilmi bissig als „illegal importierte

fremde Ware", da sie von Orientalisten stammen würden. Mit diesen Quellen
versuche Celal Nuri schliesslich, die Religion des Islam (dln-i islam) durch den

Materialismus zu ergänzen. Was jedoch der osmanischen Öffentlichkeit fehle, sei

die Verbreitung der positiven Wissenschaft und zwar einer solchen, die den

materiellen und wirtschaftlichen Fortschritt herbeiführen.140

Im Kapitel Religion und ihre Zukunft greift Ahmed Hilmi schliesslich Celal Nuris

Konzeptualisierung von din als Symbol auf. Gemäss dieser Definition würde din
ihrer Rückbindung an ein höheres und besonderes Prinzip beraubt.141 Mit der

Zuschreibung eines symbolischen Werts spreche Celal Nuri der Religion auch ab,

abstrakte und mit Vernunft erfassbare Begriffe wie Gerechtigkeit, Vollkommenheit

usw. verständlich zu machen. Des Weiteren konstatiert Ahmed Hilmi dieselbe

elitäre Haltung bei Celal Nuri auch in Bezug auf seine direkten Ausführungen zu
und seiner Definition von din. Denn da solche Abstrakta durchaus mit Vernunft
erfassbar seien, wolle Celal Nuri eigentlich sagen, dass der Religions- und
Gottesbegriff lediglich einer weniger intellektuellen Masse als Symbol für die Begriffe
diene, die sie intellektuell nicht erfassen könne.142 Der Materialismus führe letzten

138 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 97.

139 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 98-99.
140 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 99.

141 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 107.

142 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 107-108.



24 E. Imeri DE GRUYTER

Endes dazu, dass die Religion keine wahre Existenz und mit ihr zusammen jede
höhere Philosophie (felsefe-i 'äliyye) keinen Existenzgrund haben könne. In dieser

Logik kann die Religion nichts anderes als eine Sammlung symbolischer Aussagen

über die Tatsachen sein und sich an diejenigen Menschen richten, die sich diese

anderswie nicht erklären können. Vor diesem Hintergrund hinterfragt Ahmed

Hilmi die Funktionalität des Religionsbegriffs, den Celal Nuri vorschlägt.143 Im
Endeffekt sei der von Celal Nuri verstandene Islam der Zukunft lediglich ein

anderer Begriff für den Materialismus.144

Im Kapitel Gedankenfreiheit im Islam kritisiert Ahmed Hilmi Nuris Renan-

Rezeption. Bereits die Kompatibilitätsthese, auf die sich Celal Nuri in Reaktion auf
den orientalistischen Islamdiskurs vor dem Hintergrund der Niedergangsthese

stützt, sei eine unzulässige Vermischung der Sphären der Religion (din) und der

Wissenschaft (fenn).145 Indem Celal Nuri nämlich den Islam als fortschrittlich und

mit dem positivistischen Wissenschaftsparadigma kompatibel darstelle, verkenne

er die getrennten Ausgangspunkte von Wissenschaft und Religion. Erstere gehe

von Unbekanntem aus und schreite zu einem sich stetig wandelnden Prinzip

voran. Umgekehrt stellten postulierte, nicht wandelbare Prinzipien den

Ausgangspunkt jeder Religion (din) und auch des Islam dar.146 Das Prinzip des

Letzteren sei der Monotheismus, wobei selbst das detaillierte Verständnis davon dem

Wandel unterworfen sei.147 Auch die Bezugnahme auf Averroes als Beleg für eine

Epoche des geistigen Freidenkertums in der islamischen Geschichte sei

unzulässig, da die Werke der muslimischen Aristoteliker wie Avicenna und Averroes

weder von ihnen selbst noch von den Rezipienten als islamisch respektive religiös
aufgefasst worden seien.148 Entsprechend sei es auch unrechtmässig, diese

Philosophien und selbst diejenige von Averroes mit dem Attribut islamisch zu
versehen.149

Ahmed Hilmi greift auch die Verwendung des Begriffs istibdäd als

Epochenbegriff für das intellektuelle Erstarren in der islamischen Geschichte

beziehungsweise für die Niedergangsthese auf.150 Es sei falsch, diesen Niedergang im
Mittelalter zu suchen, da dieses nicht durch eine antagonistische Haltung der

Religion gegenüber der Wissenschaft gekennzeichnet gewesen sei. Die Ursache für
das Erstarren des philosophischen Denkens läge vielmehr darin, dass nach den

143 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 109.

144 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 110.

145 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 111.

146 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 112.

147 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 113.

148 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 115-118.

149 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 119.

150 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 123.



DE GRUYTER Islam als Problem — 25

Angriffen von Al-Ghazäll auf die arabische Rezeption der griechischen Philosophie
das Interesse daran abgenommen habe.151 Des Weiteren hinterfragt Ahmed Hilmi
die Re-Semantisierung des Despotismus als primär epistemischen Ordnungsbegriff

anstatt seiner Verwendung als epochale Bezeichnung für politische
Herrschaft. Die Verantwortlichkeit der kaläm-Tradition als intellektuelle Leistung
dieser Wissensordnung für den Niedergang kritisiert er mit dem Verweis auf die

historischen Notwendigkeiten im islamischen Mittelalter, welche auch die kaläm-

Literatur hervorgebracht hätten.152 Weiter sei es genauso unzulässig, die
aristotelische Philosophie als islamisches Wissen ('ilm-i islämi) darzustellen, wie es

unzulässig wäre, die wissenschaftlichen Beiträge von Darwin, Haeckel, Newton,
Lavoisier als christlich zu bezeichnen.153 Entsprechend sei auch die Behauptung,
dass der Materialismus islamisch sei, genauso absurd, wie zu behaupten, dass

Büchner, Demokrit usw. islamische Gelehrten {'ulemä'-i islämiyye) seien.154

Celal Nuris Position in Bezug auf die Gleichsetzung der Religion mit positiver
Wissenschaft greift Ahmed Hilmi in seiner Besprechung des Kapitels Neue Dogmen
auf und konstatiert auch für diesen Aspekt einen Widerspruch. Dieser rühre daher,
dass Celal Nuri der Religion einerseits nur dann eine Existenzberechtigung
zubillige, insofern sie sich nicht in die Sphäre der Wissenschaft einmische.
Andererseits mache er die positive Wissenschaft zum Prüfstein für die Religion.155

Dagegen hält Hilmi erneut die wissenschaftsphilosophische Kontingenzauffassung

vor. Gemäss der Wandelbarkeit der wissenschaftlich wahren Aussagen und
mithin der Kontingenz der Wissenschaft sei die postulierte Nützlichkeit der Religion

aus wissenschaftlicher Sicht ebenfalls nicht zeitlos und nur innerhalb der

aktuell geltenden Standards für Wissenschaftlichkeit gültig.156

Im Fazit hält Ahmed Hilmi schliesslich fest, dass Celal Nuri nach oberflächlicher

Lektüre einer willkürlichen Auswahl von Texten und ohne grosse Reflexion
über sie einige Ideen entwickelt habe, die ohne wissenschaftlichen oder
philosophischen Wert seien.157 Das primäre Ziel des ersten Bands von Geschichte der

Zukunft sei aber, das religiöse Gefühl (hiss-i dim) zu zerstören und an dessen Stelle

im Namen von Wissenschaft und Philosophie den Materialismus zu etablieren.158

151 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 124. Zu Al-Ghazäli's Einwänden gegen die Philosophie, die den

Auftakt zur sogenannten fahä/uf-Literatur gaben, siehe Griffel 2010.

152 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 126.

153 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 126-127.

154 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 127-128.

155 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 137.

156 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 138.

157 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 153.

158 Vgl. Hilmi 1332 [1913/1914]: 156.



26 —— E. Imeri DE GRUYTER

Ahmed Hilmis Ausführungen zielen, zusammengefasst, auf die Aufdeckung
der Inkohärenzen in der Argumentation und Begrifflichkeit von Celal Nuri. Mit
dieser Eigenschaft suggeriert dieses Werk eine Kontinuität zur taftö/hf-Tradition,
die seit al-Ghazäli einen zentralen formellen Rahmen der metaphysischen

Disputation und ein wesentliches Genre der osmanischen theologischen Tradition
bildete.159 Seine Kritik des Werks von Celal Nuri richtet sich an die Totalität des

epistemischen Vokabulars und des Referenzrahmens des Autors. In Bezug auf die
affirmative Rezeption von Büchner und des Populärmaterialismus unterstreicht
Ahmed Hilmi wiederholt den populären und wissenschaftlich nicht haltbaren
Charakter von diesen Postulaten. Um diese fehlende Wissenschaftlichkeit des

Materialismus zu belegen, bedient er sich ausschliesslich europäischer
wissenschaftsphilosophischer Diskurse, allen voran des französischen konventionalis-
tischen und den britischen antinaturalistischen. In seiner Materialismuskritik ist
der Referenzrahmen von Ahmed Hilmi als hybridem Akteur somit ebenfalls
ausschliesslich europäisch. Dabei zielt seine Rezeption darauf ab, die Dogmatik
hinter dem Schleier der Wissenschaftlichkeit zu entlarven, auf die Celal Nuri als

ordnungsgebende Grösse und als letztes Prinzip zurückgreift. An Ahmed Hilmis
Kritik an Celal Nuris Versuch, den Materialismus und dessen verabsolutierte
monistische Wissensordnung als urislamische Notwendigkeit darzulegen, wird
zudem klar, dass din bei ihm ebenfalls gänzlich im Sinne eines modernen

Religionsbegriffs semantisiert ist. Diese Semantik ist nicht nur seiner Reaktion auf die
orientalistische Wissensproduktion über den Islam in Gestalt der Renanschen

Niedergangsthese inhärent, sondern kommt auch in Bezug auf den Zeithorizont

von Celal Nuri zum Vorschein, der von einer Geschichtslosigkeit der islamischen

intellektuellen Tradition vor dem Hintergrund der Neuzeit ausging.

5 Fazit und Ausblick

Anhand der obigen Textanalyse und den vorangegangenen methodologischen
Prolegomena lässt sich nun eine hypothetische Antwort auf die Frage nach dem

Problem des spätosmanischen Materialismusstreits im problemgeschichtlichen
Sinne formulieren. In der Analyse wurden durch die unterschiedlichen Positionen
beider Akteure auf argumentativer Ebene auch diverse formelle und semantische

Gemeinsamkeiten offengelegt. Diese Textanalyse liefert daher bereits Hinweise

darauf, in welchem methodologischen, theoretischen und heuristischen Rahmen

die spätosmanische intellektuelle Literatur gelesen werden kann. Im Folgenden
seien diese ausblickartig angedeutet.

159 Vgl. Çeker 2013.



DE GRUYTER Islam als Problem — 27

Die Referenzialität auf europäische Wissensdiskurse beschränkte sich nicht
auf die philosophischen Werke des frühen 20. Jahrhunderts. Stattdessen war die

Rezeption partikulärer disziplinärer Wissensinhalte bereits gegen Ende des 18.

Jahrhunderts Usus, und gerade im Zuge der Reformwelle nach der sogenannten
Tanzimät-Ära im 19. Jahrhundert waren affirmative Haltungen gegenüber der

europäischen mission civilisatrice sehr verbreitet, deren Islamdiskurs für die

Entstehung eines modernen islamischen Universalismus konstitutiv war.160 In dem

hier untersuchten Disput kommt die assymetrische Relation dieser Verflechtung
zum Vorschein und zwar dadurch, dass für beide Autoren der Rekurs auf
europäische Werke entlang der Argumentationslinie eher der Autoritätsmethode161 und
nicht als Resultat eines Austausches oder gar reziproken Kenntnisnahme stattfindet.

Bei Celal Nuri äusserte sich dies in Form einer autoritativen Berufung auf die

Popularität von Büchner und die von ihm proklamierte Wissenschaftlichkeit des

Materialismus, wie dies auch im Urkontext des Materialismusstreits artikuliert
wurde. Bei Ahmed Hilmi hingegen war markant, dass er die europäische
wissenschaftsimmanente Kritik am Populärmaterialismus aufs Feld führte und sich auf
die Autorität des Konventionalismus bezog, der sich gegen die Verabsolutierung
der positivistischen Wissensordnung richtete.

Die obige Textanalyse zeigte aber auch, dass der Transfer respektive die
Zirkulation162 des Materialismusstreits im spätosmanischen Kontext eine eigene
diskursive Dynamik aufweist, die im ursprünglichen Kontext nicht enthalten war.
Diese äussert sich in der Kombination des Materialismusstreits mit dem

orientalistischen Islamdiskurs, an dessen lokalen Reproduktion und folglich an der

orientalistischen Konzeptualisierung des Islam als moderner Religion, an welcher
beide Autoren ihrer argumentativen Warte entsprechend beteiligt sind.163 Bei

beiden führt die Akkulturation dieser Wissensproduktion zu bruchartigen
semantischen Transformationen in zentralen Wissenskonzepten, die mit der

Etablierung einer neuen Wissensordnung einhergehen. Dabei wird nicht zuletzt auch
die Rolle der Religion - einschliesslich der Transformation der Semantik von din
und der Konstruktion des Islam als Religion - ausgehandelt.164 Dieser Neuaus-

handlungsprozess des Verhältnisses von Religion und Wissensordnung in einer
Zeit zerbrochener Tradition165 äussert sich im Falle von Celal Nuri im Versuch, dem

Islam auf seinem Weg in die Neuzeit eine modernitätsfähige Biegung zu geben,166

160 Vgl. Aydm 2007:15-18; Aydin 2017; Gôçek 1996:117-137.
161 Siehe dazu Peirce 1877.

162 Siehe dazu Raj 2013.

163 Vgl. Al-Azmeh 1993.

164 Vgl. Mandair/Dressler 2011; King 1999: 35-61.
165 Assmann 2018s [1992],

166 Vgl. Assmann 1995.



28 — E. Imeri DE GRUYTER

die sowohl seinem progressiven Geschichtsverständnis als auch der postulierten
monistischen Wissensordnung entspricht. Demgegenüber führt Ahmed Hilmi diese

semantischen Transformationen in der Weise weiter, dass er sowohl den

europäischen Wissenschaftsdiskurs als auch die orientalistische Wissensproduktion

über den Islam mit denselben Wissensbegriffen wie Celal Nuri weiterführt,
ohne seine Argumentation an die eigene intellektuelle respektive epistemologi-
sche Tradition zurückzubinden.

Die Niedergangsthese und folglich der orientalistische Islamdiskurs waren
für die spätosmanische intellektuelle Literatur folglich in der Weise massgebend,

dass deren wie auch immer geartete Rezeption mit den unterschwelligen
semantischen Transformationen von herkömmlichen Wissensbegriffen verknüpft
war. Dieser Aneignungsprozess führte auch zu einer Abkoppelung der intellektuellen

Literatur aus der osmanischen Geschichte. Vor diesem Hintergrund
entstand unter osmanischen Intellektuellen ein Islamdiskurs, welcher insofern
säkular war, als er die Religion als soziales Problem mitdefinierte.167 Dieses

Problem, welches das Kernproblem des osmanischen Materialismusstreits
darstellt, war aus der Rezeption des und der Reaktion auf den europäischen
Islamdiskurs hervorgegangen und schöpfte sich argumentativ innerhalb genau dieses

Rahmens aus. Dies wiederum belegt, dass der europäische Rahmen für den

modernen Islamdiskurs konstitutiv war.168

Eine methodologische Implikation der hier vorliegenden Analyse ist, dass die

Probleme in anderen Verflechtungskontexten bei einer Untersuchung selbst
definiert werden müssen. Das Problem des Materialismus im osmanischen Kontext

deutet nicht zwingend auf dasselbe philosophische Problem hin wie im deutschen

oder französischen respektive britischen Kontext. Schreibt man also eine globale
Geschichte des Materialismusstreits - oder eines beliebigen Philosophems -, so

müssen die Verflechtungskontexte transdisziplinär in der Weise analysiert
werden, dass sie zum einen das reflexive wissensgeschichtliche Potenzial der
historischen Epistemologie globalisieren und zum anderen die epistemischen

Asymmetrien in globalen Aneignungs- respektive Zirkulationskontexten
beleuchten. Die Probleme der Philosophiegeschichte werden künftig globale
Probleme mit je regionaler Ausprägung sein und das philosophische Staunen über

sie setzt folglich eine disziplinenübergreifende Offenheit voraus.

167 Vgl. Dressler 2019.

168 Vgl. Dallai 2018: 2.



DE GRUYTER Islam als Problem — 29

Literatur

Akgün, Mehmet (20052): Materyalizmin Türkiye'ye Girifi. Ankara: Elis Yayinlari.
Akkach, Samer (Hrsg.) (2019). 'Ilm: Science, Religion and Art in Islam. Adelaide: University of

Adelaide Press.

Al-Azmeh, Aziz (1993): Islams and Modernities. London: Verso.

Alpyagil, Recep (Hrsg.) (2012). Türkiye'de Bir Felsefe Gelen-eki Kurmaya Çalifmak. Istanbul: iz

Yayincilik.

Assmann, Aleida / Zentrum für interdisziplinäre Forschung (ZiF) der Universität Bielefeld (1995).

Fluchten aus der Geschichte: Die Wiedererfindung von Tradition vom 18. bis zum 20.

Jahrhundert. https://www.uni-bielefeld.de/(de)/ZiF/Publikationen/Jahresberichte/1994-
Assmann.pdf (letzter Zugriff am 01.09.2020).

Assmann, Jan (20188): Das kulturelle Gedächtnis: Schrift, Erinnerung und politische Identität in

frühen Hochkulturen. München: C.H.Beck.

Aydin, Cemil (2007): The Politics ofAnti-Westernism in Asia: Visions of World Order in Pan-islamic
and Pan-Asian Thought. New York: Columbia University Press.

Aydin, Cemil (2017): The Idea of the Muslim World: A Global Intellectual History. London et al.:
Harvard University Press.

Bayertz, Kurt et al. (Hrsg.) (2007). Weltanschauung, Philosophie und Naturwissenschaft im 19.

Jahrhundert: Der Ignorabimus-Streit. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Bayertz, Kurt et al. (Hrsg.) (2007). Weltanschauung, Philosophie und Naturwissenschaft im 19.

Jahrhundert: Der Materialismus-Streit. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Bayertz, Kurt et al. (Hrsg.) (2007). Der Ignorabimus-Streit. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Bayertz, Kurt et al. (Hrsg.) (2012). Der Materialismus-Streit. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Bayertz, Kurt et al. (2012): „Einleitung". In: Der Materialismus-Streit. Hrsg. von Kurt Bayertz et al.

Hamburg: Felix Meiner Verlag, ix-xxxiv.
Baykal, Erol A.F. (2019): The Ottoman Press (1908-1923). Leiden & Boston: Brill.

Béguet, Bruno (Hrsg.) (1990). La science pour tous: Sur la vulgarisation scientifique en France de

1850 à 1914. Paris: Bibliothèque du Conservatoire National des Arts et Métiers.

Béguet, Bruno (1990): „La vulgarisation scientifique en France de 1855 à 1914: contexte,

conceptions et procédés". In: La science pour tous: Sur la vulgarisation scientifique en

France de 1850 à 1914. Hrsg. von Bruno Béguet. Paris: Bibliothèque du Conservatoire National
des Arts et Métiers, 6-29.

Bensaude-Vincent, Bernadette (1993): „Un public pour la science : l'essor de la vulgarisation au

XiXe siècle". Réseaux 11.58: 47-66.
Berkes, Niyazi (1998): The Development ofSecularism in Turkey. New York: Routledge.

Bhabha, Homi K. (1994): The Location of Culture. New York: Routledge.

Bolay, Süleyman Hayri (19883): Türkiye'de Ruhçu ve Maddeci Görü$ün Mücadelesi. Istanbul:

Akçag Yayinlari.
Boutroux, Émile (1921s): De la contingence des lois de la nature. Paris: Félix Alcan.

Bowler, Peter J. (2001): Reconciling Science and Religion: The Debate in Early-Twentieth-Century
Britain. Chicago et al.: The University of Chicago Press.

Brelage, Manfred (1962): „Die Geschichtlichkeit der Philosophie und die Philosophiegeschichte".
Zeitschrift für philosophische Forschung 16.3: 375-405.

Brenner, Anastasios (2003): Les origines françaises de la philosophie des sciences. Paris: Presses

Universitaires de France.



30 E. Imeri DE GRUYTER

Büchner, Louis (1870): L'homme selon la science, son passé, son présent, son avenir. Paris: C.

Reinwald et Cie, Libraires-Éditeurs.

Büchner, Louis (1901): A l'aurore du siècle : coup d'oeil d'un penseur sur le passé et l'avenir. Paris:

Schleicher Frères, Éditeurs.

Büchner, Ludwig (1855): Kraft und Stoff: Empirisch-naturphilosophische Studien. Frankfurt am

Main: Meidinger Sohn.

Büchner, Ludwig (1869): Die Stellung des Menschen in der Natur in Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft. Leipzig: Verlag von Theodor Thomas.

Büchner, Ludwig (1898): Am Sterbelager des Jahrhunderts. Blicke eines freien Denkers aus der Zeit
in die Zeit. Gießen: Verlag von Emil Roth.

Buzpinar, Tufan 5. (2007): „Celal Nuri's Concepts of Westernization and Religion". Middle Eastern

Studies 43.2: 247-258.

Buzpinar, Tufan $. (2008): „Celai Nuri'nin Batililaçma ve islam Anlayiçlari Üzerine Notlar".

Muhafazakâr Dü$ünce 16-17: 215-232.

Chakrabarty, Dipesh (2000): Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical

Difference. Princeton & Oxford: Princeton University Press.

Conrad, Sebastian / Randeria, Shalini (2002): „Einleitung". In: Jenseits des Eurozentrismus:

Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften. Hrsg. von
Sebastian Conrad und Shalini Randeria. Frankfurt 81 New York: Campus Verlag, 9-49.

Cündioglu, Dücane (1996): „Ernest Renan ve "reddiyeler" baglaminda islam-bilim tartiçmalarina
bibliyografik bir katki". Divan 2:1-94.

Dallai, Ahmad S. (2018): Islam without Europe. Chapel Hill: The University of North Carolina Press.

Darnton, Robert (1982): „What Is the History of Books?". Daedalus 111.3: 65-83.
Daum, Andreas W. (1998): Wissenschaftspopularisierung im 19. Jahrhundert: Bürgerliche Kultur,

naturwissenschaftliche Bildung und die deutsche Öffentlichkeit. München: R. Oldenbourg

Verlag.

Daum, Andreas W. (2004): „Wissenschaft and knowledge". In: Germany, 1800-1870. Hrsg.

von Jonathan Sperber. New York: Oxford University Press, S.137-161.

Dawson, Gowan (2010): „Science and its Popularization". In: The Cambridge Companion to

English Literature, 1830-1914. Hrsg. von Joanne Shattock. Cambridge: Cambridge University
Press, 165-183.

Direk, Zeynep (2014): „Secular Turkish Philosophy, Theology, and Post-Modernism".

Transcultural Studies 10.1: 23-39.
Dogan, Atila (2012): Osmanh Aydmlari ve Sosyal Darwinizm. Istanbul: Küre Yayinlari.
Dressler, Markus 2019. Modes of Religionization: A Constructivist Approach to Secularity. Leipzig

University / HCAS "Multiple Secularities - Beyond the West, Beyond Modernities".

Gadamer, Hans-Georg (1987): „Die Begriffsgeschichte und die Sprache der Philosophie". In:

Gesammelte Werke. Hrsg. von Hans-Georg Gadamer. Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck),

78-94.
Gijçek, Fatma MUge (1996): Rise of the Bourgeoisie, Demise of Empire. Oxford University Press.

Gregory, Frederick (1977): Scientific Materialism in Nineteenth Century Germany. Dordrecht &
Boston: D. Reidel Publishing Company.

Griffel, Frank (2010): AI-GhazdlT's Philosophical Theology. Oxford et al.: Oxford University Press.

GUrsoy, Kenan (2006): Bir Felsefe Gelenegimiz Var mi? istanbul: Etkileçim Yayinlari.
Haeckel, Ernst (1899): Die Welträthsel: Gemeinverständliche Studien über monistische

Philosophie. Bonn: Strauß.

Hanioglu, M. §ükrü (1995): The Young Turks in Opposition. New York: Oxford University Press.



DE GRUYTER Islam als Problem — 31

Hanioglu, M. §ükrü (1997): „Garbcilar: Their Attitudes toward Religion and Their Impact on the
Official Ideology of the Turkish Republic". Studio Islamica 86:133-158.

Hanioglu, M. §iikrii (2005): „Blueprints for a future society: Late Ottoman materialists on science,

religion, and art". In: Late Ottoman Society: The Intellectual Legacy. Hrsg.

von Elisabeth Özdalga. London 8i New York: RoutledgeCurzon, 28-116.

Heé, Nadin (2017): „Postkoloniale Ansätze". In: Handbuch Wissenschaftsgeschichte. Hrsg.

von Marianne Sommer et al. Stuttgart: J. B. Metzler, 80-92.
Heinssen, Johannes (2001): „Ein Indikator für die Probleme der Problemgeschichte:

Kulturkritische Entdifferenzierung am Ende des 19. Jahrhunderts". In: Das Problem der

Problemgeschichte. Hrsg. von Otto Gerhard Oexle. Wallstein Verlag, 39-84.
Herzog, Christoph (1996): Geschichte und Ideologie: Mehmed Murad und Celal Nuri über die

historischen Ursachen des osmanischen Niedergangs. Berlin: Klaus Schwarz Verlag.

Herzog, Christoph (1999): „Die Entwicklung der türkisch-muslimischen Presse im Osmanischen

Reich bis ca. 1875". In: Aneignung und Selbstbehauptung: Antworten auf die europäische
Expansion. Hrsg. von Dietmar Rothermund. München: R. Oldenbourg Verlag, 15-44.

Hilmi, Ahmed (1332 [1913/1914]): Hudür-i 'aql-i fennde mäddiyyün meslek-i daläletl: Tärikh-i

istiqbâlin birindjîdjildini teshkil Tden „mesä'il-ipkriyye" nin tenqTdT. Istanbul: Hikmet

matba'a-i isämiyyesl.
Hirji, Zulfikar (2013): „Anthropology in Islam". In: Encyclopedia of Sciences and Religions. Hrsg.

von Anne L. C. Runehov und Lluis Oviedo. Dordrecht: Springer, 108-110.

Kansu, Aykut (1997): The Revolution of 1908 in Turkey. Leiden et al.: Brill.

Kansu, Aykut (2000): Politics in Post-Revolutionary Turkey, 1908-1913. Leiden et al.: Brill.

Kara, Ismail (2003): „Les notions de "science" (ulûm, fündn) et d'"art" (sanat) à l'âge des Réformes

ottomanes". In: Médecins et ingénieurs ottomans à l'âge des nationalismes. Hrsg.

von Méropi Anastassiadou-Dumont. Paris: Maisonneuve 8i Larose, 31-47.
Karalsmail (Hrsg.) (2017). Türkiye'de islamcihk Düfüncesi: Metinler/ Ki$iler. Istanbul: Dergâh

Yayinlari.
Kayali, Hasan (1997): Arabs and Young Turks: Ottoman ism, Arabism and Islamism in the Ottoman

Empire. Berkeley et al.: University of California Press.

Kaynar, Erdal. 2011. Ahmed Riza (1858-1930): Histoire d'un vieux Jeune Turc. Dissertation, Paris:
École des hautes études en sciences sociales.

Kaynar, Erdal (2020): L'héroïsme de la vie moderne: Ahmed Reza (1858-1938) en son temps.
Leuven: Peeters Publishers.

Kerber, Hannes (2016): „Der Begriff der Problemgeschichte und das Problem der

Begriffsgeschichte. Gadamers vergessene Kritik am Historismus Nicolai Hartmanns".
International Yearbook for Hermeneutics 15: 294-314.

King, Richard (1999): Orientalism and Religion: Post-Colonial Theory, India and the Mystic East.

London et al.: Routledge.

Koç, Emel (2009): „Klasik Materyalizm ve Pozitivizmin Türkiye'ye Giriçi ve ilk Yansimalari". T.C.

Dicle Oniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi (DÜSBED) 1.2: 75-96.
Korlaelçi, Murtaza (1986): Pozitivizmin Türkiye'ye Giri$i ve Ilk Etkileri. Istanbul: insan Yayinlari.
Koselleck, Reinhard (19894): Vergangene Zukunft: Zur Semantik geschichtlicher Zeiten. Frankfurt

am Main: Suhrkamp Verlag.

Kurzman, Charles (Hrsg.) (2002). Modernist Islam, 1840-1940: A Sourcebook. Oxford et al.: Oxford

University Press.

Landau, Jacob M. (1990): The Politics of Pan-Islam: Ideology and Organization. Oxford et al.:

Oxford University Press.



32 — E. Imeri DE GRUYTER

Lange, Friedrich Albert (1887): Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der

Gegenwart. Iserlohn und Leipzig: Verlag von J. Baedeker.

Lepenies, Wolf (1978): „Wissenschaftsgeschichte und Disziplingeschichte". Geschichte und

Gesellschaft 4.4: 437-451.

Malik, Jamal (1999): „Koloniale Dialoge und die Kritik am Orientalismus". In -.Aneignung und

Selbstbehauptung: Antworten auf die europäische Expansion. Hrsg.

von Dietmar Rothermund. München: R. Oldenbourg Verlag, 161-182.

Mandair, Arvind-Pal S. / Dressler, Markus (2011): „Introduction: Modernity, Religion-Making, and

the Postsecular". In: Secularism and Religion-Making. Hrsg. von Arvind-Pal S. Mandair und

Markus Dressler. Oxford et al.: Oxford University Press, 3-36.
Mardin, Çerif (200815):/ön Türklerin SiyasiFikirleri. istanbul: iletijim Yayinlari.
Meschede, Klaus (1980): „Materialismusstreit". In: Historisches Wörterbuch der Philosophie

online. Hrsg. von Joachim Ritter et al. Basel: Schwabe Verlag, 868-869.
Müller-Wille, Staffan et al. (2017): „Wissenschaftsgeschichte und Wissensgeschichte". In:

Handbuch Wissenschaftsgeschichte. Hrsg. von Marianne Sommer et al. Stuttgart: J. B.

Metzler, 2-18.
Müller, Ernst / Schmieder, Falko (2016): Begriffsgeschichte und historische Semantik: Ein

kritisches Kompendium. Berlin: Suhrkamp.

Nasim, Omar W. (2013): „Was ist historische Epistemologie? ". In: Digital Humanities. Hrsg.

von David Gugerli et al. Zürich: Diaphenes, 123-144.

Naugle, K. David (2002): Worldview: The History of a Concept. Cambridge: William B. Eerdmans

Publishing Company.

Nuri, Celal (1331 [1913]): Târîkh-i Istiqbäl. Istanbul: Yen! 'uthmänll matba'a ve-kutubkhânesï.

Peirce, Charles Sanders (1877): „The Fixation of Belief". The Popular Science Monthly 12:1-15.
Poincaré, Henri (1902): La Science et l'Hypothèse. Paris: Ernest Flammarion, Éditeurs.

Poincaré, Henri (1911): La Valeur de la Science. Paris: Ernest Flammarion, Éditeurs.

Raj, Kapil (2013): „Beyond Postcolonialism... and Postpositivism". Isis 104: 337-347.

Renan, Ernest (1852): Averroes et l'averroïsme. Paris: Auguste Durand, Libraire.

Renan, Ernest (1947): „L'islamisme et la science, conférence faite à la Sorbonne, le 29 Mars 1883".
In: Œuvres complètes d'Ernest Renan, édition définitive établie par Henriette Psichari. Hrsg.

von Ernest Renan. 945-965.
Renan, Ernest (18633): Histoire générale et système comparé des langues sémitiques. Paris:

Michel Lévy Frères.

Rheinberger, Hans-Jörg (2017): „Historische Epistemologie". In: Handbuch

Wissenschaftsgeschichte. Hrsg. von Marianne Sommer et al. Stuttgart: J. B. Metzler, 32-45.
Rosenthal, Franz (2007): Knowledge Triumphant: The Concept of Knowledge in Medieval Islam.

Leiden: E. J. Brill.
Rothermund, Dietmar (Hrsg.) (1999). Aneignung und Selbstbehauptung: Antworten auf die

europäische Expansion. München: R. Oldenbourg Verlag.

Schäbler, Birgit (2016): Moderne Muslime: Ernest Renan und die Geschichte der ersten

Islamdebatte 1883. Paderborn: Ferdinand Schöningh.
Schneider, Ulrich Johannes (2010): „Über das Stottern in Gedanken: Gegen die

Begriffsgeschichte". In: Eine Typologie der Formen der Begriffsgeschichte. Hrsg.

von Riccardo Pozzo und Marco Sgarbi. Felix Meiner Verlag, 125-132.

Çeker, Fatih M. (2013): Osmanh Entelektüel Gelenegi. istanbul: Dergâh Yayinlari.

Çeker, Fatih M. (2013): Osmanh Islam Tasawuru. istanbul: Dergâh Yayinlari.



DE GRUYTER Islam als Problem — 33

Çentûrk, Recep (2007): „Intellectual Dependency: Late Ottoman Intellectuals between Fiqh and

Social Science". Die Welt des Islams 47.3/4: 283-318.

Sgarbi, Marco (2010): „Umriß der Theorie der Problemgeschichte". In: Eine Typologie der Formen

der Begriffsgeschichte. Hrsg. von Riccardo Pozzo und Marco Sgarbi. Felix Meiner Verlag,

185-199.
Sheehan, James J. (1978): „Begriffsgeschichte: Theory and Practice". The Journal ofModern

History 50.2: 312-319.

Skinner, Quentin (1969): „Meaning and Understanding in the History of Ideas". History and Theory

8: 3-53.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1988): „Can the Subaltern Speak?". In: Marxism and the

Interpretations of Culture. Hrsg. von Cary Nelson und Lawrence Grossberg. Chicago:

University of Illinois Press, 271-313.

Stern, Eliyahu (2018): „Scientific Materialism". In: Jewish Materialism. Hrsg. von Eliyahu Stern.

Yale University Press, 85-113.

Toku, Neçet (1996): Türkiye'de Anti-Materyalist Felsefe (Spiritüalizm). Istanbul: Beyan.

Turnaoglu, Banu (2017): The Formation of Turkish Republicanism. Princeton et al.: Princeton

University Press.

Turnaoglu, Banu (2020): „Despotism (istibdad) in Ottoman Political Thought". History of Political

Thought 41.1:16-42.
Uçman, Abdullah (2010): „Çehbenderzâde Ahmed Hilmi (1865-1914)". In: TDVIslam Ansiklopedisi.

Hrsg. von. Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi, 424-425.
Utku, Ali / Kaya, M. Cüneyt (2011): „Türkiye'de Modern Felsefe Tarihi Yaziminin Serencami: Geç-

Osmanli'dan Cumhuriyet'e Bir Literatiir Degerlendirmesi". TiirkiyeAraftirmalari Literatur

Dergisi 9.17:11-48.
Uyanik, Necmi (2004): „Batici bir Aydin Olarak Celâl Nuri ileri ve Yenile?me Sürecinde Fikir

Hareketlerine Bakiçi". Selçuk UniversitésI Türkiyat Ara$tirmalari Dergisi 15: 227-274.
Von Kügelgen, Anke (1994): Averroes und die arabische Moderne: Ansätze zu einer

Neubegründung des Rationalismus im Islam. Leiden et al.: Brill.
Von Kügelgen, Anke (2013): „'Progressiver Islam' im ausgehenden Zarenreich: Das Plädoyer des

St.Petersburger Imams und Regierungsbeamten Ataulla Bajazitov (1846-1911) für die

Partizipation der Muslime an der modernen Zivilisation". Asiatische Studien / Études

Asiatiques 67.3: 927-964.
Von Kügelgen, Anke (2017): „Konflikt, Harmonie oder Autonomie". In: Wissenschaft, Philosophie

und Religion - Religionskritische Positionen um 1900. Hrsg. von Anke Von Kügelgen. Berlin:
Klaus Schwarz Verlag, 30-120.

Wahba, Mourad (1980): „The Paradox of Averroes". Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 66.2:
257-260.

Wijsen, Frans / Von Stuckrad, Kocku (Hrsg.) (2016). Making Religion. Leiden et al.: Brill.
Wild, Stefan (1996): „Islamic Enlightenment and the Paradox of Averroes". Die Welt des Islams

36.3: 379-390.
Wittich, Dieter (1988): „Popularisierung von Wissenschaft und demokratische Bewegung ".

Deutsche Zeitschrift für Philosophie 36.9: 840-843.
Wittkau-Horgby, Annette (1998): Materialismus: Entstehung und Wirkung in den Wissenschaften

des 19. Jahrhunderts. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht.

Yuva, Ayje (2016): Transformer le monde L'efficace de la philosophie en temps de révolution

France-Allemagne, 1794-1815. Paris: Éditions de la Maison des sciences de l'homme.



34 E. Imeri DE GRUYTER

Zekeriyya, Uludag (2000): $ehbenderzade Filibeli Ahmet Hilmi ve Spiritiializm. Istanbul: Akçag

Yayinlari.

Zimmermann, Bénédicte / Werner, Michael (2002): „Vergleich, Transfer, Verflechtung: Der Ansatz
der Histoire croisée und die Herausfoderung des Transnationalen". Geschichte und

Gesellschaft 28.4: 607-636.
Zürcher, Erik Jan (1997): Turkey: A Modern History. London: I.B. Tauris.


	Islam als Problem : Cela Nuri und Ahmed Hilmis (Filibeli) spätosmanischer Materialismusstreit

