
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 73 (2019)

Heft: 2

Artikel: Une traduction des fragments du Recueil thématique des
enseignements privés Kibi no Makibi (693-775)

Autor: Defrance, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-842045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-842045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2019; 73(2); 219-256

Arthur Defrance*

Une traduction des fragments du Recueil
thématique des enseignements privés Kibi
no Makibi (693-775)

https://doi.org/10.1515/asia-2019-0016

A Translation Into French of Kibi no Makibi's Private Teachings
Arranged by Topic (Shikyô-ruijû)

Abstract: This paper sheds light on a little-known text written by a very
well-known figure, Kibi no Makibi (693-775). During the Nara Period (710-794)
and with the advent of kentôshi, the Japanese embassies to the Tang, he went to
China twice (717-735 and 752-753), first as a student, then as a vice-ambassador.

Kibi no Makibi is presumably responsible for bringing back a vast amount of
Chinese books to Japan and his influence in shaping the burgeoning Imperial
University (Daigakuryô) makes him one of the most important intellectual figures
of his time. The examined text, the fragmentary Shikyô-ruijû (Private Teachings

Arranged by Topic) written in kanbun (literary sinitic), is the longest extant text
by its author, and it is translated and annotated here with a critical discussion

regarding its authenticity. It has not received much scholarly attention, although
it is probably one of the first texts on education in the history of Japan and the

first to-date instance of the genre of « house teachings » (kakun).

Keywords: Nara Period, Kibi no Makibi, house teachings, Daigakuryô, Kentôshi,
Kanbun

Mots clés : Époque de Nara, Kibi no Makibi, Enseignements privés, Daigakuryô,
Kentôshi, Kanbun

Kibi no Makibi est à la fois une personnalité connue de l'époque de Nara (710-
794) et une figure oubliée, ou plutôt, une figure dont la biographie réelle s'efface

Titre original : Shikyô-ruijû

Corresponding author: Arthur Defrance, École Pratique des Hautes Études, Section des

Sciences Historiques et Philologiques UMR 8155 Centre de recherche sur les civilisations d'Asie
orientale (CRCAO), Les Patios Saint-Jacques 4-14 rue Ferrus, 75014 Paris, France.

E-mail: karolarthur@yahoo.com



220 Defrance: Recueil thématique des enseignements DE GRUYTER

devant le mythe. Si, au cours des dernières années, d'autres figures centrales des

échanges entre le Japon et la Chine à l'époque de Nara - tels Abe no Nakamaro1

(698-770) ou le moine Jianzhen2 SU (688-763) - ont fait l'objet de

courtes monographies avec la traduction de sources de première main en

langues occidentales, Kibi no Makibi, qui a séjourné pas moins de deux fois

sur le continent n'a pas connu semblable fortune académique. La figure de ce

personnage nous est familière au travers des récits portant sur les kentôshi iSÄ
fiî, les ambassades envoyées en Chine par la cour japonaise à l'époque des Tang
entre 630 et 834,3 mais il l'est surtout au travers d'une version héroïsée de ce

voyage en Chine, écrite en kanbun MJC par Ôe no Masafusa4 A'/IpEM (1041-
1111), qui représente Makibi en héros du Japon, un héros qui parvient à

surmonter chacune des épreuves imposées par des Chinois retors, et ce, notamment
grâce à l'aide d'un fantôme qu'on devine être celui d'Abe no Nakamaro.5 Ledit
récit servira ensuite de base à un texte, écrit en japonais cette fois-ci,
accompagné d'illustrations et qui forme le Rouleau illustré du voyage en Chine

du grand ministre Kibi (Kibi no otodo nittô emaki "ad^EAÂIê^), dont
l'auteur nous est inconnu, mais qui suit la même trame6 et reprend les mêmes

descriptions merveilleuses attribuant à Makibi des pouvoirs divinatoires et

magiques.7 On tâchera ici de montrer une autre facette de Makibi, non pas
merveilleuse, mais plus historique, en donnant à lire en traduction française

1 Heidt (2014).

2 Wong (2014), Bingenheimer (2003-2004).
3 La dernière ambassade, prévue pour 894, fut finalement annulée. Elle devait être dirigée par
nul autre que Suwagara no Michizane IfJJPdËJt (845-903). Sur ces ambassades, on consultera

von Verschuer (1985), notamment, en lien avec notre discussion, les pages 32-39 (sur les

étudiants dont fait partie Makibi) et le chapitre VI sur l'influence de ces ambassades sur
l'assimilation de la culture continentale. Un utile tableau récapitulatif des ambassades se trouve

également dans Wang (2005 : 229-232).

4 Gôdanshô ÎIMPP, III, récit 1.

5 Ce fait est contesté par Kawahara (1963), qui juge que le personnage ne représente pas
forcément Nakamaro, mais peut-être le clan de devins Abe en général.
6 Le texte est traduit en anglais dans Paine (1933). Le récit du rouleau est néanmoins plus bref

que la version de Masafusa, qui comporte davantage d'épisodes. On trouvera une comparaison
de l'histoire du Gôdan-shô et de celle du rouleau dans Kawahara (1963).

7 Si la nécrologie de Makibi dans le Shoku-Nihongi M 0 AIS (Suite des Annales du Japon) au
livre XXXIII (Hôki SA 6 [775J/10/2) mentionne déjà le fait qu'il était « versé dans une multitude
d'arts libéraux (au sens confucéen) » 0S#^ÏS), la liste s'allonge avec le temps jusqu'à faire de

Makibi le magicien que l'on retrouve chez Masafusa ou dans le Rouleau illustré. Kawahara
Masahiko y voit la trace d'une intervention des Kamo jPJP., maison spécialisée dans la Voie du

yin et du yang. Les Kamo prétendent en effet descendre de Makibi et auraient participé à la
création de récits faisant de leur ancêtre un magicien d'exception et supérieur au clan rival des

Abe, figuré par le fantôme que rencontre Makibi en Chine, v. Kawahara (1963).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(2): 219-256 221

un texte dont on a de bonnes raisons de penser qu'il est de sa main. Ce texte est

d'autant plus intéressant pour la connaissance du personnage de Kibi no Makibi
et de l'époque de Nara qu'il s'agit d'une oeuvre qui parle d'éducation, en

l'occurrence sous la forme des « enseignements familiaux » (ch. jiaxun,
jp. kakun). Makibi, en effet, a joué un rôle de premier plan, à son retour de

Chine, au sein de l'office des Etudes supérieures (daigakuryô dont il fut
nommé directeur. La vision de l'éducation d'un acteur de premier plan du

système éducatif de Nara est ainsi d'un grand intérêt pour nous. De même, la
foi que place Makibi dans l'idée que les aptitudes individuelles peuvent
conduire à la réussite, comme cela apparaît dans le trente-septième enseignement

sur la littérature (v. infra), nous permet de bien saisir l'époque de Nara

comme un moment où la réalisation d'une forme de modèle méritocratique à la
manière chinoise semble envisageable à certains. La forme des « enseignements

familiaux » que choisit Makibi revêt enfin une importance particulière. Il
emprunte très manifestement cette forme aux Enseignements familiaux de

maître Yan (ch. Yanshi-jiaxun de Yan Zhitui SfôtÈ (531-?), ouvrage
quelque peu antérieur mais très lu à l'époque Tang,8 que Makibi est
vraisemblablement le premier à rapporter au Japon et qui continuera d'être lu par la

suite, comme l'un des ouvrages les plus représentatifs du genre.9 Comme Yan

Zhitui qui le fit à la fin d'une vie tumultueuse, Makibi entend s'adresser à ses

descendants pour leur transmettre des enseignements à la fois moraux et

pratiques et on le voit par exemple les apostropher directement dans le trente-
et-unième fragment, traduit ci-dessous.10 La manière dont notre auteur utilise le

texte de Yan Zhitui est également riche d'enseignements dans la mesure où elle

nous donne à voir l'appropriation de l'œuvre chinoise par l'auteur japonais :

celui-ci cite en effet très abondamment le texte des Enseignements, le coupant et

le reconfigurant, intercalant parfois des réflexions d'ordre plus personnel et

concluant en quelques mots l'ensemble de citations qu'il a lui-même ainsi

manipulé. La réflexion en mouvement est ainsi indissociable de la citation et

du travail sur la citation.

8 Takikawa (1941 : 761). L'ouvrage figure par exemple en sept livres dans la section
« Confucianisme » (ch. Rujia, iM'fQ de la section bibliographique (ch. Yiwen-zhi, HiSiiÉ!) du
Nouveau Livre des Tang (ch. Xin-tangshu SfriïSIr).

9 II n'existe pas à notre connaissance de travail de synthèse sur la réception des Enseignements

familiaux au Japon, mais on continue à en trouver la trace et l'influence bien après l'époque de

Nara. V. par exemple, sur l'influence du texte sur le Dit du Genji (Genji monogatari de

Murasaki Shikibu (978-1016 l'article d'Ishii (2003).

10 « Mais vous, mes enfants et petits-enfants, vous aimez avoir recours aux devins charlatans,

vous écoutez toutes les paroles des devins, pourquoi donc vous donner tant de peine »



222 Defrance: Recueil thématique des enseignements DE GRUYTER

Pour permettre de saisir l'œuvre dans son contexte, on fera d'abord ici une
courte biographie de Makibi, avant de présenter brièvement notre texte, en

mettant en avant la question de l'authenticité de ces fragments, à la suite de

quoi nous en proposerons une traduction annotée.

1 Esquisse biographique

On dispose d'une courte biographie de Kibi no Makibi, qui est en fait une

nécrologie kôden Mië, figurant au livre XXXIII (Hôki SA 6 [775]/10/2) de la

Suite des Annales du Japon. Sur la base de cette notice, il est possible de résumer

grossièrement la vie de Makibi, comme le propose Miyada Toshihiko IS H {Jkfé-

dans sa biographie, en la divisant en cinq périodes11 :

- la période du voyage en Chine (717-735) : Makibi apprend les Classiques et

rapporte un grand nombre d'ouvrages sur le rituel Tang, ainsi que des

instruments de musique et des armes.12

- du retour de Chine glorieux à la relégation à Kyûshû (735-749) : période où

Makibi enchaîne les promotions, devenant d'abord adjoint de l'office des

Etudes supérieures (daigaku no suke SStÙ) où il promeut l'étude des

« Trois Histoires » et enseigne une multitude de matières13 pour être

nommé par la suite conférencier (tôgû gakushi #1tS±) d'Abe jSffg

11 Miyada (1988 : 234).

12 II rapporte : un Rituel des Tang (Tangli Ail®) en 130 livres, ainsi que deux ouvrages sur le

calendrier (le Traité du calendrier Taiyan, Taiyanli-jing JsffîWfêk et l'Établissement du calendrier

Taiyan, Taiyanli-licheng en un et douze livres respectivement), un ouvrage de

musique écrit par l'impératrice Wu Zetian ÄfliR (le Yueshu-yaolu Extraits
fondamentaux tirés des ouvrages sur la musique, qui comporte dix livres) et un livre d'histoire, le

Dongguanhanji ASSISE (Annales des Han du pavillon de l'Est), qui est considéré comme l'une
des « Trois Histoires » (sanshi HA) de l'époque, aux côtés des Mémoires historiques (Shiji AIE)
de Sima Qian WISü et du Livre des Han [Hanshu iUïr). Le système de calendrier Taiyan sera

adopté plus tard en 763. Sur les livres rapportés, v. Ôba (1997 : 28). La liste des livres se trouve

au livre XII de la Suite des Annales du Japon, Tenpyô 7 (735)/4/26. Le Rituel des Tang n'est pas le

Rituel de l'ère Kaiyuan (Datang-kaiyuan-li ^cÄMtcS®), qui sera rapporté lors du deuxième

voyage en 752), mais le Rite de l'ère Yonghui (Yonghui-li TkÂÈt). Le dernier item de la liste, le

Dongguanhanji n'est pas donné par le Shoku-Nihongi, mais par le Catalogue des livres se trouvant
à présent au Japon (Nihonkoku-kenzai-sho-mokuroku 0 AHfi-SIr @ S) de Fujiwara no Sukeyo

jHUffetB: (autour de 891). La note de l'entrée en question dans le Catalogue dit que l'ouvrage
aurait probablement été rapporté par Makibi.
13 Les Douze articles, propositions de Miyoshi no Kiyoyuki (Miyoshi no Kiyoyuki no iken jûni-kajô MS
T"fi#îA) sont plus tardifs (914), mais notent que Makibi a « permis à quatre cents élèves de

recevoir un enseignement sur les six voies : les cinq classiques, les trois histoires, le droit, les

mathématiques, la phonétique du chinois et l'écriture des caractères », traduit par Hérail (2016:88).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(2); 219-256 223

(718-770), la princesse héritière et future impératrice régnante Kôken #Ü,
puis Shôtoku fïW-, à qui il commentera le Mémoire sur les Rites (jp. Raiki,
ch. Liji ipSIS) et le Livre des Han (741). C'est également à cette période qu'il
proposera une réforme de la cérémonie en l'honneur de Confucius, sekiten14

(748). Après l'accession au trône de la princesse Abe sous le nom de

Kôken (r. 749-758), Fujiwara no Nakamaro ÜJgftfJÄS (706-764) gagne peu
à peu en puissance à la cour et Makibi, qui est d'une faction adverse, est

envoyé à Kyûshû comme gouverneur de province (750).

- de la relégation à Kyûshû au retour en grâce avec la deuxième accession au
trône d'Abe sous le nom de Shôtoku (r. 764-770) (749-764) : nommé

gouverneur des provinces de Higo JjBfê, puis de Chikuzen ïXm, Makibi est

envoyé ensuite en Chine avec le titre de vice-ambassadeur fukushi g)fi
pour une seconde ambassade de courte durée (752-753), dont il reviendra

en même temps que Jianzhen. L'ascendant hégémonique de Nakamaro à la

cour conduit Makibi à une nouvelle période de relégation à Kyûshû, comme

adjoint mineur du gouvernement général de Kyûshû (Dazaifu dazai

no shôni pendant une durée de neuf ans (754-763). C'est à cette

époque qu'il aurait écrit le seul autre texte qu'il nous reste de lui, une
biographie du moine chinois Daoxuan15 ilî® (702-760), arrivé au Japon

en 736. Il y effectue aussi des travaux militaires, comme la construction de la
forteresse d'Ito fé±, terminée en 768.

- du retour en grâce à la mort (764-775) ; Makibi revient du Dazaifu en 764,

année où il est nommé à la tête du Bureau de Construction du Tôdaiji
(zôtôdaijishi iSÄTb#^]). Au 9e mois de la même année éclate la rébellion
de Fujiwara no Nakamaro (Fujiwara no Nakamaro no ran IlJ^f^Jft S<£>gL),

que les compétences militaires et stratégiques de Makibi aident à réprimer.

L'impératrice régnante Shôtoku le récompensera en lui accordant plusieurs
promotions, dont le titre de Ministre de Droite (udaijin ^T^CË) en 766. C'est

aussi à cette époque qu'il corrigera 24 articles du code de Yôrô avec Yamato

14 La première de ces cérémonies s'était tenue à l'office des Études supérieures en 701. Celle

qu'appelait de ses vœux Makibi et qui comportait de nouveaux ustensiles et de nouveaux
costumes se tiendra en présence de l'impératrice Shôtoku (seule occurrence d'une cérémonie de

sekiten en présence d'un souverain au Japon) bien des années plus tard (767/2/7). Sur les

origines chinoises et l'adaptation au Japon de cette cérémonie, v. McMullen (1996) et notamment,

sur Makibi, pp. 52-53.
15 Un fragment de cette biographie nous est parvenu par le truchement d'un texte de Saichô ft
M (766-822), la Lignée de la transmission secrète de la vérité du Buddha et de l'Eveil intérieur

(Naishô-buppô-sôjô-ketsumyaku-fu, fàûfA/ÈflSihMfi), daté de 819, v. Nara-ibun, t. III,
Tsuji 8: Hisamatsu (1962 : 113).



224 Defrance: Recueil thématique des enseignements DE GRUYTER

sukune Nagaoka un rugakushô parti en même temps

que lui lors de son premier voyage en Chine. Après la mort de l'impératrice
régnante Shôtoku (770/8/4), Makibi demande à quitter ses fonctions
plusieurs fois, ce qu'il obtiendra en 771. Il meurt à 81 ans (775/10/2).

On ne sait presque rien des dernières années de Makibi, et pourtant, il est

vraisemblable que le Recueil thématique des enseignements privés a été

commencé juste avant qu'il ne quitte ses fonctions, comme le laisse entendre

le deuxième fragment, écrit alors qu'il avait 76 ans. Il semble aussi logique
qu'une œuvre comme le Recueil thématique des enseignements privés, appartenant

au genre des « enseignements familiaux », soit rédigée dans les dernières

années d'une vie, à la manière d'un testament.

2 Présentation du texte

Aucun exemplaire complet ou fragmentaire du Recueil thématique ne nous est

parvenu. Celui-ci nous est connu notamment à travers le Catalogue des livres de

notre pays (Honchô-shojaku mokuroku i H) datant de la fin de

l'époque de Kamakura (1185-1333) et qui signale l'existence d'un Shikyô-ruijû

en un livre dans la catégorie des « œuvres diverses » (zasshô $I0>).17 Différents

fragments ont ensuite été découverts au fil du temps sous forme de citations
dans différentes œuvres, souvent de nature encyclopédique :

- un sommaire du Recueil thématique a été retrouvé dans une encyclopédie de

la vie de cour intitulée Recueil de bribes18 (Shûgaishô Ya^rW) de Tôin
Kinkata (1291-1360), qui appelle l'œuvre le « Recueil thématique
des enseignements privés du grand ministre Kibi » (Kibi-daijin Shikyô-ruijû

Ce passage est déjà signalé dans la biographie de

Makibi (chapitre 123) dans l'Histoire du Grand Japon (Dai-Nïhon shi Jk 0 ^
5È) réalisée dans le fief de Mito zkF et commencée au XVIIe siècle.19 Il est

cité dans la biographie de Makibi écrite par l'historien et sinologue Shigeno

16 Etudiant se rendant en Chine pour un séjour long.
17 Voir le passage sur le Recueil thématique dans l'ouvrage de Wada (1936 : 439-441) consacré

à ce catalogue.
18 Pour ce texte, nous avons consulté la reproduction du manuscrit dans la collection de la

Sonkei-kaku bunko (daté du XVIe siècle) dans Tôin (1998 : 205-206).

19 Mentionné par Takikawa (1941: 754), qui ne donne pas la référence exacte (Tokugawa 1929 :

209).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(2): 219-256 225

Yasutsugu 3ËIfüSrP, datée de 190220 et discuté par Okada Masayuki (1929 :

147). Au sein du Shûgaishô, le texte de Makibi figure dans une section

intitulée «Admonestations» (Kyôkaibu ütMnß, partie 16 du livre III) en

compagnie de textes écrits par un prince, des hommes de cour et un
religieux21 ;

- ce qui pourrait être un fragment de la préface a été retrouvé dans une somme

rituelle et iconographique de l'école ésotérique du shingon Hit, le Kakuzen-

shô (Livre de Kakuzen) du moine éponyme (1143-?).22 Ce fragment est

introduit par la mention <jLSlSMïri {im ifc [5 ël CKôkyô-ruijû - Kibi-daijin-seri),

que les diverses éditions corrigent en fiiScüiS"nfUzfelSü (Shikyô-ruijû-
Kibi-daijin-seri), soit « le Recueil thématique des enseignements privés - œuvre
du ministre Kibi ». C'est ce fragment qui permet de dater l'œuvre, car contrairement

aux autres, il adopte une forme narrative et met en scène Kibi lui-même

qui précise qu'il a 76 ans lorsqu'il l'écrit, ce qui permettrait de dater le texte des

environs de 770. L'existence de ce texte n'est pas signalée par Shigeno (1902),

ni par Nishioka Toranosuke dans son article de 1925 sur le texte

(repris dans Nishioka 1984), ni par Takikawa (1941), alors qu'on le trouve
mentionné chez Wada (1936) et qu'il est repris plus tard par Mekada (1961) et

Ôsone (Yamagishi 1979 : 44-48). Au sein du Kakuzen-shô, le texte attribué à

Makibi est situé dans l'entrée consacrée aux « Pratiques de Yakushi parmi les

sept buddha23 » Shichibutsu-yakushi-hô -b'fAUffljfe, dans un sous-ensemble

intitulé « Causalité de l'entrée en résonance [avec un Buddha] » (Kannô-en

iSlSüO comportant plusieurs récits qui montrent comment des vœux sont

20 Shigeno (1902 : 49).

21 La section comporte les textes suivants : les « Dix-sept articles de Jôgû-taishi » - c'est à dire

Shôtoku-taishi SilMXri- (574-622) - {Jôgû-taishi jûshichi-jô kenpô ^Kîë) qui
précèdent immédiatement le sommaire du Recueil thématique (Tôin 1998 : 201-205) ; puis après

ce dernier, les « Admonestations laissées aux descendants » (Yuikai üttfi) de Fujiwara no
Morosuke HUfflti (908-960), cf. Tôin (1998 : 205-206) ; T «Epigraphe» (lasekimei jH^Tsig)

du prince de sang Kaneakira JfcifljSiE (914-987), appelé ici Saki no chûsho-ô tu "FUI (Tôin

1998 ; 209) ; les « Trois affaires du ministre Onomiya » (Yafu-sanji IfiffH^), c'est-à-dire

Fujiwara no Sanesuke HJMWM (957-1046), v. Tôin (1998 : 209) ; et enfin les « Quarante-et-

un vœux de Genshin » {Genshin sôzu yonjûichi-ka-jô kishô fSfffiff|5 ES H—- -y jSW de Genshin

(942-1017), v. Tôin (1998 ; 209-211).

22 Le texte de Makibi est reproduit dans Bussho kankô-kai (1978 : 132). Cette édition s'appuie
principalement sur le manuscrit dit « du Zôjô-ji » i|_h#. On se rendra mieux compte de la

dimension d'iconographie rituelle de l'œuvre en consultant l'édition en fac-similé de Fujisawa
(1994-2000).
23 Ces pratiques de Yakushi parmi les sept buddha sont des shuhô tê'iri (cérémonies ayant pour
but d'obtenir des bienfaits dans ce monde) dans lesquelles des prières sont adressées à sept
buddha dont Yakushi, cf. l'entrée « Shichi butsu yakushi hô » du dictionnaire d'Imaizumi (1999).



226 — Defrance: Recueil thématique des enseignements DE GRUYTER

exaucés par divers Buddha et boddhisattva (ce qui est aussi le nœud du récit

attribué à Makibi). Ce sous-ensemble fait suite, à l'intérieur des « Pratiques de

Yakushi parmi les sept buddha », à des recommandations d'ordre plus pratique

pour soigner telle ou telle maladie et l'on ne peut s'empêcher de penser que les

récits qui suivent en constituent l'illustration.
Le fragment a enfin la particularité d'être conforté par une version plus

longue de ce même texte, découverte assez récemment. Cette dernière a en
effet été identifiée par Miyazaki 's'lKt (1994) dans un ouvrage de divination

appelé le Livre des présages [de la divination par] les divisions äquatoriales et

les corps célestes (Sukuyô-senmon-shô fë® c&i£#),24 ouvrage datant
vraisemblablement du début du XIIe siècle et dont l'auteur n'est pas connu avec
certitude,25 ce qui signifierait que ce texte est antérieur à la version du

Kakuzen-shô. Il est difficile de savoir néanmoins si ce texte est une version

antérieure dont le Kakuzen-shô s'est inspiré, ou si les deux textes ont une

source commune, mais sans entretenir de lien entre eux Dans le Sukuyô-

senmon-shô, ce passage figure précédé de la mention « la Chronique du

ministre rapporte que » (Daijin-ki iwaku ^ËâfES) et il est placé entre d'autres

biographies de personnages ayant atteint de hautes fonctions grâce à la

« méthode secrète de divination par les divisions équatoriales et les corps
célestes » (sukuyô-hihô Il n'est pas impossible, comme le fait

remarquer Wada (1995 : 1066), que le Sukuyô-senmon-shô ait emprunté le

passage en question à une biographie de Makibi, quand le Kakuzen-shô

aurait prélevé le sien directement dans le Recueil thématique, ce d'autant

que le passage du Sukuyô-senmon-shô se termine par une date qui laisse

penser que le contenu a pu être tiré d'un texte écrit sous forme de chronique
(et dont la date ne coïncide pas).27 Il reste tout de même la possibilité, que

24 Conservé au temple Kôzan-ji j® [il# de Kyoto, ce texte était déjà connu au moins depuis

l'ouvrage de Murayama (1981), qui ne l'avait néanmoins pas rattaché au Recueil thématique de

Makibi (Miyazaki 1994 : 1).

25 Sur les questions de datation, v. Miyazaki (1994 : 2-4).
26 Dans cette section, intitulée « Ce qui est survenu grâce à la méthode secrète de l'étoile
attachée à la naissance [de chaque homme] » (zokushô hihô-ki SSSbfeïS), les autres grands

personnages sont Fujiwara no Kamatari, HJfpÂ/é (614-669), Dôkyô ütSt (700-772), Fujiwara

no Hamanari £ (724-790), et Enkyô RiÜ (?-?), v. Miyazaki (1994 : 4).

27 Le texte comporte en effet à la fin ce court passage (Miyazaki 1994 : 2) : ds¥-WM7t^F-n&JC

Ltl0 (« Ce texte a été écrit en l'an 1 de l'ère Tenpyô-jingo [soit 765].

[L'auteur] est mort à 76 ans en Hôki 3 [772], »). Cela avancerait la mort de Makibi de trois ans par

rapport à 775, ce qui n'est pas impossible si l'on considère que le Shoku-Nihongi peut s'être

trompé (sur ce point, v. Murayama 1981 : 68). On voit mal, néanmoins, comment un texte dans

lequel l'auteur parle explicitement de ses soixante-seize ans aurait pu être écrit avant, en 765,

quand il n'avait que 69 ans, point qui n'est pas du tout soulevé par Miyazaki.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(2): 219-256 227

personne ne semble évoquer, selon laquelle le fragment du Kakuzen-shô

appartiendrait lui aussi à une biographie et ne serait que par erreur rattaché

au Recueil thématique, ce qui semble être étayé par le ton narratif de ce

passage, très différent des autres fragments, qui correspondent davantage à

l'idée que l'on se fait d'un écrit d'admonestation adressé à ses héritiers. Nous

donnerons quoi qu'il en soit une traduction entre crochets de ce long passage
à la suite du fragment extrait du Kakuzen-shô (deuxième fragment).

- un fragment est tiré du commentaire du Dit du Genji rédigé par Yotsutsuji
Yoshinari H j±HA et intitulé Kakaishô 'MMtP (Livre des mers et des

rivières) à la fin du XIVe siècle.28 Shigeno (1902), Nishioka (1984),
Takikawa (1941) et Mekada (1961) n'en font pas mention, contrairement à

Wada (1936) et Ôsone (Yamagishi 1979). Il est vrai que le passage est

entièrement constitué d'une citation du Livre des Han, que l'on ne retrouve

pas telle quelle dans ledit ouvrage et que le seul indice qui le rattache au
Recueil thématique de Makibi consiste en une courte mention à la fin qui le

signale comme sa source.29 Ce fragment raconte l'arrivée en Chine du
bouddhisme au travers le célèbre récit du rêve de l'empereur Ming W\

(r. 58-75) des Han. Il sert dans le commentaire du chapitre 34 du Dit du

Genji (« Jeunes herbes I », Wakana AA), à gloser les propos du Religieux
d'Akashi (Akashi no nyûdô KAAIË), après que sa petite-fille (la
Demoiselle d'Akashi, Akashi no himegimi, 'PëM) a accouché du fils
d'un prince impérial, dans une lettre adressée à sa fille, la Dame d'Akashi
(Akashi no onkata, f^A^PA). Le Religieux lui révèle qu'il avait fait un
rêve avant sa naissance et que ses lectures l'ont convaincu qu'il fallait y
prêter foi.30 L'extrait est donc utilisé comme un exemple prouvant qu'il
faut croire ce que révèlent les songes.

- six fragments, enfin, sont tirés du Seiji-yôryaku (Compendium abrégé
de l'administration), un recueil de textes sur l'administration et les pratiques
de cour compilé par Yoshimune no Tadasuke AAAfE (7-1009) du temps de

l'empereur Ichijô —^ (r. 986-1011). Ils sont pour la première fois mentionnés

28 On trouvera le passage original dans Yotsutsuji et Ichijô (1978 ; 320).

29 « Cela se trouve dans le Recueil thématique des enseignements privés » Le

passage ne figure pas dans Ôsone (Yamagishi 1979 : 44-48), ni de Mekada (1961), mais dans le

texte original du Kakaishô (Yotsutsuji/Ichijô 1978 : 320). Ôsone suit en effet un manuscrit où

cette mention ne figure pas. Voir à ce sujet la note 47 sur les textes utilisés et les manuscrits.

30 L'extrait supposé du Recueil thématique commente la phrase suivante (Yotsutsuji/Ichijô
1978 ; 320) : rAfëUnfc, 5 (ct>, LAt

H £#< fêLiW'f («Comme, en consultant les ouvrages profanes et en recherchant ce

qu'enseigne la religion sur ce point, [je m'avisais qu'] il y avait de nombreux cas où l'on devait
croire ses rêves ». [Notre traduction]).



228 Defrance: Recueil thématique des enseignements DE GRUYTER

par Wada (1915) et transcrits par Nishioka en 1925 (Nishioka 1984), avant
d'être repris par la suite, notamment par Mekada (1961) qui s'en attribue la
découverte. Ces fragments citent très abondamment les Enseignements familiaux

de Yan Zhitui et leur ton est bel et bien celui de l'admonestation telle

qu'on peut l'attendre dans un ouvrage de type jiaxun. Ces fragments
correspondent aux items 15, 31, 34, 35, 36, 38 du sommaire, ce qui en rend
l'authenticité d'autant plus vraisemblable, et ils sont issus respectivement
du livre LXXXIV du Seiji-yôryaku (« Se dénoncer et rapporter ses propres
erreurs » Jishukakuko i#^^) pour l'item 15, du livre LXX (Kodoku enmi

oyobi fugeki « Poisons, maléfices et devins » ilïtlJIRjÉÉXMïS) pour l'item 31 et

du livre XCV (« Institution d'enseignement31 » Gakkô -?-R, II) pour les items

34, 35, 36 et 37.32 Certains fragments du Recueil thématique sont brièvement
commentés par l'auteur du Seiji-yôryaku d'une manière qui semble montrer

que les fragments sont bien utilisés comme moyen d'exhortation, d'admonestation,

par opposition à d'autres entrées plus pratiques du Seiji-yôryaku.33 On

terminera en notant que plusieurs des fragments repris dans l'encyclopédie
voisinent avec des anecdotes tirées des Prodiges de la maison Miyoshi (Zenke-

iki #s^#|fH), recueil d'historiettes dont la compilation est attribuée à Miyoshi
no Kiyoyuki ELWiWif (847-918).34

31 L'« institution d'enseignement » en question semble être l'office des Remèdes, chargé

d'enseigner la médecine et de préparer les remèdes, souvent en accord avec les devins spécialistes
de la Voie du Yin et du Yang (Hérail 2006 : 361-368). Le début du livre XCV (Kuroita 1972 : 700)

porte en effet la mention suivante: fàWî. ftü, lïftIS1!3 («le Yin et le Yang, les

Remèdes, la guérison des maladies, cela est dans [l'office des] Remèdes »).

32 C'est-à-dire respectivement les pages suivantes dans l'édition du Seiji-yôryaku de Kuroita
(1972) : 682 (15), 609 (31), 709 (34), 711 (35 et 36) et 713 (37).

33 A la suite du passage qui incite à se corriger quand on a fait erreur (item 15), on peut ainsi

lire : « cette admonestation est proche de la situation où [il faut] se dénoncer et rapporter ses

propres erreurs, ainsi l'avons-nous placée à la fin de cette partie. » {tAtWSEM i h fb
; Kuroita 1972 : 683). A la suite du fragment sur l'arithmétique et la calligraphie

(correspondant à l'item 36), on peut lire cette note : « En guise d'admonestation pour ceux qui
étudient et n'ont pas de spécialisation. Y compris pour les étudiants des voies concernées

[calligraphie, arithmétique], qui à cause de cela [parce qu'ils se sont spécialisés ?] ne doivent

pas se relâcher, mais parfaire leur aptitude de manière à ne pas déchoir. [Ceux qui s'occupent de]

divination et de médecine feraient bien de les imiter également. »

Eho ; Kuroita 1972 :

711). Enfin, à la suite du fragment sur l'étude des lettres (correspondant à l'item 37), un court

passage nous apprend que « ce texte a uniquement été placé là pour encourager à l'étude. » (3!®
^#iclttJC3 ; Kuroita 1972 : 711).

34 C'est le cas du fragment correspondant à l'item 31 sur les devins charlatans (Kuroita 1972 :

609), de celui correspondant à l'item 34 sur la divination (Kuroita 1972 : 711) et de celui



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(2): 219-256 229

C'est dans cet ordre que nous avons disposé les fragments, suivant ainsi l'ordre

prescrit par le sommaire.35 On trouvera à la fin du sommaire et des fragments
traduits ci-dessous le nom de l'ouvrage et du chapitre dont il est tiré.

Pour dire quelques mots de la réflexion sur l'authenticité du texte, il nous
faut revenir sur ce qu'en écrivait Takikawa Masajirô, l'auteur de la première
étude systématique du texte (Takikawa 1941). Celui-ci juge que les six passages
tirés du Seiji-yôryaku constituent chacun le texte d'une entrée complète du
sommaire et estime que ces neuf fragments correspondent à un sixième de

l'œuvre environ.36 Il pense - sans rien dire du deuxième fragment - que le

texte du Shikyô-ruijû peut être considéré comme authentique pour cinq raisons :

1. comme nous l'avons rappelé ci-dessus, le Catalogue des livres de notre pays
(Honchô-shojaku mokuroku) de la fin de l'époque de Kamakura mentionne

un ouvrage appelé Shikyô-ruijû en un livre, longueur qui correspond à celle

que l'on peut évaluer au vu de la longueur des fournis par le Seiji-yôryaku ;

2. Makibi, qui a contribué à façonner le système d'enseignement, peut très

bien avoir écrit un tel ouvrage didactique comme le Shikyô-ruijû, où l'on voit
sa préoccupation pour l'éducation ;

3. l'ouvrage cite très abondamment les Enseignements familiaux de maître
Yan37 de Yan Zhitui qui étaient en vogue en Chine à l'époque de ses séjours ;

4. la pensée exprimée dans les fragments du Shikyô-ruijû correspond à celle de

l'époque de Kibi no Makibi38 ;

5. le Seiji-yôryaku qui rapporte certains fragments du texte de Makibi est un

ouvrage de juriste et non un ouvrage de fiction et est pour cette raison jugé
fiable par Takikawa (ce qui ne confirme pas l'authenticité des fragments
d'autres sources que le Seiji-yôryaku).

Nous ajouterons quelques remarques à celles de Takikawa, qui portent sur la

réception du texte et touchent aussi aux question d'authenticité. Il nous semble

d'abord important de dire que le texte du Recueil thématique a été conservé pour
sa valeur de texte moral, d'admonestation, même dans des ouvrages qui
relèvent d'autres genres scripturaires. Le sommaire du Recueil thématique est

en effet classé dans la partie « Admonestations » (III, 16) du Shûgaishô et nous

avons mentionné la remarque qui suivait le fragment correspondant à l'item 15

du sommaire dans le Seiji-yôryaku, remarque qui justifiait la présence de ce texte

correspondant à l'item 35 sur la médecine (Kuroita 1972 ; 713). Sur le personnage de Kiyoyuki,
v. Hérail (2016).

35 C'est également Tordre suivi par Mekada (1961).

36 Takikawa (1941 : 759).

37 Sur les similitudes des deux œuvres, v. Takikawa (1941 : 764-769).
38 Takikawa (1941 : 769-788).



230 — Defrance: Recueil thématique des enseignements DE GRUYTER

par sa nature d'« admonestation » (livre LXXXIV). A cette catégorie appartiennent

ainsi les fragments du Shûgaishô et du Seiji-yôryaku, quand les extraits du
Kakuzen-shô et du Kakaishô semblent être de nature différente, notamment en

raison de leur caractère narratif. Ces deux textes - et cela nous amène au
deuxième point de notre discussion, ont en commun de constituer des anecdotes

dans lesquelles les rêves deviennent réalité. Les fragments du Recueil privé, de

ce point de vue, nous semblent très étroitement liés, dans leur contenu, mais

surtout dans l'histoire de leur transmission, à la divination et notamment à

l'oniromancie. Le premier élément qui vient bien sûr à l'esprit pour étayer ce

lien est le fait qu'une version proche de celle du Kakuzen-shô a été retrouvée

dans un ouvrage de divination, le Sukuyô-senmon-shô, ce qui semble indiquer
qu'elle était lue dans des milieux pratiquant la divination. Vient ensuite le fait

que le texte du Kakai-shô, qui paraît très lointain du ton du Recueil thématique, a

pu être pris pour un fragment de l'œuvre de Makibi. Comme le texte du Kakuzen-

shô et comme celui du Sukuyô-senmon-shô, l'extrait du Kakaishô, en racontant
l'histoire du rêve de l'empereur Ming, nous conte l'histoire d'un rêve devenu

réalité. Il est possible qu'il y ait eu une attribution fautive de ce fragment à

Makibi, erreur qui semble dès lors bien compréhensible. Restent alors les

fragments empruntés au Seiji-yôryaku, dont le ton est plus argumentatif que narratif,
et qui semblent un peu en retrait par rapport aux autres passages traitant de

divination. Il y a néanmoins parmi eux un extrait qui aborde les devins

(correspondant à l'item 31) et un autre, la divination (correspondant au numéro 34). Par

ailleurs, ce dernier est suivi dans le Seiji-yôryaku d'une anecdote tirée du Zenke-

iki sur le célèbre devin Yuge no Koreo (848 7-908 dans laquelle il
est justement question d'oniromancie.39 Nous avons aussi fait remarquer que
d'autres passages étaient suivis d'extraits du Zenke-iki.40 De ce point de vue,
l'idée d'une réappropriation de la figure de Kibi no Makibi par le clan des Kamo

fiM, avancée par Kawahara (1963 : 20-21) au sujet du Rouleau illustré du voyage

en Chine du grand ministre Kibi, est probablement pertinente aussi pour notre

texte. Kawahara explique ainsi que les Kamo, clan de devins rivaux des Abe iZ
{$, se sont approprié la figure de Makibi grâce à une confusion onomastique. Il
figurait un Kamo ason Kibimaro ÄrSiOE ö'dlf dans leur lignée, qu'ils ont
assimilé à Kibi no Makibi. Les grandes maison de devins s'établissent au Xe

siècle et les légendes sur leurs ancêtres commencent à fleurir au siècle suivant,

39 L'anecdote est ici en kanbun, mais on en trouvera une version japonaise datant de la fin de

l'époque de Heian dans les Histoires qui sont maintenant du passé (Konjaku-monogatari -n gfft
fi), XXIV, 14.

40 C'est aussi le cas des fragments 31 sur les devins charlatans (Kuroita 1972 : 609) et 35 sur la

médecine (Kuroita 1972 : 713).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(2): 219-256 231

en puisant dans un fond narratif préexistant. C'est justement de cette époque

que date vraisemblablement le texte du Rouleau illustré41 Ainsi, si l'on suit la

logique de Kawahara, les fragments tirés du Seiji-yôryaku dateraient du tout
début de cette période de réutilisation de l'histoire de Kibi par le clan des Kamo

et, à une date aussi ancienne, on peut penser qu'ils ont été le moins affectés par
ce mouvement de réinterprétation (même si l'on voit déjà l'intérêt porté aux
passages sur la divination par le compilateur du Seiji-yôryaku). Le passage du
Recueil thématique figurant dans le Kakuzen-shô (fin du XIIe siècle) et celui du
Sukuyô-senmon-shô (début du XIIe siècle) ont été en revanche extraits à une
époque où cette réinterprétation est déjà avancée, de même, à plus forte raison,

que le passage du Kakaishô (XIVe siècle), ainsi que pour le Shûgaishô (XIVe

siècle), même si l'impact de cette réinterprétation est moins évidente. Cela nous

engage à aller dans le sens de Takikawa qui voyait dans les fragments tirés du

Seiji-yôryaku les fragments les plus authentiques, ce d'autant plus qu'ils
correspondent au sommaire tiré du Shûgai-shô qui ne semble pas affecté de manière

visible par la réinterprétation de l'histoire de Makibi par les devins. Enfin, si

l'authenticité de l'anecdote fournie par le Kakuzen-shô est remise en cause, il
devient beaucoup plus difficile de dater la rédaction du Recueil thématique, car
c'est le seul fragment à offir un élément de datation (à savoir l'âge de l'auteur).

Précisons enfin la place centrale qu'occupe le modèle de Yan Zhitui dans le

texte de Makibi : deux chapitres, le chapitre 8 (« Application à l'étude » Mianxue
et le chapitre 19 (« Les Divers Arts libéraux » Zayi If®) sont très

abondamment cités dans le Shikyô-ruijû, et dans certains cas, le texte se présente

comme un montage de citations, plus ou moins altérées et complétées par des

remarques de Makibi. L'ouvrage de Yan est un recueil d'« enseignements
familiaux » fait d'admonestations adressées à sa descendance. Le recueil en

question est classé thématiquement et, s'il fait la part belle aux Lettres, notamment

dans le sens d'« écrits confucéens » (l'ouvrage est classé comme un
ouvrage confucéen dans la section bibliographique du Xintangshu Dr/##, le

Nouveau Livre des Tang), c'est dans bien des cas parce que les Lettres ont une
application et un profit pratique, au même titre que les arts libéraux que sont

l'arithmétique et la calligraphie.42 Il est très plausible que Makibi se soit
intéressé à l'ouvrage dès son séjour en Chine, d'où il l'aurait rapporté, même

s'il peut l'avoir étudié de plus près plus tard, dans ses dernières années, au

41 Cette légende s'appuie néanmoins sur un matériau existant, matériau que l'on retrouve dans

l'anecdote du Gôdanshô (III, 1) d'Ôe no Masafusa, qui date d'une époque légèrement antérieure
à la récupération des mythes par les grandes maisons de devins (Kawahara 1963 : 24).

42 Pour les confucéens, il y a six arts libéraux : rites, musique, tir à l'arc, conduite du char,
calligraphie, arithmétique.



232 Defrance: Recueil thématique des enseignements DE GRUYTER

Japon.43 En tout état de cause, il reprend à la fois l'orientation confucianiste du

texte de Yan Zhitui ainsi que son principe de classement thématique, comme en
atteste le sommaire. L'orientation à la fois confucéenne et bouddhiste, visible
dans le premier item du sommaire du Recueil thématique, rapproche aussi
Makibi et Yan Zhitui comme l'a fait remarquer Mo (2017).

Nous terminerons cette présentation par une courte remarque qui touche à

la manière dont les textes sont cités et utilisés dans le Japon de l'époque de

Nara. La citation est en effet un mode d'expression et de composition particulier,
plus visible et plus central en Extrême-Orient que dans la littérature occidentale.44

Celui qui cite reconfigure et c'est sa reconfiguration que l'on utilise par la
suite et que l'on cite à son tour.45 Ainsi, Makibi a beau citer abondamment les

Enseignements familiaux de Yan Zhitui, force est de constater que le sommaire de

son texte, qui est la marque la plus visible de ce travail de reconfiguration - et

qui ne reprend aucunement la structure de son modèle - est justement la partie
de son oeuvre qui a été la plus citée et la plus commentée, avant même les autres

fragments. Un texte, ainsi, peut être fait de citations, il n'en est pas moins
l'œuvre de son auteur et une œuvre à comprendre à partir de ce dernier.46

43 Le catalogue de Fujiwara no Sukeyo mentionne une version en sept livres, qu'il classe sous

l'étiquette « écoles diverses » (zakka et non sous l'étiquette confucianiste.

44 Jean Lévi (1995 : 61) note qu'en Occident, « la pratique de l'allusion ou de la citation
détournées ou inavouées [...] est plus secrète, moins repérable, car aucune béance de la

signification ne les signale », c'est-à-dire que la connaissance de la source n'est pas
forcément nécessaire à la compréhension du texte, contrairement au monde chinois où le

texte élabore son sens autour des citations, le lecteur étant censé connaître les référents et

compléter au besoin le discours.

45 François Martin (1995 : 22) note ainsi par exemple que les poèmes du Classique des Odes [ch.

Shijing, jp. Shikyô f#82] ne peuvent plus être cités sans tenir compte de la citation qu'en a faite

Confucius lui-même.

46 On pourrait donner à ce titre l'exemple du fu (I®, « rhapsodie ») sur la jujube, composé par
le poète Fujiwara no Umakai SUS^n" (694-737) à partir des indications d'une encyclopédie
chinoise (ch. leishu, jp. misho JS#). Parti en Chine en même temps que Makibi (717), celui-ci est

revenu en 718 et, outre ses poèmes dans l'Anthologie de la nostalgie de l'ancien style (Kaifûsô 1Ü

J!),i5) de 751, on lui doit quelques poèmes conservés dans l'Anthologie pour gouverner le pays
(Keikoku-shû iKSÄ) de 827, parmi lesquels le « Fu de la jujube » (Natsume no fu S}®),
composé entièrement à partir des connaissances livresques et des citations tirées du Livre du

Commencement de l'étude (ch. Chuxue-ji et le Recueil thématique des textes (ch. Yiwen-

leiju WsXMM). On trouvera texte et commentaire dans Matsura (1963). La traduction des titres

du Kaifûsô et du Keikoku-shû est empruntée à Migliore (2003).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(2): 219-256 233

3 Traduction47

Fragment l48 (Shûgaishô, III, 16, « Admonestations » Kyôkaibu fStJi§15)

Sommaire du Recueil thématique des enseignements privés du ministre Kibi
Premier : exposé sommaire des [écrits] intérieurs [c.-à-d. bouddhistes] et

extérieurs [c.-à-d. confucéens]

Cinq règles des écrits intérieurs et extérieurs49 [c.-à-d. bouddhistes et confucéens] : ne pas
tuer le vivant, ne pas commettre de vol, ne pas s'adonner au désir lascif, ne pas user de

paroles fallacieuses, ne pas boire d'alcool.

47 Notre traduction s'appuie sur deux éditions du texte (dépourvues de notes), celle de Mekada

Sakuo g in ES c? < (1961) et celle d'Ôsone Shôsuke dans Yamagishi (1979 : 44-48).
Mekada ne précise pas sur quels manuscrits il s'appuie. Ôsone, quant à lui, utilise le manuscrit
Naikaku-bunko-bon pour le Shûgaishô, la version du Kakuzen-shô de Wada (1915,1995)

qui reprend le Taishô-shinshû Daizôkyô (qui, quant à lui, s'appuie sur le manuscrit
du temple Kajû-ji ÜJflf^pde Kyoto). Nous avons consulté en outre l'édition du Kakuzen-shô de

Bussho kankô-kai (1978), qui s'appuie principalement sur le manuscrit dit « du Zôjô-ji » ±l±^.
Pour l'extrait du Kakaishô, Ôsone reprend encore Wada (1915,1995). Celui-ci utilise le texte appelé

Tamagami-kanpon (3E_hflJ^), qui se fonde sur le manuscrit de la bibliothèque de l'université Tenri

(Tenri-toshokan-zô hon j^S10llfilj§Lfc). Wada (1995 :1065) précise que cette version du texte ne

porte pas les caractères Shikyô-ruijû fiiScSÏ? à la fin du passage, contrairement à l'édition
Kokubun-chûshaku zensho (qui s'appuie sur le texte des archives de l'Agence
impériale, le Kunai-chô shoryô-bu 's rtJT*r|?;?[>), où ils figurent bel et bien. Nous appuyant sur
un texte appartenant à cette dernière lignée de manuscrits (Yotsutsuji/Ichijô 1978), nous avons
rétabli ces caractères dans notre traduction, entre crochets. Concernant les fragments tirés du Seiji-

yôryaku, enfin, Ôsone reprend Wada (1915) et le texte de la collection Kokushi-taikei que
l'on trouvera dans Kuroita (1972). Cette version s'appuie sur le Kanazawa-bon (de la maison
du marquis Maeda Maeda-kôshaku-ke witBfëMW-) et sur le Fukuda-bunko-bon de

l'Université du Commerce d'Ôsaka (Ôsaka shôka daigaku
48 On trouvera ce texte sous forme de reproduction du manuscrit Sonkei-kaku bunko (daté du
XVIe siècle) dans Tôin (1998 : 205-206).
49 Les cinq règles données pour le bouddhisme sont les cinq défenses (ch. wujie, jp. gokai 31

îé), que tout adepte du bouddhisme, même laïc, se doit de respecter. Sur le lien entre le

bouddhisme et les valeurs confucéennes ainsi que le lien entre les vertus confucéennes et les

interdits du bouddhisme, v. Takikawa (1941 : 769-773). Mo Wenqin (2017 : 104) fait très

utilement remarquer la proximité de ce passage avec une section du chapitre 16 (n° 2) des

Enseignements familiaux de Yan Zhitui (« Convertir son cœur » Guixin Jflbô). Dans ce passage,
Yan Zhitui établit l'homologie des cinq disciplines bouddhistes et des cinq principes immuables
confucianistes, cela afin de persuader ses descendants de se convertir au bouddhisme (dont il
fait le terme dominant de l'analogie) : « Les enseignements intérieur [bouddhisme] et extérieur
[confucianisme] participent fondamentalement de la même essence. Leur différence vient de ce

que l'un est progressif et quand l'autre veut aller immédiatement au principe, leur dissemblance

vient de ce que l'un est profond et l'autre plus superficiel. Les cinq sortes d'interdits qui se

trouvent [pour ainsi dire] à la porte d'entrée de l'enseignement intérieur correspondent, dans



234 Defrance: Recueil thématique des enseignements DE GRUYTER

Cinq principes immuables de l'enseignement extérieur [c.-à-d. confucéen] : l'humanité [ch.

ren, jp.;'m t] consiste à ne pas tuer, le devoir [ch. yi, jp. gi H], à ne pas voler, le rite [ch. li,
jp. rei ff], à ne pas dévier, la sagesse [ch. zhi, jp. chi £d], à ne pas s'aveugler, l'intégrité [ch.

xin, jp. shin ft], à ne pas causer de troubles.50

Deuxième : exposé sommaire sur les livres
Troisième : que la Voie des Immortels est inutile
Quatrième : sur les changements de la vie humaine
Cinquième : sur l'idée générale de la Voie de l'Homme
Sixième : que l'on ne doit pas tuer d'être vivant
Septième : que l'on ne doit pas commettre de vol
Huitième : que Ton ne doit pas avoir de relation physique déréglée
Neuvième : que Ton ne doit pas user de paroles fallacieuses
Dixième : que Ton ne peut boire jusqu'à l'ivresse et jusqu'au dérèglement
Onzième : que Ton doit observer la loyauté et la piété filiale
Douzième : que Ton doit observer l'intégrité et la loyauté
Treizième : que Ton doit croire en la Loi du Buddha
Quatorzième : que Ton doit prendre garde à ses paroles
Quinzième : que si Ton fait erreur, il faut se corriger51
Seizième : que la réflexion doit s'effectuer lentement
Dix-septième : que Ton ne doit pas mépriser les sots

Dix-huitième : ne demeurez pas dans la maison d'autrui
Dix-neuvième : qu'il faut rendre la pareille dans une relation
Vingtième : que Ton doit supporter la colère

Vingt-et-unième : que Ton doit faire attention lorsque Ton boit et Ton mange
Vingt-deuxième : que Ton doit s'appliquer à bien se conduire
Vingt-troisième : que Ton doit se garder du luxe
Vingt-quatrième : que Ton ne doit pas prendre deux femmes

Vingt-cinquième : que Ton doit faire attention lorsqu'on achète et on vend
Vingt-sixième : qu'il ne faut pas jouer au sugoroku52

Vingt-septième : sur les interdits du monde vulgaire
Vingt-huitième : sur les interdits relatifs à la grossesse
Vingt-neuvième : sur les interdits relatifs à l'intérieur de la chambre
Trentième : sur les folies du monde vulgaire

l'enseignement extérieur, à l'humanité, au devoir, au rite, à la sagesse [ch. zhi, jp. chi, écrit ici

avec le caractère ®] et à l'intégrité. L'humanité est l'interdiction de tuer, le devoir, l'interdiction
de voler, le rite, l'interdiction d'[avoir un comportement déviant], la sagesse, l'interdiction d'être

lascif et l'intégrité est l'interdiction de s'aveugler. » (Uno 1982 :175).
50 La traduction des termes confucéens est empruntée au glossaire de Cheng (1997).

51 Nous avons mis en gras les noms des items du sommaire dont les textes ont été conservé et

qui se trouvent traduits ci-après.
52 Le sugoroku est un jeu de plateau se rapprochant de notre backgammon.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(2); 219-256 235

Trente-et-unième : ne recourez pas aux devins charlatans
Trente-deuxième : que l'on ne doit pas inspecter53

Trente-troisième : que Ton ne doit pas s'appliquer à la musique
Trente-quatrième : que Ton doit connaître la divination
Trente-cinquième : que Ton doit connaître la médecine
Trente-sixième : que Ton doit connaître la calligraphie et

l'arithmétique
Trente-septième : que Ton doit s'appliquer à l'étude des lettres
Trente-huitième : que Ton doit connaître le tir à l'arc

Fragment 254 (Kakuzen-shô, « Pratiques de Yakushi parmi les sept buddha »

Shichibutsu-yakushi-hô
Le Recueil thématique des enseignements privés (compilé par le ministre Kibi)

dit55 :

Quand je fus dans ma trente-sixième année, je souffrais quelque peu de

maladie. Je fis alors visite au Yakushi-ji56 H®#, je rendis mes respects à

l'auguste statue haute de six jô57 de Yakushi Ü® et je lui dis alors : « Ma vieille
mère souffre beaucoup du fait que je suis malade, aussi je me prosterne en

implorant ma guérison ». Alors, la septième nuit, je vis en rêve descendre du ciel

une bande de papier (longue d'un shaku, large de deux suri) et quand je la pris
et la lus, il y était écrit : sept et huit et huit et huit et huit et neuf années. Bien

que j'apprisse là le temps qu'il me restait à vivre, il semblait que c'était sept et

53 Cette recommandation est pour le moins mystérieuse. La version Ôsone du texte (Yamagichi
1979 : 44) donne : 3p nîëiS^ kansatsu su bekarazaru koto (ë^ kansatsu signifiant bien
« inspecter » ou « inspection » comme l'attestent quelques occurrences dans le Nihon-Shoki 0 3k

#12, les Annales du Japon), quand celui de Mekada (1961 : 14) donne TVBTë^Ç# kanna su
bekarazam koto, pour lequel aucune glose n'est donnée. C'est aussi ce qui apparaît sur le manuscrit
Sonkei-kaku bunko daté du XVIe siècle, cf. Tôin (1998 ; 205). Certains auteurs - qui n'indiquent pas
le manuscrit auquel ils se réfèrent - interprètent de diverses manières : Shigeno lit ransatsu

« observer, inspecter de manière désordonnée » (Shigeno 1902 : 49), de même que Nishioka (1984 ;

286) ; Wada (1936 : 441) lit ë^ kankin « inspecter et interdire ». Le même Wada corrige kanna ë
^5 en kansatsu ël§ (« inspecter ») dans un ouvrage postérieur (Wada 1995 : 1067). Le texte même

de l'item n'a pas été conservé, et il est difficile dans ces conditions d'aller plus loin.

54 Le texte se trouve également dans Bussho kankô-kai (1978 : 132).

55 Ce fragment ne semble pas correspondre à l'un des items du sommaire et il pourrait à vrai
dire entrer sous plusieurs catégories ou même faire partie d'une préface qui justifierait la
décision d'écrire l'ouvrage, raison pour laquelle nous le laissons à cette place.
56 Littéralement « Temple du Maître aux remèdes » (signification du nom du buddha Yakushi).
C'est l'un des principaux temples de Nara, fondé en 680 par l'empereur Tenmu lors de la
maladie de l'impératrice, qui allait monter sur le trône plus tard sous le nom de Jitô ftifîc.
57 1 jô (« toise ») environ 3 m ; 1 shaku (« pied ») environ 30 cm ; 1 sun (« pouce ») environ
3 cm.



236 Defrance: Recueil thématique des enseignements DE GRUYTER

huit et huit et huit et neuf [soit quarante]. Le ciel m'enseignait alors que c'était

quarante années. Aujourd'hui, j'ai atteint 76 ans.58

[Version du texte du Sukuyô-senmon-shô,59 « Ce qui est survenu grâce à la
méthode secrète de l'étoile attachée à la naissance [de chaque homme] »

(,Zokushô hihô-ki H®iÈË).
La Chronique du Ministre dit :

- de sa naissance au voyage en Chine (693-717) : Makibi naît en 693 d'un père
officier militaire de bas-rang, il entre à 17 ans à l'office des Etudes

supérieures (daigakuryô et part pour la Chine dans la même ambassade

(la huitième) qu'Abe no Nakamaro en 717.

Quand je fus dans ma trente-sixième année, je souffrais quelque peu de maladie

et je pensais sans arrêt à payer de retour les bontés de ma vieille mère.60 Je fis
alors visite au Yakushi-ji et j'y révérais respectueusement le Buddha Yakushi
haut de six jô. Je lui dis en pleurant : « Ma vieille mère souffre bien des

tourments du fait de ma maladie, aussi je me prosterne en implorant que vous
guérissiez ma mère de son état ». Alors me tournant face au Vénéré du Monde je

reçus par ma bouche seule les cinq défenses61 et je fis un vœu en promettant au

plus profond de mon cœur : « Chaque jour pendant sept jours, je psalmodierai
mille fois le Sûtra du Cœur (ch. Xinjing, jp. Shingyô '0$5) et je ne le ferai pas

parce que je veux que ma maladie soit guérie, ni parce que je veux que vous

prolongiez mes jours, mais parce que je souhaite ardemment que l'efficace

puissante du Vénéré du monde me fasse voir en rêve le nombre des années

58 Nous remercions ici M. Alain Rocher pour nous avoir fait remarquer que le passage

comportait un mélange d'oniromancie et de cléromancie. Le présage vient en effet en rêve,

mais au moyen d'une bande de papier (tanjaku feiII), comme il semble qu'en utilisaient les

courtisans de Nara pour prendre une décision ou prédire l'avenir (v. par exemple, Annales du

Japon, XII, Saimei 4 [658J/11/11, aru fumi iwaku 1).

59 Nous reprenons le texte donné par Miyazaki (1994 : 1-2). On trouvera également le texte

(ponctué) dans Wada (1995 : 1066) et une traduction en japonais moderne de l'extrait dans

Murayama (1981 : 68). Miyazaki et Wada s'appuient sur le même texte du Sukuyô-senmon-shô,

conservé au Kôzan-ji itîtiJ# de Kyôto. La traduction de Murayama, malheureusement, gomme
soigneusement tous les passages qui posent problème. Nous soulignons tous les passages de la

version du Sukuyô-senmon-shô qui sont identiques avec la version du Kakuzen-shô.

60 Devoir de piété filiale qu'un malade ne saurait remplir envers ses parents, à plus forte

raison s'il meurt de sa maladie.

61 Le sens de ce passage (Miyazaki 1994 :1 ; P 3iSè3ïfe&) est difficile à saisir. Il s'agit des

cinq défenses qu'un bouddhiste se doit de respecter quoi qu'il en soit et l'on voit mal pourquoi
il en est fait ainsi mention. Il s'agit peut-être d'un rituel, mais nous n'avons pas été en mesure
de trouver celui dont il s'agissait, d'autant que Murayama (1981), Miyazaki (1994) et Wada

(1995) laissent soigneusement la question de côté.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(2): 219-256 237

qu'il me reste à vivre. Ainsi, connaissant par avance le sort qui m'est imparti [du
fait de mes existences antérieures], j'entends guérir ma mère de son état.62»

Alors, la septième nuit, je vis en rêve descendre du ciel une bande de papier
(longue d'un shaku, large de deux suri) et quand je la pris et la lus, il y était
écrit : sept et huit et huit et huit et neuf, années. Bien que l'on me montrât là le

temps qu'il me restait à vivre, je restais confus63 face à [ces chiffres] sept et huit
et huit et neuf. J'entendis alors que du ciel, on me disait : « Quarante années ».

Alors, quand je regardai en l'air et vis apparaître un moine qui montait dans les

deux, je me réveillais et me levai pour aller révérer [Yakushi]. J'avais peur et je

comptais à nouveau les cinq signes et je sus que [leur somme était] quarante, de

sorte que quarante additionnés à trente-six devaient faire soixante-seize années.

Alors, quand je lui racontai précisément ce qui s'était passé, [mon récit] guérit
ma vieille mère de son état et ainsi je sus que parce que j'avais prononcé avec

révérence et du plus profond de mon cœur ces paroles devant la statue du
Vénéré suprême, il m'avait immédiatement fait voir ce que je désirais, cela parce

que la miséricorde du Vénéré du monde répond aux cœurs sincères.
Aujourd'hui, j'ai atteint soixante-seize ans, mes membres sont douloureux et

je me déplace avec difficulté, [mais] comme je vais arriver au terme que j'ai vu
en rêve, je n'en conçois aucune amertume.

Ce texte a été écrit en l'an 1 de l'ère Tenpyô-jingo64 [soit 765]. [L'auteur] est

mort à 76 ans en Hôki 3 [772].

Fragment 365 (Kakaishô, livre 13, « Jeunes herbes » Wakana I)

62 C'est-à-dire que Makibi entend la guérir de son angoisse liée à l'incertitude de la situation en
lui disant combien de temps il a encore à vivre.
63 On a ici deux différences importantes avec le texte pris dans le Kakuzen-shô, qui, à notre
avis, éclairent le sens de ce dernier. La construction concessive quelque peu étrange du texte du
Kakuzen-shô (« Bien que j'apprisse ») semble en effet pouvoir s'expliquer par comparaison
avec la version du Sukuyô-senmon-shô. On a ainsi dans le Kakuzen-shô : « Bien que j'apprisse là
le temps qu'il me restait à vivre, il semblait que c'était sept et huit et huit et huit et neuf [soit
quarante]. Le ciel m'enseignait alors que c'était quarante années » (Yamagishi 1979 : 45 : HHBt

MDüSfe-fcrAAAAio iSfBSSi-hfifco La version du Sukuyô-senmon-shô

diffère par deux caractères qui changent tout le sens, car à la place de (« savoir »),

onaS (« montrer ») et à la place de S, (« environ »), on a (« être confus »). On peut dès lors
traduire le passage du Sukuyô-senmon-shô, comme nous l'avons fait, par : « Bien que l'on me
montrât là le temps qu'il me restait à vivre, je restais confus face à [ces chiffres] sept et huit et

huit et neuf. » Cette solution s'accorde très bien avec la suite du passage, qui explique qu'un
moine descendu du ciel lui a donné la solution de l'énigme, ce qui n'est presque pas visible
dans le texte du Kakuzen-shô (hormis par la particule exclamative Se dans:
« Quarante années »). Nous n'avons pas modifié la traduction du Kakuzen-shô d'après la
version du texte donnée par Ôsone et Mekada, mais il faudrait sans doute rendre le passage
ainsi : « Bien que l'on me montrât là le temps qu'il me restait à vivre, je restais confus face à

[ces chiffres] sept et huit et huit et neuf. Alors, du ciel, on m'enseigna : "Quarante années !" ».



238 Defrance: Recueil thématique des enseignements DE GRUYTER

Le Livre des Han66 dit : « L'empereur Ming W\ [r. 58-75] des Han postérieurs
vit en rêve un homme d'or. Il envoya tout de suite dix-huit hommes dont le

zhonglang67 Cai Yin68 Hie dans les régions de l'Ouest69 pour chercher la Loi du
Buddha, arrivé en Tianzhu Ji=. [jp. Tenjiku, l'Inde], ils virent deux hommes, les

sramana Käsyapa Mätanga Ä##.(]§ et Dharmaratna70 Ces derniers
venaient vers eux ayant chargé les sûtra sur le dos d'un cheval blanc. À la
demande de Cai Yin et sa troupe, ils les accompagnèrent et bravèrent le désert

jusqu'à Luoyang où ils fondèrent un monastère, qui est l'actuel temple du
Cheval Blanc âl§#. » [Cela se trouve dans le Recueil thématique des enseignements

privés.71]

64 Nous avons déjà fait remarquer dans la note 27 le problème de cette date qui place la

rédaction du texte bien avant l'année des 76 ans de Makibi (qui a environ 69 ans en 765).

65 Le texte ne se trouve pas dans l'édition de Mekada, uniquement dans celle d'Ôsone

(Yamagishi 1979 : 47). On le trouvera dans sa version du Kakaishô dans Yotsutsuji et Ichijô
(1978 : 320). Celui-ci n'est en outre pas rattaché à un enseignement particulier, même si le
numéro 13 (« Que l'on doit croire la Loi du Buddha ») constitue un candidat plausible, raison

pour laquelle nous plaçons ce fragment avant les autres, numérotés conformément au
sommaire 31, 34, 35, 36, 37 (Yamagishi 1979 : 44 ; Mekada 1961: 13-14).

66 Le Livre des Han ne comporte pas ce récit très célèbre de l'arrivée du bouddhisme en Chine

au premier siècle de notre ère et dont la date pourrait se situer entre 60 et 75. S'agit-il du Livre

des Han postérieurs (Houhanshu (âïûfr) Pas davantage, car si l'épisode s'y trouve bel et bien

(au chapitre 88), il n'est ni question de Cai Yin, ni des deux moines. On ne retrouve pas de texte

suffisamment proche dans les sources examinées par Henri Maspéro (1910). Le texte est donc

soit perdu, soit plus tardif (Maspéro n'examine pas de texte de l'époque Sui et Tang), soit écrit

au Japon et non en Chine. 11 peut aussi s'agir d'une version très modifiée de l'un ou de plusieurs
de ces textes.

67 Sur cette fonction, v. Hücker, (1985 : 191) : "In Han, the highest status accorded expectant
officials serving as courtiers, rank 600 bushels."

68 Maspéro (1910 : 126) insiste sur le fait que le nom de Cai Yin n'est pas celui de l'ambassadeur

de la légende originelle dont la forme la plus ancienne qui nous soit parvenue se trouve
dans la préface - apocryphe - du Sûtra en quarante-deux sections, Sishi'er-zhang jing E+—S
ffi. Pur anachronisme, en effet, ce premier récit donne le nom du célèbre voyageur du IIe siècle

avant notre ère, Zhang Qian jSfilf. Le nom de Cai Yin serait une innovation plus tardive venue
de textes bouddhiques, notamment des Signes du monde obscur (Mingxiangji JÏ#!E) de Wang
Yan 3iSi (époque des Qi du Sud PÜ'j?, 479-502), vraisemblablement sous l'influence des Ecrits

de maître Mou (Mouzi ^-p-), ouvrage d'apologétique bouddhique du IIe siècle.

69 II n'y a pas de consensus sur la destination exacte de ce voyage dans les « régions de

l'Ouest » (ch. xiyu, jp. seiiki, ffiflE). Il pourrait s'agir de l'Inde comme du Yuezhi M ;£ (la

Scythie). Sur ce point, v. l'article de Robert H. Sharf (1996).

70 Les deux sramana (moines) seraient originaires d'Inde et auraient traduits en chinois le

Sûtra en quarante-deux sections, le premier sûtra traduit en chinois. Ils sont étroitement associés

à l'histoire de l'arrivée du bouddhisme en Chine, et ce, d'autant plus que la préface (tardive) du

sûtra en question constitue la première version de l'histoire du rêve de l'homme d'or et de la

venue des deux moines en Chine (Maspéro 1910 : 97).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(2): 219-256 239

Fragment 472 (Seiji-yôryaku, livre LXXXIV, « Se dénoncer et rapporter ses

propres erreurs » Jishukakuko SÉ TË"ÎÉ^)

[Quinzième enseignement :] Le Recueil thématique des enseignements privés
du ministre Kibi dit : que si l'on fait erreur, il faut se corriger.

Les Entretiens [de Confucius] [ch. Lunyu, jp. Rongo fmfp] disent : « Mon maître

s'efforce de réduire ses défauts, mais il n'y est pas encore parvenu.73 » Le maître

dit : « Lorsque l'on commet des erreurs, il ne faut pas avoir peur de les corriger.74

Commettre une faute et ne pas se corriger, c'est là la vraie faute75 ». Confucius dit :

« Il est trois fautes à ne pas commettre en présence d'un homme de qualité : parler
sans qu'il vous y ait invité, c'est de la précipitation ; ne pas parler quand il vous y
invite, c'est de la dissimulation ; parler sans observer l'expression de son visage,
c'est de l'aveuglement76 ». Zixia T-JC77 dit : « L'homme de peu qui commet une
faute fera tout son possible pour la déguiser78 ». Zixia dit : « Les fautes de l'homme
de bien sont comme les éclipses du soleil ou de la lune : à peine en commet-il une,
tout le monde s'en aperçoit ; à peine s'amende-t-il, tous les regards se lèvent vers
lui.79 ». À quoi l'on voit que les sages et les hommes accomplis sont [eux aussi]

71 Cette mention ne se trouve pas dans l'édition d'Ôsone (Yamagishi 1979 : 47), comme nous
l'avons mentionné dans la note 47. Elle est en revanche placée à la suite du passage tel qu'on le

trouve dans le Kakaishô (Yotsutsuji/Ichijô 1978 : 320), qui reprend une autre lignée de

manuscrits.
72 Le texte se trouve aussi dans l'édition du Seiji-yôryaku de Kuroita (1972 : 682).

73 Entretiens, XIV, 25 (Yoshida 1961: 317). Nous reprenons la traduction d'Anne Cheng ici
(Cheng 1981: 116) et dans les autres citations que comporte le texte de Makibi, en adaptant si

nécessaire.

74 Entretiens, I, 8 (Yoshida 1961: 23). Cheng (1981 ; 30) : « [Un homme de bien] n'a pas peur de

corriger ses propres défauts ».

75 Entretiens, XV, 30 (Yoshida 1961 ; 350). Nous reprenons Cheng (1981: 126).

76 Entretiens, XVI, 6 (Yoshida 1961: 365). Cheng (1981: 130). La version du texte d'Ôsone, qui
reprend (Kuroita 1972: 682), comporte ici quatre notes qui glosent les mots « erreur » ffi,
« précipitation » 1®, « dissimulation » Kl et l'expression « sans observer l'expression de son

visage» Toutes sauf la dernière coïncident avec les notes du commentaire des

Entretiens de He Yan fUi? (fin du IIe siècle-début du IIIe siècle), utilisé dans l'office des

Etudes supérieures de Nara (daigakuryô), cf. Momo Hiroyuki (1994 : 20). La dernière diffère de

ce commentaire : feë5lc;ÉrMfSKSV (« sans observer l'expression de son visage :

dire ce que Ton a à dire avant que n'apparaisse l'expression, c'est de l'aveuglement »). On

trouvera les gloses de He Yan pour ce passage dans Shisan-jing Zhushu Zhengli Weiyuan-hui
(2000 : 258). L'édition du texte de Mekada ne fait pas figurer ces notes, mais comme celui-ci

n'indique pas de manuscrit, il est difficile de savoir s'il ne les a pas simplement omises.

77 Zixia, prénom social de Bu Shang h B5, disciple de Confucius.

78 Entretiens, XIX, 8 (Yoshida 1961: 415). Cheng (1981: 146). Une note de la version d'Ôsone

glose le terme « déguiser » X. La note correspond au même commentaire chez He Yan (Shisan-

jing Zhushu Zhengli Weiyuan-hui 2000 : 293).



240 Defrance: Recueil thématique des enseignements DE GRUYTER

encore dans l'erreur. Qu'en est-il à plus forte raison des gens ordinaires Le

Compendium80 [dit] : « Les paroles qui la bouche,81 il n'en est pas une qui ne
fasse honte, les actes qui contreviennent à la loi, il n'en est pas un qui ne nuise à soi-

même. Surpasser autrui par la force, c'est... et provoquer le malheur,82 rechercher le

profit sans raison, c'est lécher la nourriture et en avoir honte. Même si l'on regrette
ce qui est déjà passé, on ne regrette pas l'avenir ». C'est pour cela que le proverbe
dit : « L'oiseau qui est pris dans le filet regrette de n'avoir pas volé plus haut, le

poisson qui mord à l'hameçon regrette de n'avoir pas résisté à la nourriture ». Aussi

dit-on : « Si l'on fait erreur, il faut se corriger et l'on évite ainsi beaucoup de

regrets ».

Fragment 583 (Seiji-yôryaku, livre LXX, Kodoku enmi oyobi fugeki « Poisons,
maléfices et devins »

[Trente et unième enseignement :] Le Recueil thématique des enseignements

privés du ministre Kibi dit : ne recourez pas aux devins charlatans.84

Les devins charlatans en question sont ceux à qui seuls font appel les

habitants des provinces.85 Les véritables devins, qui sont sous les ordres des

fonctionnaires, ont une efficace divine manifeste et je n'oserais rien y redire.

79 Entretiens, XIX, 21 (Yoshida 1961: 425). Cheng (1981: 148). Dans le texte original, c'est un
autre disciple bien connu de Confucius qui profère ces paroles : Zigong. La version d'Ôsone

comporte une glose du terme « s'amender » M, qui reprend encore He Yan (Shisan-jing Zhushu

Zhengli Weiyuan-hui 2000 : 297).

80 Le titre de Compendium rend ici le chinois yaolan USE. À en croire Takikawa Masajirô
(1941: 761), ce titre pourrait renvoyer à l'un de ces deux ouvrages (perdus) : 1) un Compendium

attribué à LÜ Shu qui figure en dix livres dans la section bibliographique (ch. Jingji-zhi, g
||,tg) du Livre des Sui (ch. Suishu, ßfilf) et en cinq livres dans celle de l'Ancien Livre des Tang

(ch. Jiu-tangshu SÄ#), à la section « Confucianisme » (ch. Rujia, MW-) dans les deux cas ; 2)

un Compendium en trois livres attribué à Lu Shiheng Pfifft, figurant dans la section
bibliographique de l'Ancien Livre des Tang (section « Écoles diverses », ch. zajia WM). Le style de la

citation, uniquement articulée en unités de quatre caractères, fait pencher Takikawa pour le

premier Compendium, donc celui de Lü Shu. À cela s'ajoute le fait qu'un ouvrage de même titre
en un livre se trouve dans le Catalogue des ouvrages actuellement disponibles au Japon

(Nihonkoku-kenzai-sho-mokuroku, datant de la fin du IXe siècle) de Fujiwara no Sukeyo,

également dans la rubrique des ouvrages confucianistes.
81 Le texte comporte une lacune.

82 Le texte comporte les quatre caractères BTÄfixS-, dont les deux premiers sont accompagnés

d'un sic dans les éditions d'Ôsone et Mekada, qui jugent qu'il peut y avoir là une erreur
de copie. Il y a bien un épisode du Zuozhuan (Commentaire de Zuo) dans lequel le roi des

Zhou Xiang M fait don d'un morceau de viande sacrificielle W (ch. zuo) au prince Huan 11 de

Qi Ä (an 9 de Xigong fl-4i), mais ce serait curieusement le seul des passages en quatre
caractères de ce Compendium perdu à comporter une allusion historique, si bien que
l'hypothèse d'une erreur de copie est tout de même assez probable. Nous n'avons donc pas
traduit ces deux caractères.

83 Le texte se trouve aussi dans Kuroita (1972 : 609).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(2): 219-256 241

Mais vous, mes enfants et petits-enfants, vous aimez avoir recours aux devins

charlatans, vous écoutez toutes les paroles des devins, pourquoi donc vous
donner tant de peine Et ce d'autant que la vie, le vieillissement, la maladie et

la mort existent en vertu du principe des choses et parmi tout ce qui a vie sous le

ciel, est-il chose qui ne meure La voie erronée des devins charlatans, comment

pourrait-elle vous faire ressusciter Comment se fait-il donc que les descendants

de devins puissent mourir jeunes et que les maisons de magiciens se retrouvent
confrontées à la pauvreté et à la misère Celui qui n'obtient rien pour lui-même

peut-il avoir part à l'accomplissement du vœu d'autrui Vous devez donc bien

comprendre cette idée et ne pas avoir recours aux devins charlatans. En outre,
ceux-ci régentent la maison d'autrui, parlent avec fausseté de prodiges, et pour
enseigner l'accomplissement des purifications,86 enlèvent leurs vêtements. Les

pertes sont excessivement nombreuses et l'on use ses ressources sans le moindre

profit. Ceux qui affectent d'être des mages, il ne faut pas les laisser entrer chez soi.

Chaque fois que vient le devin, les tromperies ne cessent jamais.

Fragment 687 (Seiji-yôryaku, livre XCV, « Institution d'enseignement » Gakkô

m

84 Le terme S2$l ifugekî), rendu ici par « devin », désigne les femmes 36 et les hommes M qui,
possédés par une divinité, transmettent leurs paroles et prédisent l'avenir (nous suivons ici
Francine Hérail 2008b : 609). Takikawa (1941 ; 786) note que l'insistance de Makibi sur ce point
est très forte par rapport au texte de Yan Zhitui, qui comporte cette seule mention au chapitre 5

(« Administrer sa maison », ch. zhi jia iaW~, v. Uno 1982 : 38), paragraphe 16 :

; ffîWMSSifFMilfM, âÉfécllBfJUtflo (« notre maison n'a jamais ne
serait-ce que mentionné de faire appel à des mages pour faire des prières et nous n'avons

jamais demandé [à des taoïstes] ni amulettes ni rituels de protection, et cela, vous le voyez bien.

N'allez pas faire de dépenses inconsidérées pour de la magie. »). Il note également que ce rejet
est dans l'air du temps au Japon même : le Shoku-Nihongi comporte une entrée décrivant l'exil
de dix-sept devins (Tenpyô Shôhô 4 [752]/8/17) ainsi qu'un édit daté de Hôki 11 [781]/12/14 qui
invitent à condamner ceux qui se laissent posséder par les divinités et se livrent à des pratiques
magiques jugées dangereuses par le pouvoir (le second est traduit par Hérail 2008b : 609). Il
faut enfin garder à l'esprit que le texte peut avoir été écrit après 769 et les événements liés à

l'oracle du sanctuaire d'Usa Hachiman de Kyûshû, qui demandaient que le ministre et

Prince de la Loi feEE Dôkyô ilM (700-772) soit couronné empereur, événement qui a conduit la

cour à bannir le religieux. Sur ce point, v. Piggott (2003), surtout p. 62 sqq.
85 Un décret un peu plus tardif du ministère des Affaires des Dieux (Jingi-kan Wjffilq daté de

Kônin 3 (812)/9/26 commande aussi de surveiller les oracles rendus dans les provinces. Hérail

qui en donne la traduction (2008a ; 43) insiste sur le fait que la cour croit en la divination, mais

dans celle qu'elle peut contrôler, notamment celle qui se fonde sur les Classiques. Au vu du

trente-quatrième enseignement qui ordonne de connaître les principes de la divination, Makibi
semble partager ce point de vue.
86 Le terme rendu par « purifications » est kaiketsu ÄliK, rite dont nous ne trouvons pas trace,
mais qui pourrait être une erreur pour kaikei qui est, lui, attesté avec le sens de



242 Defrance: Recueil thématique des enseignements DE GRUYTER

[Trente quatrième enseignement :] Le Recueil thématique des enseignements

privés de Kibi dit : que l'on doit connaître la divination.
Les principes énoncés plus haut qui régissent les branches terrestres et les

cinq agents,88 les états de prévalence ou d'engendrement sur l'astrolabe des six

jours aînés de l'eau,89 la station de l'effondrement du destin et celle du désastre,90

la position de la motion annuelle ou de l'énergie vitale,91 les jours des esprits
calendaires Jiukan Xik et Yandui92 1RS, les actions accomplies selon les
couleurs à éviter,93 les interdits du viol de la terre94 qu'on ne saurait enfreindre sans
discernement lors de chaque règne de l'agent Terre95 et les choses de ce genre, on
doit les connaître le cas échéant, mais on ne doit pas en faire son occupation
principale. Ainsi les Enseignements disent96 : « La rumeur dit que ceux qui

« purification ». Le fait que les « devins charlatans » enlèvent leurs vêtements pourrait être une
référence aux transes des devins.

87 Le texte se trouve dans Kuroita (1972: 711).

88 Voici le passage original dans l'édition Ôsone (Yamagishi 1979 : 47) : /vîffi
xji&mmzu, ZM,

±i fictif)®, Nous remercions ici M. Matthias Hayek qui suggère que
puisse être une erreur de copie pour 3l?TfÊXiS, d'où notre traduction « les

principes [...] qui régissent les branches terrestres et les cinq agents ». La calendérologie et la
divination chinoises se fondent sur l'utilisation de binômes associant dix « troncs » célestes +X
(ch. shigan) à douze « branches » terrestres +—% (ch. shierzhi) en un système sexagésimal utilisé

pour l'élaboration de calendriers. A ce système se superpose encore le cycle des cinq agents (ch.

wuxing 3lÎt), soit l'eau (ch. shui zK), le feu (ch. huo ik), le bois (ch. mu zfc), le métal (ch. jin ^) et la

terre (ch. tu ±). Un tableau bien utile récapitule tout ceci dans Kalinowski (1983 : 322).

89 L'astrolabe en question, appelé 7s 3: liuren (jp. rikujin), est une méthode de divination qui
figure par deux planches sphérique et carrée le ciel et la terre, de manière à représenter
l'ensemble de la configuration cosmologique et mantique d'un moment donné, d'où on pourra
tirer un interdit à observer pour conjurer l'anomalie qui s'est produite à ce moment particulier.
La méthode de divination par l'astrolabe serait arrivée au Japon dès l'arrivée du moine de

Paekche Kwallùk en 602 et se serait généralisée au détriment des autres méthodes à

l'époque de Heian. Sur l'histoire de cette méthode au Japon, v. Matthias Hayek (2008 :108-115).
Sur son histoire en Chine, v. Kalinowski (1983).

90 Les termes d'« effondrement du destin »(ch. jueming Ifeiffî) et de « désastre » (ch. huohai ®
W) sont vraisemblablement à interpréter dans la perspective de la méthode de divination
calendaire dite du « transfert annuel » (ch. younian iBA). Cette méthode consiste à combiner

l'âge des hommes et des femmes avec les huit trigrammes (ch. bagua AfJ) correspondant aux
huit directions du Classique des mutations (ch. Yijing, jp. Ekikyô, MS), le trigramme changeant

chaque année selon une progression fixe (fonctionnant en sens opposé pour les hommes et les

femmes). Les traits du trigramme peuvent être modifiés ensuite un par un de bas en haut selon

trois transformations (ch. sanbian LE.®), dont les deux premières jueming H&éh (« effondrement
du destin ») et huohai (« désastre ») sont néfastes, tandis que la dernière, shengqi £#(
(« énergie vitale »), est faste. V. Kalinowski (2003 : 233-235) « Hémérologie », dans Divination et

société dans la Chine médiévale, et le passage du Compendium des Cinq Agents AAAIS (ch. 38)

dans Kalinowski (1991: 425-428).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(2); 219-256 243

entendent le yin et le yang [les devins] sont haïs par les mânes (ch. gui A),
abandonnés par le sort, pauvres à l'extrême, si bien qu'en bien des choses on ne

saurait dire qu'ils prospèrent. Si l'on considère le présent et le passé, il n'y a

d'excellents devins que Jing Fang97 äS, Guan Lu98 îff#r et Guo Pu99 f|5g|.
Aucun parmi eux n'a eu de poste de fonctionnaire et beaucoup ont souffert des

désastres. » Il est dit également : « Pratiquer la divination est l'activité des sages.

Notre siècle, néanmoins, n'a plus de grands maîtres et la plupart des devins ne

savent pas prédire avec justesse. Autrefois, on pratiquait la divination pour

91 La motion annuelle (ch. xingnian ÎtA) correspond au trigramme associé chaque année à

une personne en fonction de son âge, ce signe annuel progresse donc au fil des ans. Sur ce

point, v. Kalinowski (1991: 425-428).

92 Les esprits calendaires, appelés « divinités » (ch. shen #) en chinois, sont des indicateurs

hémérologiques rarement individualisés (ils ne font pas l'objet de culte ou de représentation pour
la plupart), localisés selon des paramètres propres à l'année, aux mois et aux jours et ils sont alors

appelés respectivement « esprit annuel » (ch. nianshen ^#), « mensuel » (ch. yueshen E #) ou
« journalier » (ch. rishen 0 #). Il semble que Jiukan et Yandui soient des esprits journaliers (liés aux
jours selon les troncs, les branches, les binômes, les termes du cycle Jianchu - qui associe aux
jours douze termes d'un cycle qui suit les mois solaires et les saisons). De leur présence résultent des

interdits particuliers (v. l'article d'Alain Arrault 2003 :106-108).
93 Le chapitre 23 du Compendium des Cinq Agents associe une couleur à chacun des cinq
agents et cinq directions (Bois-Est ; vert azuré cang ï ; Feu-Sud : rouge chi # ; Terre-Centre :

jaune huang Jt ; Métal-Ouest : blanc bai Ö ; Eau-Nord ; noir hei M), v. Kalinowski (1991 ; 261).

Il peut également s'agir ici de couleurs associées aux trigrammes dans le dispositif plus tardif
(époque Tang) des neuf palais-couleurs jiufangse Aitrfe. Les huit trigrammes sont associés aux
neuf premiers nombres sous la forme d'un carré magique, qui progresse avec les années, les

mois et les jours selon une direction et qui associe chaque nombre à une couleur. V. Arrault
(2003 :108-109). La date de naissance d'un individu est associée à un agent et à une couleur et,

conséquemment, selon la période, certaines couleurs peuvent être à éviter.

94 Selon la période de l'année qui peut correspondre à la prévalence d'un agent (son « règne »)

ou à la venue sur terre dans une certaine direction d'une « divinité ambulante » yûgyôjin (ch.

youxing-shen äfft#), comme Ten'ichi (ch. Tianyi 5$—), Taihaku (ch. Taibai AS), Daishôgun
(ch. Dajiangjun dc#¥), Konjin (ch. Jinshen &#), Ôsô (ch. Wangxiang EEfl). La présence de

ces divinités entraîne différents interdits, dont la fermeture de direction et l'interdit du viol de la

terre bondo 3ß± (ch. fantu), c'est-à-dire une interdiction de remuer la terre (notamment pour y
faire des constructions) comme dans le cas du Daishôgun et de l'Ôsô, ce dernier étant une
« sorte de manifestation divinisée de la puissance des cinq éléments en relation avec la saison

où s'exprime par excellence la vertu de chacun d'eux » (Frank 1998 : 50).

95 Les cinq agents ont tous un degré de prévalence différent selon le moment de l'année, le

plus élevé étant le « règne » wang (écrit IE ou CE). Celui de l'agent terre ± intervient à la fin de

Tété (Kalinowski 1991: 80).

96 Enseignements familiaux de maître Yan, VII, 19 (« Les Divers Arts libéraux »), 8 (section
consacrée à la divination). Makibi commence par citer un passage situé environ 80 sinogram-
mes après le début de la section avant de reprendre, dans la deuxième citation de cette section,
cet ensemble de 80 sinogrammes in extenso à partir du début (Uno 1982 : 239).



244 Defrance: Recueil thématique des enseignements DE GRUYTER

répondre aux doutes, les hommes d'aujourd'hui conçoivent quant à eux des

doutes envers la divination. Comment cela se fait-il Parce que, si une personne
intègre et qui poursuit sincèrement son dessein désire entreprendre quelque
affaire et qu'elle obtient du devin de mauvais signes, cela ne fera que la faire

recommencer sa divination,100 qu'est-ce donc que cela signifie En outre, si sa

prédiction se réalise six ou sept fois sur dix, un devin peut être considéré habile,
alors qu'il ne connaîtra la situation que grossièrement et ne donnera pas de

détails. En général, lorsque l'on tire au hasard, on tombe forcément juste la
moitié du temps. Cela suffit-il à ce que l'on vous croie fiable » C'est pour cela

que l'on dit qu'il faut avoir une connaissance générale [de la divination], mais pas

qu'il faille en faire son occupation principale.
Fragment 7101 (Seiji-yôryaku, livre XCV, « Institution d'enseignement » Gakkô

W II)
[Trente cinquième enseignement :] Le Recueil thématique des enseignements

privés du ministre Kibi dit : que l'on doit connaître la médecine.

Le remède sous forme de pilule : amande d'abricot \prunus armeniaca102]

(enlever la peau et faire bouillir), graines de lepidium apetalum (faire bouillir),
sulfate de sodium (faire bouillir [jusqu'à] fusion [des cristaux en une solution]
blanche), rhubarbe [médicinale, rheum officinale] (piler d'abord, puis tamiser

finement), clavalier de Bunge [zanthoxylum bungeanum] (faire suinter), cœur de

racine de polygala tenuifolia (enlever la peau), cannelle [cinnamomum cassia]

(enlever la peau), réglisse \glycyrrhiza uralensis] (faire griller), croton tiglium

97 Jing Fang (?—37 av. J.-C.), devin et mathématicien de l'époque Han et fin connaisseur du

Classique des Mutations. Entré au service de l'empereur Yuan jt des Han, des rivaux le firent

nommer loin de la capitale dans la commanderie de Wei SI et il fut exécuté en -37 au motif

qu'il aurait écrit un ouvrage calomniant ces hauts-fonctionnaires (Livre des Han, chapitre 75).

98 Guan Lu (209-256), devin de l'époque des Trois Royaumes. Sa biographie dans le Livre des

Wei (Weishu MW) de la Chronique des Trois Royaumes (Sanguo-zhi HBîë), au chapitre 29,

rapporte que Guan Lu serait mort avant d'avoir pu servir Sima Zhao bJSBÎB, régent du royaume
de Wei, qui l'appréciait et aurait été susceptible de l'employer. Guan Lu aurait su que son

espérance de vie, de 47 ou 48 ans, ne lui permettrait pas de servir le général.

99 Guo Pu (276-324), devin, historien et poète de l'époque des Jin Orientaux. Sa biographie
dans le chapitre 72 du Livre des Jin (Jinshu îltir) rapporte qu'il serait mort assassiné par le

seigneur de la guerre Wang Dun ~SMt qui le consultait pour connaître ses chances de succès

contre les Jin et à qui il avait répondu que l'échec était assuré. La biographie en question (citée

par Gao Anze, l'éditeur du Yanshe jiaxun, dans Yan 1992 : 599) rapporte que « ni Jing Fang, ni
Guan Lu ne lui étaient supérieurs » (BfOïtgf, Ift&'Fttiiâllî), ce qui laisse à penser que la liste

des trois noms de grands devins était plus ou moins figée.

100 Le texte original des Enseignements familiaux de maître Yan ne parle pas de « faire

recommencer contre toute attente sa divination » Ä h, mais « faire s'inquiéter contre

toute attente » (Uno 1982 : 239).

101 Le texte se trouve dans Kuroita (1972 : 713).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(2): 219-256 245

(enlever la peau et faire bouillir), tubercule d'aconitum carmichaelii et racines

adventices d'aconitum carmichaelii (à faire torréfier tous les deux), velours de

cerf (faire griller). Également le remède sous forme de tisane : mordre et mastiquer

la rhubarbe, faire reposer une nuit dans un peu d'eau pure, puis éliminer

toute l'eau. Ensuite, faire bouillir toutes les matières médicales jusqu'à
réduction de plus de la moitié, ajouter encore de la rhubarbe, quand le sulfate
de sodium est bouilli, ajouter et piler.103 Les choses de ce genre, on doit en

connaître les principes, mais pas en faire sa spécialité. Les Enseignements
disent : « Pour la médecine, il est extrêmement difficile d'atteindre à une
bonne maîtrise. Je ne vous conseille donc pas d'en faire votre profession.
Comprendre un tant soit peu les propriétés des médicaments et faire quelques

préparations, de manière à pouvoir parer aux urgences lorsque l'on est chez soi,
cela est une chose excellente. » Les Mémoires historiques disent104 : « Le grand
médecin Bian Que105 Hfl était connu de tout l'empire et, quand il apprit que sa

technique n'arrivait pas au niveau de celle de Bian Que, le Grand Directeur des

Médecins106 Li Xi fit assassiner celui-ci. » « Il y a aussi107 le grand médecin

Hua Tuo TEfÉ, à qui l'empereur Wu108 Ä des Wei ordonna de guérir le mal dont
souffrait son fils bien-aimé Cangshu Par la suite, son état s'aggrava.

L'empereur Wu dit : "Hua Tuo n'a pas fait tout son possible pour mon fils
bien-aimé, c'est cela qui est cause de son état !" Il fit alors tuer Hua Tuo. »

102 Toutes les traductions de noms de matières médicales sont tirées du Ricci des plantes de

Chine de Fèvre et Métailié (2005).

103 Texte original dans la version Ôsone (Yamagishi 1979 : 48) : ïfÀ(£'L\/£SÇ
£), ^B^-(«5), (Sté-â), ($È»Sm Sjt(if), is-Q g-frCÈÂ), it#:
m, esofrOÄüjfö), mm, pîhs (»), mnmi xmm%, sxm^K m
-m, frawffir,
ÄTJfflÄä, Le texte étant fragmentaire, il omet notamment le nom du
médicament et ce qu'il doit permettre de soigner (même si on trouvera quelques ressemblances

avec la recette du toso WiM dilué dans du saké et présenté à l'empereur le premier jour de

l'année par ses médecins et fait [Hérail 2006 : 366] « de cannelle, salsepareille, campanule,

rhubarbe, aconit, xanthoxyle, d'une sorte de cigiie et d'une sorte de chrysanthème »). Aussi,
notre traduction est-elle un peu mal assurée et elle doit surtout servir à suggérer le caractère

éminemment pratique de certaines des recommandations de Makibi. Nous remercions pour leur

aide, néanmoins, messieurs Alain Briot et Paul Navailh.

104 L'histoire figure dans la biographie de ce personnage, au chapitre 105 des Mémoires

historiques de Sima Qian. Makibi a repris le passage exact du texte en coupant une quarantaine
de signes entre les deux propositions. (Sima 1987 : 2794).

105 II ne s'agit pas du médecin légendaire de ce nom, mais du médecin de l'époque des

Royaumes Combattants (Ve—IIIe siècle av. J.-C.) Qin Yueren surnommé Bian Que Mû
(aussi écrit jISS, comme dans notre texte), dont le talent médical exceptionnel lui valut d'être

assassiné, comme on le voit ici.



246 Defrance: Recueil thématique des enseignements DE GRUYTER

C'est pour cela que l'on dit qu'il faut connaître la médecine, mais pas en faire sa

spécialité.
Fragment 8109 (Seiji-yôryaku, livre XCV, « Institution d'enseignement »

Gakkô II)
[Trente-sixième enseignement :] Il est dit encore : qu'il faut connaître la

calligraphie et l'arithmétique.110
Les Enseignements familiaux de maître Yan disent111 : « Il n'est pas

nécessaire d'exceller en calligraphie. En effet, ceux qui sont trop habiles n'ont

pas de répit et les sages ont sans cesse à s'inquiéter,112 car les autres les font
travailler sans cesse.113 Pour cela, l'interdiction [d'être calligraphe] laissée par
Wei Zhongjiang114 est tout à fait fondée. Wang Yishao115 était un
lettré de grand talent plein d'élégance et un homme célébré pour son calme et sa

sobriété. Le monde entier ne connaît que sa calligraphie, et ainsi ses autres

talents sont restés inconnus. Xiao Ziyun116 itfrfS était connu pour son écriture

et il semble qu'il s'en lamentait fréquemment.117 Wang Bao118 3EJS était de

106 II s'agit du médecin de l'empereur (dscB tj écrit iMSf'n" dans notre texte), v. Hücker (1985 :

479) : « principal medical attendant on the Emperor and supervisor of a staff of Palace

Physicians (tai-yi jteSSr) ».

107 Même si ce sont les Mémoires historiques de Sima Qian qui sont ici citées, le récit en

question n'y figure pas et il semble, comme l'indique Takikawa Masajirô (1941: 760), que
l'histoire du médecin Hua Tuo (IIIe siècle) se trouve dans le Livre des Wei de la Chronique des

Trois Royaumes, chapitre 29 (« Biographie de médecins », dans laquelle le nom de Hua Tuo est

écrit |Sf6). Dans cette version de l'histoire, Hua Tuo prétexte une maladie de sa femme pour ne

pas venir à la capitale, ce qui à pour conséquence la mort du prince (Chen 1985 : 802-803).

108 C'est-à-dire Cao Cao (155-220), appelé empereur rétroactivement par son fils Cao Pei

ff2S. Cangshu ;H"fJ est le prénom social de son fils Cao Chong (196-208).

109 Le texte se trouve dans Kuroita (1972 : 711).

110 II est intéressant de voir que ce paragraphe rapproche la calligraphie et l'arithmétique, qui
sont à plusieurs paragraphes de distance dans le chapitre 19 des Enseignements familiaux de

maître Yan. Cela peut être dû au fait que les deux spécialisations étaient, semble-t-il, légèrement à

part dans l'office des Etudes supérieures (daigakuryô) de Nara, puisqu'elles constituaient des

sections à part (« petites études » shôgakka par opposition à 1'« étude principale » honka

4^14) et ne menaient pas à des examens en dehors de l'office, contrairement par exemple à la

Voie des Classiques Myôgyô-dô 9) IKS (Momo 1994 :18 ; sur l'arithmétique et la calligraphie, voir

pp. 24-25).
111 II s'agit d'une citation partielle de la première section du livre VII, chapitre 19 (« Les Divers

Arts libéraux ») des Enseignements familiaux de maître Yan. Makibi prélève une partie du texte

de Yan Zhitui, au moment où l'auteur, qui vient de vanter les mérites de la calligraphie comme

révélateur de la personnalité du scripteur, offre un contrepoint en précisant qu'on ne saurait
néanmoins se faire calligraphe de métier (Uno 1982 : 232).

112 Cette allusion à la sagesse peut paraître hors de propos, mais cela peut peut-être s'expliquer
si l'on suppose que la locution a un caractère proverbial. Dans le Zhuangzi (chapitre 32, « Lie

Rempart-contre-les-Brigands » Lie Yukou JWiS), on trouve ainsi (trad. Jean Lévi 2010 : 275) :



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(2): 219-256 247

bonne maison et d'une grande élégance, d'un grand talent pour l'étude et d'une

grande intelligence ; même lorsqu'il entra dans la passe [quand il fut emmené

au Nord par les Wei de l'Ouest], il reçut toujours un traitement courtois, et cela

en sa qualité de calligraphe. Malgré cela,119 il peinait sans cesse aux travaux du

pinceau et de la pierre à encre, et disait souvent avec regret : "Si je n'avais pas

su la calligraphie, serais-je jamais arrivé à [ma situation d'] aujourd'hui ?"

Voyant cela, on prendra bien garde de vivre de son pinceau. Ainsi, même si

l'on sait la calligraphie, on ne doit pas en faire sa profession. » Il est dit
également120 : « L'arithmétique est l'un des six arts libéraux parmi les plus

importants. Depuis l'antiquité les savants qui étudient l'astronomie et

établissent le calendrier en ont tous acquis par l'étude une connaissance
profonde. On doit savoir l'arithmétique, en tant que connaissance complémentaire,
mais pas en faire son occupation principale ». C'est pour cela que l'on dit qu'il
faut la connaître, mais que l'on ne dit pas qu'il faille l'étudier.121

« Ceux qui ont des dons manuels s'exténuent, ceux qui ont des capacités intellectuelles se

rongent ; seul celui qui n'a aucun talent, n'étant jamais sollicité, ne s'occupe que de se remplir
la panse et de se divertir» ISÄrfffSciSi, v. Endô/Ichikawa
1967: 786).
113 Le texte de Makibi omet ici quatre caractères («et ressentent de plus en plus
l'usure » ; v. Uno 1982 : 232).

114 Wei Dan #1® (prénom social : Zhongjiang îKItf) : calligraphe de l'époque des Wei SI (220-
266). Le Nouveau Recueil de propos mondains ffttftSrfn (XXI,3) de Liu Yiqing §iJÜ8E rapporte
aussi cette anecdote. Wei avait été chargé par l'empereur Ming (S des Wei de réaliser l'inscription

du nom d'un bâtiment sur une tablette accrochée au faîte de ce dernier, ce qui lui valut des

cheveux blancs et lui inspira la recommandation à ses descendants de ne pas cultiver l'art
calligraphique.
115 Yishao MtP est le prénom social de Wang Xizhi 3£iS2. (303-361), le grand calligraphe de

l'époque des Jin Orientaux.
116 Xiao Ziyun (487-549), calligraphe de l'époque des Liang, spécialiste de l'écriture
régulière kaishu fürlr et historien (il serait le compilateur du Livre des Jin et du Livre des Qi [du

Sud] Son habileté calligraphique, particulièrement pour l'écriture régulière, est
mentionnée dans le chapitre 35 du Livre des Liang.
117 Makibi coupe ici le discours direct de Xiao Ziyun, qui se plaint de n'être reconnu que
comme calligraphe et non comme compilateur du Livre des Qi [du Sud] (Uno 1982 : 233).

118 Wang Bao 3E.3E (VIe siècle), calligraphe au service de l'empereur Yuan je des Liang,
emmené à Chang'an JftjS? suite à la défaite contre les Wei Occidentaux BÜ en 554. Sa

biographie Figure au chapitre 41 du Livre des Zhou (Zhoushu IS]#).
119 À la place de « malgré cela » le texte de Yan Zhitui comporte les caractères iHfliB#13i£
Fa] (« parmi les stèles, pour son malheur » ; v. Uno 1982 : 233).

120 Citation des Enseignements familiaux de maître Yan, VII, 19 (« Les Divers Arts libéraux »), 9

(Uno 1982 : 241). Makibi reprend la première moitié environ de ce très court passage consacré à

l'arithmétique, qu'il conclut par une phrase de son cru.



248 Defrance: Recueil thématique des enseignements DE GRUYTER

Fragment 9122 (Seiji-yôryaku, livre XCV, « Institution d'enseignement » Gakkô

m II)
[Trente-septième enseignement :] Le Recueil thématique des enseignements

privés du ministre Kibi dit : qu'il faut s'appliquer à l'étude des lettres.
Dans les Enseignements familiaux de maître Yan,123 il est dit : « Les fils de

lettrés, quand ils ont atteint un certain âge, doivent tous sans exception
recevoir une éducation. Les plus âgés peuvent s'atteler au Mémoire sur les

rites et au Commentaire de Zuo, les plus jeunes ne doivent pas quitter le

Classique des odes et les Entretiens [de Confucius]. Arrivé à l'âge de prendre
le bonnet de lettré et de se marier, leur corps et leur caractère ont davantage
de stabilité. Ainsi, en vertu de ce fait de nature, il faut redoubler d'effort pour
les instruire et les guider. Ceux qui ont la volonté de s'élever pourront alors

polir leur talent et accéder à l'occupation qui est celle de leur famille ; ceux

qui n'ont pas de résolution tomberont peu à peu dans la paresse et la
négligence et rejoindront le rang des personnes vulgaires. L'homme vit
dans le monde et il se doit d'avoir une occupation. Le paysan planifie les

labours et les semis, le commerçant négocie les sommes d'argent et les

marchandises, l'artisan apporte le plus grand soin aux objets qu'il fabrique,
le comédien étudie en profondeur ses techniques de jeu, le soldat s'entraîne à

la maîtrise de son cheval et de son arc. Le lettré enseigne et discute des

classiques. On voit beaucoup de ces lettrés qui jugent honteux de se commettre

aux travaux de l'agriculture ou du commerce, qui estiment inconvenant
de s'appliquer à l'artisanat ou à l'art dramatique, qui sont incapables de

percer une cuirasse s'ils tirent à l'arc, qui, s'ils prennent le pinceau,
n'écrivent leur propre nom qu'à grand peine, qui mangent tout leur content,
s'enivrent de vin, vivent dans l'oisiveté la plus complète, gaspillant ainsi
leurs jours, terminant ainsi leurs ans. D'autres, parce qu'ils ont hérité des

mérites accumulés par leur famille et qu'ils obtiennent ainsi une sinécure, se

satisfont de leur condition et oublient complètement de s'améliorer par
l'étude, et s'ils sont confrontés à quelque affaire de grande conséquence et

qu'ils se retrouvent à en devoir discuter les enjeux, ils restent bouche bée,

interdits, comme s'ils étaient assis parmi les nuages. Au milieu des banquets
et des assemblées privés et publics, où l'on parle de choses anciennes et

121 La phrase originale ne comprend pas de pronom personnel, d'où la traduction avec le

pronom « on ». Il est possible d'envisager ici que ce soit Makibi qui reprenne la parole après

l'exposé des doctrines de Yan Zhitui, auquel cas la phrase serait à lire à la première personne :

« c'est pour cela que je [vous] dis qu'il faut connaître l'arithmétique, mais que je ne dis pas qu'il
faille l'étudier ».

122 Le texte se trouve dans Kuroita (1972 : 709).

123 Enseignements familiaux de maître Yan, III, 8 (« Application à l'étude »), 1 (Uno 1982 : 76).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(2); 219-256 249

compose des poèmes, ils restent silencieux et font profil bas, sans rien faire
d'autre que bâiller. Les personnes instruites qui les voient à leurs côtés ont
tellement honte pour eux qu'elles s'enfoncent sous terre. Quel dommage

qu'ils ne se soient pas attelés à l'étude pendant quelques années, car à

présent ils subiront à jamais une honte qui durera tout leur vie » Il est dit
également124 : « Ceux qui possèdent une connaissance académique ou
pratique peuvent vivre en tout lieu. Depuis que se sont produits les désordres

[de la fin de la dynastie Liang], on a vu beaucoup de gens être faits
prisonniers. Ceux qui savaient lire les Entretiens et le Classique de la piété
filiale [ch. Xiaojing, jp. Kôkyô #fg] pouvaient toujours enseigner leur savoir

aux autres quand bien même ils étaient roturiers depuis cent générations,
mais ceux qui ne savaient ni lire ni écrire sont tous devenus laboureurs ou
palefreniers même s'ils étaient issus de familles ayant porté la coiffe de lettré

pendant mille ans. Voyant cela, on est amené à se demander quelle raison on

peut bien avoir de ne pas s'efforcer à l'étude. » Ainsi, le proverbe dit125 :

« L'accumulation de biens par milliers et dizaine de milliers ne vaut pas
autant que la possession d'une aptitude, fût-elle bien maigre. » Il n'est pas
d'aptitude plus facile à acquérir et de plus grand prix que la lecture. Les gens
de notre siècle, qu'ils soient sots ou sages, souhaitent tous pouvoir connaître

beaucoup d'hommes et savoir beaucoup de choses et pour eux, refuser la
lecture serait comme vouloir être rassasié tout en étant trop paresseux pour
s'occuper des préparatifs d'un repas, comme vouloir se réchauffer et être trop
paresseux pour se tailler un vêtement. Les hommes126 de notre siècle qui ne

s'appliquent pas à l'étude des lettres et qui n'apprennent pas les traces
laissées par les anciens sont pareils à ceux qui se couchent avec une
couverture sur la tête.127 » Il est dit également128 : « La grandeur et la misère de

l'étude dépendent de l'importance qu'y accorde chaque époque. Ainsi, les

124 Enseignements familiaux de maître Yan, III, 8 (« Application à l'étude »), 2 (Uno 1982 ; 79).

Le passage n'est pas contigu de la citation précédente (dont il est séparé par environ 180

sinogrammes dans lesquels Yan Zhitui poursuit l'évocation des lettrés incompétents en
peignant un tableau très moqueur de ceux de la dynastie Liang, très élégants et apprêtés, mais

incapables d'écrire quelque document que ce soit sans plagier ou faire écrire par un tiers, ce qui
les rend inaptes à faire face à des circonstances exceptionnelles comme un changement de

dynastie. Le passage cité par Makibi inaugure un nouveau mouvement du texte qui détaille les

avantages de la connaissance académique et pratique.
125 Enseignements familiaux de maître Yan, III, (« Application à l'étude »), 3 (Uno 1982 : 79). Le

passage n'est pas contigu du précédent dans le texte original dont il est séparé par environ 70

sinogrammes. Le début du troisième paragraphe du texte de Yan Zhitui qu'a escamoté Makibi
insiste sur le fait que le savoir académique des Six Classiques constitue une ressource qui peut
s'avérer utile si l'on ne dispose pas de soutien familial.



250 Defrance: Recueil thématique des enseignements DE GRUYTER

sages excellents des Han pouvaient promouvoir la voie des saints avec un
seul classique. Connaissant les orientations de l'univers et pénétrant les

affaires des hommes, ils furent nombreux, grâce à cela, à devenir hommes
de cour ou ministres. Mais depuis la fin de l'époque [des Han] cela ne s'est

pas revu, l'on conserve vainement les commentaires en se contentant de lire
à haute voix les paroles des maîtres et il est presque impossible de rien
appliquer aux affaires du monde. Ainsi, les enfants de lettrés se mettent tous
à accorder un grand prix à des lectures diverses et non pas uniquement
confucéennes. » C'est pourquoi les Chinois d'aujourd'hui disent : « Le docteur

qui a lu mille livres et ne sait pas écrire [le contrat de la vente d'] un âne est

ce que l'on appelle un confucéen pourri.129 » Les Entretiens disent130 : « Le

Maître dit : Il m'est arrivé de rester tout le jour sans manger et toute la nuit
sans dormir, afin de me vouer à la méditation : sans résultat. Mieux vaut
encore l'étude. » Il est dit encore131 : « Qui le matin entend parler de la Voie

peut mourir content le soir même. » Le Mémoire sur les rites dit132 : « Un

morceau de jade ne devient pas un objet utile s'il n'est travaillé, de même un
homme ne connaît pas la voie du devoir s'il ne reçoit pas d'instruction.
L'homme qui n'étudie pas ne peut concevoir la voie. » Ainsi, le Livre de

126 Enseignements familiaux de maître Yan, III, 8 (« Application à l'étude »), 4 (Uno 1982 : 81). À

nouveau, le texte de Makibi ne suit pas ici exactement celui de Yan Zhitui dont il supprime
environ 300 sinogrammes, passage au cours duquel l'auteur répond à une question fictive sur la

valeur de l'étude, qui offrirait si peu de bonnes positions en comparaison des connaissances en

art militaire ou en administration, en concluant : « Vous ne sauriez, vous, être de ceux-là [qui
cultivent l'étude] et en refusant d'apprendre les traces laissées par les anciens, vous êtes comme
celui qui se couche en se couvrant la tête » 'FWiÉfiBiW, îîtlSIStrfffgL^). Le

texte de Kibi no Makibi remplace le premier segment par : («les gens de ce

siècle ne s'appliquent pas à l'étude des lettres ») et réinterprète le passage comme étant à la
troisième et non à la deuxième personne.
127 Le sens de l'expression est un peu difficile à saisir. Uno (1982: 82) la glose : « mettre sa

couverture en commençant par la tête [c'est-à-dire à l'envers] ».

128 Enseignements familiaux de maître Yan, III, 8 (« Application à l'étude »), 10 (Uno 1982 : 88).

Entre ce passage et la citation précédente, Makibi a sauté un long développement de près de

1000 sinogrammes qui prêche le profit de l'étude à tout âge.

129 Le passage fait sens si on le rapporte à l'évocation des lettrés présomptueux, incapables de

faire une réponse brève à la moindre question, qui figure plus loin (après environ 150

sinogrammes) dans les Enseignements (Uno 1982: 89). Le dernier de ces lettrés est Xing Zicai

(Xing Shao Jf|5S|5, lettré du VIe siècle dont le Livre des Qi du Nord, Beiqishu, comporte
une biographie). D'après Yan Zhitui, ce lettré originaire de Yexia î?T avait fourni aux habitants
de cette localité la matière du proverbe suivant : « Un docteur achète un âne, il fait un contrat
de trois pages, dans lequel manque le mot "âne" » (ffüKit, ifc^it^). Le dicton
est ici attribué par Makibi aux Chinois dans leur ensemble.

130 Entretiens, XV, 31 (Yoshida 1961: 351). Cheng (1981: 126).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(2): 219-256 251

maître Liu [ch. Liuzi, jp. Ryûshi, M-J'] dit133 : « Même au moment de mourir,
Xuanni jë/ë ne lâcha pas son pinceau134 ; approchant de la mort,
Zhongshu135 {$§? ne cessa pas de lire à haute voix. » Qu'en est-il a fortiori

pour les sots et les personnes ordinaires Quelle raison auraient-ils de ne pas
étudier Les Enseignements familiaux de maître Yan disent encore136 :

« Lorsque l'on est encore dans l'enfance, l'esprit est concentré et affûté,
mais une fois que l'on devient adulte, la pensée et la réflexion se dispersent
et ne peuvent plus se concentrer. Pour cette raison,137 il faut enseigner tôt et

ne pas laisser passer ce moment. » Il est dit encore138 : « Confucius a dit : "Si

je consacrais ma vie à partir de cinquante ans à l'étude du Classique des

mutations, je serais à même d'éviter les fautes graves." » « Zengzi139

commença à étudier à partir de soixante-dix ans et son nom est connu de

tout l'empire. Xunqing140 commença à parcourir [le pays de Qi pour
s'instruire à cinquante ans et il devint un grand savant. Gongsun Hong141 {à
îrf-fL avait plus de quarante ans quand il commença à lire les Annales des

printemps et automnes [ch. Chunqiu, jp. Shunjû] et grâce à cela il finit

131 Entretiens, IV, 8 (Yoshida 1961 ; 91). Cheng (1981: 45).

132 Tiré du « Mémoire sur les Écoles » (Xueji (PIE) dans le Mémoire sur les rites, traduit par
Couvreur (1913 : 28). Texte original dans Takeuchi (1994 : 543).

133 Le passage est tiré du chapitre 5 (« Révérer l'étude », Chongxue sSIQ du livre I du Liuzi
(1998 : 37). Son auteur est Liu Zhou ME (prénom social : Kongzhao TLBS), penseur de l'époque
des Qi du Nord (550-577), dont les dates de naissance et de mort sont inconnues. L'ouvrage
présente un projet de réforme de la société au travers de l'application d'un idéal confucéen, qui
passe notamment par l'éducation.
134 L'histoire de Confucius (désigné ici par son nom posthume de l'époque Han, Xuanni) qui
demande des livres pour occuper ses dernières heures après que son disciple Shang Qu F§® a

appris par une opération de divination qu'il mourrait au milieu de la journée se retrouve dans

les Discussions critiques (Lunheng, fnHr) de Wang Chong 3î^E (27-97 au chapitre 38 « De

l'érudition » Bietong 55(131 (§ 15). La source de Wang Chong n'est en revanche pas connue.
135 11 s'agit du lettré confucéen du IIe siècle avant notre ère Dong Zhongshu (179-104

av. J.-C.). Sa biographie au livre 121 des Mémoires historiques de Sima Qian mentionne le fait
qu'il se serait cloîtré sans même regarder son jardin pendant trois ans pour étudier les livres et

qu'à la fin de sa vie son seul souci aurait été l'étude, au détriment de toute activité productrice.
136 Enseignements familiaux de maître Yan, III, 8 (« Application à l'étude »), 9 (Uno 1982 : 87).
À partir d'ici, Makibi revient aux citations du texte de Yan Zhitui,
137 Le texte de Makibi comporte tfc. (« pour cette raison ») là où le texte de Yan Zhitui (Uno
1982 : 87) comporte le caractère® (« fondamentalement », « originellement »).

138 Ce passage des Entretiens (VII, 17 ; Yoshida 1961:159) est cité également par Yan Zhitui en

III, 8, 9. Le passage cité par Yan Zhitui et par Makibi étant tronqué, nous avons traduit un peu
différemment de Cheng (1981 ; 64) : « Le Maître dit : "Me voilà au bord des cinquante ans.
Accordez-moi encore quelques années, et je les consacrerai à l'étude du [Classique] des mutations.

Après quoi, je serai à même d'éviter les fautes graves" ». Cette citation des Entretiens elle-
même enchâssée dans une citation des Enseignements de Yan Zhitui n'est pas directement



252 Defrance: Recueil thématique des enseignements DE GRUYTER

par devenir premier ministre. Zhu Yun142 avait quarante ans quand il
commença à étudier le Classique des mutations et les Entretiens. Huangfu
Mi143 avait vingt ans quand il reçut pour la première fois des leçons
sur le Classique de la piété filiale et les Entretiens : tous sont finalement
devenus de grands savants, tous autant qu'ils sont, ils ont erré dans leur
jeunesse et se sont réveillés dans leur vieillesse. Les gens de notre siècle qui
sont arrivés à l'âge de prendre la coiffe ou à l'âge nubile sans avoir étudié
disent qu'il est trop tard pour cela et ils se retrouvent frustrés144 [par leur

manque de savoir] et comme face à un mur, cela est si bête. Si étudier dès

l'enfance est comme [être éclairé par] la lumière du soleil levant, étudier dans

ses vieilles années est comme parcourir la nuit une bougie à la main, mais
cela est plus sage que de fermer les yeux et de n'y rien voir. » Il est dit
également145 : « Si l'on étudie, c'est forcément pour en tirer quelque profit,
or, on en voit certains qui, quand ils ont lu quelques dizaines d'ouvrages à

peine, deviennent soudain altiers, et les voilà qui ignorent leurs aînés et

contigüe avec le passage des Enseignements qui précède dans le texte de Makibi (dont elle est

séparée par une cinquantaine de sinogrammes).
139 La citation du même paragraphe des Enseignements continue. Zengzi est un disciple de

Confucius qui l'aurait rejoint tardivement.

140 II s'agit du penseur des Royaumes Combattants Xunzi (310 ?-230 av. J.-C.). Sa

biographie dans le chapitre 74 des Mémoires historiques s'ouvre sur cette évocation du départ

pour Qi alors qu'il est âgé de cinquante ans.

141 Gongsun Hong (200-121 av. J.-C.), ministre de l'époque de l'empereur Wu des Han (IIe

siècle av. J.-C.). Sa biographie dans le chapitre 58 du Livre des Han indique qu'il avait plus de

quarante ans lorsqu'il commença à étudier les Annales des printemps et automnes et qu'il fut
nommé grand ministre (chengxiang, îEf@) en -124.
142 Zhu Yun ILS (dates de naissance et de mort inconnues, Ier siècle av. J.-C.), lettré de

l'époque des Han, dont la biographie dans le Livre des Han (chapitre 67) indique qu'il était versé

dans sa jeunesse dans la voie des armes avant de se mettre à étudier le Classique des mutations

et les Entretiens, respectivement sous la conduite du docteur Bai Ziyou S et de l'ex-général
Xiao Wangzhi
143 Huangfu Mi (215-282), savant et médecin de l'époque des Jin occidentaux. Sa biographie
dans le chapitre 51 du Livre des Jin raconte qu'il était très indocile et peu réceptif à l'étude

jusqu'à ses vingt ans, âge auquel il comprit l'importance de l'étude après une discussion avec

sa tante, à la suite de quoi il se mit à étudier les livres sous la conduite de son compatriote Xi

Tan JStl.
144 Le texte de Makibi diffère ici de celui de Yan Zhitui (Uno 1982 : 88) : ce dernier comporte
l'expression HfliS® (« suivre l'habitude et faire face au mur »), quand le texte de Makibi dit
« être frustré et [comme] face au mur » (tf® igjjlS). Ôsone Shôsuke corrige l'expression de

Makibi (pour qu'elle soit identique avec celle de Yan Zhitui), quand Mekada, que nous avons
suivi dans notre traduction, laisse le texte de Makibi tel quel. L'expression BUS suggère

l'ignorance (celui qui se tient devant le mur ne distingue rien). Il s'agit d'une image figée que
Ton trouve déjà dans les Entretiens (XVII, 10).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(2): 219-256 253

méprisent leurs semblables. Ceux-là sont haïs de tous comme des ennemis
mortels et détestés comme les vautours.146 Si l'étude doit vous nuire de la

sorte, alors mieux vaut ne pas étudier. »

Bibliographie

Arrault, Alain (2003) ; « Calendriers de Dunhuang ». Divination et société dans la Chine

médiévale : étude des manuscrits de Dunhuang de la Bibliothèque nationale de France et
de la British Library. Marc Kalinowski (dir.). Paris : Bibliothèque nationale de France,

85-123.
Bingenheimer, Marcus (2003-2004) : "A translation of the Tôdaiwajô tôseiden flÈF;fc;?Biê)ÂfiEfe

(T.2089 (7))". The International Journal of Buddhist Studies 4 :168-189 ; The International
Journal of Buddhist Studies 5 : 142-181.

Bussho kankô-kai (AlffUfîê (1978) ; Kakuzen-shô jftiSfek (Dai-nihon bukkyô zensho jz
; 45). Tôkyô : Meicho fukyû-kai

Chen, Shou «F (1985) : Sanguo-zhi El®, 3, Weishu §Slt. Pékin : Zhonghua Shuju

Cheng, Anne (comm. et trad.) (1981) ; Les Entretiens de Confucius. Paris : Seuil.

Cheng, Anne (1997) : Histoire de la pensée chinoise. Paris : Seuil.

Couvreur, Séraphin (1966 [1896]) : Cheu king. Taipei : Kuangchi Press.

Couvreur, Séraphin (1913) : Mémoires sur les bienséances et les cérémonies, Li ki, Tome II,

première partie. Hejian : Imprimerie de la Maison Catholique.
Endô, Testuo iaH tr# / Ichikawa, Yasuji rfïjll SSrë] (annot.) (1967) : Sôji 31#, Il (Shinshaku

kanbun-taikei ; 8). Tôkyô : Meiji-shoin FPbpJrPjc.

Fèvre, Francine / Métailié, Georges (2005) : Dictionnaire Ricci des plantes de Chine. Paris : Cerf.

Frank, Bernard (1998 [1958]) : Kata-imi et Kata-tagae : étude sur les interdits de direction à

l'époque Heian. Paris : Bibliothèque de l'Institut des Flautes Études Japonaises, Collège de

France.

Fujisawa, Norio Üi? (éd.) (1994-2000) : Kakuzen-shô 'HW-'f'P (Bukkyô-bijutsu-kenkyû
Ueno-kinen-zaidan-josei kenkyû-kai Kenkyû-hôkoku-sho Zusô-shûsei (AtScJlîlîW?E±IfSE

; 2-7). Kyôto : Bukkyô-bijutsu-kenkyû Ueno-

kinen-zaidan-josei kenkyû-kai

145 Enseignements familiaux de maître Yan, III, 8 (« Application à l'étude »), 7 (Uno 1982 : 86).

La section du texte de Makibi se clôt sur une citation complète du paragraphe 7 du chapitre 8

des Enseignements.

146 On a rendu ici par « vautour » le terme original de chixiao £1# (« chouettes et hiboux »).

Ces animaux ont en Chine l'image d'animaux nuisibles, comme le montre le poème du
Classique des odes (« Chants des différents pays » Guofeng SSJ®,, « Chants du pays de Bin »

Binfeng Iffl®, 2 «Hibous» Chixiao 6151, trad. Couvreur 1966: 166) : «Hibou, hibou, après

m'avoir enlevé mes petits, ne détruis pas ma maison (mon nid). Je déplore amèrement le sort de

ces petits que j'avais nourris avec tendresse et sollicitude » (6I5I6IH, |JEIxîfe#, SStüJffitSo

SÄrSSÄT, v. Ishikawa 1998 : 135).



254 Defrance: Recueil thématique des enseignements DE GRUYTER

Hayek, Matthias (2008) : Les Mutations du yin et du yang : étude des relations entre divination,
société et représentations au Japon, du VIe à la fin du XIXe siècle. Thèse de doctorat en

études japonaises, Inalco, Paris, sous la direction de François Macé.

Heidt, Gustav (2014) : "Abe no Nakamaro at the end of the silk road". China and Beyond in the

Mediaeval Period : Cultural Crossings and Inter-Regional Connections. Dorothy C. Wong et

Gustav Heidt (dir.). New Delhi : Manohar Publishers & Distributors, 279-289.
Hérail, Francine (2006) : La cour et l'administration du Japon à l'époque de Heian. Genève : Droz.

Hérail, Francine (2008a) : Recueil de décrets de trois ères méthodiquement classés. Livres là 7.

Genève : Droz.

Hérail, Francine (2008b) : Recueil de décrets de trois ères méthodiquement classés. Livres 8 à

20. Genève : Droz.

Hérail, Francine (2016) : Un fonctionnaire lettré, Miyoshi no Kiyoyuki (847-918) en son temps.
Paris : Bibliothèque de l'Institut des Hautes Études Japonaises, Collège de France.

Hücker, Charles O. (1985) : A Dictionary of Official Titles in Imperial China. Stanford : Stanford

University Press.

Imaizumi, Yoshio (dir.) (1999) : Nihon bukkyô-shi jiten 0 'fcUJ&ATôkyô,
Yoshikawa kôbun-kan

Ishii, Kôsei TT# ÄfiSc (2003-2010) : « Genji monogatari ni okeru Gan Shisui sakuhin no riyô -
Ganshi-kakun to Enkon-shi "Ôhanshô" » f Hüft#)Inj Icisti-t f3£$S3cJ J Komazawa Tanki-daigaku Bukkyô-ronshû

9 : 87-115.

Ishikawa, Tadahisa JS)i\ i&l\ (annot.) (1998) : Shikyô îfH, II (Shinshaku kanbun-taikei 0r$?ïU

; 110). Tôkyô : Meiji-shoin fJDfêlIK.
Kalinowski, Marc (1983) : « Les instruments astro-calendériques des Han et la méthode Liu ren ».

Bulletin de l'École française d'Extrême-Orient 72 : 309-419.
Kalinowski, Marc (comm. et trad.) (1991) : Cosmologie et divination dans la Chine ancienne. Le

Compendium des cinq agents (Wuxing dayi, Vf siècle). Paris : École française d'Extrême-Orient.

Kalinowski, Marc (2003) : « Hémérologie ». Divination et société dans la Chine médiévale :

étude des manuscrits de Dunhuang de la Bibliothèque nationale de France et de la British

Library. Marc Kalinowski (dir.). Paris : Bibliothèque nationale de France, 213-300.
Kawahara, Masahiko MM IE® (1963) : « "Kibi-daijin nittô-ekotoba" no seiritsu to onmyô-dô »

r rMt^EAJfifèRJ .Bunka-shikenkyûX(\L$im%15.1963l08-.
15-27.

Kuroita, Katsumi M® JHü (1972) : Seiji-yôryaku - kôhen, US - îàM (Shintei-zôho
Kokushi-taikei iJffTiililÜAM ; 28). Tôkyô : Yoshikawa kôbun-kan 'S'JIISizSctit.

Lévi, Jean (1995) : « Quelques exemples de détournement subversif de la citation dans la

littérature classique chinoise ». Extrême-Orient, Extrême-Occident 17 (Le travail de la

citation en Chine et au Japon) : 41-65.
Lévi, Jean (2010) : Les œuvres de Maître Tchouang [Zhuangzi], Paris : Editions de l'Encyclopédie

des Nuisances.

Liu, Zhou Um / Fu, Yashu "hfiSfS (annot.) (1998) : Liuzi jiaoshi JfiJï^SS (Xinbian zhuzi jicheng

§Tlii; 1). Pékin : Zhonghua shuju rpISIUD.
Martin, François (1995) : « Le Shijing, de la citation à l'allusion : la disponibilité du sens ».

Extrême-Orient, Extrême-Occident 17 (Le travail de la citation en Chine et au Japon) : 11-39.
Maspéro, Henri (1910) : « Le songe et l'ambassade de l'empereur Ming. Étude critique des

sources ». Bulletin de l'École française d'Extrême-Orient 10 : 95-130.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(2); 219-256 255

Matsura, Tomohisa feft (1963) : « Fujiwara no Umakai "Natsume no fu" to sozai to shite

no ruisho no riyô ni tsuite » rjgjlgj L"C<75)SI#<Z>flJffli£ol''>-Cj

Koku-bungaku kenkyû 27.1963/03 : 130-140.
McMullen, James (1996) : "The worship of confucius in Ancient Japan". Religion in japan :

Arrows to Heaven and Earth. Peter F. Kornicki et James McMullen (dir.). Cambridge ;

Cambridge University Press, 39-77.
Mekada, Sakuo B/JOES à < (1961) : « Kibi no Makibi-cho Shikyô-ruijû-kô »

RkiScHIU Kashiigata kokubungaku-kenkyû-shi Hftl/JI SK^Wî/EiÉ 7.1961/08 :

10-18.
Migliore, Maria Chiara (2003) ; « L'anthologie entre tradition et transformation ; les recueils de

poèmes en chinois au Japon (VIIIe -IXe siècle) ». Extrême-Orient Extrême-Occident 25 ; 39-53.
Miyada, Toshihiko 'a'03 (1988) ; Kibi no Makibi "aflüXfl. Tôkyô : Voshikawa kôbun-kan ^
Miyazaki, Kenji UlBf Hä] (1994) ; « Kakuzen-shô sho-in Shikyô-ruijû itsubun ni tsuite » r IfÄ

#ÉI>J Bf^I ffiiScSi^J Kokusho-itsubun kenkyû

27.1994/10 ; 1-4.
Mo, Wenqin (2017) : « Shikyô-ruijû ni okeru Ganshi-kakun » r

J • Chûgoku-gaku ronshû f 52.2017/12 : 99-114.
Momo, Hiroyuki fàff (1994 [1947]) : jôdai-gakusei no kenkyû IT-hfWrM Kyôto ;

Shibun-kaku S3CM.
Murayama, Shûichi ttlil (1981) : Nihon Onmyô-dô-shi sôsetsu 0 ;fcPÈiBSië$fè!È. Tôkyô ;

Hanawa-Shobô mmm.
Nishioka, Toranosuke îf |®| j/g:£tÖ (1984) ; « Kibi no Makibi no Shikyô-ruijû ni tsuite » rSM

d© Ffi>iôlSîJ j£OV»"Cj Bunka-shi no kenkyû 1 jCftJË1 (Nishioka
Toranosuke chosaku-shû ; 3). Tôkyô ; San-ichi Shobô H—lfB,
285-290.

Ôba, Susumu Iff (1997) : Kanseki-yunyû no bunka-shi : Shôtoku-taishi kara Yoshimune e

ÛfffÉAcDZfc'ffcii : Tôkyô : Kenbun-shuppan WEStttiJS.

Okada, Masayuki M H IE2. (1929) : Ômi-Nara-chô no Kanbungaku (Tôyô-

bunko-ronsô ; 10). Tôkyô : Tôyô-bunko MfâjCH..
Paine, Robert T. (1933) : "The Scroll of Kibi's Adventures in China (Kibi Daijin Nittö Ekotoba).

A Japanese Painting of the Late Twelfth Century, Attributed to Mitsunaga". Bulletin of the

Museum of Fine Arts 31.183 (1933/02) : 2-12.
Piggott, Joan (2003) : "The last classical female sovereign". Women and Confucian Cultures in

Premodern China, Korea, and Japan. Dorothy Ko, JaHyun Kim Flaboush and Joan R. Piggott
(dir.). Berkeley : University of California Press, 47-74.

Sharf, Robert H. (1996) ; "The scripture in forty-two sections". Religions of China in Practice.

Donald S. Lopez (dir.). Princeton : Princeton University Press, 360-371.
Shigeno, Yasutsugu ÄSf (1902) : Udaijin Kibi-kô den sanshaku n'flÄffÄfi, t. Ill :

Yata-mura fltEStt (Préf. d'Okayama fflliiJR) : Kibi-kô Flobyô Jimusho
En ligne ; http://dl.ndl.go.jp/info:ndljp/pid/1918454 [consulté le 15 février 2019].

Shisanjing Zhushu Zhengli Weiyuanhui AAUifïZtSËâSIt# (éd. et annot.) (2000) : Lunyu
Zhushu IïbBdËË®Îî. (Shisanjing zhushu zhengliben ; 23). Pékin : Beijing
Daxue Chubanshe.

Sima, Qian fill (1987) ; Shiji JÈSE. Pékin : Zhonghua Shuju
Takeuchi, Teruo fïrt fi?, A (annot.) (1994) ; Raiki ffïE, II (Shinshaku kanbun-taikei IfrWÜÜC'ffc^ ;

28). Tôkyô : Meiji-shoin fif/olRS.



256 Defrance: Recueil thématique des enseignements DE GRUYTER

Takikawa, Masajirô ÜLJII ®(1941) : « Shikyô-ruijû no kôsei to sono shisô » ©
Nihon hôsei-shi kenkyû Tôkyô : Yûhikaku

754-790.
Tôin, Kinkata ÄM (1998) : Shûgai-shô jô-chû-ge Jn?FÖ> : i't'T (Sonkei-kaku zenpon

ei'in shûsei ; 17). Tôkyô : Yagi-shoten A/fclrJîf.
Tokugawa, Mitsukuni ®JI| %W\ / Tokugawa, Tsunaeda jëJ!| $01? / Tokugawa, Harumori ®)l|

tn® (annot.) (1929) : Dai-Nihon shi jz 0 ;fcJË. Tôkyô : Dai-Nihon Yûben-kai fz 0

Tsuji, Zennosuke it / Hisamatsu, Sen'ichi Mh (dir.) (1962) : Nara-ibun

Tôkyô : Tôkyô-dô SSf.
Uno, Seiichi fflf- (annot. et trad (1982) : Ganshi-kakun IIBcs^fil. Tôkyô : Meitoku

shuppan-sha fJTOtbJfâit.
von Verschuer, Charlotte (1985) : Les relations officielles du Japon avec la Chine aux Ville et IXe

siècles, EPHE et Collège de France, Institut des Hautes Etudes Japonaises. Genève/Paris :

Librairie Droz.

Wada, Hidematsu fPES (1915) : « Seiji-yôryaku-kô » #. Shigaku-zasshi <È

26 : 104-105.
Wada, Hidematsu ?PEB (1936) : Honchô-shojaku mokuroku kôshô ^KÜFUlil:#BE.

Tôkyô : Meiji-shoin
Wada, Hidematsu fPH (1995) : Kokusho-itsubun IHII)&;$:. Tôkyô : Kokusho-kankô-kai SI

•fijfïè.
Wang, Zhenping (2005) : Ambassadors from the Islands of Immortals : China-Japan Relations in

the Han-Tang Period. Honolulu : University of Hawai'i Press.

Wong, Dorothy C. (2014) : "An agent of cultural transmission : Jianzhen's travels to Japan,

743-765". China and Beyond in the Mediaeval Period : Cultural Crossings and Inter-

Regional Connections. Dorothy C. Wong et Gustav Heidt (dir.). New Delhi : Manohar
Publishers & Distributors, 63-99.

Yamagishi, Tokuhei lilj# IS5!2 (dir.) (1979) : Kodai-seiji-shakai-shisô "É"ftSScfptt#,®.®. Tôkyô :

Iwanami ëtê.
Yan, Zhitui IlitÈ / Gao, Anze (annot. et trad.) (1992) : Yanshi jiaxun xinshi Hft^IJllSf

f?. Taipei : Yuxian Chubanshe WKtHJKtt.
Yoshida, Kenkô RÈÏ (1961) : Rongo finfg (Shinshaku kanbun-taikei ; 1).

Tôkyô : Meiji-shoin KfoSSrc.
Yotsutsuji, Yoshinari EH it / Ichijô, Kanera —^ IftS (1978) : Kakaishô, Kachô-yosei •

fëJjfe&tÉF (Nihon-bun Ko-chDshaku Taisei 0 ; Genji-monogatari Ko-chûshaku

Taisei ; 6). Tôkyô : Nihon-tosho sentâ

Remerciements L'auteur de ces lignes tient à exprimer ses remerciements pour leurs précieux
conseils concernant certains aspects de cette traduction à Messieurs Alain Rocher, Matthias

Hayek, Saitô Mareshi, Alain Briot, Paul Navailh, Joachim Boittout et Hu Jiaxing.


	Une traduction des fragments du Recueil thématique des enseignements privés Kibi no Makibi (693-775)

