
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 73 (2019)

Heft: 1

Artikel: Unfertige Studien 5 : Angeberei und Sufikleidung

Autor: Ess, Josef van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-823080

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-823080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 121-147

Josef van Ess*

Unfertige Studien 5: Angeberei und
Sufikleidung

https://doi.org/10.1515/asia-2018-0041

Unconcluded Studies: Pietistic Posturing and Sufi Dress

Abstract: The article is concerned with the Masä'il fi a'mäl al-qulüb wa-l-jawärih
("Questions concerning the acts of the heart and the limbs") by al-Muhâsibî

(d. 247 AH/853 CE). It contains a translation and a commentary of a part of the

work that deals with the meaning of the term shuhra. The word is used in the

sense of "to attract attention". A repeated example is the woolen dress of the süfis,

by which they distinguish themselves from the common people. Other examples

are men dressed like women or women dressed like men. As in his other works,
al-Muhäsibi concentrates on the intention of an action, rather than on the action
itself. To attract attention is not sinful as such, but when it is driven by a histrionic
disorder, it begins to be. The text introduces the reader into a virtual discussion in
which different traditional views of the matter are brought forward. According to a

liberal attitude, everything which is not explicitly forbidden by Quran and Sünna

should be regarded as allowed. But by distinguishing between the customs of
different epochs - pre-Islamic times, early Islamic times, the author's present day

- the same action could be considered correct or sinful depending upon when it
happened. However, according to another view, the customs of the first Islamic

community can never become wrong. With this, the direction of argumentation
shifts towards fundamentalism. This view was held by al-Muhäsibi himself, for
whom the ideal of the early Islamic community stands above all.

Keywords: showing off, sufism, sufi dress, Islam, piety
Stichwörter: Angeberei, Sufikleider, Frömmigkeit, Islam

Auch dieser Aufsatz behandelt einen Abschnitt aus dem Oeuvre des Muhäsibi
(gest. 247/853), nur diesmal aus dessen Masä'il fl a'mäl al-qulüb wal-gawärih.1
Wieder gibt es nur den liederlichen und nahezu unbrauchbaren Druck von

1 Vgl. GAS 1: 641 nr. 10 und TG: 6: 419 nr. 14; vgl. auch van Ess 2018: 914, Anm. 22.

Corresponding author: Josef van Ess, Emeritus, Liegnitzer Straße 11, 72072 Tübingen,
Deutschland. E-mail: josef-van-ess@uni-tuebingen.de



122 van Ess: Unfertige Studien 5 DE GRUYTER

'Abdalqädir Ahmad al-'Atä' (Kairo 1969).2 In der Handschrift Carullah 1101

sind es die Folia 118b-122a, die ich ausgewählt habe. Von diesem Stück lagen
mir zwei Abschriften vor, die ich selber angefertigt habe, eine schon i. J. 1956

(mit ersten Anmerkungen und Notizen) und eine zweite aus dem Jahre 1964.

Seitdem habe ich nichts weiter in der Sache unternommen; einige Stellen sind
mir immer noch unklar. Muhäsibi hat den vorliegenden Text stärker redigiert
als das K. al-Makäsib. Dort handelt es sich um bloße Materialien, die er
offenbar in seinen Kollegs gelegentlich heranzog;3 hier dagegen haben wir
es mit einer in sich abgeschlossenen mas'ala zu tun, wo er zuerst den
verschiedenen Ansichten Raum gibt und zum Schluß seine eigene Meinung
formuliert. Die Dialogform ist fiktiv und dient lediglich dazu, die Diskussion

in Gang zu bringen (nr. 1-3).4

1 Ich sagte: Was (versteht man unter) suhra? - 2 Er antwortete: (Sich-

Hervortun mit) ein(em) Handeln oder ein(er) Ausstattung (ziyy),5 durch das

man sich vom gemeinen Volk in Bezug auf dessen Handeln oder Ausstattung
unterscheidet, das ist suhra. Wenn z. B. jemand sich anders kleidet als

gewöhnlich oder wenn er zu Pferde ist (ruküb al-markab)6 oder das Pferd in
besonderer Weise aufgezäumt wurde oder wenn er selber sich herausputzt,
indem er sich den Kopf rasiert oder das Haar glatt trägt7 bzw. es lang wachsen
läßt. 3 Oder wenn er, um aufzufallen, in der Öffentlichkeit seine Stimme erhebt
bzw. dem Volk ins Gewissen redet - und dergleichen mehr, womit man sich

vom gemeinen Volk unterscheidet.

2 Muhäsibi 1969: 91-170; der Abschnitt selber S. 103-110. 'Atä's Eingriffe in den Text sind
offenbar von dem Wunsch getragen, seinem Autor, dem er sich sehr verbunden fühlt, zu einem

ordentlichen Arabisch zu verhelfen (van Ess 2018: 914, Anm. 24).

3 Van Ess 2018: 915.

4 Auch der Anfang des Traktates (S. 91) schafft keine Klarheit darüber, wer der Sprecher ist.

Zwar steht dort zu Anfang: qäla Abu 'Abdallah al-Härit b. Asad al-Muhäsibi. Aber das heißt

nicht, daß in dem folgenden qultu-qäla-Schema Muhäsibi derjenige wäre, der die Fragen stellt.
Der Satz ist wohl erst nachträglich hinzugefügt; wir können ja keineswegs sicher sein, daß

Muhäsibi sich selber schon „Muhäsibi" nannte.
5 Das Wort ziyy ist nicht leicht im Deutschen wiederzugeben. Meist ist an die äußere Erscheinung

gedacht, mit der man „sich schmückt" (tazaiyana), also der „Putz" oder bei der Kleidung
der „Wichs". Manchmal geht es aber auch um ein auffälliges oder gehobenes „Auftreten" im
weiteren Sinne.

6 Daß ein Reittier gemeint ist und nicht etwa eine Kutsche, geht aus dem Folgenden hervor (nr. 7).

7 Das scheint mir der Sinn von tarqiq zu sein; ob man dazu Pomade benutzte, weiß ich nicht.
Der Druck hat stattdessen (gegen die Handschrift) tarfi', also „das Haar toupieren".



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 121-147 123

4 Darüber hinaus jedoch sind die Menschen verschiedener Meinung,
wieweit suhra untersagt ist bzw. nicht gerne gesehen wird. 5 Manche sagen: Wenn

jemand um der Ausstattung willen8 oder aus einem andern Grund etwas tut, was
Gott verboten hat, z. B. sich in Seide oder Brokat kleidet oder Gold an sich trägt
oder das Haar lang herabhängen läßt (istisäl as-sa'r), ohne einen Scheitel zu
ziehen,9 (dies alles) im Gegensatz zum guten Brauch (as-sunna), oder wenn er

sich einen langen Schnurrbart zulegt10 - und dergleichen mehr von dem, was
durch ein Schriftwort (kitäb) oder eine sunna untersagt ist.11 6 Denn was nicht
durch ein Schriftwort oder eine sunna untersagt ist, ist zulässig und erlaubt und
steht einem frei. Gott und Sein Gesandter verbieten den Menschen nichts, was
einmal erlaubt worden ist, sofern es nicht durch ein (nachträgliches) Verbot

abrogiert wurde und infolgedessen in die Kategorie (bäb) des Verbotenen gehört
und nicht (mehr) in die Kategorie des Erlaubtseins. 7 Alles andere ist erlaubt,
z. B. sich in Wolle zu kleiden oder auf eine Weise zu reiten, wie man es

normalerweise nicht tut, z. B. im Damensitz12 oder wie es einem gerade bequem
ist oder sonstwie.

8 Andere meinen: Suhra (bezieht sich nur) auf ein Handeln (fi'l), das

(explizit) untersagt ist, während das Ergebnis des Handelns (al-maf'ül bihi,13

an sich) nicht verboten ist, wie z. B. wenn Männer sich in ihrem Auftreten
oder beim Reiten an Frauen angleichen bzw. (umgekehrt) Frauen an Männer.
Denn der Prophet hat Frauen, welche Männer nachahmen, oder Männer,
welche Frauen nachahmen, verflucht mit den Worten ,Verjagt sie aus euren
Häusern !'14 9 Ebenso wenn ein Mann ein Barsikäb-Hemd15 anzieht oder einen

8 Der Druck hat min ziyy statt li-ziyy in der Handschrift.
9 Vgl. istisäl as-sa'r unten in nr. 15.

10 Der Schnurrbart wird zusammen mit dem istisäl unter dem Stichwort ziyy von Muhäsibi auch

in seiner Ri'äya li-huqüq Alläh angeführt (Muhäsibi 1940: 100, 16).

11 Auch dieser Satz hat wie die vorhergehenden (nr. 2-3) keinen Nachsatz. Es handelt sich um
eine reine Aufzählung.
12 Wörtl. „mit beiden Beinen auf einer Seite". Der Schluß des Satzes (kar-riglain ilä gänib au
kamä tayassara au gair dälika) ist von hier ab im Druck weggefallen.
13 In der Terminologie der arabischen „Nationalgrammatik" ist das mafül bihi das Objekt in
einem Verbalsatz.

14 Conc. 3: 62; vgl. Buhäri 1862-1868: 4: 94 f. Libäs 62), Nasä'i 2000: 623 Imän 18) oder Ibn
Hanbai 1946-1975: 4: 79 f. nr. 2291, 5: 56 nr. 3151 usw.
15 Die Handschrift hat b-r-s-kät; im K. al-Wara' des Ibn Hanbai (in der Rezension des Marwazi)
begegnet die Form b-r-s-käb (Ibn Hanbai 1981: 100, 13). Gemeint ist, wie aus dieser Parallele

hervorgeht, vermutlich ein Hemd mit einem Ausschnitt, der einen Teil der Brust frei ließ. Wie
aber das Wort zu lesen und wovon es abzuleiten ist, ob von einem Ortsnamen oder einer
bestimmten Art Stoff, läßt sich vorläufig nicht eruieren. Wenn man eine größere Verschreibung
annehmen will, käme für den Stoff allenfalls barrakän in Frage, „Kamelhaar", woraus man aber



124 — van Ess: Unfertige Studien 5 DE GRUYTER

Gesichtsschleier trägt16 oder sein Hemd mit Saflor ('usfur)17 bzw. wars18 gelb färbt;
10 auch wenn er Schmuck (hulä) an seinen Armen (fi yadaihi) oder Unterschenkeln

trägt19 oder 11 wenn er (seine Kleider) mit Safran(-Wasser) wohlriechend
macht bzw. halüq-Parfüm benutzt20 - das ist suhra bei den Männern, wenn sie es

tun bzw. sich damit schmücken im Unterschied zum Handeln und Auftreten der

Männer unter den Gläubigen. 12 Ebenso bei den Frauen, wenn sie (langärmelige)
Obergewänder21 oder gestreifte Hemden22 tragen wie die Männer, und wenn sie

sich frisieren bzw. Sandalen tragen nach Art der Männer,23 Reittiere im Reitsitz

(der Männer) benutzen,24 sich mit einem Schwert umgürten und mit Lanzen
bewaffnen oder auf der Straße ein Hauskleid (ridä') tragen25 und dergleichen

nur (teure) schwarze Mäntel herstellte und keine Hemden (vgl. Serjeant 1972: 36 und 57 nach

Muqaddasi 1906: 442, 13). Bei den (persischen) Ortsnamen ließe sich an Bursuhän denken, das

in der Nähe von Buhärä lag (vgl. Yäqüt 1955-1957 s. v.; Miquel 1967-1988: 2: 224 liest Barshän);
daß aber dort Tuche hergestellt wurden, ist nicht bekannt. Anders der Ort Banäkat; von dort
bezog man Gewänder aus Turkestan (Serjeant 103 nach Muqaddasi 1906 : 325, 10). Aber damit
wären wir vom Schriftbild der Handschrift schon weit entfernt. Das Wort für „Hemd", qamis, ist
aus lat. camisia abgeleitet.
16 Vgl. Coric. 5: 475.

17 Vgl. Dietrich 1988: 2: 701 nr. IV 180.

18 Vgl. EI2: 11: 152 s. v. (P. C. Johnstone). Gemeint ist Memecylon tinctorium, eine Färbepflanze,
die nur im Jemen gedieh; so jedenfalls nach Asma'i; vgl. Dinawarl 1974: 165 nr. 627. Zu Asma'i
als Quelle vgl. Bauer 1989: 155 ff. Zum Verbot vgl. Conc. 7: 193b f.; dazu Juynboll 2007: 318 (mit
Anm. 4) und 325a. Die Benutzung dieses Färbemittels war später verpönt; vgl. Stillman 2000: 23.

19 Gemeint sind wohl Arm- bzw. Fußringe, nicht etwa Ringe an den Händen. Zum Verbot vgl.
Conc. 1: 506a.

20 Zum Verbot vgl. Conc. 2; 73a und 75b f. (>EI2: 10: 900b), auch Conc. 4: 66a; dazu Stillman
2000: 23 und Juynboll 2007: 139b und 621, Anm. 3. Das Parfüm hinterließ gelbe Flecken; das ist

es, was den Propheten gestört zu haben scheint. An sich hatte er ja nichts gegen Parfüm ((ib);
vgl. Conc. 4; 65b f. Über den Charakter der Essenz ist nichts bekannt.
21 Das hier gebrauchte Wort ist qabä', ein Obergewand, das nur Männer trugen. Der Umaiya-
denkalif, dessen Statue sich in Hirbat al-Mafgar gefunden hat, trägt einen qabä'', vgl. Stillman
2000: 35 (dazu Tafel 3), dazu S. 12 und die Tafeln 19 und 22.

22 Qumus mahtütät. Ich gehe davon aus, daß mahtüt hier die gleiche Bedeutung hat wie
muhattat (vgl. Lane 1863-1893: 759c und Serjeant 1972: Index 285 s. v.); bei Stillman 2000: 59

findet sich mahtüt 'alaihä. Vgl. auch unten nr. 31.

23 Gemeint ist vielleicht eine Art „Bubikopf, durch den emanzipierte Frauen sich auszeichneten.

Frauen trugen auch keine Sandalen, sondern Schuhe. Männer aus dem religiösen
Establishment fielen manchmal dadurch auf, daß sie besonders feine Sandalen trugen, deren Riemen

anders geknüpft waren (Muhäsibi 1940: 100, 21). Das gilt wohl vor allem für den Irak; auf der

Arabischen Halbinsel waren die Bodenverhältnisse anders, so daß die Sandalen robuster sein

mußten (vgl. Stillman 2000; „Figures" 3 und 4 im Anhang).
24 Lies mit der Handschrift yatafarrasna statt s-f-r-hunna im Druck.

25 Lies mit der Handschrift yataraddaina statt yataraddadna.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 121-147 125

mehr - das ist ihre eigene Art der suhra. 13 Der Prophet aber hat das den

Männern und den Frauen verboten, obwohl die Gewänder, in die sie sich kleiden
und mit denen sie sich schmücken, an und für sich nicht verboten sind.

14 Andere sagen: Suhra ist das, womit man in der Kleidung von den Vertretern
der eigenen Religion (ahl ad-dln) abweicht, z. B. wenn man wie ein Mönch auftritt,
in einem Kapuzenmantel (burnus) oder in einem langärmeligen Obergewand
(gubba)26 aus schwarzer Wolle, wie das unter Muslimen nicht üblich ist. Wenn

jemand nicht mehr wie ein Muslim auftritt, sondern wie die Schriftbesitzer, so fällt
er damit unter den Muslimen auf, da er weder auftritt wie sie noch sich wie sie

kleidet. 15 Was aber die Wollkleidung angeht und die Flicken, die man darauf setzt,

wenn sie Löcher bekommt, oder das Aufschürzen der Gewänder,27 das (künstliche

Verlängern des Haares (istïsâl as-sa'r)28 und das Reiten im Damensitz, damit es

weniger Mühe macht, so haben das die (Gott-)Gesandten, die Propheten und die

Frommen immer schon so praktiziert,29 ebenso wie arme Leute und gewisse
Handwerker wie Lastträger, Seeleute usw. 16 Wie also soll etwas suhra sein, wenn man
bloß tut,30 was die Frommen früher auch schon getan haben und was sowohl die
Armen als auch die einfachen Leute und die Handwerker unter den Muslimen (noch
heute) tun So jemand hat sich nicht von den Muslimen abgesondert; er ist
vielmehr wie einer von ihnen und hat sich sogar dem Auftreten der Frommen die) vor
ihm (lebten,) angepaßt. 17 Suhra gibt es nur bei einer Sorte von Reichen, die im
Luxus leben, indem sie ein Auftreten einführen, wie es die (Gott-)Gesandten und die

Propheten nicht praktiziert haben31: mit Tiräz-Stickereien versehene32 oder mit
Perlen besetzte33 Tailasäne und elegante Kleider.

26 Im Druck steht der Plural gubab statt gibäb in der Handschrift.
27 Zum tasmir als einer Unsitte der qurrä' auch Muhäsibi 1940: 100, 18 und 21; schon die

Härigiten fielen damit auf (van Ess 2016: 1405).

28 Der Druck hat stattdessen isdäl aS-su'ür (dazu u. S. Ist an falsche Zöpfe gedacht?
29 Die Handschrift hat nur yafalüna; der Herausgeber ergänzt dahinter ein dälika. Man könnte
auch einfach in yafalünahü verbessern.

30 Im Druck ist an yafalu ausgefallen.
31 Ich schließe mich ausnahmsweise einer Konjektur des Herausgebers an: bi-ihdätihim az-ziyy
alladi lam yakun yatazaiyä bihl ar-rusul... Die Handschrift hat yatazaiyanu statt yatazaiyä, also

jenes Verb, das auch vorher schon im Text gebraucht wird und zu den folgenden Beispielen aus
der Kleidung paßt. Die Form yatazaiyä liegt näher wegen der figura etymologica; aber sie

kommt in der Handschrift nicht vor.
32 Lies mit der Handschrift tiräziya. Vgl. Stillman 2000: 40 f. und 120 ff. sowie EI2: 10: 534 ff. s. v.
Tiräz (N. Rabbat); gedacht ist hier wohl an gestickte Schriftbänder.
33 Ist das der Sinn von mutabbaqt Vgl. Lane 1863-1893: 1826a. Serjeant hat für tailasän
mutabbaq nur einen Beleg aus Baihaql 1902: 211, 2, weiß aber mit der Stelle anscheinend
nichts anzufangen (Serjeant 1972: 82, wo mutabbaq mit „folded, shrunk" übersetzt wird).



126 van Ess: Unfertige Studien 5 DE GRUYTER

18 Wieder andere sagen: Suhra ist zeitgebunden ('alä qadr al-azmina),
nicht handlungsgebunden; denn wir stellen fest, daß eine Anzahl von
Prophetengenossen und Angehörigen der Folgegeneration (täbi'ün)34 schon zu
Lebzeiten des Propheten und hernach35 Burnusse getragen haben. 19 So

überliefert Wä'il b. Hagr,36 daß er gesehen habe, wie die Anhänger des

Propheten Burnusse trugen.37 20 Nach ihnen dann auch Angehörige der
Folgegeneration38 (wie z. B.) Suraih,39 Ibrahim,40 Sa'bi41 und andere. 21 Heutzutage
dagegen ist das suhra, weil nur die Christen sich damit herausputzen (yata-
zaiyanu). 22 Dasselbe gilt für die Flicken aus Tierhaut (adam)42 und anderem
auf den Kleidern, wie das schon (der Kalif) 'Umar seinerzeit machte.43 23 Heute
ist das suhra, und zwar speziell bei Vertretern des religiösen Establishments
(ahl ad-dln), nicht dagegen bei den Armen und denjenigen Muslimen, auf die

man nicht mit Fingern zeigt44 und deren Ausstattung und Handeln das
einfache Volk sich nicht zu eigen macht. 24 (Dahin gehört denn auch) der
Ausspruch des Ibrahim (an-Naha'i): „Kleide dich so, daß die Urteilsunfähigen
(sufahä') dich nicht geringschätzen und die Gelehrten dich nicht für einen

34 Im Druck ist wat-täbi'in ausgelassen, wohl weil im Folgenden „zu Lebzeiten des Propheten"
gesagt wird.
35 Auch dieses wa-ba'dahum ist weggelassen.
36 Ein vornehmer Angehöriger der Kinda aus Hadramaut, der im Rahmen einer Delegation
nach Medina kam und dort Verhandlungen mit dem Propheten führte (vgl. Ihn 'Abdalbarr 1960:

1562f. nr. 2736; Ihn Sa'd 1904-1917: 6: 16, 18 ff.; EI2: 12: 337b). Er lebte später in Küfa (Halifa b.

Haiyät 1966: 166 nr. 485).

37 Auch dieser Satz ist im Druck weggelassen. Zum burnus auf der Arabischen Halbinsel z. Z.

des Propheten vgl. Stillman 2000: 17.

38 Der Herausgeber, der an dieser Stelle den Text der Handschrift wieder aufgreift, ergänzt
wohl zu Recht ein min vor at-täbi'in. Der ganze Passus ist etwas pleonastisch; daher wohl die

Auslassungen im Druck.

39 Suraih b. al-Härit al-Kindi (gest. zwischen 76/696 und 80/700), früher küfischer Jurist und

qädi; vgl. EI2: 9: 508 f. s. n. (E. Kohlberg) und Juynboll 1991: 166 f.

40 Hier ist wohl Ibrahim an-Naha'i gemeint, der ebenfalls Küfier war (gest. 96/715); zu ihm TG:

1: 160 f.

41 Gest. zwischen 103/721 und 110/728; vgl. El2: 9: 162 f. (G. H. A. Juynboll). Alle drei beriefen

sich, wenn sie einen Burnus trugen, vermutlich auf das Zeugnis des Wä'il b. Hagr, der ja
gleichfalls in Küfa gelebt hatte (s. o. Anm. 36).

42 Im Druck weggefallen.
43 Vgl. Ibn al-Mubärak 2004: 289 nr. 964. Suleiman Mourad hat gezeigt, daß diese Nachricht,

zu der oben kein Autor genannt wird, sowohl unter dem Namen des Hasan al-Basri als auch

unter dem 'Alis lief (Mourad 2006: 86).

44 Gemeint ist: „die nicht besonders auffallen". Der Herausgeber greift hier wieder erheblich in
den Text ein, vielleicht weil für ihn das „mit Fingern Zeigen" einen andern Sinn hat. Er läßt
dann gleich zwei Zeilen aus der Handschrift weg.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 121-147 127

Protz halten (yusahhiruka) !". (So verhält es sich mit) der Kleidung zu jeder

Zeit, (sowohl) bei Gelehrten (als auch) bei einfachen Leuten.
25 Andere dagegen meinen, daß suhra keineswegs zeitgebunden sei; denn

die Urgemeinde (al-gamä'a al-ülä) sei im Recht, und wer nach ihr komme, müsse

ihr folgen.45 Was die Späteren machen, abrogiere nicht das, was die Angehörigen

des religiösen Establishments in der ersten Generation (al-auwalün min ahl

ad-din) gemacht haben. Vielmehr sei Handeln und Reden der Ersten auf immer

ein sicheres Kriterium,46 ob man nun später irgendwann davon abwich oder

nicht. 26 (Darum) seien weder Burnusse noch Flicken noch die Wollkleidung
(frommer) Gottesknechte {'ubbäd, ein Beweis für) suhra, sondern eine Ausstattung

(ziyy), die man bereits in der Frühzeit hatte. Wenn also die Zeitgenossen
sich an eine abweichende Ausstattung halten - oder auch eine andere Art zu

reiten, bei der man wie (einst) die Propheten (im Damensitz) die Beine auf einer

Seite herabhängen läßt -, so sei diese Art, sich zu kleiden, zwar auffällig
(suhra);47 aber wer sich so verhalte, habe dennoch kein Aufsehen erregt,48

sondern halte sich bloß an die Ausstattung und das Handeln derer, die in der

Frühzeit lebten. 27 Diese (Leute) behaupten demnach, daß das Handeln des

(Betreffenden) nicht etwa suhra sei, sondern Nachahmung und Nachfolge.49

Man erwarte von ihm nur, daß er es darin ehrlich auf Gott abgesehen habe

und daß es für seine Handlungen einen angemessenen Grund gebe.

28 Wieder andere sagten: Die suhra richtet sich weder nach dem Zeitpunkt
noch nach der (zur Zeit üblichen) Kleidung; denn über die suhra bestimmt in
unserer Zeit allgemein das religiöse Establishment. Sie richtet sich also nach den

Menschen selber (ar-rigäl fi anfusihim), und nur so läßt die Kleidung die
Menschen auffällig werden.50 Würde nämlich ein König sich asketisch gebärden und
wie die Armen Wolle oder anderes anziehen, so würde das gemeine Volk dies

befremdlich finden und sich darüber den Mund zerreißen (sahharathu bil-Hadit
wad-dikr); das stünde im Gegensatz zu der Art, wie er und die Leute seines Hauses

45 Der Herausgeber ergänzt hum al-haqq zu hum ahl al-haqq und liest man atä ba'dahum atbä'
lahum statt 'alä man atä ba'dahum ittibä'uhum in der Handschrift.

46 Wörth: „ein festes Argument" (hugga täbita).
47 Die Stelle ist vielleicht verderbt, das Foto der Handschrift zudem hier undeutlich. Der

Herausgeber schiebt vor suhra ein laisa bi- ein; aber das steht vermutlich nicht da.

48 Die Handschrift hat etwas ungewöhnlich: wal-qä'im bi-dälika lä huwa sahhara nafsahü. Der

Druck vereinfacht zu: ma sahhara nafsahü.

49 Die Handschrift hat: wa-za'amü hum 'anhu laisa fi'äluhü suhra'"" bal muqtadin muttabi'. Im
Dmck ist das meiste davon weggelassen und der Schluß zu wa-innamä huwa taqyid wa-ttibä'
umformuliert.
50 Die Handschrift hat yusahhiru statt sahhara und vokalisiert ausdrücklich al-libäsu bzw.

ar-rigäla.



128 — van Ess: Unfertige Studien 5 DE GRUYTER

sonst auftreten. Diese Kleidung wird ja sonst von einfachen Menschen, Lastträgern

usw., getragen, wobei das gemeine Volk dies keineswegs auffällig oder

befremdlich findet. 29 Man überliefert, daß eines der Kinder 'Umars ein (vornehmes)

Gewand anzog und Ibn 'Umar51 zu ihm sagte: „Bist du nicht ganz bei Trost?

Das ist suhra." 30 Das gilt für jeden, der dafür bekannt ist, nach Art der Reichen

aufzutreten, und der dann sich anders gibt, wie ein Weltverächter (mutaqassif).
Wenn z. B. jemand dafür bekannt ist, daß er sich in feines Tuch aus Marw52

kleidet, und dann auf Wolle übergeht,53 so findet das einfache Volk dies so

befremdlich, daß man auf ihn mit Fingern zeigen würde und er ins Gerede

käme. 31 Bei jedem aber, der dafür bekannt ist, sich in Wolle zu kleiden, wie
das gemeine Volk es tut, und der dann auf markantere Kleidung dieser Art
übergeht, z. B. einen gestreiften Wollmantel ('abä' muhattabf* oder eine samla

bzw. eine burda,55 nach Art der Beduinen, ist es doch auch so, daß zwar die
Beduinen das bei ihm nicht befremdlich finden, weil das die Ausstattung ist,

unter der sie selber bekannt sind, es von anderen aber sehr wohl als befremdlich

empfunden wird. 32 Das ist ein Beweis dafür, daß die suhra sich nach den
Menschen richtet. Denn die suhra heißt so, weil man etwas befremdlich findet
und es einem dann auffällt. 33 Ebenso wenn er eine gaurabbä anzieht,56 wie die
Seeleute sie tragen; auch das empfindet man bei ihm befremdlich, bei den

Seeleuten dagegen nicht. 34 Das richtet sich also nach den Menschen. Wenn

(jemand) in seiner Ausstattung oder seinem Handeln von dem, worunter er

51 So in der Handschrift; es kann dann nur 'Abdalläh b. 'Umar gemeint sein. Jedoch wäre die

Anekdote überzeugender, wenn 'Umar selber der Sprecher wäre. Vielleicht ist ibn also zu

streichen. Ebensogut ließe sich allerdings vor 'Umar ein ibn ergänzen; dann wäre 'Abdallah
b. 'Umar der Held der Geschichte und der Kalif völlig aus dem Spiel. Man wird auf eine Parallele
hoffen müssen.

52 Als marwiya auch in der Ri'äya (Muhäsibi 1940: 101, 12) und im K. al-Makäsib genannt (van
Ess 2018: 918, 111). Vgl. Dozy 1881: 2; 593b s. v.; ausführlich dann Serjeant 1972; 43, 87, 89 (und
weitere Stellen im Index, S. 253). Die übliche Nisbe zu der Stadt Marv ist marwazi, nicht mar(a)
wt (vgl. Yäqüt 1955-1957: 5: 113a, 3 f. s. v. Marw).
53 Die Handschrift hat ilä libäs as-süf statt ilä s-süf.

54 Zu gestreifter Oberbekleidung vgl. Stillman 2000: Tafel 11-12 und 27 im Anhang.
55 Zu samla vgl. Lane 1863-1893: 1600b: offenbar ein Stück Stoff, das man sich um die Hüften
wand. Diem übersetzt allerdings mit „Überwurf" (in: Der Islam 93/2016/283). Eine burda trug
bekanntlich auch der Prophet. Auf der Arabischen Halbinsel bezog man beide Kleidungsstücke
anscheinend aus dem Jemen (Serjeantl972: 123, Anm. 8); die burda wurde dabei aus Wolle

gefertigt (vgl. EI2:1: 1314 s. v.). Weiteres bei Serjeant 1972: Index s. v. burd und Stillman 2000: 9

und 14.

56 Oder gürabbal Mit dem „Strumpf (gaurab, aus pers. görab) hat das Wort wahrscheinlich
nichts zu tun. Ich kann es vorläufig nicht belegen; im Druck ist es weggelassen. Vielleicht ist
eine Art „Teerjacke" gemeint. Firüzäbädi bringt in seinem Qämüs das Wort gurubbän; es

handelt sich um ein Hemd, das am Kragen einen Zugverschluß hatte (Stillman 2000: 45).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 121-147 129

bekannt ist, zu etwas übergeht,57 das vom gemeinen Volk als befremdlich
empfunden wird, so ist das suhra.

35 Andere sagen: Das ist weder zeitgebunden noch personengebunden;
denn die Menschen kommen ohne Vorbilder nicht aus. 36 Wolle und dergleichen

trugen schon diejenigen, die längst tot sind; auch damals ging jemand, der

Asket wurde (tanassaka), schon von seiner eigenen Ausstattung zu der der

Asketen über. 37 Wenn man die {suhra) von den Menschen abhängig macht,
so kann jemand, der Askese üben (will), sich nicht sicher sein, daß er bestickte
Stoffe oder Seide(ngewänder) ablegt oder (aufhört) zu reiten usw., weil er

dadurch bekannt geworden ist und58 seine Triebseele (nafs) dafür sorgt, daß er

es dabei beläßt. 38 Solange es aber darum ging, die weltlichen (Freuden) in
vollen Zügen zu genießen, haben die Muslime59 immer schon ein einfaches

Leben geführt iyataqallalüna), indem sie sich davon abkehrten und sowohl in
ihrer Ausstattung als auch ihrer Lebenshaltung Weltverzicht (zuhd) anstrebten,
in abgerissener Kleidung auftraten (taqassuf) usw. 39 Vom Verbotenen wandten
sie sich dann ab, und < von Erlaubtem >

60 nahmen sie nur ganz wenig.
Gehobene Ausstattung und Kleidung (ar-rafi' min....) wiesen sie zurück, solange sie

sie nicht aus Erlaubtem erlangen konnten; sie ließen sie also weg aus Skrupel-

haftigkeit {wara') und begnügten sich mit dem Minimum (al-aqall), das zulässig
war.61 Oder sie übten Weltverzicht und ließen die gehobene Kleidung und
anderes Erlaubte62 (aus diesem Grunde) weg, beschränkten sich auf das Minimum

und gaben dem, was ihrerseits bis zum Tage der Auferstehung verdienstlich

war, den Vorzug.63

40 Von den Gottesknechten erwartet man, daß sie darin starken Herzens

sind. Wenn ein Mensch die rechte Entscheidungskraft besitzt, so wechselt er in

57 So nach der Handschrift: idä intaqala 'ammä yu'rafu bihl. Der Druck hat fa-idä intaqalü
'ammä yu'raßna bihi.... Allerdings hat die Handschrift dann mimmä tastankiruhü l-'ämma; man
würde ilä mä tastankiru l-'ämma erwarten. Man mag auch erwägen, mimmä in fa-mä zu ändern;
dann müßte man aber anders übersetzen.

58 Der Rest dieses Satzes ist im Druck ausgefallen.
59 Die Handschrift hat al-muslimün statt an-näs im Druck.

60 So wird man wohl ergänzen müssen. Der Satz ist mit immä - immä konstruiert: immä
haräman yantaqilüna 'anhu<immä haläP" >ya'hudüna l-qalil minhu. Das zweite immä ist
allerdings in der Handschrift durchgestrichen. Im Druck ist es durch au ersetzt, ohne daß haläl (als

Gegensatz zu haräm) hinzugefügt würde. Vor yantaqilüna hat der Herausgeber ein fa- eingefügt.
61 Dieser Satz ist im Druck völlig entstellt.
62 Die Handschrift hat abweichend vom Druck: ar-rafi' min at-tiyäb (statt libäs) wa-gairahä min

al-haläl.
63 Alle Verben stehen bis hierher im Subjunktiv, sind also von dem/ct- in fa-yada'ühu wara'""
abhängig. Der Herausgeber setzt stattdessen überall den Indikativ (fa-yada'ünahü usw.) und
läßt im übrigen auch wara'"" weg.



130 — van Ess: Unfertige Studien 5 DE GRUYTER

seiner Ausstattung usw. aus Skrupelhaftigkeit oder Weltverzicht mit fester
Methode von der Hochschätzung der Welt zu ihrer Verachtung, mögen auch
die Menschen sein Verhalten befremdlich finden; denn befremdlich finden es

nur die Dummköpfe und diejenigen, die sich ganz der Sünde hingegeben haben.

41 Manchmal sehen sie auch ein anderes Outfit in Schwarz oder so, das nicht
statthaft ist, und finden das dann nicht befremdlich,64 während sie bei ihm nur
befremdlich finden, daß er von dem Verhalten abweicht, welches sie bisher an
ihm gekannt haben. 42 Ein Gläubiger muß dabei nicht dem folgen,65 was die

Menschen für gut halten oder befremdlich finden,66 sondern denen, die vor ihm
lebten, und folgen muß er in Kleidung und Ausstattung dem, was in Bezug auf
seine Lebensart und seine religiöse Haltung für sein Inneres (sein „Herz") am
heilsamsten und angemessensten ist. Den Menschen sollte er keine Beachtung
schenken und sich allein mit Gott abgeben. 43 Hasan (al-Basri) hat ja gesagt:

„Für einen Mann ist es übel genug, wenn man auf ihn in religiösen oder
weltlichen Dingen mit Fingern zeigt". Da sagte man: „0 Abü Said, wenn die Leute

dich sehen, zeigen sie immer mit Fingern auf die". Er antwortete: „Und was

sagen sie?". - „Sie sagen: „Dieser Hasan ist ein frommer Mann". - „Preis sei

Gott, der das Häßliche verbirgt und das Schöne offenbar macht!67 Sie meinen
damit Neuerung im Religiösen und Sauereien im Weltlichen". Damit hat (Hasan)

kundgetan,68 daß suhra nicht das ist, was einem am meisten Verdienst bringt.
44 Manche sagen: Wer suhra anstrebt und sie sich angelegen sein läßt, tut

das nicht, weil er sich für etwas entschuldigen müßte,69 sondern um sich vom
gemeinen Volk zu distanzieren und damit man ihn so für berühmt halte, indem

er sie herabsetzt und sich von ihnen unterscheidet oder damit sie seinen Namen
verbreiten.70 45 Wenn er sich das dagegen nur angelegen sein läßt um eines

religiösen oder weltlichen Nutzens willen, so ist das weder für ihn noch bei den

einfachen Leuten suhra. Manche Leute machen das ja, ohne deswegen gleich
berühmt zu werden. Manche (haben) höhere Häuser als andere und fallen dem

gemeinen Volk trotzdem nicht deswegen auf. Manchmal zeigen sich Beduinen in
einem schauderhaften Outfit und fallen deswegen doch nicht besonders auf.

Oder Handwerker kleiden sich in schwarze oder andersfarbige Obergewänder

(gubba), z. B. Seeleute oder Bademeister usw., und sind deswegen doch nicht

64 Auch hier stehen in der Handschrift die Verben wieder im Subjunktiv.
65 Lies mit der Handschrift yattabi'u statt yatatabba'u.
66 Zwischen lä und yastankirünahü ist mit der Handschrift ein mä einzufügen.

67 Im Druck in umgekehrter Reihenfolge.

68 Lies ahbara statt ahada im Druck.

69 Gemeint ist: „weil er einen Minderwertigkeitskomplex hat". Im Druck ist das wa- zwischen

li-ma'nä und 'udr zu streichen.

70 Lies mit der Handschrift li-yusahhirü dikrahü.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 121-147 131

berühmt. Wäre das überhaupt verboten, so wäre es auch ihnen allen verboten.

46 Wenn aber jemand etwas benutzt (ahada s-sai'), ohne einen Nutzen davon zu

haben, wenn er also nur damit auffallen und sich vom gemeinen Volk absetzen

will, so ist er gefallsüchtig (mashür) - wie wenn er z. B. Flicken dahin setzt, wo

gar keine Löcher sind, oder wenn er bewußt schlechte Wolle wählt. Das ist suhra

in Reinkultur; er will das ja und zielt darauf ab. 47 Bei den übrigen Menschen

dagegen ist ein solches Handeln nicht suhra.

48 Andere sagen: Man hat nur deswegen etwas gegen suhra, weil man

befürchtet, daß das Innenleben (das „Herz") darunter leidet und wenn man
dann sich aufspielt (yatasanna'u),71 selbstgefällig und hochmütig wird oder den

großen Mann gibt. Die suhra ist nämlich jeweils so groß, wie das Herz schwach

oder stark ist. 49 So wird von Said b. al-Musaiyab72 überliefert, daß jemand ihn

fragte, wie er sich kleiden solle, und er antwortete: „Halte dein Herz sauber und
zieh an, was du willst!" 50 Wenn jemand also stark genug ist, sein Auftreten usw.

unter Kontrolle zu halten, ob er nun damit auf weltliche Annehmlichkeiten aus ist

oder auf das Heil seines Herzens, auf die Ermahnung73 der einfachen Leute oder

auf Distanz zu den Gottlosen (fäsiqün) oder zur Obrigkeit (sultän) oder zu

betrügerischen Armen, und sein Herz dazu dann stark genug ist74 und er sich allein mit
Gott abgibt, so ist das bei ihm keine suhra. 51 Suhra ist deswegen auch nicht
verboten; denn wäre sie das, so würden auch die Prophetengenossen unter dieses

Verbot fallen. Auch sie haben ja Burnusse getragen. 52 Manche haben Dinge

getan, die unter einfachen Leuten als suhra galten, während sie selber damit eine

Annehmlichkeit in ihren religiösen oder weltlichen Belangen anstrebten. 53 A'mas

z. B.75 trug seinen Pelz verkehrtherum76 oder die Wolle nach außen, weil das seine

Kleider besser schonte. 54 Yüsuf b. Asbät77 zog sich einen Strumpf über den Kopf
(gegen die Kälte), und viele Beispiele mehr. 55 Wessen Herz stark genug ist, der

sollte die Dinge so benutzen, wie sie gerade nützlich sind, und nicht darauf

verzichten, denen zu folgen, die in der Frühzeit lebten. 56 Dann ist er nicht auf

71 Zum Wortgebrauch vgl. Muhäsibi 1940: 101, 7 (in Verbindung mit tazaiyuri); in van Ess 1961

mit „Getue" übersetzt (S. 42 und 48).
72 Einer der sieben alten medinensischen Rechtsgelehrten, gest. nach 90/710 (vgl. Schacht

1953: 243 ff.; Motzki 1991: Index s. n.).
73 Die Handschrift hat iqäz „Weckruf" statt itti'äz; aber der Sinn ist der gleiche.

74 Dieser Halbsatz ist pleonastisch.
75 Küfischer Traditionsgelehrter und Koranleser (gest. 148/765). Zu ihm EI2: 1: 431 (C. Brockelmann

/ Ch. Pellat) und Juynboll 2007: 78 ff.

76 Also so, wie man ihn bei uns trug, als das noch üblich war: mit dem Flor nach außen. Man

erzählte das auch von Yazid b. Martad al-Madhigi, einem frühen Jemeniten, der in Basra lebte; vgl.

Abü Nu'aim 1932-1938: 5: 165, 11. Zu ihm TG: 1: 82 sowie Index 4: 1105 s. n.; zur Stelle TG: 2: 88.

77 Zu ihm TG: 1: 105; auch Reinert 1968 : 326. Er starb 199/815.



132 — van Ess: Unfertige Studien 5 DE GRUYTER

suhra aus und benutzt auch keine Dinge, die nutzlos sind, wie Leute, die auf
einem Rohrstock reiten78 oder sich ohne Nutz und Nutzen absichtlich einen

Dattelkorb (qausara) auf den Kopf setzen.79 57 Mancher rasiert sich auch seinen

Bart ab. Das ist ihm selbst dann nicht erlaubt, wenn sein Herz stark (genug dazu)

ist; denn seine Absicht ist schlecht, und er hält sich nicht an das Vorbild derer, die

vor ihm lebten. 58 Ebenso wenn man Haargarn (sa'ar) trägt,80 es sei denn in einer

Notlage (darüra), in der man nichts anderes findet,81 womit man seine Blöße

bedecken könnte. Darüber hinaus aber, in (bewußtem) Bruch mit der Kleidung
derjenigen, die vor ihm lebten, ist es einem nicht erlaubt.

59 Das, wofür ich mich aus diesem (Angebot) entscheide, ist Folgendes:
Man sollte sich diejenigen, die in der Frühzeit lebten, zum Vorbild nehmen und
ihnen nicht zuwiderhandeln; alsdann sollte man die Dinge je nach ihrem
religiösen oder weltlichen Vorteil beurteilen. Wenn man dabei (alles) vermeidet,

was bloß die Andersgläubigen tragen, so ist mir das am liebsten, weil man damit
dem einfachen Volk ein Beispiel gibt (li-talab as-saläma lil-'ämma).82 Wenn man
aber damit einen religiösen oder weltlichen Vorteil (maslaha) verbindet, so ist
einem83 das erlaubt und nicht verboten. 60 Die Menschen gehen vielen Möglichkeiten,

sich hervorzutun (suhar), aus dem Wege, auch wenn diese nicht verboten

sind, einfach weil sie sich um die Schwachen Sorgen machen. Die Starken tun
das, wie sich feststellen läßt. 61 Beeindruckender noch sind aber diejenigen, die
das besonders verabscheuen, z. B. Hasan (al-Basri). Er hat gesagt: „Wenn
jemand von euch an Unrat (add)84 vorbeikommt, so hindert ihn nichts daran,
ihn von der Straße zu beseitigen, außer seine Furcht, damit zu sehr aufzufallen
(fa-mä yamna'uhü min raf'ihi 'an at-tanq illâ mahäfat as-suhra)".85 62 Der

78 Also ein Steckenpferd statt eines normalen Reittiers.

79 Also als bloße Geschicklichkeitsübung; Frauen trugen Krüge auf dem Kopf, wenn sie Wasser

am Brunnen holten. Zu qausara bzw. qausarra vgl. Lane 1863-1893: 2535c: ein Korbgeflecht, in
dem man Datteln einsammelte und aufbewahrte. Man dürfte dies gewöhnlich an den beiden
Henkeln angefaßt und so getragen haben.

80 Gedacht ist wohl an Filz aus Ziegenhaar, aus dem sonst die Zelte gefertigt wurden.
81 Das id vor lä yagidu ist im Druck zu streichen.

82 So ist der Druck nach der Handschrift zu verbessern.

83 Ergänze mit der Handschrift lahü hinter gä'iz.
84 Das Wort adä ist schwer zu übersetzen; gemeint ist alles, was anstößig ist (vgl. Lane 1863-

1893: 44b). Es ist schon koranisch, hat aber dort manchmal einen engeren Sinn (vgl. Sure 2:222,

wo die Menstruation gemeint ist und Paret mit „eine Plage" übersetzt). Im vorliegenden Fall
würden wir an Müll denken und die Müllabfuhr assoziieren. Gemeint ist aber wohl Schmutz,

durch den man unrein wird, wenn man in ihn hineintritt, z. B. der Kot von Tieren oder
Menschen.

85 Die Stelle ist im Druck bis zur Unkenntlichkeit verkürzt. Vgl. dazu die Parallele in der Ri'äya
(Muhäsibi 1940: 158, 17 f.).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 121-147 133

Prophet hat ja (an sich) die Menschen (al-'ibäd) dazu mit den Worten aufgerufen:

„Unrat von der Straße zu beseitigen, ist ein freiwilliges Almosen"86 oder

„Der Glaube äußert sich auf einige 70 Arten; die geringste davon besteht darin,
Unrat von der Straße zu beseitigen".87 63 (Derselbe) Hasan, der das verabscheute,

hat dann (aber) sich hingestellt und den Leuten gepredigt oder ihnen juristischen
Rat erteilt; damit fällt man stärker auf, als wenn man Unrat von der Straße

beseitigt.88 Aber er hat das eben den Schwachen verboten, weil ihm zuwider

war, daß sie dazu neigten, sich aufzuspielen (tasanniï). 64 Er hat (darum auch)

gesagt: „Wenn jemand Besuch (im Hause) hat, sollte er nicht die Nacht im Gebet

verbringen (yaqümu l-lail)" - aus Furcht, er könne damit auffallen.89

65 Von denen, die in der Frühzeit lebten, (berichtet man allerdings) das

Gegenteil: Was sie nachts wach hielt, war nur die nächtliche Koranlesung des

Mu'äd al-Qäri'.90 66 Der Prophet redete mit 'Umar darüber, daß er nachts zu

laut (betete), und dieser meinte: „Ich wecke denjenigen, der mit dem Schlafe

kämpft, und vertreibe den Satan".91 67 Das eine gilt für den Starken, das

andere für den Schwachen.92 Hasan hat auch gesagt: „Wenn jemandem die

Tränen kommen, so soll er anfangen zu lachen - aus Furcht aufzufallen".93 68

In der Frühzeit dagegen haben die Frommen so geweint, daß man das sah. So

überliefert z. B. Ihn as-Sihhîr94 von seinem Vater:95 „Ich kam zum Propheten,
während er betete. Da hörte ich, wie sich seiner Brust ein Schnaufen entrang

86 Conc. 6: 329a; ähnlich 1: 51a.

87 Diese Version steht um ein weiteres Stück erweitert z. B. bei Muslim 1955-1956: 63 Imän 58).

88 Vgl. Muhäsibi 1940: 160, 8 ff.; dazu Mourad 2006: 95.

89 So auch Muhäsibi 1940: 158, 19 f.

90 Medinensischer Prophetengenosse, der bei der Schlacht auf der Harra i. J. 63/683 ums
Leben kam; vgl. Ihn 'Abdalbarr 1960: 1407 nr. 2417 s. n. Mu'äd b. al-Härit al-Ansäri.
91 Conc. 7: 314b. Bei Muhäsibi ist wegen des zweimaligen qäla nicht klar, wer der Sprecher ist,
ob Muhammad oder 'Umar; vgl. aber Ibn Hanbai 1946-1975: 2: 159 nr. 865.

92 Lies mit der Handschrift lil-qawi bzw. lid-da'ïf statt al-qawi und ad-da'ifim Druck.

93 Ohne Zuschreibung in der Parallele Muhäsibi 1940: 158, 18 f.

94 Mutarrif b. 'Abdalläh Ibn as-Sihhir, basrischer Asket und „Koranleser" des 1. Jh's, der durch
seinen wara' auffiel und sich aus allen politischen Verwicklungen heraushielt, aber auch der Pest

des Jahres 87/706 auswich (van Ess (nr. 4): Zu ihm ausführlich Ibn Sa'd 1904-1917: 7.1:103, 4 ff.;
auch Halifa b. Haiyät 1966: 467 nr. 1570 und Abü Nu'aim 1932-1938: 2: 198 ff. Es gibt aber auch

Nachrichten, wonach er sich am Aufstand des fbn al-Aä'at beteiligte (vgl. Sayed 1977: 357 f. nr. 30).

95 Der Herausgeber fügt noch hinzu: „von seinem Großvater". Das ist aber nicht nötig;
'Abdallah b. as-Sihhir wurde unter die Prophetengenossen gerechnet (vgl. Ibn 'Abdalbarr
1960: 926 nr. 1572). Der Enkel Mutarrif b. 'Abdallah b. as-äihhir wurde allerdings hinsichtlich
seines Verhaltens stark beobachtet; er trug einen Burnus, zeigte sich aber auch zu Pferde (ib.

105, 12).



134 van Ess: Unfertige Studien 5 DE GRUYTER

wie bei einem Kochkessel"96, vor lauter Weinen. 69 Ähnlich auch, als 'Umar in
Syrien Abü 'Ubaida (b. al-Garräh) traf. Da küßten sie einander die Hand, und
jeder von ihnen weinte über den andern, obwohl die Feldherren (umarä' al-

gund) sich in Syrien versammelt hatten und ihre Heere97 zuschauten.98 70 Und

('Umar?) weinte beim Gebet, als er an die Stelle mit Jakob (und seinen Söhnen)
kam,99 so daß man sein Schluchzen bis in die hintersten Reihen (min ward' as-

sufüf) hörte. 71 Weiterhin Hasan selber. Ar-Rab!' b. Sabih100 hat gesagt: „Ich
bin nie bei Hasan eingetreten, ohne daß ich ihn gefunden hätte, wie er sich auf
den Finger biß und seine Augen voll Tränen waren". 72 Ibrählm (an-Naha'î)
klappte, als jemand bei ihm eintrat, den Koran zu und sagte: „Der da gerade

hereinkommt, soll nicht sehen, daß ich jeden Tag im Koran lese".101 Er

verstellte sich also,102 aus Furcht vor dem ,Getue'. 73 Auch bei Abü 'Ämir103 trat
jemand ein, als er gerade im Koran las. Da sagte er: „Ich habe einen Abschnitt
versäumt, den ich (diese) Nacht hätte lesen müssen; den habe ich
nachgeholt".104 74 Die Muslime haben nämlich immer schon im Koran gelesen, ob in
der Moschee oder anderswo; das hing von ihrer (inneren) Schwäche oder
Stärke ab. Eine Ausnahme war nur das, was von dem Auftreten derer, die in
der Vergangenheit lebten, abwich. Das ist nur dann erlaubt, wenn ein frommer
Mann sich dazu genötigt sieht;105 wenn dagegen jemand das zum Anlaß
nimmt, um sich damit zu schmücken, so nicht. 75 Zum Beispiel, wenn jemand
außer Sackleinwand (mish) oder Leder {gild) nichts anderes findet, um seine

96 Vgl. Cone. 1: 58b; auch Abü Nu'aim 1932-1938: 2: 211, 4 f. Bei Nasä'i 2000: 1: 197 nr. 1222

Sahw 18) steht dahinter erläuternd: ya'nï yabki. Auch das „vor lauter Weinen" bei Muhäsibi
ist also ein Zusatz.

97 Lies mit der Handschrift agnäduhum statt al-agnäd wa-hum im Druck.

98 Ob dieses Treffen überhaupt stattfand, läßt sich bezweifeln; vgl. van Ess 2001: 289 und

passim.
99 In Sure 12:7 ff.; vielleicht auch Sure 12:67 oder 2:133.

100 So anscheinend in der Handschrift; der Druck hat Subh statt $abih. Die Lesung ist
umstritten; vgl. TG: 2: 104. Es handelt sich um einen basrischen Asketen, der in 'Abbädän

tätig wurde; er starb 160/777, also ein halbes Jahrhundert nach Hasan al-Basrl.

101 Diese Geschichte steht auch in der Ri'äya (Muhäsibi 1940: 158, 17 f.) und später dann bei

Abü Nu'aim 1932-1938: 4: 220, 10 ff.
102 Wörth: „er täuschte sein Herz".

103 Wohl Abü 'Ämir al-As'ari, der im Kalifat 'Abdalmaliks (65/685-86/705) starb; vgl. Ibn
'Abdalbarr 1960: 1705 f. nr. 3064), also nicht der Onkel des später (nr. 75) genannten Abü
Müsä al-As'ari und wohl auch nicht sein Bruder (Ibn 'Abdalbarr 1960: 1704 f. nr. 3062-63). Vgl.
auch Halifa b. Haiyät 1966: 156 f. nr. 461 und 779 f. nr. 2855.

104 Ähnlich auch Muhäsibi 1940: 159, 7 f., nur daß die Herausgeberin das in zwei von drei
Handschriften belegte Ibn 'Ämir (statt Abi 'Ämir) in Ibn 'Abbäs geändert hat. Kurz darauf wird
das Gleiche von 'Umar berichtet (S. 159, 10 f.).

105 Die Handschrift hat fa-lä yagüzu illä an yudtarru 'abdun ilaihi. Der Druck weicht ab.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 121-147 135

Blöße damit zu bedecken. 76 Man sagte etwa zu Abü Müsä (al-As'arl): „Einige
bleiben dem Freitagsgebet fern, weil sie nichts anzuziehen haben",106 also

wegen ihrer Bedürftigkeit. Da zog er sich eine Felldecke (qatlfa) über und

ging dann hinaus, um den Menschen in diesem (Aufzug) zu predigen und
mit ihnen das Freitagsgebet zu halten.

Kommentar:

Wie in Beitrag nr. 4 geht es auch hier wieder um einen ehemals wichtigen
Begriff, nur daß dieser, anders als wara', sich nicht durchgesetzt hat und
darum von uns erst einmal mühsam freigelegt werden muß. Suhra ist schwer

zu übersetzen und in der vorliegenden Nuance im heutigen Arabisch längst
nicht mehr üblich. Das Wehr'sche Wörterbuch der arabischen „Schriftsprache
der Gegenwart" bietet „Ruf, Ansehen, Ruhm, Berühmtheit" neben „Berüchtigtheit".

Beides paßt jedoch an unserer Stelle nicht, weil der Text nicht von einem

Gegensatz ausgeht,107 sondern von dem Zwielicht, das den Gebrauch des Wortes

umgibt. Suhra ist da nicht das „Ansehen", sondern das „Aufsehen", das man

erregt. Man kann das Abstractum dann auch in den Plural setzen; suhar sind die

„Möglichkeiten, Aufsehen zu erregen" bzw. „aufzufallen" (s. o. nr. 60). „Ansehen"

besitzt man; „Aufsehen" dagegen ist beabsichtigt. Beides ist dem Urteil der

Umwelt ausgesetzt; aber im letzteren Fall richtet sich dieses Urteil auf die innere

Verfassung des Beurteilten, sein „Innenleben". Die Entwicklung läßt sich

genauer an den Verbformen beobachten. Es gab da die denominative Bedeutung,

wie üblich im II. Stamm: sahhara „(jdn.) für einen Angeber halten" (oder

einen „Protz"; s. o. nr. 24). Aber im I. Stamm heißt sahara (wieder mit Akkusativobjekt)

einfach „bekannt machen". Erst im Passiv (suhira bi-) und dann im VIII.
Stamm (istahara bi-) kommt die Gegensätzlichkeit in den Blick: „bekannt sein

für etwas" oder „berüchtigt sein für etwas". Die Bedeutungen „auffallen wegen"
bzw. „angeben mit" lassen sich daraus ableiten; aber sie erhalten unter den

Verbformen der Wurzel s-h-r keinen besonderen Platz. Die Verinnerlichung hat

zu spät eingesetzt; sie trat beim Nomen zuerst auf und hat auf das Verb nur noch
denominativ übergegriffen. Das ist anders als bei riyä' „Augendienst"; dort hat

106 Lies mit der Handschrift min agli tiyäbihim.
107 Nämlich dem zwischen „berühmt" und „berüchtigt", wobei es zu dem letzteren Adjektiv
das Nomen „Berüchtigtheit" ja eigentlich gar nicht gibt.



136 — van Ess: Unfertige Studien 5 DE GRUYTER

man zu ra'ä „sehen" einen III. Stamm im Sinne von „gesehen werden wollen"
gebildet.

Muhäsibi ist ein Meister in der Analyse des sündigen Innenlebens. Wie bei

wara' konzentriert er sich auch bei suhra auf die Intention und die daraus sich

ergebende Ambivalenz des äußeren Geschehens. Berühmt zu sein ist an sich
nichts Anstößiges; es gibt immer Menschen, die ihren Ruhm verdienen. Aber es

gibt auch andere, die nur „eine Rolle spielen"; sie prahlen oder „machen viel
Wind". Wer den Menschen ins Herz schauen will, muß nach dem histrionischen
Element suchen, das u. U. in ihrem Auftreten steckt; denn es gibt nicht nur das

„Herz" (iqalb), sondern auch die „Triebseele" (na/s), die ihn zur Sünde
verführt.108 Ruhm ist an sich neutral; aber man stößt dann vielleicht auf Ruhmsucht,

auf Eitelkeit oder „Selbstgefälligkeit" ('ugb-, s. o. nr. 48).109 Da beginnt
dann die Sünde. Die Menschen mögen es nicht sofort bemerken; aber Gott
schaut einem ins Herz. Vor ihm kann man dann nicht mehr bestehen.

Muhäsibi war nicht der erste, dem dieser Zusammenhang klar wurde. Aber

er hat als erster ausführlich darüber geschrieben - oder vorsichtiger gesagt: Er

war der erste, dessen diesbezügliche Schriften uns noch erhalten sind, und
immerhin hat er danach seinen Beinamen bekommen. Neunmal läßt er in der

von uns übersetzten mas'ala seine anonymen Sprecher mit eigenen Ansätzen zu
Worte kommen, bevor er selber die Bilanz zieht; er weiß also, daß er in einer
Tradition steht. Aber er verrät uns nicht, wieweit diese Tradition fiktiv ist, und er

merkt es vielleicht auch selber nicht. Denn er glaubt, daß seine Religion oder
besser: seine Religiosität (dm) von vornherein auf Verinnerlichung aus gewesen
sei; schon die Urgemeinde habe hierin das Wesen des Islam erkannt. In
Wirklichkeit vollzog sich die Entwicklung sehr langsam, und die Belege aus der
Frühzeit sind so selten wie die Bekenntnisse aus der eigenen Gegenwart. Die

Diskussion, die er schildert, ist vermutlich erst im 2. B. H. aufgekommen, im

Irak, unter den dortigen zuhhäd. Wir haben es auch nicht mit „Schulen" zu tun,
jedenfalls nicht im Sinne der späteren juristischen madähib; die Sprecher bleiben

allesamt anonym, und es ist nicht immer leicht zu erkennen, in welchen
Punkten sich ihre Ansichten unterschieden.

Der Text führt uns hinein in eine virtuelle Diskussion; eine zeitliche Anordnung

der Standpunkte wird nicht angestrebt. Letztere hätte sich wohl auch nicht
festlegen lassen; dazu fehlte es zu sehr an Belegen. Auch lokal lassen sich die
einzelnen Ansichten nicht differenzieren. Das war bei wara' anders; dort stachen

als Schauplätze vor allem Basra und die tugür hervor. Hier dagegen hebt
Muhäsibi lediglich auf die Phänomene ab, an denen die suhra sich äußert: die

108 Vgl. van Ess 1961: 31ff.; dazu oben nr. 37 bzw. 40, 42, 48-50 usw.
109 Zu dem letzteren Begriff ib. 48 ff.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 121-147 137

Haartracht, der Schmuck, die Kleidung, der sprachliche Gestus, das Handeln

allgemein (nr. 2-3). Dies alles wird erfaßt mit dem Wort ziyy, das wiederum
kaum einheitlich zu übersetzen ist: das „Auftreten" allgemein, meist aber
einfach die „Ausstattung", mit der man an die Öffentlichkeit tritt, oder das

„Kostüm", noch in dessen ursprünglicher Bedeutung: der coutume, also der

„Gewohnheit", die ein Mensch an sich hat, oder der Art, wie er „sich schmückt"

iyatazaiyanu). Manchen dieser Phänomene geht Muhäsibl dann nicht näher

nach, so z. B. wenn er darauf hinweist, daß man sich mit seiner Frömmigkeit
aufspielen kann, indem man einfachen Leuten ein besseres sittliches Verhalten

predigt (nr. 3). Auch über die Haartracht hätte sich mehr - und Klareres - sagen
lassen. Im Zentrum der Betrachtungen steht die Kleidung, also das „Kostüm" im

engeren Sinne. Da hatten sich die Verhältnisse im Laufe der Zeit rasant geändert;

viele Muslime waren schnell reich geworden. Ein Klassengegensatz hatte

sich entwickelt; es gab nun eine Oberschicht, und auch im religiösen Establishment,

unter den ahl ad-din, war ein gewisser Luxus nicht unüblich. Manche

Asketen hatten gegen diese „Dekadenz" Weltverachtung demonstriert, indem sie

in abgerissener Kleidung auftraten oder wie Angehörige der Unterschicht
Gewänder aus Wolle trugen statt aus Seide oder Baumwolle; man hatte längst
begonnen, sie deswegen Süfis zu nennen. Das konnte Muhäsibi nicht kalt
lassen; denn selber trug er keine Wollkleidung. Er gehörte dem gehobenen

Bürgertum an und wäre mit einem Sufi-Gewand nur „aufgefallen".110 Aber er

wollte den „Süfis" auch nicht in den Rücken fallen. Das brachte ihn in
Verlegenheit. Er mußte Klarheit schaffen.

Er referiert zuerst die liberale Haltung, unter Bezug auf die schon damals

bekannte, aber keineswegs unumstrittene juristische Generalklausel: Alles, was
nicht verboten ist, ist als erlaubt anzusehen (nr. 6).111 Man darf sich also in Wolle

kleiden, und man darf auch vornehm auftreten, indem man sich zu Pferde

fortbewegt statt zu Fuß zu gehen, selbst wenn man dabei um der Bequemlichkeit
willen (oder weil man es nicht besser kann) im Damensitz reitet. Man sollte aber

110 In der Umaiyadenzeit (und in Syrien) konnte Wollkleidung sogar ein Schandgewand sein,

im Sinne einer Deklassierung. Walid II. hatte einen Sohn des Kalifen Hisäm auspeitschen und
kahlscheren lassen und ihm dann ein Wollgewand verordnet (TG: 2: 88).

111 Auf arabisch sprach man von einer ibäha asllya (dazu TG: 4: 573). Schon 'Amr b. 'Ubaid

(gest. Anfang 144/761) soll davon ausgegangen sein (TG: 5: 171, Text X 5 nach Abü Haiyän at-

Tauhldi). Tsä b. Abän, um mehr als ein halbes Jahrhundert jünger (gest. 221/836), polte die

Klausel um: Alles, was nicht explizit erlaubt ist, ist verboten (vgl. TG: 2: 302).



138 — van Ess: Unfertige Studien 5 DE GRUYTER

nicht Gewänder aus Seide oder Brokat anlegen112 noch sein Haar oder den

Schnurrbart zu lang wachsen lassen113, weil das dem Brauch (sunna)
widerspricht. Wie der Brauch sich definiert, wird dabei nicht klar gesagt; der Passus

ist ohnehin schon in seinem syntaktischen Aufbau nicht ganz eindeutig.114
Verbote werden jedenfalls nur von Gott oder vom Propheten ausgesprochen; sie

können allerdings durch Abrogation (nash) wieder aufgehoben werden. Über die

Haartracht des Propheten war später keine Einigkeit mehr zu erzielen; man
meinte, daß er im Laufe seines Lebens da nicht einheitlich verfahren sei.115

Auch beim Brokat war die Überlieferungslage nicht eindeutig.
Man mußte sich also nach weiteren Kriterien umsehen. Dabei ließ sich z. B.

gender-spezifisch vorgehen: Alles ist erlaubt; aber den Männern sind andere

Dinge erlaubt als den Frauen, und man darf beides nicht verwechseln (nr. 8).

Das zielte vermutlich auf die Sittenverderbnis im frühislamischen Medina; dort

waren Transvestiten aufgetreten ebenso wie Mannweiber.116 Mit der Prophetentradition

hatte es nicht direkt etwas zu tun; man meinte nur zu wissen, daß der

Prophet generell etwas dagegen gehabt habe, wenn sich die Grenzen zwischen

den Geschlechtern verwischten (nr. 8 und 13). Man konnte aber auch chronologisch

eine Grenze ziehen: Man darf sich nicht mehr so aufführen, wie das in
vorislamischer Zeit üblich war (nr. 14). Das richtete sich vor allem gegen das

Christentum und da in erster Linie gegen die Mönche, weil diese an sich in einer

Kleidung auftraten, die ihnen eine Aura der Gottesfurcht verlieh: in einem

Kapuzenmantel oder einem Obergewand aus schwarzer Wolle.117 Aber da hakt
Muhäsibl sofort ein: Wo käme man da hin? Kapuzenmäntel, sog. Burnusse,
haben auch die Propheten schon getragen, und Wollkleidung findet sich im
Islam auch bei einfachen Arbeitern wie etwa den Lastträgern. Er hat natürlich
die Sufis im Sinn; man wird doch nicht sagen können, daß sie die Mönche

nachahmen. Nur reiche Leute können mit ihrer Kleidung prunken; das merkt

112 Zum Verbot vgl. Coric. 1: 442 und 2: 162; dazu Juynboll 2007: 494b und 501b, auch 540 f.

113 Zum Kürzen des Schnurrbartes vgl. Coric. 3: 91; dazu Juynboll 2007: 339a.

114 S. o. Anm. 11.

115 Dabei spielte eine gewisse Rolle, ob man einen Scheitel ifarq) ziehen solle (nr. 5); vgl. dazu

Juynboll 2007: 231a mit Anm., auch 175a und 74a (zum Verhalten des Propheten im ihräm).
116 Muhannatün bzw. mutaraggila-, zu ihnen vgl. die Hadite in: Kleine Schriften III 2541-2542,

Anm. 52-53. In unserem Text kommen diese Begriffe allerdings nicht vor. Stattdessen ist von
Frauen die Rede, die Waffen tragen oder sich auf maskuline Art kleiden bzw. frisieren, und von
Männern, die Schmuck anlegen oder sich falsch parfümieren (nr. 9-12).

117 Als der Küfier Hammäd b. Abi Sulaimän (gest. 119/737 oder 120/738), der Lehrer des Abu
Hanifa (TG: 1:184 ff.), bei einem Besuch in Basra dem dortigen Asketen Farqad as-Sabahi (gest.

131/749) begegnete und sah, daß dieser sich in Wolle kleidete, soll er ihm nahegelegt haben,
doch sein „Christentum" abzulegen (TG: 2: 94). Anderswo wird diese Ermahnung Hasan al-Basri

in den Mund gelegt (Ibn Hanbai 1994: 379 nr. 1522; übs. bei Mourad 2006: 106).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 121-147 139

man dann an gewissen Attributen der Eleganz, z. B. Stickereien. In dieser seiner

Ansicht glaubt Muhäsibl Unterstützung zu finden bei Leuten, die dem

chronologischen Ablauf näher nachgegangen waren. Burnusse trugen nämlich nicht

nur manche Prophetengenossen, sondern auch Angehörige der späteren
Generation, und mit Flicken hat selbst der Kalif 'Umar die Löcher in seinem Rock

verdeckt. Aufsehen erregt das erst in neuester Zeit, seitdem allein die
christlichen Mönche noch einen Burnus tragen.118 Die Flickenkutte (muraqqa'a) der

Asketen mag es zur Zeit "Umars noch nicht gegeben haben; aber auffällig ist sie

deswegen doch nicht. Denn von suhra läßt sich nur bei solchen Muslimen

sprechen, auf die man „mit Fingern zeigt", also einflußreichen Leuten, die

vielleicht sogar zum religiösen Establishment gehören, aber keine mittellosen
zuhhäd sind.

Damit trat die Diskussion in ein neues Stadium. §uhra war kein Phänomen,
das erst mit dem Luxus einer Spätzeit in Erscheinung trat; denn es hatte schon

immer Menschen gegeben, die Aufsehen erregten. Zu allen Zeiten kam es nur
darauf an, ob man sein Handeln unter Kontrolle hatte. Man durfte nicht sein Ich
in den Vordergrund stellen, sondern man mußte sich an Gott ausrichten (nr. 27).

Man mußte ein Ideal haben, dem man folgte, und dieses Ideal konnte nur die

Urgemeinde sein (nr. 25-26). Damit war man von der liberalen Argumentationsebene

unversehens in die fundamentalistische hineingeraten. Es gab dann mehrere

Positionen, denen man sich anschließen konnte; schon in der Urgemeinde
hatte es ja Arme und Reiche gegeben. Man sollte dann nur die Stellung, die man
in der Gesellschaft einnahm (und die natürlich Bestandteil einer gottgewollten
Ordnung war), nicht abrupt ändern; denn das würde auffallen und für befremdlich

gehalten werden. Auffallen allein ist unerheblich; erst die negative Reaktion

der Öffentlichkeit macht daraus etwas, das man u. U. als Faktor der
Selbstverwirklichung genießt.119 Damit gewinnt auch das „mit den Fingern zeigen (auf
jdn.)" eine neue Relevanz (vgl. nr. 23 mit nr. 30).

Allerdings wurde die somit vorausgesetzte Starre der gesellschaftlichen Struktur

ihrerseits wieder zum Gegenstand der Kritik. Weltverzicht (tanassukf20 ist ja

118 Später trugen die Karrämiten wieder Kapuzenmäntel; bei Tauhidi heißen sie in den Ahläq
al-wazïrain darum ashäb al-baränis (Tauhidi 1965; 229, ult.).
119 Das Verb istankara taucht erst hier auf und ist vermutlich für die Diskussion wichtig
gewesen. Gemeint ist natürlich „mißbilligen"; aber zugrunde liegt die Bedeutung „unbekannt
finden". Nakira ist in der Terminologie der arabischen Grammatiker das indeterminierte Nomen,
und munakkar heißt „indeterminiert". Im V. Stamm (tanakkara) ergibt sich die Bedeutung „sich
verkleiden" „sich unkenntlich machen".
120 Auch dieser Begriff ist hier (nr. 28) neu. Gemeint ist an sich dasselbe wie bei zuhd (das in
38-39 auch wieder auftaucht); nur wird das asketische Element stärker betont. Von „Einsiedler-
tum", wie bei Wehr vorgeschlagen, kann keine Rede sein; das wäre christlich gedacht.



140 — van Ess: Unfertige Studien 5 DE GRUYTER

nicht etwas, in das man durch gesellschaftliche Zwänge, etwa Armut, hineinversetzt

oder hineingeboren wird, sondern eine bewußte Abkehr von der Lebensweise

der Mitmenschen. Wer in Seide geboren wird, fühlt sich im allgemeinen so

wohl, daß er einer solchen Askese nichts abgewinnen kann; die gesellschaftliche
Struktur gibt also nur seiner „Triebseele" (nafs) Auftrieb (nr. 37). Die Muslime

folgen aber in der Regel eher der Stimme des „Herzens", zumindest wenn sie die
innere Kraft besitzen, sich zu entscheiden (nr. 38). Dann leben sie maßvoll und
verhalten sich skrupelhaft (nr. 39),121 und was die Menschen dazu sagen, bleibt
irrelevant (nr. 42). Damit ist auch die Frage, ob suhra oder nicht, nur noch von
marginalem Interesse (nr. 43).

Warum also redet man soviel davon? Wer Aufsehen erregen will und auf
einem Ego-Trip ist, dünkt sich ja bloß über seine Umwelt erhaben (nr. 44). Er ist
gefallsüchtig (nr. 44),122 und es kann passieren, daß er, wenn er in geflickter
Kleidung auftritt oder eine muraqqa'a trägt, die Flicken gar keine Löcher bedecken,

sondern reiner Zierat sind.123 Anders liegt der Fall erst dann, wenn sein

Handeln einen Nutzeffekt hat und darum sinnvoll scheint, wenn er sich z. B. ein
besonders hohes Haus baut, weil er eine große Familie hat; dann fällt er
vielleicht gar nicht besonders auf (nr. 45).124 Es gibt darum auch kein Verbot der
suhra-, das hätte sonst auch die Prophetengenossen getroffen (nr. 51). Wichtig ist
allein, daß das „Herz" in einer bestimmten Situation die richtige Entscheidung
trifft (nr. 48) - wenn z. B. jemand sich einen Strumpf über den Kopf zieht, weil
ihm sonst zu kalt wird (nr. 54). Vermeiden sollte man lediglich Tätigkeiten, die
weder Sinn noch Zweck haben, also Spielereien oder Geschicklichkeitsübungen.
Mit ihnen fällt man nur noch auf (nr. 56).125

121 Hier taucht zum erstenmal der Begriff wara' auf.

122 Das Wort mashür heißt hier nicht „berühmt", sondern richtet sich in seiner Bedeutung an
suhra aus.

123 Man fühlt sich an die Zeit erinnert, in der das Tragen von Jeans in Mode kam. Diese mußten
dann zwar Löcher haben; aber sie waren nicht durch Verschleiß entstanden, sondern bewußt

herbeigeführt und später sogar von vornherein eingearbeitet worden. Man wollte damit seine

Verbundenheit mit der arbeitenden Klasse demonstrieren, zu der man gar nicht gehörte.
Interessanterweise hat gerade diese Eigentümlichkeit den Wandel der Zeiten überlebt.
124 Den ahl ad-dimma war es bekanntlich (im Prinzip) verboten, Häuser zu bauen, die über die

der Muslime hinausragten.
125 Man kann nicht umhin, dabei an den heutigen Sport zu denken. Auch bei ihm handelte es

sich ursprünglich um „sports", die Nebenbeschäftigungen wohlhabender Leute, die „nichts
Besseres zu tun hatten"; man vergleiche die bekannte Äußerung Churchills. Der „Zeitvertreib"
wird dann in den „olympischen Spielen" durch den fundamentalistischen Bezug auf die

griechische Frühzeit geadelt. Allerdings muß man nun dort auffallen; sonst gewinnt man
nichts.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 121-147 141

Soweit die Talkshow. Jetzt, ganz zum Schluß, ist der Augenblick gekommen,

wo der Moderator selber sich zu Wort meldet. Muhäsibi äußert sich da bei

aller Modernität verhältnismäßig fundamentalistisch. Die Frühzeit geht ihm
über alles, und wenn man sich dabei von Andersgläubigen (man laisa 'alä dln

al-Isläm) distanzieren kann, umso besser (nr. 59). Das Ideal läßt zwar
Alternativen zu, und der Nutzen heiligt manchmal die Mittel. Aber wer sich stark

fühlt, sollte allen Extravaganzen entsagen, um die Schwachen, die ihn zum
Vorbild nehmen, nicht in Versuchung zu führen (nr. 60). Das wird dann
mit Beispielen aus der Vergangenheit bekräftigt. Dabei ist Hasan al-Basri
derjenige, an dem Muhäsibi sich vornehmlich ausrichtet; von ihm hat er
den Eindruck gewonnen, daß er sich besonders davor gehütet hatte, seinen
Mitmenschen mit seiner Frömmigkeit auf die Nerven zu gehen (nr. 61-64). Man

kann nie zurückhaltend genug sein. An dieser Stelle theoretisiert Muhäsibi
auch nicht mehr; die Beispiele sollen aus sich heraus wirken. Allerdings muß

man sich damit abfinden, daß, wie aus weiteren Beispielen (nr. 65-76) hervorgeht,

man in der Frühzeit, als die Welt noch in Ordnung war und Hasan al-

Basri noch nicht Behutsamkeit und Sündenbewußtsein gepredigt hatte, seine

Emotionen offener zeigte. Mit dieser Einsicht endet die mas'ala. Sie tut dies

recht abrupt; Schlußworte oder „conclusions" waren damals noch nicht
üblich.

Die Beispiele zeigen natürlich, daß das Thema in seiner Komplexität schon

früher präsent war. Das heißt allerdings nicht, daß es von jenen Figuren diskutiert
worden sei, mit denen es sich in den Beispielen verbindet. Wir erfahren ja
vorläufig nur, welches Image man mit ihnen assoziierte. Suleiman A. Mourad hat das

mit Bezug auf Hasan al-Basri in vorbildlicher Weise untersucht.126 Dabei hat sich

herausgestellt, daß es mehrere Charakterbilder von ihm gab, die sich nicht zur
Deckung bringen lassen. Daß er den Terminus suhra schon benutzte, ist offenbar
nicht belegt;127 auch die Zwielichtigkeit, die sich damit verband, war ihm anscheinend

noch nicht klar.128 Übermäßige Vorsicht twara'), etwa in Fragen des Essens,

soll er mit Spott bedacht haben,129 und es gab von ihm sogar einen Ausspruch, in
dem er sich abfällig über die Sufis äußerte: „Insgeheim hegen sie Hochmut in
ihren Herzen; aber nach außen hin, in ihrer Kleidung, zeigen sie Demut". Das

126 Mourad 2006: 63-120.
127 Mourads Werk hat leider keinen Sachindex.

128 Mourad übersetzt darum suhra auch einfach mit „fame" (S. 95), wiederum mit Bezug auf
eine Stelle bei Muhäsibi.
129 TG: 2: 94; vgl. dazu Mourad 2006: 71.



142 — van Ess: Unfertige Studien 5 DE GRUYTER

Dictum ist breit bezeugt: bei Ibn Sa'd,130 bei Ibn Qutaiba,131 sogar bei Muhäsibl,132

und, etwas ausgestaltet, auch bei Gähiz.133 Es wurde offenbar mit Bedacht

weiterverbreitet.
Ibn Sa'd (168/784-230/845), bei dem es sich zum erstenmal findet,134 ist ein

älterer Zeitgenosse Muhäsibis. Er war wie dieser in Basra geboren und achtete

auf die Phänomene, von denen in unserem Text die Rede ist; mit „renunciants"
kannte er sich offenbar gut aus.135 Von Ibn as-Sihhir, der oben als Gewährsmann
erschien,136 heißt es bei ihm, daß er ein Asket war, aber sich den Bart färbte (mit
Henna oder mit Safran) und daß er zwar (ab und zu?) einen Burnus trug, aber

auch zu Pferde ritt.137 Mit Letzterem mag gemeint sein, daß man von einem
frommen Mann erwartete, daß er sich mit einem Maultier oder einem Esel

begnügte. Aber Demut ließ sich natürlich stärker noch demonstrieren, indem

man zu Fuß ging; von Ibn Hanbai berichtete man, daß er einige seiner
Pilgerfahrten nach Mekka (streckenweise?) zu Fuß vollzogen habe.138 Zugrunde lag,
wie Ch. Melchert zu Recht betont hat, ein gewisser Ernst gegenüber dem Leben;
manche Fromme versagten sich aus Prinzip jegliches Lachen und überhaupt alle
Fröhlichkeit.139 Nur wird man, wenn er dies auf das „Hadith Folk" allgemein
bezieht, vielleicht etwas stärker fokussieren müssen. Muhäsibl differenziert: In
der Frühzeit habe man sich zwar nicht gescheut, durch Weinen seine Emotion zu

zeigen; aber Hasan al-Basrl habe das schon nicht mehr getan.140 Die „Weiner"
(bakkä'ün) erregten bald gewisses Befremden.141 In Basra personalisierte man
die Irritation an der Distanz zwischen Hasan al-Basri und dem Asketen Farqad

130 Ibn Sa'd 1904-1917: 7.1: 123, 6.

131 Ibn Qutaiba 1924-1928: 2: 372, 16 f.

132 Wenngleich an einer anderen Stelle der Ri'äya als sonst (Muhäsibl 1940: 245, 14 f.).
133 öähiz 1960: 3: 153, 7 f.; dazu Mourad 2006: 105. Ganz anders später bei Hugwiri (gest.

zwischen 465/1072 und 469/1077), wo Hasan zum Zeugen dafür wird, daß schon die Prophetengenossen

sich in Wolle kleideten; vgl. Mourad 2006: 111.

134 Vgl. auch Mourad 2006: 73.

135 Zur asketischen Szene in Basra, den dortigen „Wollträgern" und ihrem unangepaßten
Auftreten (taqassuf) vgl. kurz TG: 2: 87 ff.
136 Vgl. Anm. 92.

137 Ibn Sa'd 1904-1917: 7.1: 105, 12 f.

138 Halläl 1987: 138; Ibn Abi Hätim 1941-1953: 1: 304; Abü Nu'aim 1932-1938: 9: 175, 8 f. Halläl

(gest. 311/923) hat Ibn Hanbai noch gekannt.
139 Melchert 2002: 427 f. Vgl. auch den korrespondierenden Aufsatz über das gleiche Phänomen

in der zeitgenössischen Si'a (Melchert 2014: 276 ff.).

140 S. o. nr. 67-71.

141 Vgl. zu ihnen ausführlich schon F. Meier in: EI2: 1: 959 ff. s. v.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 121-147 143

as-Sabahl;142 Letzterer war es, dessen betuliche Nahrungsaufnahme Hasan
belächelte.143 Aber auch aus Küfa kam Kritik: Hammäd b. Abi Sulaimän mokierte
sich über Farqads Wollkleidung.144

Ibn Sa'd bezieht nicht selber Stellung; er hat anscheinend bloß gesammelt.

Allerdings wissen wir viel zu wenig über seine Quellen. Juynboll hat vor 30

Jahren einmal über Dyeing the hair and beard in early Islam geschrieben.145 Auch
ich selber habe damals mit dem Gedanken gespielt, eine kurze Studie mit dem

Titel „Hair" zu verfassen, in Anlehnung an ein bekanntes Musical, das in
London über viele Jahre hinweg nicht vom Spielplan zu vertreiben war.146

Dazu ist es nicht gekommen - Gottseidank; denn das wäre nun wirklich viel
Arbeit gewesen.147 Der Kampf um das angemessene Ideal ist ja schon mit den

Mitteln des Hadit ausgetragen worden; Juynboll hat deswegen seinen Artikel mit
dem Untertitel A Hadith-analytical study versehen. Der Prophet soll sein Haar bis

fast auf die Schultern getragen haben.148 Anderswo dagegen heißt es, Muhammad

habe zuerst wie die ahl al-kitäb das Haar über die Stirn fallen lassen

(.sadala) und in einer späteren Phase dann einen Scheitel gezogen.149 Ibn
Ishäq (gest. 151/768) fügt in einer frühen Liste juristischer Vorschriften die

Anweisung hinzu, daß man, wenn man das Haar so lang wachsen lasse, es

nicht flechten solle.150 Konservative Fromme aus dem basrischen Bürgertum,

142 Zu Letzterem vgl. TG; 2; 94. Er hatte, obgleich nicht unbedingt arm, einen wenig
angesehenen Beruf; er war Weber (hä'ik).
143 S. o. Anm. 129; dazu Mourad 2006: 67 f. und 92.

144 S. o. Anm. 117, mit einer Parallele, in der Hasan al-Basri der Sprecher ist.
145 Juynboll 1986.

146 Übertroffen wurde es in dieser Hinsicht nur von „Les Misérables", das mit seiner Anlehnung

an Victor Hugo bis heute die Nostalgie der Touristen weckt.
147 Allgemein zum Thema Daniela E. Mayr und Klaus 0. Mayr: Von der Kunst, Locken auf
Glatzen zu drehen. Eine illustrierte Kulturgeschichte der menschlichen Haarpracht (Berlin 2003).

Zur Haartracht der Merowinger und Karls des Großen vgl. P. E. Dutton: Charlemagne's Moustache

and Other Cultural Clusters (New York 2004).

148 Juynboll 2007: 259a und ähnlich 490b; beide Male mit Barä' b. 'Äzib als erstem Überlieferer

(zu ihm van Ess 2018: 946, Anm. 274). Vgl. auch Juynboll 2007: 263b, nach Anas b.
Mälik > Qatäda, dem Schüler des Hasan al-Basri.

149 Vgl. etwa Ibn Hanbai 1946-1975: 4: 43 nr. 2209 und 108 nr. 2364; kurz auch Mälik b. Anas

1951: 948 ëa'ar nr. 3). Dazu Juynboll 2007: 231a; für ihn ist da Zuhff der maßgebliche Gewährsmann.

- Es ist hinzuzufügen, daß das verpönte isüsäl, von dem oben in nr. 5 die Rede ist, sich

vorläufig nicht eindeutig erklären läßt. Vielleicht ist nicht eine künstliche Verlängerung gemeint,
sondern nur das schulterlange Haar, in dem man keinen Scheitel ziehen konnte. Der Prophet soll
das Haar nur bis zu den Ohren getragen haben (vgl. Ibn Hanbai 1895: 3: 142, 9 f.; 157, 4 f.; 249,

21 f.), also wie wir - und dann mit Scheitel. Bei den Ibäditen, die das Haar ohnehin kurz trugen,
traf das Verbot nur die Frauen; sie sollten keine falschen Haare hineinflechten (Salimi 2016: 71).

150 Juynboll 2007: 419 f.



144 van Ess: Unfertige Studien 5 DE GRUYTER

denen 'Amr b. ' Ubaid ein Dorn im Auge war, fielen auf durch ihre wallende
Mähne und einen gewaltigen Schnurrbart; sie hatten auch nichts dagegen, ihr
Haar zu färben.151 Die Sendlinge des Wäsil b. 'Atä' dagegen stutzten ihre
Schnurrbarte und rasierten sich anscheinend die Unterlippe.152 Die Härigiten
rasierten sich den Kopf völlig kahl;153 später rechtfertigten sie das mit Sure

48:27, wonach man die „heilige Kultstätte" mit kurzgeschorenem Haar betreten
sollte.154 Was Fragen der Kleidung angeht, so ist noch weniger Einigkeit zu
erreichen. Früh schon hat das Geschichtsbild die Realität überdeckt.

Muhäsibi hat es also noch mit einem sehr komplexen Befund zu tun. Aber er
sammelt nicht mehr; er wertet. Die von uns übersetzte mas'ala scheint dabei eine

Art Fingerübung für die Ri'äya gewesen zu sein. Dort geht es zwar im wesentlichen

um den „Augendienst"; aber später wird dann nach der Ermahnung, daß

man sein Handeln offen zeigen solle, damit es Vorbildcharakter bekomme, ein

Kapitel über „das Handeln im Geheimen" eingeschoben, weil man „zu schwach

ist, um offen zu handeln, da man den (bösen) Feind (d. i. Satan) fürchtet und sich

vor Angeberei (suhra) hüten will".155 Dort gibt es sogar ein (vorsichtiges) Schlußwort.

Aber es fehlt die „Talkshow", und sie ist uns besonders wichtig.
Später wurden Wollgewand und Flickenkutte kaum noch in Frage

gestellt.156 Wir müssen uns allerdings fragen, ob und wieweit sie im Laufe der

Jahrhunderte ihr Aussehen änderten. Die muraqqa'a bestand später nur noch

aus Flicken; Geo Widengren hat sie in einem seinerzeit berühmten Aufsatz mit
dem Harlekinsgewand (dem „Domino") vergleichen können.157 Der Kalif 'Umar,
den man sich als Puritaner vorstellte, soll dagegen nur die Löcher in seinem
Rock mit Flicken bedeckt haben (nr. 22), und Muhäsibi, der nie in seinem Leben

eine muraqqa'a getragen hatte, spottet darüber, daß manche Leute Flicken auf
ihr Gewand setzten, obwohl darin gar keine Löcher waren (nr. 46). Die Kleidung

151 Vgl. TG: 2: 345 f. für Aiyüb as-Sahtiyäni und 2: 362 für 'Abdallah b. 'Aun.
152 TG: 2: 385. Später kam es auch vor, daß man sich den Schnurrbart ganz abrasierte (TG 2:

386, Anm. 27).

153 Vgl. van Ess 2016: 1397, nach einem Hadit, das sich in den kanonischen Sammlungen
findet.
154 Die Koranstelle bezieht sich auf die 'umra des Jahres 629: muhalliqin ru'üsakum (vgl. auch

Sure 2:196). Ich stütze mich auf die Sira des ibäditischen Imäms Räsid b. Said al-Yahmadi (gest.

445/1053); vgl. Salimi 2016: 123. Vermutlich haben aber schon die frühen Härigiten so gedacht. -
„Kurzgeschoren" ist natürlich nicht dasselbe wie „kahl". Man ließ darum schon 'Umar sagen:

„Wer sich den Kopf kahl schert, dem soll man den Kopf abschlagen" (Ibn Batta, Ibäna I 416, -5).

Lange Bärte waren im übrigen ebenso unbeliebt (vgl. Abü Tälib al-Makki bei Grämlich 1992-1995:

3: 202 f. nr. 26).

155 Muhäsibi 1940: 158-160; vgl. auch Mourad 2006: 96.

156 Vgl. EP: 5: 17 f. s. v. Khirka (J. L. Michon) und IX 764 f. s. v. $üf(Y. Frenkel).
157 Widengren 1953; dort auch zum frühchristlichen Vorbild (S. 42-51, nach syrischen Quellen).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 121-147 145

(ilibäs) der Sufis ist Gegenstand eines Kapitels in dem anonymen K. Adab al-

mulük, das irgendwann in der zweiten Hälfte des 4./10. Jh's oder vielleicht erst

um die Wende zum 5./II. B. (also etwa 150 Jahre nach Muhäsibis Masä'il) verfaßt
wurde. Über den Autor läßt sich nur spekulieren. Aber die Sufis sind für ihn zu

„Königen" geworden - vielleicht weil andere „Könige", nämlich die Büyiden
(die den Titel Sah angenommen hatten), mittlerweile als Hausmeier den Kalifen
den Rang abgelaufen hatten.158 Ihr Wollgewand wird als Tracht der Propheten
seit Adams Zeiten interpretiert und dementsprechend mit Lob bedacht.159 In
einem kurzen Absatz ist dann auch davon die Rede, daß man mit dieser

Kleidung dem Prunk derer, die im Luxus leben {zînat al-mutrafin), etwas

entgegensetze; man entgehe damit der „Gottverhaßtheit" (maqt Allah).160 Die

muraqqa'a erhält ein eigenes Kapitel; auch sie wird auf den Propheten
zurückgeführt.161 Das Wort suhra kommt nicht vor, und die Warnung vor dem Augendienst

ist vergessen.

Bibliographie

Abu Nu'aim, Ahmad b. 'Abdallah al-lsfahäni (1932-1938): Hilyat al-auliyä' wa-tabaqät al-

asfiyä'. Kairo. [Nachdruck Beirut: Dar al-kitäb al-'arabï 1967.]

Anonymus: Adab al-mulük (1991): Hrsg. von Bernd Radtke u. d. T. Ein Handbuch zur islamischen

Mystik aus dem 4./10. Jahrhundert. Stuttgart: Steiner (BTS 37). - S. auch Grämlich 1993.

Baihaqï, Ibrahim b. Muhammad al- (1902): Al-Mahäsin wal-masäwi. Hrsg. von Friedrich

Schwally. Gießen: Ricker.

Bauer, Thomas (1989): Das Pflanzenbuch des Abu Hanifa ad-DTnawari. Wiesbaden: Harrasso¬

witz (Diss. Erlangen).
BuhärT, Muhammad b. Ismä'TI al- (1862-1868): As-Sahih. Hrsg. von M. Ludwig Krehl: Le Recueil

des Traditions Mahometanes par... al-Bokhäri. Leiden: Brill.
Conc. Wensinck, Arent Jan (1936-1988): Concordance et indices de la Tradition musulmane.

Leiden: Brill.

Dietrich, Albert (1988): Dioscurides triumphans. Ein anonymer arabischer Kommentar (Ende 12.

Jahrh. n. Chr.) zur Materia medica. Göttingen: Vandenhoek und Ruprecht (Abh. Ak. Wiss.

Göttingen. Phil.-Hist. Klasse III 172-173).

158 Diese Vermutung ist von F. Meier geäußert worden; er hat auf den Text zum erstenmal
aufmerksam gemacht (Meier 1967: 82 ff.). Zur Identität des Autors sind dann weiterhin die

Überlegungen von B. Radtke, der ihn herausgegeben, und von R. Grämlich, der ihn übersetzt

hat, zu vergleichen: Anonymus 1991: 3-23 und Grämlich 1993: 5 f.

159 Anonymus 1991: ar. Text 24-26 / Grämlich 1993: 56 ff.
160 Anonymus 1991: ar. Text 25, 2 ff. / Grämlich 1993: 58 f. (nr. 5.7).

161 Allerdings nur auf Muhammad, nicht mehr auf seine Vorgänger seit Adam (Anonymus
1991: 26-28 / Grämlich 1993: 60 ff. cap. 6, mit vielem zusätzlichen Belegmaterial).



146 — van Ess: Unfertige Studien 5 DE GRUYTER

Dïnawarï, Abu Hanîfa Ahmad b. Däwüd ad- (1974): K. an-Nabät. Hrsg. von Bernard Lewin u. d. T.

The Book of Plants. Wiesbaden: Steiner.

Dozy, Reinhart (1881): Supplément aux dictionnaires arabes. Leiden: Brill.
El2 Bosworth, Clifford Edmund (Hrsg.) (1960-2009): The Encyclopaedia of Islam. Leiden: Brill,
êâhiz, 'Amr b. Bahr al- (1960): Al-Bayân wat-tabyïn. Hrsg. von 'Abdassaläm Muhammad Härün.

Kairo: Maktabat al-HängT 21380 H.

GAS Sezgin, Fuat (1967-): Geschichte des arabischen Schrifttums. Leiden: Brill.
Grämlich, Richard (1978): Die Gaben der Erkenntnisse des 'Umar as-Suhrawardl Wiesbaden:

Steiner (Freiburger Islamstudien VI).

Grämlich, Richard (1992-1995): Die Nahrung der Herzen. Wiesbaden: Steiner. (Freiburger

Islamstudien, Bd. XVI. 1-4).
Grämlich, Richard (1993): Die Lebensweise der Könige. Adab al-mulük. Ein Handbuch zur

islamischen Mystik. Stuttgart: Steiner (AKM 50.3).
HalTfa b. Haiyät, Abu 'Amr al-'UsfurT (1966): At-Tabaqät. Hrsg. von Suhail Zakkär. Damaskus:

Wizärat at-Taqäfa was-siyäha wal-irsäd al-qaumT, Nr. 14.

Halläl, Abu Bakr Ahmad b. Muhammad al- (1987): Al-Hatt 'alä t-tigära. Hrsg. von Mahmüd b.

Muhammad al-Haddäd. Riyäd: Dar al-'Äsima 1407 H.

Ibn 'Abdalbarr, Yüsuf b. 'Abdallah (um 1960): Al-tstTäb fi ma'rifat al-a$häb. Hrsg. von 'Alf

Muhammad al-BigäwT. Kairo: Matba'at Nahdat Misr.
Ibn Abf Hätim, 'Abdarrahmän b. Muhammad ar-RäzT (1941-1953): Al-Garh wat-ta'dTI. Haidara-

bad: Dar al-ma'ärif al-'Utmänfya 1360 H.

Ibn Hanbai, Ahmad b. Muhammad (1895): Al-Musnad. Kairo: al-Maktab al-lsläml.
Ibn Hanbai, Ahmad b. Muhammad (1946-1975): Al-Musnad. Hrsg. von Ahmad Muhammad

Säkir. Kairo: Dar al-ma'ärif (unvollständig).
Ibn Hanbai, Ahmad b. Muhammad (1981): K. al-Wara'. Kairo: al-Maktab as-Salafi 21401.

Ibn Hanbai, Ahmad b. Muhammad (1994): K. az-Zuhd. Hrsg. von Muhammad S. B. Zaglül. Beirut:
Dar al-Kitäb al-'arabT.

Ibn Sa'd, Muhammad (1904-1917): Kitäb at-Tabaqät al-kabïr. Hrsg. von Eduard Sachau u. a.

Leiden: Brill.
Ibn al-Mubärak, 'Abdallah (2004): K. az-Zuhd. Hrsg. von Ahmad Fand. Kairo: Dar al-'Aqlda.
Ibn Qutaiba, 'Abdallah b. Muslim ad-DTnawarl (1924-1928): 'Uyün al-ahbär. Hrsg. von Ahmad

Zakf al-'AdawT. Kairo: Dar al-kutub al-Misrlya.
Juynboll, Gauthier H. A. (1986): „Dyeing the hair and beard in early Islam". Arabica 33: 49-75.
Juynboll, Gauthier H. A. (1991): „The Role of Mu'ammarûn in Early Development of the Isnäd".

Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes 81: 155-175.

Juynboll, Gauthier H. A. (2007): Encyclopedia of Canonical Hadïth. Leiden: Brill.

Lane, Edward William (1863-1893): An Arabic-English Lexicon: Derived from the Best and Most
Copious Eastern Sources. London: Williams and Norgate.

Mälik b. Anas, Abu 'Abdallah (1951): Al-Muwatta'. Hrsg. von Muhammad Fu'äd 'AbdalbäqT.

Kairo: 'Isa al-Bâbî al-Halabî 1370 H.

Meier, Fritz (1967): „Ein wichtiger Handschriftenfund zur Sufik". Oriens 20: 60-106.
Melchert, Christopher (2002): „The Piety of the Hadith Folk". Journal of Middle East Studies 34:

425-439.
Melchert, Christopher (2014): „Renunciation (Zuhd) in the Early Shi'i Tradition". In: The Study of

Shi'i Islam. Hrsg. von Farhad Daftary und Gurdofarid Miskinzoda. London: Tauris, 271-294.
Miquel, André (1967-1988): La géographie humaine du monde musulman jusqu'au milieu du

11e siècle. Paris/den Haag: Mouton.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 121-147 147

Motzki, Harald (1991): Die Anfänge der islamischen Jurisprudenz. Ihre Entwicklung in Mekka bis

zur Mitte des 2./8. Jahrhunderts. Wiesbaden: Steiner (AKM 50.2).

Mourad, Suleiman Ali (2006): Early Islam between Myth and History. Al-Hasan al-Basri (d. 110 H

/ 728 CE) and the Formation of his Legacy in Classical Islamic Scholarship. Leiden: Brill.

Muhâsibï, al-Härit b. Asad at- (1940): Ar-Ri'äya li-huqüq Alläh. Hrsg. von Margaret Smith.

London: Luzac (GMS: NS 15).

MuhäsibT, al-Härit b. Asad al- (1969): Al-Masä'il fia'mäl al-qulüb wal-gawârih wal-Makäsib wal-

'Aql. Hrsg. von 'Abdalqädir Ahmad 'Atä'. Kairo: 'Älam al-kutub / The World of Books.

[Neudruck Beirut 1407/1987.)

Muqaddasï, Muhammad b. Ahmad al-BassärT al- (1906): Ahsan at-taqäsTm fi ma'rifat al-aqälim.
Hrsg. von Michael Jan de Goeje. 2Leiden: Brill (BGA 3).

Muslim b. al-Haggäg (1955-1956): As-Sahih. Hrsg. von Muhammad Fu'äd 'AbdalbäqT. Kairo: 'Tsä

al-Bäbl al-Halabl.
Nasä'T, Ahmad b. 'AIT b. §u'aib an- (2000): As-Sunan. Liechtenstein: Thesaurus Islamicus

Foundation.

Reinert, Benedikt (1968): Die Lehre vom tawakkul in der klassischen Sufik. Berlin: de Gruyter

(Studien zur Sprache, Geschichte und Kultur des islamischen Orients, N.F. 3).

Salimi, Abdulrahman al- (2016): Ibädism East of Mesopotamia. Early Islamic Iran, Central Asia

and India. Beirut: Orientinstitut der DMG (Bibliotheca Islamica 51).

Sayed, Redwan (1977): Die Revolte des Ibn al-As'at und die Koranleser. Ein Beitrag zur Reli¬

gions- und Sozialgeschichte der frühen Umayyadenzeit. Freiburg: Schwarz (Islamkundliche

Untersuchungen 45).
Schacht, Joseph (1953): The Origins of Muhammadan Jurisprudence. Oxford UP: Clarendon.

Serjeant, Robert (1972): Islamic Textiles. Material for a History up to the Mongol Conquests.
Beirut: Librairie du Liban.

Stillman, Yedida Kalfon (2000): Arab Dress. A short history from the dawn of Islam to modern

times. Leiden: Brill.
TauhldT, Abu Haiyän 'AIT b. Muhammad at- (1965): Ahläq al-wazirain. Hrsg. von Muhammad b.

TâwTt a(-Tangï. Damaskus: Matbü'ät ai-Magma' al-'ilmï at-'arabï.
TG van Ess 1991-1997.

van Ess, Josef (1961): Die Gedankenwelt des Härit al-Muhäsibi. Bonn: Selbstverlag des Orien¬

talischen Seminars der Universität Bonn (Neue Serie 12).

van Ess, Josef (1991-1997): Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Eine

Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam. Berlin: Walter de Gruyter. [Engl. Übs.

Leiden: Brill 2016- .]

van Ess, Josef (2001): Der Fehltritt des Gelehrten. Die „Pest von Emmaus" und ihre theologi¬
schen Nachspiele. Heidelberg: Winter,

van Ess, Josef (2016): „Wer sind und was bedeutet al-märiqa ?". Asiatische Studien 70:1389-1431.
C,Unfertige Studien" 1).

van Ess, Josef (2018): „Skrupelhaftigkeit". Asiatische Studien 72: 909-1005. G,Unfertige Stu¬

dien" 4).

Widengren, Geo (1953): „Harlekintracht und Mönchskutte, Clownhut und Derwischmütze".

Orientalia Suecana 2: 41-111.

Yäqüt b. 'Abdallah ar-RümT al-HamawT (1955-1957): Mu'gam al-buldän. Beirut: Dar Sädir.




	Unfertige Studien 5 : Angeberei und Sufikleidung

