Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 73 (2019)

Heft: 1

Artikel: 100 Jahre Seminar fir Nahoststudien in Basel
Autor: Reinkowski, Maurus / Wursch, Renate

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-823076

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-823076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 39-55

Maurus Reinkowski und Renate Wiirsch
100 Jahre Seminar fiir Nahoststudien in Basel

https://doi.org/10.1515/asia-2019-0007

Ad multos annos — 100 years of the Basel Institute
for Middle Eastern Studies

Abstract: In 2019, the Basel Institute for Middle Eastern Studies will celebrate its
centennial, but the preoccupation of some Basel (and Swiss) scholars with topics
of Islamic and Oriental studies dates back to the 16™ century. This paper first
looks at specialists with a Basel background before the institute was founded in
1919 (Hieronymus Harder, Johann Ludwig Frey, Albert Socin, Adam Mez, Wilhelm
Sarasin-His). It then presents an outline of the last hundred years of institutional
Middle Eastern studies in Basel, and finishes with some reflections on the recent
developments of a discipline which has undergone major changes since the 1980s
in the wake of the debate on “Orientalism”.

Keywords: Oriental Studies, Islamic Studies, Middle Eastern Studies, University
of Basel, History of Science

Schliisselworter: Orientalistik, Islamwissenschaft, Nahoststudien, Universitét
Basel, Wissenschaftsgeschichte

Die Geschichte der Basler Nahoststudien ist bereits in zwei Publikationen behan-
delt worden, 1994 von Gregor Schoeler und Gudrun Schubert anldsslich des
75jdhrigen Bestehens des Orientalischen Seminars,' und 2002 noch einmal von
Gregor Schoeler im Rahmen eines Symposiums zur Sprachwissenschaft in Basel
1874-1999.% Die folgenden Ausfiihrungen verstehen sich als Ergénzung hierzu.

Das Orientalische Seminar der Universitédt Basel ist 1919 gegriindet worden,
doch reicht die Geschichte der Basler Studien orientalischer Sprachen und
Kulturen - vor allem des Arabischen — um einiges weiter zuriick.

Renate Wiirsch verfasste die Abschnitte zur historischen Entwicklung des Seminars; Maurus
Reinkowski steuerte das Kapitel «Jiingste Entwicklungen seit 2010» bei.

1 Schoeler/Schubert 1994: 1409-1413.

2 Schoeler 2002b: 72-82,

Maurus Reinkowski: E-mail: maurus.reinkowski@unibas.ch, Renate Wiirsch:
E-mail: renate.wuersch@unibas.ch, Gesellschaftswissenschaften, Seminar flir Nahoststudien,
Universitdt Basel, Maiengasse 51, CH-4056 Basel, Schweiz



40 —— Reinkowski und Wiirsch: 100 Jahre Seminar fiir Nahoststudien DE GRUYTER

Wie in anderen Landern Europas wurden auch in der Schweiz Orientstudien
bis ins 19.Jahrhundert hinein fast gianzlich im Rahmen der Theologie betrieben.
Dennoch entstanden in diesem Umfeld Werke, die auch fiir die Geschichte der
europaischen Arabistik von grosser Bedeutung waren, wie z.B. der erste Druck der
lateinischen Koraniibersetzung von Robert von Ketton 1543 bei Johannes Oporin in
Basel, den Theodor Bibliander (um 1504-1564) veranlasste, oder die Studien
Johann Heinrich Hottingers (1620-1667), der wohl der Schweizer Orientalist des
17. Jahrhunderts mit den breitesten philologischen Interessen war und neben
Hebrédisch auch griindlich das Arabische und das Syrisch-Aramdische studiert
hatte. Mehrere Werke Hottingers wie etwa das Smegma orientale (Heidelberg
1658) bezeugen eindriicklich seine umfassende Kenntnis der semitischen Spra-
chen. 1667, kurz vor seinem friithen Tod durch einen tragischen Unfall, hatte
Hottinger einen Ruf nach Leiden auf den Lehrstuhl seines im selben Jahr ver-
storbenen Lehrers Jacob Golius angenommen.’

Ein jlingerer Zeitgenosse Hottingers war Hieronymus Harder (1648-1675), Sohn
des Basler Universitatsnotars und Stadtschreibers Johann Conrad Harder. Hierony-
mus Harder war, wie aus Dokumenten {iber die Familie Harder hervorgeht, nach
Leiden berufen, ,,zuerst als Professor honorarius, dann als ordinarius in den mor-
genldandischen Sprachen; ehe er diese Stelle annahm, wollte er zuvor eine Reise in
Arabien und Persien vornehmen, kam nach Constantinopel, wo er an einem hitzi-
gen Fieber gestorben; seine Manuscripten soll die 6ffentliche Bibliothek in Basel
erhalten haben“.” In der Tat schenkte Johann Conrad Harder der Basler Universi-
tatsbibliothek die orientalischen Handschriften im Besitz seines Sohnes und seinen
{ibrigen orientalistischen Nachlass.” Offenbar hatte es auch Hieronymus Harder,
wie vor ihm Heinrich Hottinger, nach Leiden gezogen, wo es — anders als in Basel -
ein glinstiges Umfeld fiir professionell betriebene Orientforschung gab.

Der erste, der sich in Basel mit griindlichen - vor allem arabistischen — Studien
befasste, war der Theologe und Historiker Johann Ludwig Frey (1682-1759). Freys
Laufbahn als Orientalist hat Kim Sitzler 1997 in der Jubildumsschrift zum 250jah-
ringen Bestehen des Frey-Grynaeischen Instituts eine eingehende Untersuchung
gewidmet.® Frey unterrichtete als erster Professor in Basel an der Universitit
,orientalische Sprachen®.” Im Catalogus Professorum Academiae Basiliensis findet
sich von 1706-1712 unter seinem Namen der Eintrag: ,,studiosam juventutem docet

3 Zu Hottinger vgl. die Uberblicksartikel von Zeller 2007: 490491 und Pfister 1972: 656-657.
4 UB Basel, Sign. AAII 2 : 11, fol. 3r.

5 Geschenkbuch der Universitatshibliothek Basel 1692-1762, Sign. AN II 26, fol. 1r.

6 Sitzler 1997: 243-258.

7 Sitzler 1997: 255.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 39-55 = 41

Cat[h]echetica, Orientaliumque Linguarum amatores Arabica, Samaritana, etc.“®

Nach 1712 werden die orientalischen Sprachen nicht mehr erwdhnt — vermutlich
deshalb, weil Frey 1711 Ordinarius fiir Geschichte und Extraordinarius fiir Theologie
geworden war, beides ranghdhere Facher als die Orientalistik.

Da er in Basel keinen Lehrer fand, diirfte Johann Ludwig Frey das Arabische
im wesentlichen autodidaktisch erlernt haben. Er beherrschte die Sprache aber
offenbar so gut, dass er als Ansprechperson dienen konnte, als zwei syrische
Christen namens Yihanna ‘Abdallah Fahd und Yasuf Ni‘matallah in den Jahren
1734-1736 auf einer ,fund-raising tour*® durch die Schweiz u.a. auch Basel
besuchten. Im historischen Bestand der Basler Universitdtshibliothek haben
sich vier arabische Briefe erhalten, die die beiden an Frey und dessen Freund,
Johannes Grynaeus, schrieben,'® sowie der Entwurf eines arabischen Briefes von
Frey an [Yiilhanna ‘Abdallah Fahd."

Nicht Basel war jedoch die erste Stadt in der Schweiz, in der entscheidende
Schritte zu einer Verselbstiandigung der Arabistik als universitdre Disziplin und
ihrer Loslosung von der Theologie unternommen wurden, sondern Genf. Dort
wurde 1820 ein akademischer Lehrstuhl ,,pour ’enseignement spécial de la
langue arabe“ geschaffen, den als erster Jean [eigentlich Jean-Pierre-Louis]
Humbert (1792-1851), ein Schiiler Silvestre de Sacys, einnahm.' 1858 folgte
Bern mit der Einrichtung einer Honorarprofessur ,,der orientalischen Sprachen

und Literatur” fiir Aloys Sprenger (1813-1893)."
In Basel dauerte es bis zum Sommersemester 1871, als erstmals das Arabische im

Verzeichnis der Veranstaltungen der ,,Philologisch-historischen Abtheilung der Phi-
losophischen Facultidt“ erschien: Dozent war Albert Socin, der im Dezember des
Vorjahres gerade von seiner ersten Orientreise nach Basel zuriickgekehrt war. Neben
,Hebrdischer Grammatik“ bot er in jenem Semester ,Altarabische Dichter und
»Vulgadrarabisch“ an." Die Wahl dieser beiden Themen war kein Zufall. 1867 hatte
Socin in Halle mit einer Dissertation iiber die Gedichte des altarabischen Dichters
‘Algama promoviert,” iiber Expertise in ,,Vulgirarabisch“ verfiigte er durch seine
zweijahrige Studien- und Forschungsreise in den Vorderen Orient (1868-1870).

8 UB Basel VB Mscr O 11e (Bd. 7) S. 53. 55. 57. 59. 61 und VB Mscr O 11f (Bd. 8) S. 21.

9 Sitzler 1997: 254,

10 Frey-Gryn Mscr III 17: Nr. 130-133.

11 Frey-Gryn Mscr VI 9, 295r-297v.

12 Louca 1970: 19.

13 Zu Sprengers ungemein wechselvoller, z.T. auch abenteuerlicher Karriere, die ihn u.a. nach
Indien, an den Hof des Koénigs von Oudh, fiihrte, vgl. Mantl 1993.

14 Verzeichniss der Vorlesungen an der Universitdt Basel im Sommer-Semester 1871, Sign.: UB
Basel, HPaed b III 4: 1862-1891, S. 7.

15 De ‘Alkamae El Fahl carminibus et vita. Adjecto textu Arabico adhuc inedito.



42 —— Reinkowski und Wiirsch: 100 Jahre Seminar fiir Nahoststudien DE GRUYTER

Albert Socin, geboren am 13. Oktober 1844 in Basel, zdhlt gewiss zu den bedeutends-
ten deutschsprachigen Orientalisten des 19. Jahrhunderts. Obwohl er 1873 an der
Basler Universitdt zum ausserordentlichen Professor ernannt wurde, war aber die
Zeit fiir eine feste Etablierung der Arabistik in Basel noch nicht gekommen. Ende 1875
wurde Socin von Basel nach Tiibingen wegberufen - als Ordinarius der semitischen
Sprachen. Die Kronung seiner akademischen Karriere bildete 1890 die Berufung nach
Leipzig auf den Lehrstuhl seines zwei Jahre zuvor verstorbenen Lehrers Heinrich
Fleischer. In Leipzig lebte und lehrte Socin bis zu seinem Tod am 24. Juni 1899.'
Den Weg fiir institutionell etablierte Orientstudien an der Universitédt Basel
bereitete Adam Mez (1869-1917). Mez, aus Freiburg i.Br. stammend, hatte 1892 in
Strassburg bei Theodor Noldeke mit einer Dissertation iiber die Geschichte der
mesopotamischen Stadt Harran promoviert und habilitierte sich 1894 in Basel. 1897
folgte die ausserordentliche, 1905 die ordentliche Professur.”” 1914 brach der Erste
Weltkrieg aus. Adam Mez wurde als deutscher Staatsangehdriger zum Kriegsdienst
eingezogen. Damit der Lehrbetrieb aufrechterhalten werden konnte, wurde ein
Fachkollege von Mez, Friedrich Schulthess, seit 1914 in Strassburg tétig, nach Basel
verpflichtet. Im Friihjahr 1917 erhielt Schulthess einen Lehrauftrag fiir ,,orientalische
Sprachen® mit der Auflage, sich mit Prof. Mez, ,.falls er wieder hier sein wird“ iiber die
Abhaltung von Vorlesungen und Ubungen zu verstindigen, wobei Mez das
Vorbestimmungsrecht zugestanden wurde.'® Kurz nach seiner Riickkehr nach Basel
starb Adam Mez jedoch am 29. Dezember 1917. In seiner Wiirdigung des Verstorbenen
bedauert Mez’ Universitdatskollege, der Indogermanist Jacob Wackernagel
(1853-1938), dass Mez, erst durch Krankheit, dann durch Kriegsdienst eingeschrénkt,
verhaltnismassig wenig publizierte, und dussert dann die geradezu prophetischen
Worte: ,,Freilich diirfen wir hoffen, dass das, was er in langen Jahren ausgedacht und
gefunden hat, an die Oeffentlichkeit gelangen wird: die wunderbaren Schilderungen,
die er, grossen Vorbildern folgend, von der Kultur der islamischen Welt zu geben
vermochte. Es wird dann, dessen diirfen wir uns freuen, die gelehrte Welt erkennen,
was sie an dem Dahingeschiedenen besass und es nicht wusste®." In der Tat erschien
Mez’ magnum opus Die Renaissance des Islams, eine umfassende Darstellung der
islamischen Geschichte und Kultur im 10. Jahrhundert, postum 1922, herausgegeben

16 Zu Socins beeindruckendem wissenschaftlichen Werk vgl. Schoeler 2002h: 73-75; Wiirsch
2006: 89-104.

17 Staatsarchiv Basel-Stadt, UA XI 3, 1 (1900-1912), Brief des Erziehungsdepartements an die
Regenz der Unversitit, 17. Juli 1905.

18 Staatsarchiv Basel-Stadt, UA XI 3, 1 (1917-1920), Brief des Erziehungsdepartements an das
Universitdtsrektorat, 19. Februar 1917.

19 Zum Geddichtnis an Prof. Dr. Adam Mez, geboren 8. April 1869, gestorben 29. Dezember 1917,
UB Basel, Sign. Fz 251:1917 Mez.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 39-55 = 43

RIS
0|

r)\M‘Y\ d La.r.” R
Die Renaissance des Islams

-

Lalb

'/-.l ‘/ﬁ ,'l:.._‘vt
ADAM MEZ
R A 5 R W P & IR R TR

.*:f J'” J! 1&;

LBt

JoW 1% e T UK

L i — Wl al)

a2l
Az, Sl sl
VALY — V¥

KATALOG

Titelblatt der arabischen Ubersetzung der Renaissance des Isldms von Adam Mez mit persén-
licher Widmung des Ubersetzers, Muhammad ‘Abd al-Had7 Abi Rida, an Fritz Meier (UB Basel,
Sign. Meier 596:1)



444 — Reinkowski und Wiirsch: 100 Jahre Seminar fiir Nahoststudien DE GRUYTER

von Hermann Reckendorf. Das Werk wurde ins Arabische, Englische, Polnische,
Russische und Spanische iibersetzt und wird bis heute rezipiert.?

Die durch den Ausbruch des Ersten Weltkriegs bedingte Zasur diirfte auch der
Grund dafiir gewesen sein, dass ein Basler Schiiler von Adam Mez, Wilhelm
Sarasin-His (1882-1950), der 1907 bei Mez promoviert und danach auch die venia
legendi in Basel erworben hatte, freiwillig darauf verzichtete, an der Universitat zu
lehren. In einem auf den 12. Dezember 1914 datierten Brief” informierte Sarasin
den damaligen Dekan der philosophischen Fakultdt, Hans Rupe, iiber seinen
Riicktritt wegen ,,der aussergewOhnlichen Verhdltnisse, in denen wir gegenwartig
leben* und kiindigte an, sich einer Tatigkeit im Betrieb seines Vaters [d.h. des
Bandfabrikanten Wilhelm Sarasin, 1855-1929] zuzuwenden. Wahrscheinlich haben
neben den Zeitlauften auch die fehlenden Aussichten auf eine besoldete Stelle als
Orientalist an der Universitdat Basel Sarasins Entscheidung mitbeeinflusst.

Friedrich Schulthess (1868-1922), der nach dem Tod von Adam Mez allein das
Fach der Orientalistik in Basel vertrat, stammte aus einer alteingesessenen Ziircher
Familie” und hatte zuerst in Basel, Géttingen und Ziirich Theologie studiert.”® In
Gottingen war er durch Paul de Lagarde erstmals in Kontakt zur Orientalistik
gekommen und war nach dessen Tod 1891 nach Strassburg gegangen, um bei
Theodor Noldeke weiterzustudieren. 1894 promovierte er bei Noldeke. Seinem
Basler Lehrer der Theologie, Franz Overbeck, {ibersandte Schulthess ,,als ehemali-
ger Horer“ seine Dissertation (Probe einer syrischen Version der Vita St. Antonii.
Leipzig 1894) mit den Worten: ,,...bevor ich meine theologischen Kenntnisse ganz
vergesse und blosser Orientalist werde, wiirde ich gerne noch einmal ein Grenz-
gebiet streifen; ich besitze nun zufallig seit mehreren Jahren Euseb’s Theophanie,
ed. Lee, von welcher der Herausgeber selbst s.Z. eine vielfach fehlerhafte engl.
Uebersetzung verdffentlicht hat** ... Wiirde sich eine neue Uebersetzung wohl
lohnen?“® — Wie auch immer Overbecks Antwort ausgefallen ist — das Vorhaben
hat Schulthess nie verwirklicht. Vielsagend ist die Selbstbezeichnung ,blosser
Orientalist“. Sie ist als spater Reflex der althergebrachten Hierarchie zu deuten:
das vomehmste Fach war auch zu Schulthess’ Zeit immer noch die Theologie.

1895 habilitierte sich Schulthess in Gottingen, wurde fiinf Jahre spéter dort
zum Titularprofessor ernannt und 1910 als Ordinarius nach Kénigsberg berufen.

20 So etwa jiingst bei Bauer 2018: 38, 42.

21 Staatsarchiv Basel-Stadt, UA XI 3,1 (1913-1916).

22 Schulthess 1908: Tafel IX (Schulthess zu Hottingen).

23 Vgl. das Vorwort in Schulthess’ postum 1922 erschienener Publikation Die Machtmittel des
Islams, I11.

24 l.e. On the Theophania or Divine Manifestation of Qur Lord and Saviour Jesus Christ, erschienen
1843 in Cambridge.

25 UB Basel, NL 53 B 1 314.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 39-55 = 45

In Konigsberg blieb er bis 1914, wechselte dann zundchst nach Strassburg als
Nachfolger des nach Gottingen berufenen Enno Littmann und schliesslich 1917
nach Basel.”®

Nachdem sich Schulthess in Basel fest etabliert hatte, setzte er sich offenbar
nachdriicklich fiir die Griindung eines Instituts fiir sein Fach ein. Zu Beginn des
Jahres 1919 erklarte sich die Kuratel der Universitdt ,mit der Schaffung einer
semitischen Abteilung des indogermanischen Seminars“ einverstanden, wollte
dafiir aber keine besonderen Rdumlichkeiten zur Verfiigung stellen, sondern
schlug vor, dieses neu geschaffene Seminar solle mit dem Indogermanischen
Seminar die Riumlichkeiten teilen.”’ Dieser Vorschlag fand offenbar Gehor,
denn im Jahresbericht fiir das Jahr 1919 konnte Schulthess vermelden, dass das
Seminar auf das Sommersemester 1919 gegriindet worden sei. Der Biicherbestand
betrug ,,28 Werke in 30 Binden“.?® Erstmals im Vorlesungsverzeichnis der Uni-
versitdt Basel erwdhnt wurde das ,Orientalische Seminar* im Wintersemester
1919/20. Jacob Wackemagel, Vorsteher des damals seit neun Jahren bestehenden
Indogermanischen Seminars, gewdhrte dem neu gegriindeten Institut Hausrecht
im Domizil der Indogermanisten am Stapfelberg 9. Bis zum Sommersemester 1932
sollte das Orientalische Seminar dort verbleiben.”

Friedrich Schulthess war in erster Linie Sprachwissenschaftler, arbeitete
zur arabischen Dichtung - er edierte die Diwane der altarabischen Dichter
Hatim at-Ta’i und Umayya b. abi s-Salt — und machte sich vor allem als
Erforscher der aramiischen Dialekte einen Namen.>® Zu seinen aramaisti-
schen Forschungsbeitrigen gehért auch die Edition und deutsche Uberset-
zung der dlteren syrischen Version®' des letztlich auf das indische
Parficatantra zuriickgehenden Fiirstenspiegels Kalila wa-Dimna.>® In seiner
Rezension schreibt Theodor Noldeke anerkennend iiber seinen fritheren
Schiiler: ,,...er hat erfiillt, was man von einem so tlichtigen Kenner der

26 Schulthess 1922: IV. Zu Schulthess’ Berufung nach Konigsberg vgl. Tilitzki 2012: 309-310.
27 Brief der Kuratel an die philologisch-historische Abteilung der philosophischen Fakultat, 3.
Januar 1919.

28 Staatsarchiv Basel-Stadt, CC 1p (1914-1941).

29 Danach folgten mehrere Umziige. Von 1932-1940 befand sich das Orientalische Seminar am
Rheinsprung 21, von 1940-1942 am Miinsterplatz 19, von 1943-1970 am Rheinsprung 20, von
1970-1993 am Hirschgidsslein 21 und von 1993-2008 an der Missionsstrasse 64A. Der bisher
letzte Umzug fand 2008 statt, an die Maiengasse 51.

30 Vgl. dazu Mathys 2002: 65-67.

31 Dazu Riedel 2011: 386-394,

32 Kalila und Dimna, erschienen 1911 in Berlin, ist 100 Jahre spidter von De Gruyter wieder
aufgelegt worden.



46 —— Reinkowski und Wiirsch: 100 Jahre Seminar fiir Nahoststudien DE GRUYTER

Sprache und exakten Philologen verlangen konnte. Besser hdtte es nicht
leicht einer gemacht.“*

Mit welcher philologischen Akribie Schulthess arbeitete, und wie methodisch
er dabei vorging, zeigt seine auch kulturvergleichend interessante Untersuchung
Zurufe an Tiere im Arabischen.>® Obwohl er offenbar nicht auf Resultate eigener
Feldforschung zuriickgreifen konnte — er regt solche im Vorwort der Untersu-
chung an - erschloss Schulthess mit dieser Studie der arabischen Lexikographie
und Dialektologie ein reizvolles neues Spezialgebiet.

Am 4. Januar 1922 starb Friedrich Schulthess mitten aus seiner Tatigkeit
heraus im Alter von erst 54 Jahren. Offenbar war es keine Frage, das erst zwei-
einhalb Jahre bestehende Fach der Orientalistik an der Universitdt Basel weiter
bestehen zu lassen, zumal mit Rudolf Tschudi (1884-1960) ein tiichtiger junger
Forscher bereit war, die Nachfolge zu tibernehmen. Tschudi, in Glarus geboren,
aber in Basel aufgewachsen, hatte sein Studium 1904 in Basel begonnen, mit
Georg Jacob (1862-1937) in Erlangen jedoch einen Lehrer gefunden, der seinen
Forschungsinteressen in idealer Weise entgegenkam. 1910 promovierte Tschudi
bei Jacob mit einer Dissertation iiber das Asafname des Lutfi Pascha. Nach der
Promotion wurde er Assistent von Carl Heinrich Becker am Seminar fiir
Geschichte und Kultur des Hamburger Kolonialinstituts. 1911 iibersiedelte er
nach Tiibingen, um sich dort auf die Habilitation vorzubereiten. Als der Erste
Weltkrieg ausbrach, wurde Tschudi jedoch, noch bevor er sich habilitiert hatte,
ans Hamburger Kolonialinstitut berufen, als Nachfolger Beckers, der 1913 einem
Ruf nach Bonn gefolgt war. Nach dem Krieg kehrte Tschudi in die Schweiz
zuriick, zunédchst nach Ziirich als ausserordentlicher Professor fiir orientalische
Sprachen, dann nach Basel als Nachfolger von Friedrich Schulthess. Bis 1949
leitete Rudolf Tschudi die Geschicke des Basler Orientalischen Seminars.
Obwohl er 1929 einen Ruf nach Géttingen erhielt, blieb er Basel treu.’

Tschudis hauptsédchliches Arbeitsgebiet war die osmanisch-tiirkische Sprache
und Kultur sowie die Geschichte des Osmanischen Reiches im Wechselspiel der
zeitgendssischen politischen Kréfte. Sein wissenschaftliches Profil pragte auch das
Lehrangebot des Basler Orientalischen Seminars: Neben das Arabische trat nun
auch das Tiirkische — und die dritte Hauptsprache der islamischen Kulturgeschichte,
das Neupersische. Dagegen loste sich das Seminar von der Semitistik, die in der
Folge wieder niher zur theologischen Fakultdt (Lehrstuhl Altes Testament) riickte.

33 N&ldeke 1911: 578.

34 Schulthess 1912. Postum erschien die Ergdnzung: ,,Noch einige Zurufe an Tiere“; Schulthess
1923: 14-19.

35 Zu Tschudis wissenschaftlichem Werdegang vgl. Taeschner 1961: 4-5 und Meier 1962: 138-141.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 39-55 = 47

Von der immensen Korrespondenz, die Tschudi mit Fachkollegen fiihrte —
man kann durchaus von einem internationalen Netzwerk sprechen - legen die in
seinem Nachlass erhaltenen Briefe beredtes Zeugnis ab.?® Sie sind eine
unschéitzbare, wissenschaftlich noch kaum ausgewertete Quelle fiir die
Geschichte der deutschsprachigen Orientalistik in der ersten Haélfte des 20.
Jahrhunderts.

Hervorzuheben ist ferner Rudolf Tschudis Sammlungstatigkeit — schon
frith hatte er damit begonnen, arabische, persische und osmanisch-tiirkische
Handschriften zu erwerben. Er pflegte eine enge Beziehung zur Basler Univer-
sitdtshibliothek, die ihm den grossten Teil ihres orientalischen Handschriften-
bestandes verdankt.>” Auch setzte er sich selbstlos fiir universitire Belange
ein, beispielsweise als langjahriger Vorsteher der Bibliothekskommission der
Universitdt oder in seinen erfolgreichen Bemiihungen um die Einrichtung der
Agyptologie in Basel.

Tschudis wissenschaftliches (Euvre ist nicht sehr breit, aber exklusiv und
Ergebnis grosser Sorgfalt und hoher Anspriiche an sich selbst. Als Beispiel sei
hier sein Beitrag fiir die Festschrift zum 70. Geburtstag seines Lehrers Georg Jacob,
,Ein Schreiben Siilejmans I. an Ferdinand 1.“,*® herausgegriffen. Er ist typisch fiir
Tschudis wissenschaftliche Interessen: zum einen wird in dem Beitrag ein Thema
aus der Geschichte des Osmanischen Reiches behandelt, zum anderen liegt ihm
eine Handschrift zugrunde, ein Gebiet orientalistischer Forschung, das Tschudi
zeitlebens besonders am Herzen lag. Das in der Basler Universitdtsbibliothek
aufbewahrte Dokument (Sign. AN V 33) ist ein Schreiben, das der osmanische
Sultan Siileyman (reg. 1520-1566, in europdischen Quellen meist ,,der Prachtige”
genannt) Ende Mérz/Anfang April 1535 aus Bagdad an den Habshurger Fiirsten
Ferdinand gerichtet hat. Tschudi verortet das Dokument zundchst in seinem
historischen Kontext: Ferdinand war mit Johann Zapolya, dem Protégé Siiley-
mans, in einen Streit um das Konigreich Ungarn verwickelt und von Zapolya
beschuldigt worden, fiir die Hinrichtung des venezianischen Abenteurers Ludo-
vico Gritti, der in Ungarn als Bevollméchtigter Siileymans ein undurchsichtiges
Spiel getrieben hatte, mitverantwortlich gewesen zu sein. Ferdinand hatte dem
osmanischen Sultan mehrmals {iber Grittis Tod berichtet, Zapolyas Vorwurf strikt
von sich gewiesen und sich {iberdies iiber Gebietsiibergriffe Zapolyas beklagt. In
dem vorliegenden Schreiben versichert Siileyman Ferdinand seiner Freundschaft
und lasst ihn wissen, er habe Zapolya angewiesen, sich an den bestehenden
Vertrag zu halten und Gebiete, die er sich unrechtmdssig angeeignet habe,

36 UB Basel, Sign. NL 287.
37 Vgl. dazu Meier 1962: 138-139.
38 Tschudi 1932: 317-328.



48 —— Reinkowski und Wiirsch: 100 Jahre Seminar flir Nahoststudien DE GRUYTER

zuriickzugeben. Tschudis Edition und deutsche Ubersetzung des Dokuments
bezeugen philologische Expertise, seine kodikologischen Anmerkungen grosse
Erfahrung im Umgang mit Handschriften. Die Art und Weise, wie er das Doku-
ment in die osmanisch-habsburgische Staatskorrespondenz einordnet, verrit
iiberdies eine solide Kenntnis der einschldgigen Quellen. Der ganze Beitrag doku-
mentiert mustergiiltig Tschudis methodische Herangehensweise und seinen
genauen Blick fiir historische Zusammenhange.

1949 trat Rudolf Tschudi im Alter von 65 Jahren von seinem Amt zuriick, um Fritz
Meier (1912-1998) als Nachfolger Platz zu machen. Meiers wissenschaftliches Werk
und seine Bedeutung fiir die Islamwissenschaft des 20. Jahrhunderts sind mehrfach
ausfiihrlich gewiirdigt worden.> 1937 hatte er bei Tschudi mit einer Dissertation {iber
den Mystiker Abii Ishaq al-Kazariini promoviert“® 1941 folgte die Habilitation, eine
Untersuchung iiber die persische Dichterin Mahsati (12. Jahrhundert), und zugleich
iber die poetische Gattung des Vierzeilers, insbesondere iiber dessen Entstehung
und Herkunft.** Mit dem Thema seiner 1942 gehaltenen Antrittsvorlesung ,,Uber das
Wesen der islamischen Mystik“ war ein Forschungsgebiet benannt, das Meier zeit-
lebens beschéaftigen sollte: das Phdnomen religidser Erfahrung. 1946-1948 weilte er
als Gastprofessor fiir Persisch in Alexandria, darauf folgte das Basler Ordinariat. Bis
zur Emeritierung 1982 vertrat Meier das Fach Islamwissenschaft in Basel; eine
Berufung nach Harvard schlug er aus.

In seiner Lehre verzichtete Fritz Meier auf das Tiirkische, dafiir widmete er sich
dem Arabischen und Persischen in einer bis dahin in Basel noch nie vertretenen
Vielfalt. Philologische Griindlichkeit bestimmte bei ihm das Studium dieser beiden
Sprachen, daneben vermittelte Meier die Kenntnis ihrer klassischen Literaturen
sowie der islamischen Kultur- und Religionsgeschichte und insbesondere der
islamischen Mystik, des Sufismus. Auch Volkskundliches — Meier hatte auch bei
Karl Meuli studiert — kam nicht zu kurz. Sozusagen alle Themen von Meiers Lehre
waren auch Themen seiner Forschung, deren Ergebnisse in zahlreiche Publikationen
Fingang fanden.*?

Meiers intensive Quellenlektiire und Forschungstatigkeit bezeugt ferner seine
grosse Sammlung unverdffentlichten Materials. Einiges davon war bereits fiir
geplante Veroffentlichungen ausgearbeitet, anderes ist wertvolle Grundlage fiir

39 Umfassend von Gudrun Schubert, in: Encyclopaedia Iranica, s.v. Meier, Fritz [nur online];
Schubert 2000: 5-10. Vgl. auch van Ess 1998: 153-157; Schimmel 1999: 144-148; Landolt 2000:
143-146; Radtke 2000: 1-7; Radtke 2001: 369-376.

40 Meier 1948.

41 Meier 1963.

42 Vgl. das Schriftenverzeichnis auf der Webseite der Universitdtsbibliothek Basel: https://
www.ub.unibas.ch/digi/a100/kataloge/nl-323-detailverzeichnisse/schriftenverzeichnis_meier_
fritz.pdf [abgerufen am 19.12.2018].



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 39-55 = 49

weitere Studien. So konnte zum Beispiel der zweite Band der Mahsati, der Volks-
roman iiber Mahsati und Amir Ahmad, postum noch verdffentlicht werden,* und
Tobias Niinlist wertete Meiers reiche Quellenbelege zur islamischen Damonologie
in seiner Habilitationsschrift aus.** Von Meiers wissenschaftlichem Nachlass*
harrt der grosste Teil noch seiner Erschliessung.

Auf Fritz Meier folgte Gregor Schoeler (geb. 1944). Er hatte von 1982 bis 2009
den Lehrstuhl fiir Islamwissenschaft in Basel inne. Schwerpunkte seiner For-
schung sind die friithislamische Uberlieferung iiber das Leben des Propheten
Mohammed, die arabische Dichtung, das Fortleben antiker Wissenschaftstradition
in abbasidischer Zeit (Poetik, Rhetorik, Literaturtheorie) sowie die Kodikologie — er
erfasste und beschrieb u.a. arabische Handschriften fiir das Verzeichnis der
orientalischen Handschriften in Deutschland, VOHD.

Bedeutende Forschungsbeitrdge — was sich auch an ihrer Rezeption ablesen
lasst — lieferte Schoeler zur friihen islamischen Uberlieferung iiber die Vita des
Propheten“® und das Verhiltnis von Miindlichkeit und Schriftlichkeit in friih-
islamischer Zeit.*’ Sein Interesse an der klassischen arabischen Literatur bezeugt
die monumentale Edition und englische Ubersetzung von Abi 1-‘Ala> al-Ma‘arris
(gest. 1058) Risalat al-gufran (zusammen mit Geert Jan van Gelder), 2 Bde. New
York 2013-2014. Eine Vorarbeit dazu war die deutsche Ubersetzung der in der
Risala enthaltenen, mit satirischen Elementen gespickten Jenseitsreise.*®

Obwohl die Arabistik bei Gregor Schoeler im Vordergrund stand, hat er in
der Lehre stets auch das Persische vertreten und auch im Fachbereich Iranistik
publiziert. Ein Beispiel dafiir ist seine auch interdisziplinadr interessante Studie
{iber die ‘Liicke” in der epischen Uberlieferung Irans.*’ Darin erkldrt Schoeler die
merkwiirdige Tatsache, dass in der nationalen Uberlieferung Irans, insbesondere
in Firdawsis S@hndma, die historisch so bedeutenden Epochen der Meder,
Achdmeniden und Seleukiden nahezu unbekannt sind und von den Parthern
(Arsakiden), die Iran immerhin rund 500 Jahre regierten, kaum mehr als ein
paar Namen iiberliefert werden. Zur Erkldrung zieht er eine Theorie von der
Struktur miindlicher Uberlieferung heran, die vom Ethnologen Jan Vansina
entwickelt wurde. Danach ist die Vorstellung von der Vergangenheit dreifach
gegliedert, Reich sind die Quellen iiber die Vorzeit (Ursprungsmythen und Sagen
von Kulturheroen) und tiber die rezente Zeit (historische Quellen) — dazwischen

43 Meier 2005.

44 Niinlist 2015.

45 UB Basel, NL 323.

46 Schoeler 1996.

47 Schoeler 2002a.

48 Abu 1-‘Al3’ al-Ma‘arri (2002).
49 Schoeler 1998: 373-392.



B0 === Reinkowski und Wiirsch: 100 Jahre Seminar fiir Nahoststudien DE GRUYTER

befindet sich eine sich stets verschiebende Liicke (Vansina: floating gap). Grund
fiir dieses Phanomen ist die Tatsache, dass iiber eine gewisse Zeittiefe hinaus die
Chronologie nicht mehr gehalten werden kann, wenn sie nicht durch schriftliche
Quellen gestiitzt wird. In der iranischen nationalen Tradition liefen, wie Schoeler
nachweist, nur in der dritten, rezenten Phase miindliche und schriftliche Uber-
lieferung nebeneinander her. Fiir die Zeit davor existierte nur noch eine miind-
liche Tradition, weil die alt- und mittelpersischen Zeugnisse nicht mehr
zugénglich waren (die Kenntnis der Keilschrift und der aramdischen Schrift, in
der sie abgefasst waren, war inzwischen verloren gegangen). Da die mythische
Vorzeit durch eine zusitzliche (ebenfalls miindliche) religiose Tradition
geschiitzt war, ist sie viel besser dokumentiert als die mittlere Zeit der ‘Liicke’,
fiir die nur eine sidkular-nationale miindliche Uberlieferung existierte.

Das Gebiet des Persischen betrifft auch Schoelers jiingstes Buch {iber die
Rétselprinzessin Turandot, das er zusammen mit Youssef Mogtader, viele Jahre
Lektor fiir Persisch am Basler Orientalischen Seminar, verfasst hat.>° Grundlage der
Untersuchung dieses auch nach Europa gewanderten und literarisch-musikalisch
adaptierten (Gozzi, Schiller, Puccini) Madrchenstoffes ist ein wegweisender Aufsatz
Fritz Meiers iiber die Turandot aus dem Jahr 1941.>! Fiir die Edition griffen Schoeler
und Mogtader auf Kopien der persischen Handschriften der Turandoterzihlung
zuriick, die sich in Meiers Nachlass befanden.

Eine Darstellung der Basler Arabistik des 20. Jahrhunderts ware nicht voll-
standig ohne Alfred Bloch (1915-1983), der zwar nie den Lehrstuhl fiir orientalische
Philologie bzw. Islamwissenschaft innehatte, aber als Ordinarius fiir Vergleichende
Sprachwissenschaft mit besonderer Beriicksichtigung der Indologie® ein Nachbar-
fach an der Universitat Basel betreute. Bloch hatte ein besonderes Interesse an der
altarabischen Sprache und Dichtung. Er steuerte zu diesem Spezialgebiet zwei
wichtige Publikationen bei, eine Monographie iiber Vers und Sprache im Altarabi-
schen (Basel 1946) und den Aufsatz ,Qasida“>’ {iber die zentrale - und ange-
sehenste — Gattung der arabischen Dichtung. Blochs Beitrdge zur Arabistik
wurden auch von den Basler Fachorientalisten in ihrer Bedeutung gewiirdigt. Als
Rudolf Tschudi 1949 vom Eidgendssischen Politischen Departement — dem Vor-
ldufer des heutigen EDA — gebeten wurde, darzulegen, was in der Basler Universitat
fiir das Studium der arabischen Sprache und Kultur getan wiirde — es ging um die
damaligen Beziehungen zwischen der Schweiz und Agypten — nannte er Bloch
ausdriicklich und liess die Erlduterung folgen: ,In den letzten Jahren hat einer

50 Schoeler 2017.

51 Meier 1941: 1-27. Nachtrag: 415-421.
52 Vgl. dazu Wachter 2002; 124-125.
53 Bloch 1948: 106-132.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 39-55 === 51

meiner jiingeren Kollegen, Herr Dr. Alfred Bloch, ... zwei arabistische Arbeiten
verfasst, die bei den europdischen Fachgenossen hohe Anerkennung gefunden
haben und zweifellos auch die Gelehrten in Kairo lebhaft interessieren werden.“**

Jiingste Entwicklungen seit 2010

Seit dem Jahr 2010 ist Maurus Reinkowski Professor fiir Islamwissenschaft am
Seminar. Seine Forschungsschwerpunkte liegen auf der neueren und neuesten
Geschichte des Nahen Ostens und des ostlichen Mittelmeerraums. Unter allen
Vorgangern kommt sein Profil dem vom Rudolf Tschudi am néchsten, der in den
Jahren 1922-1949 das Seminar leitete. Klassisch islamwissenschaftliche Inhalte
in Lehre und Forschung finden sich weiterhin am Seminar, prominent vertreten
vor allem durch Professorin Renate Wiirsch.

Mit der Einfiihrung eines neuen osmanistischen bzw. tiirkeikundlichen
Schwerpunktes wird Tiirkisch seit 2010 wieder direkt am Seminar unterrichtet.
Leider gelang es wegen fehlender Mittel nicht, das Persische als dritte Sprache
(neben Arabisch und Tiirkisch) zu halten. Mit dem Herbstsemester 2013 musste
der Unterricht in dieser Sprache eingestellt werden.

Drei wichtige, mit einander eng zusammenhangende Entwicklungen haben
das Seminar in den 2010er Jahren gepragt. Mit der Aufléosung des bi-fakultdaren
(gemeinsam von Philosophisch-Historischer und Theologischer Fakultét getra-
genen) Departements Religionswissenschaften wechselte das Seminar im Jahr
2012 in das Departement Gesellschaftswissenschaften. Eine zweite Anderung
war im Jahr 2013 die Umbenennung des Seminars von Orientalisches Seminar in
Seminar fiir Nahoststudien. In einem dritten Schritt wurde 2013 das Master-
studienfach Islamwissenschaft in Near & Middle Eastern Studies umbenannt,
gefolgt von der ab 2019 wirksamen Neuausrichtung des Bachelorstudienfaches
Islamwissenschaft hin zu Nahoststudien.

Das Bachelorstudienfach Nahoststudien und das Masterstudienfach Near &
Middle Eastern Studies verstehen sich als thematisch und regional ausgerich-
tete Studienfdacher, die sich mit geschichts- und sozialwissenschaftlichen
Themen des Nahen Ostens sowie mit religions- und kulturwissenschaftlichen
Fragestellungen des Islams und muslimischen Lebenswelten in neuerer
Geschichte und Gegenwart beschaftigen.

Die Nahoststudien beteiligen sich an zahlreichen gemeinsamen Unterneh-
mungen des Departements Gesellschaftswissenschaften: der Graduate School for
Social Sciences (G3S), dem Masterstudiengang Changing Societies und der

54 Brief vom 18. Juli 1949, UB Basel, NL 323 : F 923, 61.



52 e Reinkowski und Wiirsch: 100 Jahre Seminar fiir Nahoststudien DE GRUYTER

gemeinsamen sozialwissenschaftlichen Methodenausbildung auf Bachelor- und
Masterebene.

Die Umbenennung des Seminars und die Neuausrichtung der Studienfa-
cher verdanken sich der Dynamik, die sich aus der Einbettung in die Gesell-
schaftswissenschaften ergab. Seminarinterne Uberlegungen traten hinzu: So
konnte man im Begriff «Orientalisches Seminar» den Vorzug sehen, einen
moglichst allgemein gehaltenen Dachbegriff fiir den Zusammenschluss von
Fachern wie Japanologie, Sinologie, Indologie und Islamwissenschaft bereit-
zustellen. Eine solche Fachervielfalt im Bereich der «aussereuropdischen»
Kulturen kann aber die Universitat Basel nicht bieten. Zudem wollte das
Seminar allgemeinen Verdnderungen in der internationalen Wissenschafts-
landschaft gerecht werden, in der das Begriffsfeld «Orient», «Orientalistik»,
«orientalisch» wegen seiner exotisierenden und zugleich abwertenden Konno-
tationen nicht mehr gebrdauchlich ist. Gewiss ist auch der Begriff «Naher
Osten» auf eurozentristische und koloniale Weltsichten zuriickzufiihren.
Nichtsdestotrotz hat sich der Begriff in der Selbstbezeichnung der Menschen
in der Region durchgesetzt, die sich selbst zwischen dem néaherliegenden
Westen und dem Fernen Osten verorten, so dass die Bezeichnung des
«Nahen Osten» eine praktische Legitimitat besitzt. Der Begriff «Nahoststudien»
findet sich an mehreren deutschsprachigen Universitaten (Halle, Marburg,
Miinchen, Tiibingen,) sowie an einigen prominenten internationalen Univer-
sitdten (Harvard, Princeton).

Die Gesamtorientierung des Seminars fiir Nahoststudien in Basel weicht vom
{iblichen Profil islamwissenschaftlicher Standorte ab: Der thematische und zeit-
liche Schwerpunkt liegt in Basel auf der politischen, sozialen und intellektuellen
Geschichte des spét- und post-osmanischen Nahen Ostens ab dem 19. Jahrhundert
sowie in politischen und gesellschaftlichen Entwicklungen in Zeitgeschichte und
Gegenwart. Geographisch gesehen liegt der Schwerpunkt auf den historischen
Kerngebieten des Osmanischen Reichs, also im sogenannten «Kleineurasien»,
das sich zusammensetzt aus den Regionen Siidosteuropa, Anatolien, Kaukasus,
Levante, Mesopotamien, arabische Halbinsel und Agypten.

Anschaulich wird diese Ausrichtung am Beispiel des in den Jahren 2013-2018
am Seminar angesiedelten Forschungsprojekts SIBA — Visuelle Zugdnge zur ver-
gleichenden Lebensweltforschung in Jugoslawien und in der Tiirkei. Das SIBA-Team
um die SNF-Forderungsprofessorin Natasa MiSkovi¢ untersuchte den Alltag
ehemals osmanischer Stddte (Sarajevo — Istanbul — Belgrad — Ankara) in den
1920er und 1930er Jahren. Im Mittelpunkt standen nicht schriftliche Quellen,
sondern Pressefotografien aus den Archiven der grossen Tageszeitungen Jugosla-
wiens und der Tiirkei.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 39-55 = 53

Als zweites Beispiel fiir diesen Ansatz sei die gemeinsam mit Hans-Lukas
Kieser (Universitdat Ziirich / University of Newcastle, Australien) konzipierte
Konferenzreihe «Osmanisch-tiirkischer Kataklysmus 1912-1922» genannt. In
Basel selbst fanden in diesem Zusammenhang die beiden internationalen
Tagungen The Ottoman Cataclysm: Its Beginnings (2013) und Between Realpolitik
and Utopia. A Century with the Balfour Declaration (2017) statt.

Im Bereich der Ausrichtung von Konferenzen war eine weitere grossere
Unternehmung des Seminars die Durchfiihrung des 26. Kongress der Union
Européenne des Arabisants et Islamisants (UEAI) 2012 in Basel.”

Das Seminar fiir Nahoststudien ist innerhalb der Schweiz mit den anderen
islamwissenschaftlichen bzw. nahostbezogenen Standorten sehr gut vernetzt, Zu
nennen ist hier die Zusammenarbeit in der Schweizerischen Asiengesellschaft und
Schweizerischen Gesellschaft Mittlerer Osten und Islamische Kulturen (SGMOIK).
Herauszuheben ist zudem die seit 2012 von den Universitat Basel und Ziirich
gefithrte SUK-Doktoratskooperation in Islamwissenschaft und Middle Eastern
Studies (MUBIT). Im Rahmen von MUBIT finden alljdhrlich in Basel internatio-
nale Doktorandenworkshops statt, die grossen Zuspruch gefunden haben.

Zudem hat sich in den letzten Jahren eine enge Zusammenarbeit mit dem
Orientalischen Seminar der Albert-Ludwigs-Universitdt in Freiburg i. Br. (ver-
treten durch Prof. Tim Epkenhans) ergeben.

Das Seminar fiir Nahoststudien kampft, wie andere vergleichbare Einrich-
tungen, mit dem Widerspruch zwischen einer sehr geringen Ausstattung als
«Orchideenfach» und standig wachsenden Erwartungen aus Gesellschaft,
Medien und Universitat an das Seminar, politische, religiose und gesellschaft-
liche Entwicklungen unter Musliminnen und Muslimen zu erldutern. Das Semi-
nar fiir Nahoststudien muss weiterhin einen Weg finden, einerseits diesen
Anspriichen gerecht zu werden und andererseits hohe Qualitdt in der Lehre
und internationale Sichtbarkeit in der Forschung zu gewahrleisten.

Bibliographie

Aba [-‘Ala’ al-Ma‘arri (2002): Paradies und Hélle. Die Jenseitsreise aus dem ,Sendschreiben
tiber die Vergebung“. Aus dem Arabischen iibersetzt und herausgegeben von Gregor
Schoeler. Miinchen: C.H. Beck.

Aba ‘Ala’ al-Ma‘arri (2013-2014): The Epistle of Forgiveness. Hrsg. und {ibers. von Gregor
Schoeler und Geert Jan van Gelder, I-ll. New York: New York University Press.

Bauer, Thomas (2018): Warum es kein islamisches Mittelalter gab. Miinchen: C.H. Beck.

Bloch, Alfred (1946): Vers und Sprache im Altarabischen. Basel: Verlag fiir Recht und Gesellschaft.

55 Reinkowski/Winet 2016.



54 e Reinkowski und Wiirsch: 100 Jahre Seminar fiir Nahoststudien DE GRUYTER

Bloch, Alfred (1948): ,,Qasida“. Asiatische Studien 2: 106-132.

Ess, Josef van (1998): ,,Fritz Meier (10.6.1912-10.6. 1998)". In: Jahrbuch der Heidelberger
Akademie der Wissenschaften fiir 1998. Heidelberg: Winter, 153-157.

Kalila und Dimna (1911): Syrisch und deutsch von Friedrich Schulthess. Berlin: Reimer.

Landolt, Hermann (2000): ,,Fritz Meier [1912-1998]%. Studia Iranica 29: 143-146.

Louca, Anouar (1970): Jean Humbert, 1792-1851, arabisant genevois. Genéve: Association
suisse-arabe.

Mantl, Norbert (1993): Aloys Sprenger: Der Orientalist und Islamhistoriker aus Nassereith in
Tirol. Zum 100. Todestag am 19. Dezember 1993. Nassereith: Selbstverlag der Gemeinde
Nassereith.

Mathys, Hans-Peter (2002): Semitistik und Hebraistik. In: Die Sprachwissenschaft in Basel
1874-1999. Akten des Symposiums vom 30. Oktober 1999. Hrsg. von Rudolf Wachter,
Basel: Schwabe, 61-71.

Meier, Fritz (1941): ,, Turandot in Persien®. Zeitschrift der Deutschen Morgenldndischen Gesell-
schaft 95: 1-27. Nachtrag: 415-421.

Meier, Fritz (1948): Die Vita des Abil Ishaq al-Kazartni. Nach dem arabischen Grundwerk von Hatib
Imam Aba Bakr Muhammad b. ‘Abdalkarim, persisch bearb. von Mahmiid b. ‘Utman. Leipzig:
F.A. Brockhaus.

Meier, Fritz (1962): ,,Rudolf Tschudi t (1884-1960)“. Der Islam 38: 138-141.

Meier, Fritz (1963): Die schdne Mahsatl. Ein Beitrag zur Geschichte des persischen Vierzeilers.
Wiesbaden: Steiner.

Meier, Fritz (2005): Der Volksroman iiber Mahsati und Amir Ahmad. Hrsg. von Gudrun Schubert
und Renate Wirsch. Leiden: Brill.

Néldeke, Theodor (1911): ,Kalila und Dimna, Syrisch und deutsch von Friedrich SchultheR*
[Rez.] Zeitschrift der Deutschen Morgenlidndischen Gesellschaft 65: 578-588.

Niinlist, Tobias (2015): Ddmonenglaube im Islam. Berlin: De Gruyter.

On the Theophania or Divine Manifestation of Our Lord and Saviour Jesus Christ (1843):
Translated into English with notes, from an ancient Syriac version of the Greek original
now lost ... ed. by Samuel Lee. Cambridge: Duncan and Malcolm.

Pfister, Rudolf (1972): ,,Hottinger, Johann Heinrich®. Neue Deutsche Biographie 9: 656-657.

Radtke, Bernd (2000): ,,Fritz Meier (10.6.1912-10.6. 1998)“. Persica 16: 1-7.

Radtke, Bernd (2001): ,,Fritz Meier (10.6.1912-10.6. 1998)“. Oriens 36: 369-376.

Reinkowski, Maurus / Winet, Monika (Hrsg.) (2016): ,Arabic and Islamic Studies in Europe and
Beyond“. Proceedings of the 26th Congress of the Union Européenne des Arabisants et
Islamisants, Basel 2012, Leuven: Peeters.

Riedel, Dagmar (2011): ,Kalila wa Demna, I. Redaction and circulation®. In: Encyclopaedia
franica. Hrsg. von Ehsan Yarshater, Vol. XV. London: Routledge and Kegan Paul, 386-394,

Schimmel, Annemarie (1999): ,,In memoriam Fritz Meier“. Die Welt des Islams 39(2): 144-148,

Schoeler, Gregor (1996): Charakter und Authentie der muslimischen Uberlieferung iiber das
Leben Mohammeds. Berlin: De Gruyter. Ins Englische libersetzt u.d.T.: The biography of
Muhammad. Nature and authenticity. New York: Routledge, 2011.

Schoeler, Gregor (1998): ,,Die ‘Lucke’ in der nationalen Tradition Irans“. In: Anndherung an das
Fremde. Hrsg. von Holger Preissler und Heidi Stein. [XXVI. Deutscher Orientalistentag vom
25. bis 29.9. in Leipzig. ZDMG. Suppl. XI]. Stuttgart: Steiner, 373-392.

Schoeler, Gregor (2002a): Ecrire et transmettre dans les débuts de PIslam. Paris: Presses univer-
sitaires de France. Ins Englische {ibersetzt u.d.T.: The genesis of literature in Islam. From the
aural to the read. Edinburgh: Edinburgh University Press 2009.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 39-55 == 55

Schoeler, Gregor (2002b): Orientalische Philologie und Sprachwissenschaft. In: Die Sprach-
wissenschaft in Basel 1874-1999. Akten des Symposiums vom 30. Oktober 1999. Hrsg. von
Rudolf Wachter. Basel: Schwabe, 72-82.

Schoeler, Gregor / Mogtader, Youssef (2017): Turandot, die persische Mdrchenerzdhlung.
Edition, Ubersetzung, Kommentar. Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag.

Schoeler, Gregor / Schubert, Gudrun (1994): ,,75 Jahre Orientalisches Seminar, 100 Jahre
Islamwissenschaft an der Universitdt Basel“. Asiatische Studien 48: 1409-1413.

Schubert, Gudrun (2000): ,,Fritz Meier (1912-1998)“. Zeitschrift der Deutschen Morgenldnd-
ischen Gesellschaft 150: 5-10.

Schubert, Gudrun: ,Meier, Fritz“. In Encyclopaedia Iranica. Hrsg. von Ehsan Yarshater. [nur
online, http://www.iranicaonline.org/articles/meier-fritz-1, abgerufen am 19.12.2018].
Schubert, Gudrun (2018): Verzeichnis der Schriften von Fritz Meier. https://www.ub.unibas.ch/
digi/a100/kataloge/nl-323-detailverzeichnisse/schriftenverzeichnis_meier_fritz.pdf (abge-

rufen am 12/19/2018).

Schulthess, Friedrich (1912): Zurufe an Tiere im Arabischen. Berlin: Konigliche Akademie der
Wissenschaften.

Schulthess, Friedrich (1922): Die Machtmittel des Islams. Ziirich: Schulthess & Co.

Schulthess, Friedrich (1923): ,,Noch einige Zurufe an Tiere*“. Zeitschrift fiir Semitistik und ver-
wandte Gebiete 2: 14-19.

Schulthess, Hans (1908): Die Familie Schulthess von Ziirich. Festschrift zur Feier des
einhundertundfiinfzigsten Bestehens der Schulthess’schen Familienstiftung. Ziirich:
Schulthess & Co.

Sitzler, Kim (1997): ,,Dignitas Arabicae. Johann Ludwig Frey, ein Typus der orthodox-protestan-
tischen Arabistik®. In: Im Spannungsfeld von Gott und Welt. Beitriige zu Geschichte und
Gegenwart des Frey-Grynaeischen Instituts in Basel 1747-1997. Hrsg. von Andreas Urs
Sommer. Basel: Schwabe, 243-258.

Socin, Albert (1867): De ‘Alkamae El Fahl carminibus et vita. Adjecto textu Arabico adhuc
inedito. Halis Saxonum: Typis F.L. Metzgeri Lipsiensis.

Taeschner, Franz (1961): ,Rudolf Tschudi (1884-1960)“. Zeitschrift der Deutschen Morgen-
ldndischen Gesellschaft 111: 4-5.

Tilitzki, Christian (2012): Die Albertus-Universitit Konigsberg. Berlin: Akademie-Verlag.

Tschudi, Rudolf (1932): ,,Ein Schreiben Siilejmans |. an Ferdinand I, In: Festschrift Georg Jacob
zum siebzigsten Geburtstag, 26. Mai 1932. Hrsg. von Theodor Menzel. Leipzig: Harrasso-
witz Verlag, 317-328.

Verzeichniss der Vorlesungen an der Universitdit Basel im Sommer-Semester 1871. Basel:
Universitat.

Wachter, Rudolf (2002): ,,Vergleichende Sprachwissenschaft“. In: Die Sprachwissenschaft in
Basel 1874-1999. Akten des Symposiums vom 30. Oktober 1999. Hrsg. von Rudolf Wachter.
Basel: Schwabe, 112-129.

Wiirsch, Renate (2006): ,,Albert Socin (1844-1899)“. In: Palaestina exploranda. Studien zur
Erforschung Paldstinas im 19. und 20. Jahrhundert anldsslich des 125jdhrigen Bestehens des
Deutschen Vereins zur Erforschung Paldstinas. Hrsg. von Ulrich Hiibner. Wiesbaden:
Harrassowitz Verlag, 89-104,

Zeller, Rosmarie (2007): ,,Hottinger, Johann Heinrich“. In: Historisches Lexikon der Schweiz,
Bd. Vol. 6. Hrsg. Marco Jorio. Basel: Schwabe, 490-491.

Zum Geddchtnis an Prof. Dr. Adam Mez, geboren 8. April 1869, gestarben 29. Dezember 1917
(1917): Basel.






	100 Jahre Seminar für Nahoststudien in Basel

