
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 73 (2019)

Heft: 1

Artikel: 100 Jahre Seminar für Nahoststudien in Basel

Autor: Reinkowski, Maurus / Würsch, Renate

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-823076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-823076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 39-55

Maurus Reinkowski und Renate Würsch

100 Jahre Seminar für Nahoststudien in Basel

https://doi.org/10.1515/asia-2019-0007

Ad multos annos - 100 years of the Basel Institute
for Middle Eastern Studies

Abstract: In 2019, the Basel Institute for Middle Eastern Studies will celebrate its

centennial, but the preoccupation of some Basel (and Swiss) scholars with topics
of Islamic and Oriental studies dates back to the 16th century. This paper first
looks at specialists with a Basel background before the institute was founded in
1919 (Hieronymus Harder, Johann Ludwig Frey, Albert Socin, Adam Mez, Wilhelm
Sarasin-His). It then presents an outline of the last hundred years of institutional
Middle Eastern studies in Basel, and finishes with some reflections on the recent

developments of a discipline which has undergone major changes since the 1980s

in the wake of the debate on "Orientalism".

Keywords: Oriental Studies, Islamic Studies, Middle Eastern Studies, University
of Basel, History of Science

Schlüsselwörter: Orientalistik, Islamwissenschaft, Nahoststudien, Universität
Basel, Wissenschaftsgeschichte

Die Geschichte der Basler Nahoststudien ist bereits in zwei Publikationen behandelt

worden, 1994 von Gregor Schoeler und Gudrun Schubert anlässlich des

75jährigen Bestehens des Orientalischen Seminars,1 und 2002 noch einmal von
Gregor Schoeler im Rahmen eines Symposiums zur Sprachwissenschaft in Basel

1874-1999.2 Die folgenden Ausführungen verstehen sich als Ergänzung hierzu.
Das Orientalische Seminar der Universität Basel ist 1919 gegründet worden,

doch reicht die Geschichte der Basler Studien orientalischer Sprachen und
Kulturen - vor allem des Arabischen - um einiges weiter zurück.

Renate Würsch verfasste die Abschnitte zur historischen Entwicklung des Seminars; Maurus

Reinkowski steuerte das Kapitel «jüngste Entwicklungen seit 2010» bei.

1 Schoeler/Schubert 1994: 1409-1413.

2 Schoeler 2002b: 72-82.

Maurus Reinkowski: E-mail: maurus.reinkowski@unibas.ch, Renate Würsch:
E-mail: renate.wuersch@unibas.ch, Gesellschaftswissenschaften, Seminar für Nahoststudien,
Universität Basel, Maiengasse 51, CH-4056 Basel, Schweiz



40 — Reinkowski und Würsch: 100 Jahre Seminar für Nahoststudien DE GRUYTER

Wie in anderen Ländern Europas wurden auch in der Schweiz Orientstudien
bis ins 19. Jahrhundert hinein fast gänzlich im Rahmen der Theologie betrieben.

Dennoch entstanden in diesem Umfeld Werke, die auch für die Geschichte der

europäischen Arabistik von grosser Bedeutung waren, wie z.B. der erste Druck der

lateinischen Koranübersetzung von Robert von Ketton 1543 bei Johannes Oporin in
Basel, den Theodor Bibliander (um 1504-1564) veranlasste, oder die Studien

Johann Heinrich Hottingers (1620-1667), der wohl der Schweizer Orientalist des

17. Jahrhunderts mit den breitesten philologischen Interessen war und neben

Hebräisch auch gründlich das Arabische und das Syrisch-Aramäische studiert
hatte. Mehrere Werke Hottingers wie etwa das Smegma orientale (Heidelberg
1658) bezeugen eindrücklich seine umfassende Kenntnis der semitischen
Sprachen. 1667, kurz vor seinem frühen Tod durch einen tragischen Unfall, hatte

Hottinger einen Ruf nach Leiden auf den Lehrstuhl seines im selben Jahr
verstorbenen Lehrers Jacob Golius angenommen.3

Ein jüngerer Zeitgenosse Hottingers war Hieronymus Harder (1648-1675), Sohn

des Basler Universitätsnotars und Stadtschreibers Johann Conrad Harder. Hieronymus

Harder war, wie aus Dokumenten über die Familie Harder hervorgeht, nach

Leiden berufen, „zuerst als Professor honorarius, dann als Ordinarius in den

morgenländischen Sprachen; ehe er diese Stelle annahm, wollte er zuvor eine Reise in
Arabien und Persien vornehmen, kam nach Constantinopel, wo er an einem hitzigen

Fieber gestorben; seine Manuscripten soll die öffentliche Bibliothek in Basel

erhalten haben".4 In der Tat schenkte Johann Conrad Harder der Basler

Universitätsbibliothek die orientalischen Handschriften im Besitz seines Sohnes und seinen

übrigen orientalistischen Nachlass.5 Offenbar hatte es auch Hieronymus Harder,

wie vor ihm Heinrich Hottinger, nach Leiden gezogen, wo es - anders als in Basel -
ein günstiges Umfeld für professionell betriebene Orientforschung gab.

Der erste, der sich in Basel mit gründlichen - vor allem arabistischen - Studien

befasste, war der Theologe und Historiker Johann Ludwig Frey (1682-1759). Freys

Laufbahn als Orientalist hat Kim Sitzler 1997 in der Jubiläumsschrift zum 250jäh-

ringen Bestehen des Frey-Grynaeischen Instituts eine eingehende Untersuchung
gewidmet.6 Frey unterrichtete als erster Professor in Basel an der Universität

„orientalische Sprachen".7 Im Catalogus Professorum Academiae Basiliensis findet
sich von 1706-1712 unter seinem Namen der Eintrag: „studiosam juventutem docet

3 Zu Hottinger vgl. die Überblicksartikel von Zeller 2007: 490-491 und Pfister 1972: 656-657.

4 UB Basel, Sign. AA II 2 : 11, fol. 3r.

5 Geschenkbuch der Universitätsbibliothek Basel 1692-1762, Sign. AN II 26, fol. lr.
6 Sitzler 1997: 243-258.
7 Sitzler 1997: 255.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1); 39-55 41

Cat[h]echetica, Orientaliumque Linguarum amatores Arabica, Samaritana, etc."8

Nach 1712 werden die orientalischen Sprachen nicht mehr erwähnt - vermutlich

deshalb, weil Frey 1711 Ordinarius für Geschichte und Extraordinarius für Theologie

geworden war, beides ranghöhere Fächer als die Orientalistik.
Da er in Basel keinen Lehrer fand, dürfte Johann Ludwig Frey das Arabische

im wesentlichen autodidaktisch erlernt haben. Er beherrschte die Sprache aber

offenbar so gut, dass er als Ansprechperson dienen konnte, als zwei syrische
Christen namens Yühannä 'Abdallah Fahd und Yüsuf Ni'matalläh in den Jahren

1734-1736 auf einer „fund-raising tour"9 durch die Schweiz u.a. auch Basel

besuchten. Im historischen Bestand der Basler Universitätsbibliothek haben

sich vier arabische Briefe erhalten, die die beiden an Frey und dessen Freund,

Johannes Grynaeus, schrieben,10 sowie der Entwurf eines arabischen Briefes von
Frey an [Yüjhannä 'Abdallah Fahd.11

Nicht Basel war jedoch die erste Stadt in der Schweiz, in der entscheidende

Schritte zu einer Verselbständigung der Arabistik als universitäre Disziplin und
ihrer Loslösung von der Theologie unternommen wurden, sondern Genf. Dort

wurde 1820 ein akademischer Lehrstuhl „pour l'enseignement spécial de la

langue arabe" geschaffen, den als erster Jean [eigentlich Jean-Pierre-Louis]
Humbert (1792-1851), ein Schüler Silvestre de Sacys, einnahm.12 1858 folgte
Bern mit der Einrichtung einer Honorarprofessur „der orientalischen Sprachen
und Literatur" für Aloys Sprenger (1813-1893).13

In Basel dauerte es bis zum Sommersemester 1871, als erstmals das Arabische im
Verzeichnis der Veranstaltungen der „Philologisch-historischen Abtheilung der

Philosophischen Facultät" erschien; Dozent war Albert Socin, der im Dezember des

Vorjahres gerade von seiner ersten Orientreise nach Basel zurückgekehrt war. Neben

„Hebräischer Grammatik" bot er in jenem Semester „Altarabische Dichter" und

„Vulgärarabisch" an.14 Die Wahl dieser beiden Themen war kein Zufall. 1867 hatte

Socin in Halle mit einer Dissertation über die Gedichte des altarabischen Dichters

'Alqama promoviert,15 über Expertise in „Vulgärarabisch" verfügte er durch seine

zweijährige Studien- und Forschungsreise in den Vorderen Orient (1868-1870).

8 UB Basel VB Mscr 0 lie (Bd. 7) S. 53. 55. 57. 59. 61 und VB Mscr 0 llf (Bd. 8) S. 21.

9 Sitzler 1997; 254.

10 Frey-Gryn Mscr III 17; Nr. 130-133.
11 Frey-Gryn Mscr VI 9, 295r-297v.
12 Louca 1970: 19.

13 Zu Sprengers ungemein wechselvoller, z.T. auch abenteuerlicher Karriere, die ihn u.a. nach

Indien, an den Hof des Königs von Oudh, führte, vgl. Mantl 1993.

14 Verzeichnis der Vorlesungen an der Universität Basel im Sommer-Semester 1871, Sign.; UB

Basel, HPaed b III 4; 1862-1891, S. 7.

15 De 'Alkamae El Fahl carminibus et vita. Adjecto textu Arabico adhuc inedito.



42 Reinkowski und Würsch: 100 Jahre Seminar für Nahoststudien DE GRUYTER

Albert Socin, geboren am 13. Oktober 1844 in Basel, zählt gewiss zu den bedeutendsten

deutschsprachigen Orientalisten des 19. Jahrhunderts. Obwohl er 1873 an der

Basler Universität zum ausserordentlichen Professor ernannt wurde, war aber die

Zeit für eine feste Etablierung der Arabistik in Basel noch nicht gekommen. Ende 1875

wurde Socin von Basel nach Tübingen wegberufen - als Ordinarius der semitischen

Sprachen. Die Krönung seiner akademischen Karriere bildete 1890 die Berufung nach

Leipzig auf den Lehrstuhl seines zwei Jahre zuvor verstorbenen Lehrers Heinrich
Fleischer. In Leipzig lebte und lehrte Socin bis zu seinem Tod am 24. Juni 1899.16

Den Weg für institutionell etablierte Orientstudien an der Universität Basel

bereitete Adam Mez (1869-1917). Mez, aus Freiburg i.Br. stammend, hatte 1892 in
Strassburg bei Theodor Nöldeke mit einer Dissertation über die Geschichte der

mesopotamischen Stadt Harrän promoviert und habilitierte sich 1894 in Basel. 1897

folgte die ausserordentliche, 1905 die ordentliche Professur.171914 brach der Erste

Weltkrieg aus. Adam Mez wurde als deutscher Staatsangehöriger zum Kriegsdienst

eingezogen. Damit der Lehrbetrieb aufrechterhalten werden konnte, wurde ein

Fachkollege von Mez, Friedrich Schulthess, seit 1914 in Strassburg tätig, nach Basel

verpflichtet. Im Frühjahr 1917 erhielt Schulthess einen Lehrauftrag für „orientalische

Sprachen" mit der Auflage, sich mit Prof. Mez, „falls er wieder hier sein wird" über die

Abhaltung von Vorlesungen und Übungen zu verständigen, wobei Mez das

Vorbestimmungsrecht zugestanden wurde.18 Kurz nach seiner Rückkehr nach Basel

starb Adam Mez jedoch am 29. Dezember 1917. In seiner Würdigung des Verstorbenen

bedauert Mez' Universitätskollege, der Indogermanist Jacob Wackernagel
(1853-1938), dass Mez, erst durch Krankheit, dann durch Kriegsdienst eingeschränkt,

verhältnismässig wenig publizierte, und äussert dann die geradezu prophetischen
Worte: „Freilich dürfen wir hoffen, dass das, was er in langen Jahren ausgedacht und

gefunden hat, an die Oeffentlichkeit gelangen wird: die wunderbaren Schilderungen,
die er, grossen Vorbildern folgend, von der Kultur der islamischen Welt zu geben

vermochte. Es wird dann, dessen dürfen wir uns freuen, die gelehrte Welt erkennen,

was sie an dem Dahingeschiedenen besass und es nicht wusste".19 In der Tat erschien

Mez' magnum opus Die Renaissance des Islams, eine umfassende Darstellung der

islamischen Geschichte und Kultur im 10. Jahrhundert, postum 1922, herausgegeben

16 Zu Socins beeindruckendem wissenschaftlichen Werk vgl. Schoeler 2002b: 73-75; Würsch

2006: 89-104.
17 Staatsarchiv Basel-Stadt, UA XI 3, 1 (1900-1912), Brief des Erziehungsdepartements an die

Regenz der Unversität, 17. Juli 1905.

18 Staatsarchiv Basel-Stadt, UA XI 3, 1 (1917-1920), Brief des Erziehungsdepartements an das

Universitätsrektorat, 19. Februar 1917.

19 Zum Gedächtnis an Prof. Dr. Adam Mez, geboren 8. April 1869, gestorben 29. Dezember 1917-,

UB Basel, Sign. Fz 251:1917 Mez.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 39-55 43

Titelblatt der arabischen Übersetzung der Renaissance des Islams von Adam Mez mit persönlicher

Widmung des Übersetzers, Muhammad 'Abd al-HädT Abü RTda, an Fritz Meier (ÜB Basel,
Sign. Meier 596:1)



44 — Reinkowski und Würsch: 100 Jahre Seminar für Nahoststudien DE GRUYTER

von Hermann Reckendorf. Das Werk wurde ins Arabische, Englische, Polnische,
Russische und Spanische übersetzt und wird bis heute rezipiert.20

Die durch den Ausbruch des Ersten Weltkriegs bedingte Zäsur dürfte auch der

Grund dafür gewesen sein, dass ein Basler Schüler von Adam Mez, Wilhelm
Sarasin-His (1882-1950), der 1907 bei Mez promoviert und danach auch die venia

legendi in Basel erworben hatte, freiwillig darauf verzichtete, an der Universität zu
lehren. In einem auf den 12. Dezember 1914 datierten Brief21 informierte Sarasin

den damaligen Dekan der philosophischen Fakultät, Hans Rupe, über seinen

Rücktritt wegen „der aussergewöhnlichen Verhältnisse, in denen wir gegenwärtig
leben" und kündigte an, sich einer Tätigkeit im Betrieb seines Vaters [d.h. des

Bandfabrikanten Wilhelm Sarasin, 1855-1929] zuzuwenden. Wahrscheinlich haben

neben den Zeitläuften auch die fehlenden Aussichten auf eine besoldete Stelle als

Orientalist an der Universität Basel Sarasins Entscheidung mitbeeinflusst.
Friedrich Schulthess (1868-1922), der nach dem Tod von Adam Mez allein das

Fach der Orientalistik in Basel vertrat, stammte aus einer alteingesessenen Zürcher
Familie22 und hatte zuerst in Basel, Göttingen und Zürich Theologie studiert.23 In

Göttingen war er durch Paul de Lagarde erstmals in Kontakt zur Orientalistik
gekommen und war nach dessen Tod 1891 nach Strassburg gegangen, um bei

Theodor Nöldeke weiterzustudieren. 1894 promovierte er bei Nöldeke. Seinem

Basler Lehrer der Theologie, Franz Overbeck, übersandte Schulthess „als ehemaliger

Hörer" seine Dissertation (Probe einer syrischen Version der Vita St. Antonii.

Leipzig 1894) mit den Worten: bevor ich meine theologischen Kenntnisse ganz

vergesse und blosser Orientalist werde, würde ich gerne noch einmal ein Grenzgebiet

streifen; ich besitze nun zufällig seit mehreren Jahren Euseb's Theophanie,
ed. Lee, von welcher der Herausgeber selbst s.Z. eine vielfach fehlerhafte engl.

Uebersetzung veröffentlicht hat24 Würde sich eine neue Uebersetzung wohl
lohnen?"25 - Wie auch immer Overbecks Antwort ausgefallen ist - das Vorhaben

hat Schulthess nie verwirklicht. Vielsagend ist die Selbstbezeichnung „blosser
Orientalist". Sie ist als später Reflex der althergebrachten Hierarchie zu deuten:

das vornehmste Fach war auch zu Schulthess' Zeit immer noch die Theologie.
1895 habilitierte sich Schulthess in Göttingen, wurde fünf Jahre später dort

zum Titularprofessor ernannt und 1910 als Ordinarius nach Königsberg berufen.

20 So etwa jüngst bei Bauer 2018: 38, 42.

21 Staatsarchiv Basel-Stadt, UA XI 3,1 (1913-1916).

22 Schulthess 1908: Tafel IX (Schulthess zu Hottingen).
23 Vgl. das Vorwort in Schulthess' postum 1922 erschienener Publikation Die Machtmittel des

Islams, III.
24 I.e. On the Theophania or Divine Manifestation of Our Lord and Saviour Jesus Christ, erschienen

1843 in Cambridge.
25 UB Basel, NL 53 B I 314.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 39-55 45

In Königsberg blieb er bis 1914, wechselte dann zunächst nach Strassburg als

Nachfolger des nach Göttingen berufenen Enno Littmann und schliesslich 1917

nach Basel.26

Nachdem sich Schulthess in Basel fest etabliert hatte, setzte er sich offenbar
nachdrücklich für die Gründung eines Instituts für sein Fach ein. Zu Beginn des

Jahres 1919 erklärte sich die Kuratel der Universität „mit der Schaffung einer

semitischen Abteilung des indogermanischen Seminars" einverstanden, wollte
dafür aber keine besonderen Räumlichkeiten zur Verfügung stellen, sondern

schlug vor, dieses neu geschaffene Seminar solle mit dem Indogermanischen
Seminar die Räumlichkeiten teilen.27 Dieser Vorschlag fand offenbar Gehör,

denn im Jahresbericht für das Jahr 1919 konnte Schulthess vermelden, dass das

Seminar auf das Sommersemester 1919 gegründet worden sei. Der Bücherbestand

betrug „28 Werke in 30 Bänden".28 Erstmals im Vorlesungsverzeichnis der
Universität Basel erwähnt wurde das „Orientalische Seminar" im Wintersemester

1919/20. Jacob Wackernagel, Vorsteher des damals seit neun Jahren bestehenden

Indogermanischen Seminars, gewährte dem neu gegründeten Institut Hausrecht

im Domizil der Indogermanisten am Stapfelberg 9. Bis zum Sommersemester 1932

sollte das Orientalische Seminar dort verbleiben.29

Friedrich Schulthess war in erster Linie Sprachwissenschaftler, arbeitete

zur arabischen Dichtung - er edierte die Diwane der altarabischen Dichter
Hätim at-Tä'I und Umayya b. abi s-Salt - und machte sich vor allem als
Erforscher der aramäischen Dialekte einen Namen.30 Zu seinen aramaisti-
schen Forschungsbeiträgen gehört auch die Edition und deutsche Übersetzung

der älteren syrischen Version31 des letztlich auf das indische
Pancatantra zurückgehenden Fürstenspiegels Kalila wa-Dimna.32 In seiner
Rezension schreibt Theodor Nöldeke anerkennend über seinen früheren
Schüler: „...er hat erfüllt, was man von einem so tüchtigen Kenner der

26 Schulthess 1922: IV. Zu Schulthess' Berufung nach Königsberg vgl. Tilitzki 2012: 309-310.
27 Brief der Kuratel an die philologisch-historische Abteilung der philosophischen Fakultät, 3.

Januar 1919.

28 Staatsarchiv Basel-Stadt, CC lp (1914-1941).

29 Danach folgten mehrere Umzüge. Von 1932-1940 befand sich das Orientalische Seminar am

Rheinsprung 21, von 1940-1942 am Münsterplatz 19, von 1943-1970 am Rheinsprung 20, von
1970-1993 am Hirschgässlein 21 und von 1993-2008 an der Missionsstrasse 64A. Der bisher
letzte Umzug fand 2008 statt, an die Maiengasse 51.

30 Vgl. dazu Mathys 2002: 65-67.
31 Dazu Riedel 2011: 386-394.
32 Kahla und Dimna, erschienen 1911 in Berlin, ist 100 Jahre später von De Gruyter wieder

aufgelegt worden.



46 Reinkowski und Würsch: 100 Jahre Seminar für Nahoststudien DE GRUYTER

Sprache und exakten Philologen verlangen konnte. Besser hätte es nicht
leicht einer gemacht."33

Mit welcher philologischen Akribie Schulthess arbeitete, und wie methodisch

er dabei vorging, zeigt seine auch kulturvergleichend interessante Untersuchung

Zurufe an Tiere im Arabischen.3'* Obwohl er offenbar nicht auf Resultate eigener

Feldforschung zurückgreifen konnte - er regt solche im Vorwort der Untersuchung

an - erschloss Schulthess mit dieser Studie der arabischen Lexikographie
und Dialektologie ein reizvolles neues Spezialgebiet.

Am 4. Januar 1922 starb Friedrich Schulthess mitten aus seiner Tätigkeit
heraus im Alter von erst 54 Jahren. Offenbar war es keine Frage, das erst
zweieinhalb Jahre bestehende Fach der Orientalistik an der Universität Basel weiter
bestehen zu lassen, zumal mit Rudolf Tschudi (1884-1960) ein tüchtiger junger
Forscher bereit war, die Nachfolge zu übernehmen. Tschudi, in Glarus geboren,
aber in Basel aufgewachsen, hatte sein Studium 1904 in Basel begonnen, mit
Georg Jacob (1862-1937) in Erlangen jedoch einen Lehrer gefunden, der seinen

Forschungsinteressen in idealer Weise entgegenkam. 1910 promovierte Tschudi

bei Jacob mit einer Dissertation über das Äsafnäme des Lutf! Pascha. Nach der

Promotion wurde er Assistent von Carl Fleinrich Becker am Seminar für
Geschichte und Kultur des Hamburger Kolonialinstituts. 1911 übersiedelte er

nach Tübingen, um sich dort auf die Habilitation vorzubereiten. Als der Erste

Weltkrieg ausbrach, wurde Tschudi jedoch, noch bevor er sich habilitiert hatte,

ans Hamburger Kolonialinstitut berufen, als Nachfolger Beckers, der 1913 einem

Ruf nach Bonn gefolgt war. Nach dem Krieg kehrte Tschudi in die Schweiz

zurück, zunächst nach Zürich als ausserordentlicher Professor für orientalische

Sprachen, dann nach Basel als Nachfolger von Friedrich Schulthess. Bis 1949

leitete Rudolf Tschudi die Geschicke des Basler Orientalischen Seminars.
Obwohl er 1929 einen Ruf nach Göttingen erhielt, blieb er Basel treu.35

Tschudis hauptsächliches Arbeitsgebiet war die osmanisch-türkische Sprache

und Kultur sowie die Geschichte des Osmanischen Reiches im Wechselspiel der

zeitgenössischen politischen Kräfte. Sein wissenschaftliches Profil prägte auch das

Lehrangebot des Basler Orientalischen Seminars: Neben das Arabische trat nun
auch das Türkische - und die dritte Hauptsprache der islamischen Kulturgeschichte,
das Neupersische. Dagegen löste sich das Seminar von der Semitistik, die in der

Folge wieder näher zur theologischen Fakultät (Lehrstuhl Altes Testament) rückte.

33 Nöldeke 1911: 578.

34 Schulthess 1912. Postum erschien die Ergänzung: „Noch einige Zurufe an Tiere"; Schulthess

1923: 14-19.

35 Zu Tschudis wissenschaftlichem Werdegang vgl. Taeschner 1961: 4-5 und Meier 1962:138-141.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 39-55 47

Von der immensen Korrespondenz, die Tschudi mit Fachkollegen führte -
man kann durchaus von einem internationalen Netzwerk sprechen - legen die in
seinem Nachlass erhaltenen Briefe beredtes Zeugnis ab.36 Sie sind eine

unschätzbare, wissenschaftlich noch kaum ausgewertete Quelle für die
Geschichte der deutschsprachigen Orientalistik in der ersten Hälfte des 20.

Jahrhunderts.
Hervorzuheben ist ferner Rudolf Tschudis Sammlungstätigkeit - schon

früh hatte er damit begonnen, arabische, persische und osmanisch-türkische
Handschriften zu erwerben. Er pflegte eine enge Beziehung zur Basler

Universitätsbibliothek, die ihm den grössten Teil ihres orientalischen Handschriftenbestandes

verdankt.37 Auch setzte er sich selbstlos für universitäre Belange

ein, beispielsweise als langjähriger Vorsteher der Bibliothekskommission der

Universität oder in seinen erfolgreichen Bemühungen um die Einrichtung der

Ägyptologie in Basel.

Tschudis wissenschaftliches Œuvre ist nicht sehr breit, aber exklusiv und

Ergebnis grosser Sorgfalt und hoher Ansprüche an sich selbst. Als Beispiel sei

hier sein Beitrag für die Festschrift zum 70. Geburtstag seines Lehrers Georg Jacob,

„Ein Schreiben Sülejmäns I. an Ferdinand I.",38 herausgegriffen. Er ist typisch für
Tschudis wissenschaftliche Interessen: zum einen wird in dem Beitrag ein Thema

aus der Geschichte des Osmanischen Reiches behandelt, zum anderen liegt ihm
eine Handschrift zugrunde, ein Gebiet orientalistischer Forschung, das Tschudi
zeitlebens besonders am Herzen lag. Das in der Basler Universitätsbibliothek
aufbewahrte Dokument (Sign. AN V 33) ist ein Schreiben, das der osmanische

Sultan Süleyman (reg. 1520-1566, in europäischen Quellen meist „der Prächtige"
genannt) Ende März/Anfang April 1535 aus Bagdad an den Habsburger Fürsten

Ferdinand gerichtet hat. Tschudi verortet das Dokument zunächst in seinem
historischen Kontext: Ferdinand war mit Johann Zapolya, dem Protégé Süley-

mans, in einen Streit um das Königreich Ungarn verwickelt und von Zapolya
beschuldigt worden, für die Hinrichtung des venezianischen Abenteurers Ludo-

vico Gritti, der in Ungarn als Bevollmächtigter Süleymans ein undurchsichtiges
Spiel getrieben hatte, mitverantwortlich gewesen zu sein. Ferdinand hatte dem

osmanischen Sultan mehrmals über Grittis Tod berichtet, Zapolyas Vorwurf strikt

von sich gewiesen und sich überdies über Gebietsübergriffe Zapolyas beklagt. In
dem vorliegenden Schreiben versichert Süleyman Ferdinand seiner Freundschaft

und lässt ihn wissen, er habe Zapolya angewiesen, sich an den bestehenden

Vertrag zu halten und Gebiete, die er sich unrechtmässig angeeignet habe,

36 UB Basel, Sign. NL 287.

37 Vgl. dazu Meier 1962: 138-139.

38 Tschudi 1932: 317-328.



48 — Reinkowski und Würsch: 100 Jahre Seminar für Nahoststudien DE GRUYTER

zurückzugeben. Tschudis Edition und deutsche Übersetzung des Dokuments

bezeugen philologische Expertise, seine kodikologischen Anmerkungen grosse

Erfahrung im Umgang mit Handschriften. Die Art und Weise, wie er das Dokument

in die osmanisch-habsburgische Staatskorrespondenz einordnet, verrät
überdies eine solide Kenntnis der einschlägigen Quellen. Der ganze Beitrag
dokumentiert mustergültig Tschudis methodische Herangehensweise und seinen

genauen Blick für historische Zusammenhänge.
1949 trat RudolfTschudi im Alter von 65 Jahren von seinem Amt zurück, um Fritz

Meier (1912-1998) als Nachfolger Platz zu machen. Meiers wissenschaftliches Werk

und seine Bedeutung für die Islamwissenschaft des 20. Jahrhunderts sind mehrfach

ausführlich gewürdigt worden.391937 hatte er bei Tschudi mit einer Dissertation über

den Mystiker Abü Ishäq al-Käzarünl promoviert40 1941 folgte die Habilitation, eine

Untersuchung über die persische Dichterin Mahsaü (12. Jahrhundert), und zugleich
über die poetische Gattung des Vierzeilers, insbesondere über dessen Entstehung
und Herkunft.41 Mit dem Thema seiner 1942 gehaltenen Antrittsvorlesung „Über das

Wesen der islamischen Mystik" war ein Forschungsgebiet benannt, das Meier
zeitlebens beschäftigen sollte: das Phänomen religiöser Erfahrung. 1946-1948 weilte er

als Gastprofessor für Persisch in Alexandria, darauf folgte das Basler Ordinariat. Bis

zur Emeritierung 1982 vertrat Meier das Fach Islamwissenschaft in Basel; eine

Berufung nach Harvard schlug er aus.

In seiner Lehre verzichtete Fritz Meier auf das Türkische, dafür widmete er sich

dem Arabischen und Persischen in einer bis dahin in Basel noch nie vertretenen
Vielfalt. Philologische Gründlichkeit bestimmte bei ihm das Studium dieser beiden

Sprachen, daneben vermittelte Meier die Kenntnis ihrer klassischen Literaturen

sowie der islamischen Kultur- und Religionsgeschichte und insbesondere der

islamischen Mystik, des Sufismus. Auch Volkskundliches - Meier hatte auch bei

Karl Meuli studiert - kam nicht zu kurz. Sozusagen alle Themen von Meiers Lehre

waren auch Themen seiner Forschung, deren Ergebnisse in zahlreiche Publikationen

Eingang fanden.42

Meiers intensive Quellenlektüre und Forschungstätigkeit bezeugt ferner seine

grosse Sammlung unveröffentlichten Materials. Einiges davon war bereits für
geplante Veröffentlichungen ausgearbeitet, anderes ist wertvolle Grundlage für

39 Umfassend von Gudrun Schubert, in: Encyclopaedia Iranica, s.v. Meier, Fritz [nur online];
Schubert 2000: 5-10. Vgl. auch van Ess 1998: 153-157; Schimmel 1999: 144-148; Landolt 2000;

143-146; Radtke 2000: 1-7; Radtke 2001: 369-376.

40 Meier 1948.

41 Meier 1963.

42 Vgl. das Schriftenverzeichnis auf der Webseite der Universitätsbibliothek Basel: https://
www.ub.unibas.ch/digi/alOO/kataloge/nl-323-detailverzeichnisse/schriftenverzeichnis_meier_

fritz.pdf [abgerufen am 19.12.2018].



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 39-55 49

weitere Studien. So konnte zum Beispiel der zweite Band der Mahsati, der

Volksroman über Mahsati und Amlr Ahmad, postum noch veröffentlicht werden,43 und
Tobias Nünlist wertete Meiers reiche Quellenbelege zur islamischen Dämonologie
in seiner Habilitationsschrift aus.44 Von Meiers wissenschaftlichem Nachlass45

harrt der grösste Teil noch seiner Erschliessung.
Auf Fritz Meier folgte Gregor Schoeler (geb. 1944). Er hatte von 1982 bis 2009

den Lehrstuhl für Islamwissenschaft in Basel inne. Schwerpunkte seiner

Forschung sind die frühislamische Überlieferung über das Leben des Propheten
Mohammed, die arabische Dichtung, das Fortleben antiker Wissenschaftstradition

in abbasidischer Zeit (Poetik, Rhetorik, Literaturtheorie) sowie die Kodikologie - er
erfasste und beschrieb u.a. arabische Handschriften für das Verzeichnis der

orientalischen Handschriften in Deutschland, VOHD.

Bedeutende Forschungsbeiträge - was sich auch an ihrer Rezeption ablesen

lässt - lieferte Schoeler zur frühen islamischen Überlieferung über die Vita des

Propheten46 und das Verhältnis von Mündlichkeit und Schriftlichkeit in
frühislamischer Zeit.47 Sein Interesse an der klassischen arabischen Literatur bezeugt
die monumentale Edition und englische Übersetzung von Abü l-'Alä' al-Ma'arrls
(gest. 1058) Risälat al-gufrän (zusammen mit Geert Jan van Gelder), 2 Bde. New

York 2013-2014. Eine Vorarbeit dazu war die deutsche Übersetzung der in der

Risäla enthaltenen, mit satirischen Elementen gespickten Jenseitsreise.48

Obwohl die Arabistik bei Gregor Schoeler im Vordergrund stand, hat er in
der Lehre stets auch das Persische vertreten und auch im Fachbereich Iranistik
publiziert. Ein Beispiel dafür ist seine auch interdisziplinär interessante Studie

über die 'Lücke' in der epischen Überlieferung Irans.49 Darin erklärt Schoeler die

merkwürdige Tatsache, dass in der nationalen Überlieferung Irans, insbesondere

in Firdawsis Sähnäma, die historisch so bedeutenden Epochen der Meder,
Achämeniden und Seleukiden nahezu unbekannt sind und von den Parthern

(Arsakiden), die Iran immerhin rund 500 Jahre regierten, kaum mehr als ein

paar Namen überliefert werden. Zur Erklärung zieht er eine Theorie von der

Struktur mündlicher Überlieferung heran, die vom Ethnologen Jan Vansina
entwickelt wurde. Danach ist die Vorstellung von der Vergangenheit dreifach

gegliedert. Reich sind die Quellen über die Vorzeit (Ursprungsmythen und Sagen

von Kulturheroen) und über die rezente Zeit (historische Quellen) - dazwischen

43 Meier 2005.

44 Nünlist 2015.

45 UB Basel, NL 323.

46 Schoeler 1996.

47 Schoeler 2002a.

48 Abü l-'Alä' al-Ma'arri (2002).

49 Schoeler 1998; 373-392.



50 — Reinkowski und Wiirsch: 100 Jahre Seminar für Nahoststudien DE GRUYTER

befindet sich eine sich stets verschiebende Lücke (Vansina: floating gap). Grund

für dieses Phänomen ist die Tatsache, dass über eine gewisse Zeittiefe hinaus die

Chronologie nicht mehr gehalten werden kann, wenn sie nicht durch schriftliche
Quellen gestützt wird. In der iranischen nationalen Tradition liefen, wie Schoeler

nachweist, nur in der dritten, rezenten Phase mündliche und schriftliche
Überlieferung nebeneinander her. Für die Zeit davor existierte nur noch eine mündliche

Tradition, weil die alt- und mittelpersischen Zeugnisse nicht mehr

zugänglich waren (die Kenntnis der Keilschrift und der aramäischen Schrift, in
der sie abgefasst waren, war inzwischen verloren gegangen). Da die mythische
Vorzeit durch eine zusätzliche (ebenfalls mündliche) religiöse Tradition
geschützt war, ist sie viel besser dokumentiert als die mittlere Zeit der 'Lücke',
für die nur eine säkular-nationale mündliche Überlieferung existierte.

Das Gebiet des Persischen betrifft auch Schoelers jüngstes Buch über die

Rätselprinzessin Turandot, das er zusammen mit Youssef Mogtader, viele Jahre

Lektor für Persisch am Basler Orientalischen Seminar, verfasst hat.50 Grundlage der

Untersuchung dieses auch nach Europa gewanderten und literarisch-musikalisch

adaptierten (Gozzi, Schiller, Puccini) Märchenstoffes ist ein wegweisender Aufsatz

Fritz Meiers über die Turandot aus dem Jahr 1941.51 Für die Edition griffen Schoeler

und Mogtader auf Kopien der persischen Handschriften der Turandoterzählung
zurück, die sich in Meiers Nachlass befanden.

Eine Darstellung der Basler Arabistik des 20. Jahrhunderts wäre nicht
vollständig ohne Alfred Bloch (1915-1983), der zwar nie den Lehrstuhl für orientalische

Philologie bzw. Islamwissenschaft innehatte, aber als Ordinarius für Vergleichende

Sprachwissenschaft mit besonderer Berücksichtigung der Indologie52 ein Nachbarfach

an der Universität Basel betreute. Bloch hatte ein besonderes Interesse an der

altarabischen Sprache und Dichtung. Er steuerte zu diesem Spezialgebiet zwei

wichtige Publikationen bei, eine Monographie über Vers und Sprache im Altarabischen

(Basel 1946) und den Aufsatz „Qasida"53 über die zentrale - und
angesehenste - Gattung der arabischen Dichtung. Blochs Beiträge zur Arabistik
wurden auch von den Basler Fachorientalisten in ihrer Bedeutung gewürdigt. Als

Rudolf Tschudi 1949 vom Eidgenössischen Politischen Departement - dem
Vorläufer des heutigen EDA - gebeten wurde, darzulegen, was in der Basler Universität
für das Studium der arabischen Sprache und Kultur getan würde - es ging um die

damaligen Beziehungen zwischen der Schweiz und Ägypten - nannte er Bloch

ausdrücklich und liess die Erläuterung folgen: „In den letzten Jahren hat einer

50 Schoeler 2017.

51 Meier 1941: 1-27. Nachtrag: 415-421.

52 Vgl. dazu Wächter 2002: 124-125.

53 Bloch 1948: 106-132.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1): 39-55 51

meiner jüngeren Kollegen, Herr Dr. Alfred Bloch, zwei arabistische Arbeiten

verfasst, die bei den europäischen Fachgenossen hohe Anerkennung gefunden
haben und zweifellos auch die Gelehrten in Kairo lebhaft interessieren werden."54

Jüngste Entwicklungen seit 2010

Seit dem Jahr 2010 ist Maurus Reinkowski Professor für Islamwissenschaft am
Seminar. Seine Forschungsschwerpunkte liegen auf der neueren und neuesten
Geschichte des Nahen Ostens und des östlichen Mittelmeerraums. Unter allen

Vorgängern kommt sein Profil dem vom Rudolf Tschudi am nächsten, der in den

Jahren 1922-1949 das Seminar leitete. Klassisch islamwissenschaftliche Inhalte
in Lehre und Forschung finden sich weiterhin am Seminar, prominent vertreten

vor allem durch Professorin Renate Würsch.

Mit der Einführung eines neuen osmanistischen bzw. türkeikundlichen
Schwerpunktes wird Türkisch seit 2010 wieder direkt am Seminar unterrichtet.
Leider gelang es wegen fehlender Mittel nicht, das Persische als dritte Sprache

(neben Arabisch und Türkisch) zu halten. Mit dem Herbstsemester 2013 musste

der Unterricht in dieser Sprache eingestellt werden.
Drei wichtige, mit einander eng zusammenhängende Entwicklungen haben

das Seminar in den 2010er Jahren geprägt. Mit der Auflösung des bi-fakultären
(gemeinsam von Philosophisch-Historischer und Theologischer Fakultät
getragenen) Departements Religionswissenschaften wechselte das Seminar im Jahr
2012 in das Departement Gesellschaftswissenschaften. Eine zweite Änderung

war im Jahr 2013 die Umbenennung des Seminars von Orientalisches Seminar in
Seminar für Nahoststudien. In einem dritten Schritt wurde 2013 das
Masterstudienfach Islamwissenschaft in Near & Middle Eastern Studies umbenannt,
gefolgt von der ab 2019 wirksamen Neuausrichtung des Bachelorstudienfaches

Islamwissenschaft hin zu Nahoststudien.
Das Bachelorstudienfach Nahoststudien und das Masterstudienfach Near &

Middle Eastern Studies verstehen sich als thematisch und regional ausgerichtete

Studienfächer, die sich mit geschichts- und sozialwissenschaftlichen
Themen des Nahen Ostens sowie mit religions- und kulturwissenschaftlichen

Fragestellungen des Islams und muslimischen Lebenswelten in neuerer
Geschichte und Gegenwart beschäftigen.

Die Nahoststudien beteiligen sich an zahlreichen gemeinsamen Unternehmungen

des Departements Gesellschaftswissenschaften: der Graduate School for
Social Sciences (G3S), dem Masterstudiengang Changing Societies und der

54 Brief vom 18. Juli 1949, UB Basel, NL 323 : F 923, 61.



52 — Reinkowski und Würsch: 100 Jahre Seminar für Nahoststudien DE GRUYTER

gemeinsamen sozialwissenschaftlichen Methodenausbildung auf Bachelor- und
Masterebene.

Die Umbenennung des Seminars und die Neuausrichtung der Studienfächer

verdanken sich der Dynamik, die sich aus der Einbettung in die
Gesellschaftswissenschaften ergab. Seminarinterne Überlegungen traten hinzu: So

könnte man im Begriff «Orientalisches Seminar» den Vorzug sehen, einen

möglichst allgemein gehaltenen Dachbegriff für den Zusammenschluss von
Fächern wie Japanologie, Sinologie, Indologie und Islamwissenschaft
bereitzustellen. Eine solche Fächervielfalt im Bereich der «aussereuropäischen»
Kulturen kann aber die Universität Basel nicht bieten. Zudem wollte das

Seminar allgemeinen Veränderungen in der internationalen Wissenschaftslandschaft

gerecht werden, in der das Begriffsfeld «Orient», «Orientalistik»,
«orientalisch» wegen seiner exotisierenden und zugleich abwertenden
Konnotationen nicht mehr gebräuchlich ist. Gewiss ist auch der Begriff «Naher

Osten» auf eurozentristische und koloniale Weltsichten zurückzuführen.
Nichtsdestotrotz hat sich der Begriff in der Selbstbezeichnung der Menschen

in der Region durchgesetzt, die sich selbst zwischen dem näherliegenden
Westen und dem Fernen Osten verorten, so dass die Bezeichnung des

«Nahen Osten» eine praktische Legitimität besitzt. Der Begriff «Nahoststudien»

findet sich an mehreren deutschsprachigen Universitäten (Halle, Marburg,
München, Tübingen,) sowie an einigen prominenten internationalen Universitäten

(Harvard, Princeton).
Die Gesamtorientierung des Seminars für Nahoststudien in Basel weicht vom

üblichen Profil islamwissenschaftlicher Standorte ab: Der thematische und
zeitliche Schwerpunkt liegt in Basel auf der politischen, sozialen und intellektuellen
Geschichte des spät- und post-osmanischen Nahen Ostens ab dem 19. Jahrhundert
sowie in politischen und gesellschaftlichen Entwicklungen in Zeitgeschichte und

Gegenwart. Geographisch gesehen liegt der Schwerpunkt auf den historischen

Kerngebieten des Osmanischen Reichs, also im sogenannten «Kleineurasien»,
das sich zusammensetzt aus den Regionen Südosteuropa, Anatolien, Kaukasus,

Levante, Mesopotamien, arabische Halbinsel und Ägypten.
Anschaulich wird diese Ausrichtung am Beispiel des in den Jahren 2013-2018

am Seminar angesiedelten Forschungsprojekts SIBA - Visuelle Zugänge zur
vergleichenden Lebensweltforschung in Jugoslawien und in der Türkei. Das SIBA-Team

um die SNF-Förderungsprofessorin Natasa Miskovic untersuchte den Alltag
ehemals osmanischer Städte (Sarajevo - Istanbul - Belgrad - Ankara) in den

1920er und 1930er Jahren. Im Mittelpunkt standen nicht schriftliche Quellen,
sondern Pressefotografien aus den Archiven der grossen Tageszeitungen Jugoslawiens

und der Türkei.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(1); 39-55 53

Als zweites Beispiel für diesen Ansatz sei die gemeinsam mit Hans-Lukas

Kieser (Universität Zürich / University of Newcastle, Australien) konzipierte
Konferenzreihe «Osmanisch-türkischer Kataklysmus 1912-1922» genannt. In
Basel selbst fanden in diesem Zusammenhang die beiden internationalen
Tagungen The Ottoman Cataclysm: Its Beginnings (2013) und Between Realpolitik
and Utopia. A Century with the Balfour Declaration (2017) statt.

Im Bereich der Ausrichtung von Konferenzen war eine weitere grössere

Unternehmung des Seminars die Durchführung des 26. Kongress der Union

Européenne des Arabisants et Islamisants (UEAI) 2012 in Basel.55

Das Seminar für Nahoststudien ist innerhalb der Schweiz mit den anderen

islamwissenschaftlichen bzw. nahostbezogenen Standorten sehr gut vernetzt. Zu

nennen ist hier die Zusammenarbeit in der Schweizerischen Asiengesellschaft und
Schweizerischen Gesellschaft Mittlerer Osten und Islamische Kulturen (SGMOIK).

Herauszuheben ist zudem die seit 2012 von den Universität Basel und Zürich

geführte SUK-Doktoratskooperation in Islamwissenschaft und Middle Eastern

Studies (MUBIT). Im Rahmen von MUBIT finden alljährlich in Basel internationale

Doktorandenworkshops statt, die grossen Zuspruch gefunden haben.

Zudem hat sich in den letzten Jahren eine enge Zusammenarbeit mit dem

Orientalischen Seminar der Albert-Ludwigs-Universität in Freiburg i. Br.

(vertreten durch Prof. Tim Epkenhans) ergeben.
Das Seminar für Nahoststudien kämpft, wie andere vergleichbare Einrichtungen,

mit dem Widerspruch zwischen einer sehr geringen Ausstattung als

«Orchideenfach» und ständig wachsenden Erwartungen aus Gesellschaft,
Medien und Universität an das Seminar, politische, religiöse und gesellschaftliche

Entwicklungen unter Musliminnen und Muslimen zu erläutern. Das Seminar

für Nahoststudien muss weiterhin einen Weg finden, einerseits diesen

Ansprüchen gerecht zu werden und andererseits hohe Qualität in der Lehre

und internationale Sichtbarkeit in der Forschung zu gewährleisten.

Bibliographie

Abu l-'Alä' al-Ma'arrl (2002): Paradies und Hölle. Die Jenseitsreise aus dem „Sendschreiben
über die Vergebung". Aus dem Arabischen übersetzt und herausgegeben von Gregor
Schoeler. München: C.H. Beck.

Abu l'Alä' al-Ma'arrl (2013-2014): The Epistle of Forgiveness. Hrsg. und übers, von Gregor
Schoeler und Geert Jan van Gelder, l-ll. New York: New York University Press.

Bauer, Thomas (2018): Warum es kein islamisches Mittelalter gab. München: C.H. Beck.

Bloch, Alfred (1946): Vers und Sprache im Altarabischen. Basel: Verlag für Recht und Gesellschaft.

55 Reinkowski/Winet 2016.



54 Reinkowski und Würsch: 100 Jahre Seminar für Nahoststudien DE GRUYTER

Bloch, Alfred (1948): „QasTda". Asiatische Studien 2: 106-132.
Ess, Josef van (1998): „Fritz Meier (10.6.1912-10.6. 1998)". In: Jahrbuch der Heidelberger

Akademie der Wissenschaften für 1998. Heidelberg: Winter, 153-157.

Kaiila und Dimna (1911): Syrisch und deutsch von Friedrich Schulthess. Berlin: Reimer.

Landolt, Hermann (2000): „Fritz Meier [1912-1998]". Studio Iranica 29: 143-146.

Louca, Anouar (1970): Jean Humbert, 1792-1851, arabisant genevois. Genève: Association

suisse-arabe.

Mantl, Norbert (1993): Aloys Sprenger: Der Orientalist und Islamhistoriker aus Nassereith in
Tirol. Zum 100. Todestag am 19. Dezember 1993. Nassereith: Selbstverlag der Gemeinde

Nassereith.

Mathys, Hans-Peter (2002): Semitistik und Hebraistik. In: Die Sprachwissenschaft in Basel

1874-1999. Akten des Symposiums vom 30. Oktober 1999. Hrsg. von Rudolf Wächter.

Basel: Schwabe, 61-71.

Meier, Fritz (1941): „Turandot in Persien". Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesell¬

schaft 95: 1-27. Nachtrag: 415-421.
Meier, Fritz (1948): Die Vita des Abu Ishäq al-Käzarünl. Nach dem arabischen Grundwerk von HatJb

Imäm AbQ Bakr Muhammad b. 'Abdalkarim, persisch bearb. von Mahmüd b. 'Utmän. Leipzig:
F.A. Brockhaus.

Meier, Fritz (1962): „Rudolf Tschudi t (1884-1960)". Der Islam 38: 138-141.

Meier, Fritz (1963): Die schöne Mahsati. Ein Beitrag zur Geschichte des persischen Vierzeilers.

Wiesbaden: Steiner.

Meier, Fritz (2005): Der Volksroman über Mahsati und Amir Ahmad. Hrsg. von Gudrun Schubert

und Renate Würsch. Leiden: Brill.
Nöldeke, Theodor (1911): „Kaiila und Dimna, Syrisch und deutsch von Friedrich Schultheß"

[Rez.] Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 65: 578-588.
Nünlist, Tobias (2015): Dämonenglaube im Islam. Berlin: De Gruyter.
On the Theophania or Divine Manifestation of Our Lord and Saviour Jesus Christ (1843):

Translated into English with notes, from an ancient Syriac version of the Greek original
now lost ed. by Samuel Lee. Cambridge: Duncan and Malcolm.

Pfister, Rudolf (1972): „Hottinger, Johann Heinrich". Neue Deutsche Biographie 9: 656-657.
Radtke, Bernd (2000): „Fritz Meier (10.6.1912-10.6. 1998)". Persica 16: 1-7.
Radtke, Bernd (2001): „Fritz Meier (10.6.1912-10.6. 1998)". Oriens 36: 369-376.
Reinkowski, Maurus / Winet, Monika (Hrsg.) (2016): „Arabic and Islamic Studies in Europe and

Beyond". Proceedings of the 26th Congress of the Union Européenne des Arabisants et

Islamisants, Basel 2012. Leuven: Peeters.

Riedel, Dagmar (2011): „Kaiila wa Demna, I. Redaction and circulation". In: Encyclopaedia
Iranica. Hrsg. von Ehsan Yarshater, Vol. XV. London: Routledge and Kegan Paul, 386-394.

Schimmel, Annemarie (1999): „In memoriam Fritz Meier". Die Welt des Islams 39(2): 144-148.
Schoeler, Gregor (1996): Charakter und Authentie der muslimischen Überlieferung über das

Leben Mohammeds. Berlin: De Gruyter. Ins Englische übersetzt u.d.T.: The biography of
Muhammad. Nature and authenticity. New York: Routledge, 2011.

Schoeler, Gregor (1998): „Die 'Lücke' in der nationalen Tradition Irans". In: Annäherung an das

Fremde. Hrsg. von Holger Preissler und Heidi Stein. [XXVI. Deutscher Orientalistentag vom
25. bis 29.9. in Leipzig. ZDMG. Suppl. XI], Stuttgart: Steiner, 373-392.

Schoeler, Gregor (2002a): Écrire et transmettre dans les débuts de l'Islam. Paris: Presses univer¬

sitaires de France. Ins Englische übersetzt u.d.T.: The genesis of literature in Islam. From the

aural to the read. Edinburgh: Edinburgh University Press 2009.



DE GRUYTER ASIA 2019: 73(1): 39-55 55

Schoeler, Gregor (2002b): Orientalische Philologie und Sprachwissenschaft. In: Die Sprach¬

wissenschaft in Basel 1874-1999. Akten des Symposiums vom 30. Oktober 1999. Hrsg. von

Rudolf Wächter. Basel: Schwabe, 72-82.
Schoeler, Gregor / Mogtader, Youssef (2017): Turandot, die persische Märchenerzählung.

Edition, Übersetzung, Kommentar. Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag.
Schoeler, Gregor / Schubert, Gudrun (1994): „75 Jahre Orientalisches Seminar, 100 Jahre

Islamwissenschaft an der Universität Basel". Asiatische Studien 48: 1409-1413.
Schubert, Gudrun (2000): „Fritz Meier (1912-1998)". Zeitschrift der Deutschen Morgenländ¬

ischen Gesellschaft 150: 5-10.
Schubert, Gudrun: „Meier, Fritz". In Encyclopaedia Iranica. Hrsg. von Ehsan Yarshater. [nur

online, http://www.iranicaonline.org/articles/meier-fritz-l, abgerufen am 19.12.2018],

Schubert, Gudrun (2018): Verzeichnis der Schriften von Fritz Meier, https://www.ub.unibas.ch/
digi/al00/kataloge/nl-323-detailverzeichnisse/schriftenverzeichnis_meier_fritz.pdf (abgerufen

am 12/19/2018).
Schulthess, Friedrich (1912): Zurufe an Tiere im Arabischen. Berlin: Königliche Akademie der

Wissenschaften.

Schulthess, Friedrich (1922): Die Machtmittel des Islams. Zürich: Schulthess & Co.

Schulthess, Friedrich (1923): „Noch einige Zurufe an Tiere". Zeitschrift für Semitistik und ver¬

wandte Gebiete 2: 14-19.
Schulthess, Hans (1908): Die Familie Schulthess von Zürich. Festschrift zur Feier des

einhundertundfünfzigsten Bestehens der Schulthess'schen Familienstiftung. Zürich:

Schulthess & Co.

Sitzler, Kim (1997): „Dignitas Arabicae. Johann Ludwig Frey, ein Typus der orthodox-protestan¬
tischen Arabistik". In: Im Spannungsfeld von Gott und Welt. Beiträge zu Geschichte und

Gegenwart des Frey-Grynaeischen Instituts in Basel 1747-1997. Hrsg. von Andreas Urs

Sommer. Basel: Schwabe, 243-258.
Socin, Albert (1867): De 'Alkamae El Fahl carminibus et vita. Adjecto textu Arabico adhuc

inedito. Halis Saxonum: Typis F.L. Metzgeri Lipsiensis.
Taeschner, Franz (1961): „Rudolf Tschudi (1884-1960)". Zeitschrift der Deutschen Morgen¬

ländischen Gesellschaft 111: 4-5.
Tilitzki, Christian (2012): Die Albertus-Universität Königsberg. Berlin: Akademie-Verlag.
Tschudi, Rudolf (1932): „Ein Schreiben Sütejmäns I. an Ferdinand I". In: Festschrift Georg Jacob

zum siebzigsten Geburtstag, 26. Mai 1932. Hrsg. von Theodor Menzel. Leipzig: Harrassowitz

Verlag, 317-328.
Verzeichniss der Vorlesungen an der Universität Basel im Sommer-Semester 1871. Basel:

Universität.
Wächter, Rudolf (2002): „Vergleichende Sprachwissenschaft". In: Die Sprachwissenschaft in

Basel 1874-1999. Akten des Symposiums vom 30. Oktober 1999. Hrsg. von Rudolf Wächter.
Basel: Schwabe, 112-129.

Würsch, Renate (2006): „Albert Socin (1844-1899)". In: Palaestina exploranda. Studien zur
Erforschung Palästinas im 19. und 20. Jahrhundert anlässlich des 125jährigen Bestehens des

Deutschen Vereins zur Erforschung Palästinas. Hrsg. von Ulrich Hübner. Wiesbaden:

Harrassowitz Verlag, 89-104.
Zeller, Rosmarie (2007): „Hottinger, Johann Heinrich". In: Historisches Lexikon der Schweiz,

Bd. Vol. 6. Hrsg. Marco Jorio. Basel: Schwabe, 490-491.
Zum Gedächtnis an Prof. Dr. Adam Mez, geboren 8. April 1869, gestorben 29. Dezember 1917

(1917): Basel.




	100 Jahre Seminar für Nahoststudien in Basel

