Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =

Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 73 (2019)

Heft: 4

Artikel: Auf den Leib eingeschrieben, auf das Foto gebannt? : Fotografische

Konturen des muslimischen Leibes in Russisch-Mittelasien vor 1917.
Ein Versuch zur historischen Korpersoziologie

Autor: Sidikov, Bakhodir
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869376

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887

Bakhodir Sidikov*

Auf den Leib eingeschrieben, auf das Foto gebannt? -
Fotografische Konturen des muslimischen Leibes

in Russisch-Mittelasien vor 1917. Ein Versuch zur
historischen Korpersoziologie

https://doi.org/10.1515/asia-2019-0022

Inscribed on the body, locked within the photo? -
Photographic contours of Muslim body in Russian Central
Asia before 1917. An essay of historical sociology of the body

Abstrakt: Der folgende Beitrag besteht aus zwei Teilen. Im ersten Teil werden
sowohl theoretische Uberlegungen und Konzepte wie auch methodologische
Anndherungen an das oben angekiindigte Thema vorgestellt. Im zweiten Teil
werden ausgewadhlte historische Ansichtskartenfotografien aus Russisch-Mittel-
asien vor 1917 praxeologisch (praxistheoretisch) analysiert mit dem Ziel, rele-
vante historische Inhalte zu generieren. Der Zeitraum der Analyse orientiert sich
an dem Aufkommen der Ansichtskarte an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhun-
dert. In dieser Zeit etabliert sie sich in Europa bzw. Russland als das erste
globale Massenkommunikationsmedium.’

Schliisselworter: Korpersoziologie, Islam, Russisch-Mittelasien, muslimischer
Leib, Praxeologie

Abstract: The following article addresses the topic of historical Muslim social
bodies in Russian Central Asia. The main source of investigation are photo-
graphic images provided by old vintage postcards from the region in question.
The author differentiates between the notions “physical body” and “social body”
arguing that Muslim social bodies were a product — as nexus of doings and
sayings — of Islamicate society.

1 Holzheid 2011.

*Corresponding author: Bakhodir Sidikov, Institut fiir Islamwissenschaft und Neuere Orienta-
lische Philologie, Lerchenweg 36, Bern 3012, Switzerland.
E-mail: bakhodir.sidikov@islam.unibe.ch



832 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Keywords: Sociology of body, Islam, Russian Central Asia, Muslim body,
Praxeology

Teil |

1 ,,Ein Zustand des Leibes*: Quellen und Ziele

Pierre Bourdieu schreibt in seinem Buch ,,Sozialer Sinn“ Folgendes: ,,Der prak-
tische Glaube ist kein »Gemiitszustand« und noch weniger eine willentliche
Anerkennung eines Korpus von Dogmen und gestifteten Lehren (»Uberzeugun-
gen«), sondern, wenn die Formulierung gestattet ist, ein Zustand des Leibes.**

Diese Bourdieusche Konzeption bildet den Startpunkt und die theoretische
Grundlage fiir die vorliegende Untersuchung, deren Ziel es ist, in historischer
und korpersoziologischer Hinsicht der Frage nachzugehen, ob und inwieweit der
praktische Glaube als ein ,,Zustand des Leibes“ in der islamisch geprdgten
Gesellschaft (Definition siehe Teil I, Abschnitt 13) in Russisch-Mittelasien vor
1917 Eingang in die historischen Ansichtskartenfotografien gefunden hat. Diesen
»Zustand des Leibes“ bezeichne ich im Nachfolgenden als ,,muslimischen Leib“.

Der praktische Glaube als ein Zustand des Leibes, wie die Definition es
schon nahelegt, entfaltet sich in der alltdglichen Praxis. Daher wird hier eine
praxistheoretische Perspektive auf den muslimischen Leib von damals gewahlt.

Dieser entstand aus einer Gesamtheit von als islamisch legitim erachteten
korperlichen Reaktionen und Handlungen (sozialen Praktiken). Diese soziale
Motorik musste von Gldubigen in der Offentlichkeit demonstriert bzw. vollzogen
werden nicht so sehr aus innerer Uberzeugung, sondern um vor allem gesell-
schaftsfahig und -kompatibel zu sein. Sie war eine Art praktische Anleitung zum
gesellschaftlich notwendigen Konformismus. Die alltdgliche Herstellung des
muslimischen Leibes erméglichte somit die Teilhabe am Leben der islamisch
gepragten Gesellschaft.

Die Bezeichnung ,,der praktische Glaube* impliziert auch, dass dieser eher im
»gemeinen Volk“ (‘amma) praktiziert wurde. Griinde dafiir waren ebenfalls prakti-
scher Natur: aus existenziellem Mangel an Geld und Zeit konnte sich das ,,gemeine
Volk* mit ,,verkopften“ Versionen der islamischen Religion kaum befassen, diese
blieben religitsen Eliten (hassa) vorbehalten (siehe Teil I, Abschnitt 12).

Der praktische Glaube als ein Zustand des Leibes wird des Weiteren als ein
vor allem korperlich und nonverbal abzulegendes Glaubensbekenntnis verstan-
den. Es erfolgt nicht wdhrend der Ausfiihrung von vorgeschriebenen Ritualen,

2 Bourdieu 2015: 126; Hervorhebung im Original.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 =—— 833

wenn der Zustand des Leibes offensichtlich und notwendig religios ist, sondern
im praktischen Alltag, wenn eindeutige Zwdnge des Rituals von Gldaubigen
ablegt werden (konnen). Wie sich ihre korperlichen Reaktionen und Handlungen
im Privaten entfalteten, interessierte keinen und war weitgehend nicht von
Belang, da sie die Integritdt der muslimischen Gemeinschaft nicht tangierten.
Ausschlaggebend waren vor allem der 6ffentliche Charakter dieser kdrperlichen
Praktiken und ihre Ausrichtung auf die muslimische Gemeinschaft. Wenn wir
den muslimischen Leib auch als spezifische Dispositionen im Sinne von Bour-
dieu auffassen sollten, dann wurde dieser verstandlicherweise kontextgebunden
aufgerufen.

Die ,,Untersuchungsgegenstdnde® beziehen sich exemplarisch auf den mus-
limischen Leib, welcher durch Einschreibungen bzw. Einleibungen (zum Kon-
zept der Einleibung der Welt siehe weiter unten) mittels und in sozialen
Praktiken in der islamisch geprdgten Gesellschaft in Russisch-Mittelasien vor
1917 produziert wurde. Beide Termini — ,,der muslimische Leib“ und ,,Produktio-
nen des muslimischen Leibes“ — werden im Nachfolgenden synonym im glei-
chen prozesshaften Sinn und als Sammelbegriff verwendet.

Als Quelle soll das Massenmedium dieser Zeit, namlich die russische An-
sichtskarte aus der mittelasiatischen Region historiographisch befragt werden,
auf deren Vorderseite das ,,Muslimsein® (,,Islamizitdt“) in seinen verschiedenen
Facetten inszeniert, dargestellt und fotografisch erfasst wurde.

Bei der Verwendung von ,inszeniert“ und ,dargestellt” ist jedoch eine
gewisse Vorsicht geboten, denn es geht hier nicht um die Schaffung von phan-
tastischen Welten, sondern um eine gegenseitige Aktivierung von sozialen Kor-
pern des Fotografierenden und der Fotografierten: denn ,,... stets handelt es sich
um Begegnungen zweier oder mehrerer verkorperter Geschichten und »Psycho-
logismen, die alte und immer neue Formen des »Schreckens« oder zumindest
der sozialen Affekte in sich tragen. Man erfasst eine Interaktion, in dem man
diese wechselseitig miteinander verbundenen Geschichten und die Art erfasst,
wie sie sich in der Gegenwart {iberschneiden und gegenseitig aktivieren. Wer die
Worte, Blicke, Gesten, Empfindungen oder Gefiihle eines Moments und die
Relation verstehen will, die sich in der Interaktion zwischen zwei Individuen
ausbildet (und sei es eine unfreiwillige, distanzierte Interaktion), der kann gar
nicht genug darauf pochen, dass die Dinge einer historischen Perspektivierung,
einer soziologischen Analyse, einer theoretischen Reflexion bediirfen ... Jede
zeitliche Einordnung entsteht aus dem Zusammenstofl heterogener
Vergangenheiten.*>

3 Eribon 2017: 51.



834 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Den eigentlichen, bis ins kleinste Detail geregelten Ritualbereich, welcher
weltweit als fast identisch erachtet werden kann, habe ich aus der Betrachtung
ausgeklammert. Dieser ist zu offensichtlich. Mein Blick richtet sich daher vor
allem auf subtilere alltdgliche Produktionen des muslimischen Leibes.

2 Wechselspiel aus gesellschaftlichen
Einschreibungen und kérperlichen Einleibungen

Produktionen des muslimischen Leibes bildeten keine ,,Einbahnstrasse“, son-
dern sind sowohl als Folge und Ausdruck der an die Korper der Gldubigen
gerichteten Zwéngen einer islamisch gepragten Gesellschaft (Einschreibungen),
als auch als korperliche Antworten (Einleibungen®) auf diese gesellschaftlichen
Zwinge zu verstehen. Der muslimische Leib konstituierte sich im stetigen Wech-
selspiel von Aussen (Einschreibungen) und Innen (Einleibungen) und bildete
damit eine kaum in einzelne Elemente entwirrbare Melange aus gesellschaft-
lichen Einschreibungen und kérperlichen Einleibungen.

Die beiden Begriffe ,,Einschreibung® respektive ,,Einleibung* stehen hier im
Lichte der praxistheoretischen Theoriefamilie (Praxeologie) fiir zwei Seiten des-
selben reziproken Prozesses. Zum einen schreiben sich die Gesellschaft und ihre
Deutungs- und Sinnsysteme — via soziale Praktiken - in die Koérper ihrer ,,Unter-
tanen“ und Anhdnger ein, zum anderen leiben sich die Menschen — durch und
in eben diesen sozialen Praktiken - ,jihre“ Gesellschaft und entsprechende
identitdre Deutungs- und Sinnsysteme ein. Mit Sophia Prinz’ pladiere ich dafiir
den Korper nicht als blosse Oberflache zu sehen, in die sich die Gesellschaft und
ihre Deutungs- und Sinnsysteme ,,einschreiben®, es soll auch, wie sie schreibt,
der korperlich-sinnlichen Empfindung und der »Affektivitit« Rechnung getragen
werden (siehe Teil I, Abschnitt 7).

Die Einschreibungen und Einleibungen bilden in der kulturellen Interferenz
eine untrennbare Einheit. Damit zielt das praxeologische Begriffsinstrumenta-
rium von Einschreibungen/Einleibungen auf eine Dekonstruktion des vermeint-
lichen Gegensatzes zwischen der sich ,,aktiv” einschreibenden Gesellschaft bzw.
identitdren Deutungs- und Sinnsystemen und dem ,,passiv” diese gesellschaft-
lichen bzw. deutungs- und sinntheoretischen Einschreibungen in seinen Kérper
umsetzenden Individuum.

4 In Anlehnung an Hermann Schmitz und Ludwig Klages, siehe dazu Teil I, Abschnitt 7.
5 Prinz 2014: 10.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 = 835

Dieser zu iiberwindende Gegensatz ldsst sich anhand der Analysen von Michel
Foucault beobachten und ist, wie ein fithrender Kérpersoziologe betont, zugleich die
grosste Schwiche eines solchen Analyseansatzes: ,,Das Problem mit einem Grofiteil
des Foucaultschen Verméchtnisses ist [...], dass es hauptsédchlich die Einschreibung
sozialer Praktiken in den Korper als einem blof} passiven Objekt fokussiert [...]“.°

Die islamisch geprdgte Gesellschaft drang mittels entsprechender sozialer
Praktiken in die (physischen) Kérper der Gldubigen ein-, um daraus als (sozialer)
Leib hervorzugehen. Die gegenwdrtige Korpersoziologie bezeichnet diesen kor-
perlichen Raum der Einschreibungen bzw. Einleibungen von sozialen Praktiken
und ihrer Dynamik als ,,Leib“ (sozial gepragter, geformter bzw. gelebter Korper,
siehe Teil I, Abschnitt 11). Dieses Verstdndnis des Leibes zielt damit auf eine
Uberwindung der klassischen Dichotomien ab, die im mentalistischen Para-
digma des Leib-und-Seele-Dualismus préfiguriert sind.”

3 Der muslimische Leib: keine monolithische
Erscheinung

An dieser Stelle muss besonders hervorgehoben werden: Unter dem muslimi-
schen Leib ist weder etwas Monolithisches noch ein einheitliches Phanomen zu
verstehen. Im Rahmen der Feldtheorie Bourdieus konnte der muslimische Leib
als ,,iiberindividuelle Dispositionen* charakterisiert werden: ,,In jedem Akteur,
also in individuiertem Zustand, existieren {iberindividuelle Dispositionen, die in
harmonisierter, oder, wenn man so will, kollektiver Weise zu funktionieren
vermégen ...“® Auch diese ,iiberindividuellen Dispositionen* sind unter den
Akteuren eines Feldes in unterschiedlichem Masse verteilt: der muslimische
Leib besteht, wenn hier ein Wortspiel gestattet ist, aus diversen ,,Unter-Leibern®.
Dies bedeutet, er differenziert sich — und hier kommen 6konomische, klassen-
bezogene u. d. Pragungen zur Geltung — merklich: von einem schwach (durch-
schnittliche ,,Ritualgldubige®) iiber vom damaligen ,Mainstream“-Leib
abweichenden, alternativen (,,Derwische“, ,,Wanderderwische*“/Qalandar) bis
hin zu einem sehr stark ausgeprédgten Zustand des muslimischen Leibes (,,Hei-
lige“ ,Fanatiker®, , Asketen®, ,Fromme“). Anhand der Herstellung des

6 Turner 2012: 83.

7 ,Die »mentalistische« Sicht, die von dem Glauben an den Dualismus von Seele und Kérper,
Geist und Materie nicht zu trennen ist, entspringt einem quasi anatomischen, also typisch
scholastischen Blick auf den Leib als duf3eres Ding.“ Bourdieu 2001: 171.

8 Bourdieu 2001: 201.



836 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

muslimischen Leibes ldsst sich beobachten wie der Islam als ein kulturelles
sowie identitdres Deutungs- und Sinnsystem in das sog. ,,Muslimsein“ (,,musul-
manchilig®, ,Islamizitit, ,islamicate culture“’) im Sinne der Praxistheorien als
einem Komplex von sozialen korperbezogenen Praktiken mal nahtlos, mal mit
erheblichen Briichen {ibergeht.'

Denn die Korpereinbringung bzw. der Korpereinsatz in diesem Komplex von
sozialen Praktiken fillt in jedem aufgezihlten Fall recht unterschiedlich aus,' wie
ich hier an einem Beispiel aufzeigen méchte [Abb. 1]: Es scheint eine Atelierauf-
nahme gewesen zu sein, die jedoch einen visual value hat, d.h. sie beinhaltet auch
historische Spuren der damaligen Wirklichkeit trotz einer partiellen Inszenierung.
Dem Fotografen ist es offensichtlich gelungen, den nonchalanten kérperlichen
Habitus des ein unorthodoxes Gebaren an den Tag legenden Glaubigen sehr
treffend aufzufangen und fiir die Nachwelt zu ,,dokumentieren®. Allein sein Haar-
schnitt — unter der Miitze offenbar rasiert, wahrend der Rest als welliges schulter-
langes Haar belassen wurde'? — und lissige Korperhaltung sind dafiir gedacht, der
Aussenwelt zu signalisieren, dass bei ihm die Produktion des muslimischen ,,Main-
stream“-Leibes auf ein notwendiges Minimum reduziert ist.> Denn viele mittel-
asiatische Derwische/Wanderderwische fronten dem Idealbild der Malamatiyya, in
welchem ,, ... auch der kleinste Versuch des Menschen, seine Frommigkeit oder
seine religidse Haltung duflerlich zu zeigen, schon Heuchelei ist ...***

Der besagte Unterschied in Bezug auf eine ungleichmaéssige Verteilung des
muslimischen Leibes gab es z.B. zwischen sesshafter und nomadischer

9 Hodgson 1974.

10 Zum Letzteren im heutigen Mittelasien gibt es eine Reihe von Untersuchungen, siehe z.B.
Privratsky 2001, Krdmer 2002, Louw 2007, Mostowlansky 2007, Kehl 2008, Hilgers 2009, Tasar
2017.

11 Dieses Phanomen bezeichnet Bourdieu als eine nie vollstdandige Homologie zwischen dem
sozialen Feld und seinen Akteuren: ,Vor allem aufgrund struktureller Verdnderungen, die
bestimmte Positionen abschaffen oder umwandeln, und auch aufgrund der Mobilitdt zwischen
den Generationen oder innerhalb ein und derselben Generation, ist die Homologie zwischen
dem Raum der Positionen und dem Raum der Dispositionen indes nicht vollstindig, gibt es
stets Akteure, die sich in einer schiefen, deplatzierten Situation befinden und die sich an ihrem
Platz oder, wie man auch sagt, »in ihrer Haut nicht wohl fiihlen«.”“ Bourdieu 2001: 202.

12 Nicht gerade regelkonform, da ein Verstoss gegen das Verbot von Qaza‘ darstellt:
K 5850 4 4K s4880;  Rasiert alles oder lasst alles“, siehe z.B. Muslim Nr. 3959: http://
islamische-datenbank.de/sahih-muslim?action=anzeigen&hadithno=3959.

13 Der Titel einer Abhandlung aus der Feder von Martin Hartmann brachte auf den Punkt, wie
abweichend vom islamischen Mainstream dieser Typus war: ,MeSreb der weise Narr und
fromme Ketzer: ein Zentralasiatisches Volksbuch®, siehe Hartmann 1905.

14 Schimmel 1995: 131.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 = 837

Abb. 1: , Kokand: Derwisch.*

Bevolkerung [Abb. 2] und fiel auch den russischen Forschern mit ihrem durch
eine starke zentripetal-imperiale Forschungsoptik ausgestatteten Blickregime
auf. Dies ldsst sich z.B. bei dem Turkologen Wilhelm Radlov'® oder dem Mittel-
asienforscher Vladimir Nalivkin sehr gut zeigen, die durch die Irritationen ihrer
Wissensordnung und Wissenscodes eine kulturelle Differenzerfahrung

15 Das gesamte (Euvre von Radlov, welches sich mit Sprachen und Literaturen Mittelasiens
beschéftigt, war durch sein sehr islamkritisch verbramtes Bewusstsein dieser ungleichen Ver-
teilung des muslimischen Leibes zwischen sesshaften und nomadischen Vélkern der Region
gepragt. Ausfiihrlicher dazu siehe Sidikov 2003: 349-394,



838 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

HKaprass. Sakacifickie Tansr.
Un Kirghiz. Types du territoire Transcaspien.

Abb 2: ,Kirgise.“
feststellen konnten und diese zwar ausfiihrlich beschrieben, aber nicht auf sie

referenzieren konnten.'®

4 Schwierigkeit der Zweidimensionalitat

Produktionen des muslimischen Leibes liessen sich umfangreicher durch eine
sequentielle Abfolge von korperlichen Reaktionen und Handlungen, d.h. durch

16 Abasin 2015b: 413.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 = 839

entsprechende Filmaufnahmen erfassen. Fiir die Zeit bis 1917 gibt es kaum
geeignete Filmaufnahmen oder solche, die mit der Intention erstellt wurden,
den religiosen Leib zu ,,dokumentieren”. Allerdings sollte diese Quellenlage
nicht dazu fiihren, dass der Gegensatz , Fotografie versus Film*“ allzu sehr die
Sichtweise auf zweidimensionale Quellen dominiert und dass diese dadurch
vernachldssigt oder ausser Acht gelassen werden.

Die Schwierigkeit der zweidimensionalen Erfassung des muslimischen Leibes
war bereits 1871-1872 den Autoren des Turkestanskij Al’bom sehr wohl bewusst.
Es ist eine umfangreiche Fotosammlung iiber ,,Handel und Wandel“ in den neu
eroberten Gebieten des Russischen Reiches, welche im Auftrage des ersten Gene-
ralgouverneurs in Turkestan, Konstantin P. von Kaufmann (1818-1882), angelegt
wurde. Um eine sequentielle Abfolge zu erzeugen, wurde der Ablauf des muslimi-
schen Gebets in einzelnen Phasen fotografisch erfasst [Abb. 3]."

_ Le-UsRER-gRE¥E

0BPAAbL COREPIIAEMBIE MYCYABMAHAMUY IPH MOMRTHBIHAMAT b

OROBENIE EPEAS MOAHTEOK

|TAPATB-KEFARHE)

TAKBHPH-TAX PHMA .

Abb 3: ,,Handlungen von Muslimen wahrend des Ritualgebets®.

17 Siehe Fotos unter dem Titel ,,Obriady sovershaemye musul’'manami ...“ (,Handlungen
von Muslimen wéhrend des Ritualgebets®) http://www.loc.gov/pictures/search/?
g = Obriady + sovershaemye + musul%?27manami + &st=gallery.



840 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Diese Vorgehensweise wiirde sich auch fiir die historischen Ansichtskarten-
fotografien der betrachteten Zeit eignen, wenn diese in Serien analysiert werden
wiirden zumal viele von ihnen zu jener Zeit eben in Serien und nummeriert
herausgegeben wurden. Im Nachfolgenden wird jedoch darauf verzichtet da dies
den Rahmen des Beitrages sprengen wiirde.

Allerdings hat die Zweidimensionalitdt der Fotografie auch ihre Vorteile: da
sowohl die Bewegtheit und Lebhaftigkeit des fotografierten Menschen als auch
eine personliche Bekanntschaft mit ihm entfallen, konzentriert sich der Blick des
Forschers dabei auf das Wesentliche und zwar auf das Soziale, das sich des
Korpers bemachtigt: ,,Es ist immer wieder bestiirzend, wie unmittelbar fotograf-
ierte KOrper aus der Vergangenheit, viel mehr noch als bewegte oder leibhaftig vor
uns stehende, einen sozialen Korper darstellen, den Kérper einer Klasse.“'®

5 Kontextgebundheit und ,,Spuren der
historischen Wirklichkeit*

Um gleich einem weiteren moglichen Missverstandnis vorzubeugen: In meinem
Beitrag iiber die Kindheit auf den russischen Bildpostkarten aus der besagten
Region'? habe ich die sogenannte doppelte Hermeneutik der historischen Ansichts-
kartenfotografie ausfiihrlich thematisiert. Dabei habe ich darauf hingewiesen, dass
die Ansichtskartenfotografie anfangs eine russische bzw. zentrale soziale Praktik
war, welche soziale Praktiken vor Ort erfasste. Die Ansichtskartenfotografie geht
somit, einerseits, aus einer Interaktion zwischen dem fotografierenden Bildprodu-
zenten und dem fotografierten Bildproduzenten hervor’® und beinhaltet sowohl
diverse Habitusformen beider Akteure und deren unterschiedliche Kontexte und
Intentionen. Andererseits transportiert sie auch Spuren der historischen Wirklich-
keit. Ein gehoriges Stiick Realitdat wurde durch die Ansichtskartenfotografien zwei-
felsohne eingefangen. Die hier vertretene Hauptannahme ist daher, dass in diesen
Spuren der historischen Wirklichkeit einige Aspekte der Produktion des muslimi-
schen Leibes auszumachen und zu beschreiben sind. Mit anderen Worten: die
Ansichtskarten/fotografien konstruieren zwar soziale Wirklichkeit aber nicht aus-
schliesslich, sie zeigen auch diverse Spuren der historischen Wirklichkeit. Es ist
diese Dualitdt bzw. duale Struktur der Ansichtskartenfotografie, die uns die Mog-
lichkeit gibt, relevante historische Informationen zu gewinnen.

18 Eribon 2016: 17.
19 Sidikov 2017.
20 Bohnsack 2011.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 = 841

6 Zur Methodologie: “Sayings”, die “Doings”
sind, und Vice Versa

Die methodologische Vorgehensweise ist von Theodor Schatzki inspiriert.” Um
die fotografischen Konturen des muslimischen Leibes aufspiiren bzw. ,entwi-
ckeln“ zu konnen, wird es methodologisch sinnvoll sein, die Verbindung (den
Nexus nach Schatzki) von denjenigen ,,sayings“ — Dogmen, gestifteten Lehren,
Uberzeugungen, kurzum, Aussagen iiber das Muslimsein, welche nicht ,eine
willentliche Anerkennung® einfordern, sondern primdr an den Kérper gerichtet
sind bzw. die Produktion des religios eindeutigen Zustandes des Leibes bezwe-
cken, und entsprechenden korrespondierenden korperlichen ,doings“, d.h.
Handlungen aufzuzeigen, die das ,,Muslimsein“ leiblich herstellen. Die Analyse
dieser Verbindung erlaubt es, die Relation zwischen Wissensordnungen und
korperlichen Verhaltensmustern ndher in den Blick zu nehmen. Die ,sayings“
und ,,doings“ sind hier zwar analytisch zu trennen, in der Praxis sind sie jedoch
eng miteinander verwoben. Der muslimische Leib fungierte in diesem Sinne als
ein spezifisches Wissensformat fiir die breite Bevilkerungsmasse in Bezug auf
die islamische Religion und seine unterschiedlichen Erscheinungen signalisier-
ten eine religibse Kompetenz bzw. Inkompetenz.

Mit anderen Worten: Es gilt die Verbindung von populdren religiésen kor-
perpddagogischen Ansdtzen und Anforderungen und entsprechenden leiblichen
Reproduktionen und Darstellungen der Islamizitit aufzuspiiren, um so den
skonfigurierten®, in Anmutung einer Affordanzstruktur entstehenden muslimi-
schen Leib zu beschreiben.

Im betrachteten Zeitraum gab es in Russisch-Mittelasien eine Fiille von
religiosen korperpadagogischen Anleitungen unterschiedlicher Art.”? Das mit
Abstand wichtigste, populdrste und verbreitetste Werk war ,,Adab as-salihin“
(dt.: ,Sittenkodex der frommen Menschen®) aus der Feder von Muhammad
Sadig-i Qa$qariy, welches iiberall an ,,Schulen“ (Maktab) und Medressen in
Russisch-Mittelasien im Unterricht genutzt wurde.”? Muhammad Sadig-i Qasqa-
riy war ein muslimischer Gelehrter und Mystiker uigurischer Abstammung
(1740? — 1849), dessen theologische und mystisch-philosophische Werke im
damaligen Mittelasien verbreitet waren.*

21 Schatzki 2008.

22 7. B. solche bekannten Werke wie Cahar Kitab oder Kulliyat. Siehe Shahrani 1991: 172-175.
Den aktuellsten Uberblick bietet von Kiigelgen 2017.

23 Zum muslimischen und reformorientierten Bildungswesen in Mittelasien von damals siehe
Bendrikov 1960; Dudoignon 1996; Khalid 1998.

24 Nurmanova 2006.



842 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

,Der Sittenkodex der frommen Menschen® [Abb. 4] ist eine kurze Abhand-
lung, eine Art Zusammenfassung all jener Koérperhandlungen, die als scharia- und
sufismuskonform erachtet werden kénnen. So merkt der Autor im Vorwort an:

Abb 4: Anfangsseiten des ,Sittenkodex der frommen Menschen.”

Ul Al (g2l e (Y e S iy pla Gl )5 Cany pd Glaa K el s el Gl g 5 i 03 Add gadi )
q%ﬁ&l@d@\g\a|¢gﬁﬁjg|ﬁ\’\ Quli.alcq'lé_,gb;mlldﬂd*unﬁlg_ah_)w y tla el Uk

»In diesem Buch sind alle offensichtlichen® und tiefsinnigen®® Regeln des
Sittenkodexes aus den ehrwiirdigen Werken von islamischen Rechtsgelehrten
und Meistern des Sufismus gesammelt, als Trost fiir die Suchenden und als
Heilmittel fiir Kranke. Wahrlich, der allerhéchste Herr ist Erloser von jeglicher
Miihsal und Offnender von abgeschlossenen Tiiren. Deswegen wurde diesem
Buch der Titel ,,Sittenkodex der frommen Menschen“ gegeben.“*’

25 Auch im Sinne ,,dusserer”, ,exoterisch”.
26 Auch im Sinne ,,verborgen®, ,esoterisch.
27 Qasqariy: 223.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 =—— 843

Dem einfachen Glaubigen wird damit unmissverstandlich mitgeteilt, dass die
Befolgung sdmtlicher in diesem in einem einfachen auch heute verstdndlichen
mittelasiatischen Turki geschriebenen und lediglich insgesamt 64 Seiten umfas-
senden Biichlein empfohlenen Kérperhandlungen die gesamte Palette der Anfor-
derungen des Islam abdecken wiirde. Den eigentlichen rituellen Bereich schliesst
diese Anleitung fast komplett aus, da der muslimische Leib sowieso sein unab-
dingbarer Teil ist. Viel wichtiger ist aus der Sicht der religiésen Korperpadagogik
die Fahigkeit eines jeden Glaubigen, den muslimischen Leib vor allem ausserhalb
des rituellen Bereichs dauerhaft zu re/produzieren. Hier sollte allerdings bedacht
werden, dass auch etliche ,weltliche” Praktiken, wie z.B. die Ehrerbietung gegen-
{iber Eltern und Alteren oder allgemein giiltige Benimmregeln etc., religiés kon-
notiert und in den religiésen Leib mit {ibemommen wurden.

Daher liegt der Schwerpunkt der religiosen Korperpadagogik auf dem All-
tagsleben (,,Vorschriften fiir jede Eventualitdat des Tages“, wie es Graf von der
Pahlen, ein intimer Kenner der damaligen Verhaltnisse in Mittelasien, treffend
formulierte).

7 Zum Konzept der Einleibung

Das eingangs erwdhnte Konzept der ,Einleibung“ der Welt als Hermeneutik
sozialer Praktiken wird im Weiteren fiir die Beschreibung von fotografischen
Spuren des muslimischen Leibes in historischer Perspektive verwendet. Es stiitzt
sich u.a. auf die ,Leib-Philosophie“ des deutschen Philosophen Hermann
Schmitz (geb. 1928). Es kann erkldren, wie eine Einleibung gesehen und ver-
standen werden kann. Um moglichen Einwédnden zu begegnen und zur Verdeut-
lichung der Grundposition, die diesem Ansatz zugrunde liegt, sei hier
insbesondere auf Schmitz verwiesen, der das Konzept der Einleibung recht
plastisch erortert:

Ludwig Klages schreibt: »Die feinfiihlige Frau aus dem Volke, die dem heimkehrenden
Gatten mit einem Blick leichte Gereiztheit, dem Sohn leise Verstimmung ansieht, wire,
wenn darum befragt, vollig auf3erstande anzugeben, wie die Verdnderung z.B. der Gesichts-
ziige beschaffen war, auf die sie ihr Urteil stiitzte. Sie wiirde sagen, sie habe leichte
Gereiztheit und leise Verstimmung gesehen; das aber wiifite sie nicht, welche Verschiebung
beweglicher Gesichtsziige mit den »gesehenen«< Gemiitszustanden einherging ... « So richtig
das — bei grofiziigigem Verstédndnis der Rede von Gemiitszustdnden — auch ist, so mochte ich
jetzt, wo gerade die Deutung des Sehens in Frage steht, der fingierten Frau lieber eine
andere, ebenso gingige Auskunft in den Mund legen: Sie konnte auf die Frage, wie sie das
gesehen habe, antworten, sie habe sich »eigentiimlich beriihrt« gefiihlt, so wie man sich von
feierlicher oder unheimlicher Stille, von einer eigenartigen Naturstimmung, von der



844 — Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

befremdenden Kiihle des Blicks und der Stimme eines Menschen, von einem fesselnden
Portrat »eigentiimlich beriihrt fiihlt«. Dann handelt es sich um leibliche Kommunikation:
Man spiirt am eigenen Leibe, was der vielsagende Eindruck zu sagen hat. So verstehen wir in
der Wahrnehmung durch Einleibung auch andere Menschen vor jeder Deutung oder Einfiih-
lung, indem wir am eigenen Leibe etwas spiiren, was ihm nicht angehort, hier den anderen,
oder was dank der leiblichen Kommunikation gewissermafien von ihm ausgeht,”® nicht viel
anders als das Wetter, die im drohenden oder geschehenden Sturz uns niederreifiende
Schwere, den Wind oder den elektrischen Schlag, die gleichfalls am eigenen Leibe — in
diesem Fall sogar nur an ihm, ohne Chance der Ausgrenzung und Abgrenzung — gespiirt
werden, aber keineswegs als etwas vom eigenen Leibe, sondern als etwas, das iiber ihn
kommt, ihn durchzieht oder auch in sich aufnimmt.”

Der Leib gibt sich immer zu erkennen, es bedarf lediglich eines sozial geschulten
Auges und praktischen Wissens, um die Symbole und Identitdaten in den Dyna-
miken der sozialen Praktiken als Relation von Wissensordnungen und kérper-
lichen Verhaltensmustern zu ,lesen®. Dabei wird ein Ubergang von der
Hermeneutik zur Semiologie des Leibes als Produkt sowie Produzent von sozia-
len Praktiken vorgeschlagen.

8 Muslimischer Leib als Produkt und Produzent
von sozialen Praktiken in historischer
Perspektive?

Die eingangs thematisierte Fotografie fithrt uns mitten hinein in einen aktuellen
Teilbereich der gegenwartigen korpersoziologischen Forschung: Wie gestalten
sich Einschreibungen von kulturellen und identitdren Deutungs- und Sinnsyste-
men (Weltanschauungen, Ideologien, Religionen etc.) in den menschlichen
Korper bzw. deren Einleibungen durch und in sozialen Praktiken, und wie
gestaltet sich der daraus entstehende soziale Leib in seiner Relation zu

28 Vgl.: ,.Der soziale Akteur greift [...] in jeder Situation — und zwar unabhéangig davon, ob es
sich um einen intersubjektiven, interobjektiven oder rein selbsttechnologischen Kontext handelt —
auf ein ganzes Arsenal eingeiibter, kollektiv geteilter Praxismuster zuriick, die ihm dabei helfen,
die Korperbewegungen und Praktiken des Gegeniiber intuitiv zu erfassen, sich in einer bisher
nicht bekannten Umgebung zurechtzufinden, ein technisches Artefakt zu gebrauchen, sich selbst
fiir die Anderen verstehbar zu verhalten, oder aber eine kulturell akzeptierte Form des praktisch-
mentalen Selbstbezugs zu etablieren.* Prinz 2014: 34.

29 Schmitz 2009: 37-38. Schmitz zitiert aus Klages 1950: 52. Schreibweise und Kursivschrei-
bung wie im Original der aktualisierten Neuauflage.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 =— 845

Wissensordnungen und korperlichen Verhaltensmustern sowie kulturellen Sinn-
mustern und subjektiven Sinnzuschreibungen?

Dieser Teilbereich der Korpersoziologie®® basiert auf der Pramisse, dass
kulturelle und identitdre Deutungs- und Sinnsysteme keinen korperfernen Cha-
rakter besitzen. Dies bedeutet, dass die sozialen Phanomene ,ideeller Art“ in
Bezug auf den K&rper nicht weniger wirkmachtig sind als z.B. wirtschaftliche,
klassenbasierte, sdkulare u.d. Phdnomene. Ferner wird davon ausgegangen, so
Vertreter dieser Theoriefamilie, dass es durchaus méglich ist, den von jeweiligen
kulturellen und identitdren Deutungs- und Sinnsystemen durch entsprechende
soziale Praktiken hervorgebrachten Leib von anderen beispielsweise klassen-
spezifischen, beruflichen etc. Leibern zu differenzieren und diesen fiir eine
wissenschaftliche Analyse zugdnglich zu machen (hier sei nur auf die Analysen
von Habitus und Feld bei Bourdieu verwiesen).

Der im Nachfolgenden zu beschreitende ,,Umweg“ der Beschiftigung mit
Einschreibungen/Einleibungen von kulturellen und identitiren Deutungs- und
Sinnsystemen als Visualisierungen bzw. Visualitdt von sozialen Praktiken
konnte die einschldagigen Diskussionen und die Quellenlage in der Mittelasien-
forschung um einiges erweitern, da er von einer Leib-Hermeneutik ausgehend zu
einer Semiologie von sozialen Praktiken vorstosst.

Dieser Beitrag versucht sich an solchen Visualisierungen in historischer Pers-
pektive. Dabei sollte man sich vergegenwartigen, dass ein solcher Versuch im
Verdacht stehen kénnte, ins Klischeehafte abzurutschen und einen Essentialismus
betreiben zu wollen sowie sich nicht hinreichend vor einer sehr unheilvollen
Geschichte der visuellen Anthropologie im Zeitalter des Kolonialismus geschiitzt
zu haben.’ Der vorgeschlagene Weg méchte diesen Herausforderungen durch
eine Leib-Hermeneutik im Ubergang zur Semiologie von sozialen Praktiken entge-
hen, indem er zeigt, dass die untersuchten Visualisierungen als Aggregation
von Geschichte, Symbol, Identitdit und praktischem Wissen in Relation zu
Wissensordnungen und korperlichen Verhaltensmustern sowohl Gegenstand als
auch Vollzugsmoment der Dynamiken des Sozialen und von Affordanzen
(,,Gebrauchsanleitungen®) gepréagt sind.

Der muslimische Leib wird in diesem Sinne als eine Affordanz (,,Gebrauchs-
anleitung®) von Wissensordnungen und kérperlichen Verhaltensmustern und
zudem als Produkt und Produzent von Einschreibungen/Einleibungen des Mus-
limseins ,lesbar” bzw. sichtbar. Es wird somit ein Versuch zur historischen
Korpersoziologie unternommen, indem gefragt wird, ob und welche

30 Gugutzer 2006, Gugutzer 2012, Gugutzer 2015a, Gugutzer 2015b, Hubrich 2013, Mellor and
Shilling 1997, Mellor and Shilling 2014, Swatos 1993, Turner 1997.
31 Siehe z. B. Asad 1973.



846 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

fotografischen Konturen des muslimischen Leibes in die russischen Ansichts-
kartenfotografien dieser Zeit Eingang gefunden haben konnten.

9 Annahmen

Folgende Annahmen sind bei der Suche nach dem historischen muslimischen
Leib in dieser visuellen Quelle leitend:

9.1 ,,... Mehr Sinn als sie selber wissen ...“

Fiir eine jede soziale Praktik, auch die damalige analoge Fotografie, gilt, dass sie
als praktischer Vollzug und als ein Nexus von ,sayings“ und ,,doings“ stets ein
Mehr an Sinn hervorbringt, als es ihren Tragern bewusst ist, wie Bourdieu in
seinen Arbeiten mehrmals hervorhob: ,,Weil die Handelnden nicht ganz genau
wissen, was sie tun, hat ihr Tun mehr Sinn, als sie selber wissen. [...].“>? Diese
Besonderheit einer jeden sozialen Praktik ldsst annehmen, dass auch die russi-
schen Ansichtskartenfotografen von damals wahrend ihrer Aufnahmen des
,Muslimseins“ in Mittelasien und ihre fotografierten , Koproduzenten® dieses
Mehr an Sinn produziert und in ihren Fotografien fixiert haben kénnten. Dieses
Mehr an Sinn stellt in Bezug auf die historischen Fotografien auf der Vorderseite
der russischen Ansichtskarten einen Anleitungswert dar, der dem Forschenden
die Suche nach seinem Objekt und dessen Analyse ermdglicht.

9.2 Doppelldufige Hermeneutik der historischen

Dieses Mehr an Sinn, welches in den Fotografien auf der Vorderseite der russischen
Ansichtskarten sicherlich enthalten ist, konnte an das historiographische Tages-
licht gefordert werden, wenn ihrer doppelldufigen Hermeneutik Rechnung getragen
wird. Was wird unter der doppelldufigen Hermeneutik der Bildpostkarten als
historischer Quelle verstanden? Zum einen stellen die bewussten Fotografien auf
der Vorderseite der Ansichtskarten die russischen sozialen Praktiken der Reprdsen-
tation, Imagination und der Sicht auf das Muslimsein in Russisch-Mittelasien dar,
einschliesslich bestimmter Intentionen, zum anderen transportieren sie jedoch
gleichzeitig tatsdchliche Spuren der historischen Wirklichkeit mit. Diese

32 Bourdieu 1987: 127.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 = 847

Hinwendung zur doppelldufigen Hermeneutik der historischen Fotografie im All-
gemeinen findet vermehrt seit den 90-er Jahren des 20. Jahrhunderts, inshesondere
in der US-amerikanischen visuellen Anthropologie, statt: “From the 1990s onwards,
there was a growing sense that such images could be read in a way that went beyond
or behind the photographers’ (presumed) intentions and instead provided access to
historical traces of the peoples depicted. No matter how staged or seemingly artificial,
these images recorded points in individual and collective lives in which the subjects
were sutured into the anthropological project.”*

Fiir den Untersuchungsgegenstand bedeutet dies auch, dass auch wenn
ein russischer Fotograf bestrebt war, ein von seinen europdischen Kunden
gewiinschtes Produkt in einer Inszenierung und/oder Atelieraufnahme herzu-
stellen und anzubieten, es ihm unmoglich gewesen ware, einen muslimischen
Leib von damals in einen anderen, z.B. russisch-imperialen zu verwandeln,
allein auf Grund einer véllig unterschiedlichen Hervorbringungsweise und
damit Fixation des jeweiligen sozialen Leibes. Mit anderen Worten: Selbst
einer Inszenierung kann ein historischer Wert abgerungen werden, weil jede
Inszenierung nie eine vollumfidngliche Inszenierung ist, sondern nur eine
partielle.

9.3 Offentlichkeit und Sichtbarkeit der Einschreibungen/
Einleibungen von kulturellen und identitdaren
Deutungs- und Sinnsystemen

Wie im Falle anderer z.B. 6konomischer Einschreibungen/Einleibungen wird
hier auch in Bezug auf den muslimischen Leib von seiner prinzipiellen Offent-
lichkeit, Beobachtbarkeit und Sichtbarkeit®® ausgegangen: ,Was nicht durch
Forschungsverfahren erfahrbar, d.h. sichtbar, horbar, tastbar, riechbar oder
schmeckbar gemacht werden kann, entzieht sich auch der empirischen Uber-
priifbarkeit ... Die praxistheoretische Perspektive kniipft in ihrer grundlegenden
empirischen Orientierung in charakteristischer Weise an diese Idee an. Das
Soziale wird von ihr als ein Konglomerat sozialer Praktiken verstanden, die als
offentliche ,,Erscheinungen” begriffen werden. Praktiken setzen sich zusammen
aus sinnlich wahrnehmbaren und zugleich sinnhaft konstituierten, intelligiblen
sayings and doings, aus offentlich performten Kérperbewegungen und gemein-
sam geteilten Objektwelten ...

33 Banks and Vokes 2015: 337. Hervorhebungen und Unterstreichungen durch den Verfasser.
34 Schmidt 2011: 24-25.



848 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Robert Schmidt und Jorg Volbers heben weiter hervor: ,Die Sichtbarkeit
korperlicher Darstellungen, fiir die sich die praxissoziologischen Analysen inte-
ressieren, ist damit also keineswegs ein simpler perzeptiver Tatbestand. Gegen-
stand praxeologischer Beobachtungen ist vielmehr eine immer schon praktisch
erzeugte soziale Sichtbarkeit. Was gesehen werden kann, ist bereits in iiberge-
ordnete Sinn- und Bedeutungszusammenhénge eingebettet, die die Praxeologie —
im Sinne von Wittgensteins Sprachspielkonzept — praktisch denkt.“** Der
muslimische Leib als Produkt und Produzent von religitsen Einschreibungen/
Einleibungen hatte einen offentlichen Charakter und besass daher eine sozial
erzeugte Sichtbarkeit. War es dann nicht selbstverstdndlich, dass sich diese
sozial erzeugte Sichtbarkeit auch eines neuen Mediums der Sichtbarmachung,
der Fotografie, wird ,,bemdchtigt haben?

9.4 Hegemonialitat des muslimischen Leibes in islamisch
gepragter Gesellschaft

Der wichtigste Unterschied des muslimischen Leibes von damals und heute in
Mittelasien besteht darin, dass dieser in der islamisch geprdgten Gesellschaft in
der Region Ende des 19. — Anfang des 20. Jahrhunderts der hegemoniale bzw.
der dominanteste aller vorhandenen Leiber war. Seine Hegemonie erstreckte
sich auch auf die dortigen ethnoreligiosen Minderheiten und initiierte diese
ebenfalls — als eine Art Antwort darauf — ihre eigenen, vom muslimischen
unterscheidbaren religiosen Leiber herzustellen und anzunehmen [Abb. 5]. Die
damalige islamisch geprdgte Gesellschaft in Mittelasien kénnte dank dieser
Spezifik den notwendigen Forschungskontext liefern. Die religiésen Einschrei-
bungen/Einleibungen bzw. Hervorbringung eines religiosen — in diesem Fall —
muslimischen Leibes konnen dort, so meine Annahme, leichter beobachtet bzw.
»gelesen® werden als im postreligiosem bzw. sidkularen Zeitalter.*® Erst mit der
Sakularisierung dieser Gesellschaft seit den 20-er Jahren des 20. Jahrhunderts
durch die sowjetische Nationalitdten- und Kulturpolitik treten andere mit dem
muslimischen Leib konkurrierende Leiber auf und verdrdngen diesen in vielen
Féllen vom gesellschaftlichen Zentrum in die Peripherie.

35 Schmidt 2011: 27.
36 Zum Konzept des sdkularen Zeitalters siehe Taylor 2012.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 = 849

4 et Mﬁﬂ
s

Abb 5: ,Jiidischer Junge.*

9.5 Muslimischer Leib: gleich routinisiert
und innovationsoffen

Der muslimische Leib als ein Komplex von sozialen Praktiken hat stets einen
gleichzeitig routinisierten und innovationsoffenen Charakter, d.h. er ist offen fiir
gesellschaftliche Modifikationen, Verdnderungen und Neuerungen, wie auch
Irritationen. ,Innovationsoffen” bedeutet in diesem Zusammenhang, dass der
muslimische Leib in seinen Bestandteilen ergdnzt bzw. erweitert werden kann.
Das Wissen um diesen gleichzeitig routinisierten und innovationsoffenen Cha-
rakter des muslimischen Leibes kdonnte dem Forschenden ermdglichen,



850 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Dynamiken von gesellschaftlichen Verdnderungen auch am muslimischen Leib
sichtbar zu machen bzw. zu beobachten (Siehe Teil II, Abschnitt 2).

10 Einschreibungen einer Weltanschauung:
Schwierigkeit einer visuellen Erfassung

Weltanschauungen, Ideologien, Religionen u.d. werden hier als kulturelle und
identitare Deutungs- und Sinnsysteme verstanden. Sie sind zwar sinnlich nicht
erfasshbare Phanomene, aber auch sie vermégen sich in die Kérper ihrer Adepten
einzuschreiben bzw. werden von diesen eingeleibt als Wissensordnungen, Sinn-
muster und Sinnzuschreibungen. Die Einschreibungen/Einleibungen werden
dann in entsprechenden korperlichen Verhaltensmustern und Darstellungen
verankert. Diese Einschreibungen/Einleibungen von kulturellen und identitdren
Deutungs- und Sinnsystemen bringen genauso einen ihnen eigenen sichtbaren
Leib hervor wie greifbarere d.h. ,materielle”, berufsspezifische oder 6konomi-
sche Einschreibungen/Einleibungen der Gesellschaft.

Die letzteren, wie etwa durch eine landes-, klassen- oder modespezifische
Kulinarik, Untererndhrung, Krankheiten [Abb. 6], schwere korperliche Arbeit,
»problematischen“ Lebenswandel, diverse korperliche ,,Siinden“, rituelle, medi-
zinische, modische u.d. Verdnderungen und Modifikationen am physischen
Korper lassen sich relativ problemlos beobachten, visuell erfassen und
beschreiben.*’

Es besteht jedoch eine enorme Schwierigkeit in Bezug auf eine adadquate
sprachliche Beschreibung von weltanschaulichen, ideologischen und religiosen
Einschreibungen/Einleibungen.>® Diese Schwierigkeit potenziert sich noch,

37 Mehr dazu siehe aktuelle soziologische Forschungen zum Korper und/ oder zu Visualitit,
wie z.B. Lucht 2013, Keller und Meuser 2011.

38 Die besagte Schwierigkeit hindert allerdings staatliche Organe nicht daran, das Wissen um
den religiosen Leib vor allem als praxisorientierte ,,Lektiire“ anzuwenden. So heisst es z.B. im
Merkblatt zur Einwanderung nach Israel aus dem Jahre 2017 fiir die Juden aus der ehemaligen
Sowijetunion, die jiidisch, atheistisch, christlich, muslimisch sind oder einem anderen Glauben
angehoren kénnten, Folgendes: ,,Zweite Regel: Religitse Zugehdrigkeit. Die Frage der religitsen
Zugehorigkeit ist bei der konsularischen Uberpriifung besonders brenzlig. Denn 1t. dem Riick-
kehrgesetz erlischt das Recht auf Repatriierung vollig, wenn Ihre Religion eine andere ist als
Judentum. Dabei lehnt das Gesetz die Einreiseméglichkeit fiir diejenigen Personen nicht ab, die
nicht religits oder atheistisch ist. Der Unterschied zwischen diesen Begriffen ist sehr gross; Sie
sollten diesen beriicksichtigen. Wir empfehlen Thnen mit Nachdruck nicht zu heucheln und
nicht zu versuchen den Konsul zu beliigen, indem Sie sich in Ihrem Antrag als ,,nichtreligios“
eintragen, wdhrend Sie ein tiefglaubiger Christ oder Muslim sind. Verstehen Sie uns richtig: der



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 —— 851

Abb 6: ,, Typen von Taschkent.*

wenn es sich um ihre visuelle Erfassung handelt. Denn sie produzieren einen
viel subtileren Leib als die oben erwdhnten greifbareren, ,materiellen® und
okonomischen Einschreibungen/Einleibungen. Alltagssprachlich geht uns z.B.

religiose Mensch ist ausreichend leicht zu durchschauen. Selbst wenn er keine religiésen Symbole
trigt (Kreuz, Halbmond u.d.), seine Art und Weise zu reden und sein Benehmen wiirden
unweigerlich diese oder jene Elemente der Gottesfurcht beinhalten. Einen religiosen Menschen
zur Bekenntnis zu seiner eigenen Religion zu provozieren, ist ein sehr leichtes.” Siehe Open-
Israel 2017. Hervorhebung durch den Verfasser. Siehe auch Konner 2009, Presner 2007, Balberg
2014.



852 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

mit Bezug auf die kulinarische Einschreibung/Einleibung sehr glatt {iber die
Lippen: ,,Du bist (korperlich), was du isst.“

Es wiirde uns jedoch einige Uberwindung kosten zu sagen: ,,Du bist (leib-
lich), was du glaubst oder denkst“, zumal andere — vor allem klassenspezifische
Einschreibungen/Einleibungen - unvergleichlich wirkméchtiger als weltan-
schauliche (ideologische, religitse) gelten bzw. sind,” wie Bourdieu in seinen
Untersuchungen mit dem auf den subtilen Charakter dieser Einschreibungen/
Einleibungen hinweisenden Titel ,,Die feinen Unterschiede* aufzeigt.*®

Eine stdrkere Wirkmaéchtigkeit der dkonomischen und klassenspezifischen
Einschreibungen/Einleibungen duflert sich vor allem darin, dass sie die ideellen
(weltanschaulichen, ideologischen, religiésen) teilweise oder ganz iiberschrei-
ben und/oder Verbindungen eingehen und Synthesen bilden konnen, welche
selbst einem sozial geschulten Auge mitunter unzugdnglich sein kénnen.

Es sollte jedoch der Eindruck vermieden werden, dass ein kulturelles und
identitares Deutungs- und Sinnsystem wie die Religion in Bezug auf die Ein-
schreibungen/Einleibungen gegeniiber 6konomischen sozialen Praktiken als
wenig oder kaum relevant betrachtet wird. Vielmehr sollte mit Chris Shilling
und Philip Mellor konform gegangen werden, wenn sie konstatieren: ,Das
globale Wiederaufleben der Religion hat die methodologische ,Standartposition®
vieler Soziologen herausgefordert, wonach die Religion stets eine ,abhangige’
Variable im Verhiltnis zu sdakularen Phinomenen sei [...]. Die Voranstellung von
O6konomischen und kulturellen gegeniiber religiosen Faktoren ist noch weiter
von konstruktivistischen Theoretikern vorangetrieben worden, die, von Autoren
wie Michel Foucault und Edward Said beeinflusst, Religion als ,,analytisch
irrelevant“ oder als ,,mystifizierendes“ ideologisches Mittel marginalisieren,
das wichtigere Entwicklungen verschleiert [...]“*

11 Korper und Leib: Eine notwendige
Unterscheidung

Dass der Mensch ein physischer Korper ist und gleichzeitig einen in den Inter-
aktionen mit seiner Umgebung sozialisierten, geformten, gelebten Leib hat, ist

39 Wir nehmen Kklassenspezifische Einschreibungen wirkmichtiger als ideelle wahr; allein
durch diese Wahrmehmung wird das Potenzial der klassenspezifischen Einschreibungen/Ein-
leibungen gesteigert und verfestigt.

40 Bourdieu 2010,

41 Gugutzer 2006: 93.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 =—— 853

eine Erkenntnis, welche die Menschheit seit den Anfdngen ihrer Geschichte
begleitet, s. z.B. 1. Korinther 12, 12-27. Dieser Abschnitt ist nicht nur als eine
Metapher zu lesen, sondern auch als eine Erkenntnis der Unterscheidung zwi-
schen Koérper und Leib im obigen Sinne zu verstehen:

Der eine Leib und die vielen Glieder

12 Denn wie der Leib einer ist, doch viele Glieder hat, alle Glieder des Leibes aber, obgleich
es viele sind, einen einzigen Leib bilden: So ist es auch mit Christus. 13 Durch den einen
Geist wurden wir in der Taufe alle in einen einzigen Leib aufgenommen, Juden und
Griechen, Sklaven und Freie; und alle wurden wir mit dem einen Geist getrankt. 14 Auch
der Leib besteht nicht nur aus einem Glied, sondern aus vielen Gliedern. 15 Wenn der Fuf}
sagt: Ich bin keine Hand, ich gehore nicht zum Leib!, so gehort er doch zum Leib. 16 Und
wenn das Ohr sagt: Ich bin kein Auge, ich gehdre nicht zum Leib!, so gehért es doch zum
Leib. 17 Wenn der ganze Leib nur Auge wére, wo bliebe dann das Gehor? Wenn er nur
Gehor wire, wo bliebe dann der Geruchssinn? 18 Nun aber hat Gott jedes einzelne Glied so
in den Leib eingefiigt, wie es seiner Absicht entsprach. 19 Waren alle zusammen nur ein
Glied, wo bliebe dann der Leib? 20 So aber gibt es viele Glieder und doch nur einen Leib. 21
Das Auge kann nicht zur Hand sagen: Ich brauche dich nicht. Der Kopf wiederum kann
nicht zu den Fiilen sagen: Ich brauche euch nicht. 22 Im Gegenteil, gerade die schwécher
scheinenden Glieder des Leibes sind unentbehrlich. 23 Denen, die wir fiir weniger edel
ansehen, erweisen wir umso mehr Ehre und unseren weniger anstandigen Gliedern begeg-
nen wir mit umso mehr Anstand, 24 wihrend die anstdndigen das nicht nétig haben. Gott
aber hat den Leib so zusammengefiigt, dass er dem benachteiligten Glied umso mehr Ehre
zukommen lief3, 25 damit im Leib kein Zwiespalt entstehe, sondern alle Glieder eintrdchtig
fiireinander sorgen. 26 Wenn darum ein Glied leidet, leiden alle Glieder mit; wenn ein
Glied geehrt wird, freuen sich alle Glieder mit. 27 Thr aber seid der Leib Christi und jeder
Einzelne ist ein Glied an ihm.

Ob diese Erkenntnis begrifflich differenziert war, wie dies heute in der modernen
Korpersoziologie der Fall ist, so z.B. dt.: Kérper und Leib, eng.: body/social body
oder lived body, fr.: corps/corps-propre,*? russ.: tulovise/telo, etc., sei dahinge-
stellt. Diese Erkenntnis war und ist Teil praktischen Wissens der Menschheit.
Diese Unterscheidung zwischen ,, Koérper” (Physis) und ,,Leib“ (sozialer Korper)
ist jedoch nach wie vor ein strittiges Thema in der gegenwartigen Kérpersozio-
logie. Bourdieu, dessen Soziologie sehr korperzentriert zu verstehen ist, akzep-
tierte diese traditionelle Unterscheidung nicht. Fiir ihn war alles Kérper: der
physische Korper und die Einschreibungen/Einleibungen der Gesellschaft in
denselben.*?

Diese duale — korperleibliche — Natur des Menschen kommt zum Ausdruck
in bzw. wird von einer kaum iiberschaubaren Vielfalt von sozialen Praktiken
in Wissensordnungen und korperlichen Verhaltensmustern und -routinen (re-)

42 Gugutzer 2015b: 13-23.
43 Ausfiihrlicher dazu siehe Hubrich 2013: 41-69.



854 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

produziert. Dabei deutet die Verwendung des Terminus ,korperleiblich (um
dies mit Robert Gugutzer zu sagen) auf die untrennbare Einheit von Kérper und
Leib hin, um nicht doch unter der Hand eine Vorstellung einer vermeintlichen
Dichotomie zwischen Kérper und Leib aufkommen zu lassen: ,,[...] Der wahrneh-
mend-wahrnehmbare, spiirend-spiirbare Leib und der Kérper als form- und
manipulierbarer Gegenstand bilden eine untrennbare, sich wechselseitig pra-
gende Einheit. Leib und Korper bezeichnen sozusagen zwei Seiten einer Me-
daille, der menschlichen Existenz. Sie sind zwei Perspektiven auf den
menschlichen Korper, die zu analytischen Zwecken differenziert werden kénnen,
realiter aber nicht getrennt sind. Leib und Korper bilden eine Dualitdt (eben:
Zweiheit) und keinen Dualismus [...].“**

12 Religiose Korperpadagogik: Aus
existenziellem Mangel an Geld und Zeit

Eine zweite Erkenntnis, welche der ,,Entdeckung” von Korper und Leib unwei-
gerlich folgte, war, dass entsprechende kulturelle und identitdre Deutungs- und
Sinnsysteme der breiten Masse der Bevolkerung am effektivsten nicht reflexiv
(,verkopft*), sondern leiblich zu vermitteln sind. Es ist daher nicht erstaunlich,
dass kurz nach der Entstehung des Islam und seiner territorialen Verbreitung
ausserhalb der Arabischen Halbinsel eine korperorientierte und -basierte Pdda-
gogisierung dieser Religion einsetzte.*> Diese korperorientierte und -basierte
Pdadagogisierung der Religion erzeugt eine Konformitdt, die von aussen nicht
angeordnet werden muss, sondern sich in kérperlichen Verhaltensmustern und
-routinen als Teil von Wissensordnungen und praktischem Wissen (tacit know-
ledge) niederschldgt. Sie wirkt auf die Intelligenz im Leib hin und schaltet den
Kopf aus, wie der Titel eines aktuellen Buches es auf den Punkt bringt: “Intelli-
gence in the Flesh”.*® In diesem Sinne ist der muslimische Leib wie ein jeder
andere soziale Korper ,,kopflos“. Was Bourdieu diesbeziiglich schreibt, gilt auch
fiir den muslimischen Leib: ,, ... Zahlreiche Regisseure greifen auf pddagogische
Praktiken zuriick, denen gemeinsam ist, daf} sie intellektuelles und diskursives
Verstehen suspendieren und den Schauspieler durch eine lange Reihe von
Ubungen so weit zu bringen suchen, daf er dem Pascalischen Modell der

44 Gugutzer 2006: 30-31.

45 Genauer gesagt: Weltanschauungen sind in ihrem Ursprung vor allem korperliche Hand-
lungen und Reaktionen mit dem Ziel, auf die Umwelt zu wirken.

46 Claxton 2015.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 =— 855

Produktion des Glaubens entsprechend Korperhaltungen wiederfindet, die auf-
grund der ihnen gespeicherten Erfahrungsspuren Gedanken, Gefiihle, Vorstel-
lungen in Bewegung versetzen kénnen.“*

Mit anderen Worten: bei der religiosen Korperpadagogik geht es nicht
darum, einen Menschen ,kopfmdssig” tiefgldubig, sondern vor allem gesell-
schaftsfahig zu machen. Also von Gehirnwdsche keine Spur!

Im Laufe der korperorientierten und -basierten Pddagogisierung der islami-
schen Religion entstand eine kaum iiberschaubare Anzahl von Anleitungen und
Handreichungen, deren Hauptmethode kaum treffender denn als religise Korper-
piadagogik bezeichnet werden kénnte.*® Fiir diese religiésen kérperpadagogischen
Werke, inshesondere diejenigen Werke fiir das ,,gemeine Volk"“, war eins gemein-
sam: Sie beinhalten keine dogmatische Tiefe und keine ausfiihrlichen religitsen
Begriindungen, sondern entfalten sich fiir den Glaubigen zu einer Art Handrei-
chung zur kérperlichen Selbstdisziplinierung und der gleichzeitigen korperlichen
,Dressur” von seinen Glaubensgenossen mit dem einzigen Ziel, das ,,Muslimsein®
in Gestalt des muslimischen Leibes zu produzieren. Bourdieu betont diese unter-
stiitzende und fordernde Rolle der Padagogik bei der Herausbildung des Leibes:
,Die Macht des Einverleibungsprozesses konstituiert den Habitus als ein esse in
futuro, als dauerhaftes Prinzip andauernder Besetzungen, das explizite und aus-
driickliche padagogische Interventionen noch verstirken ...“*

Das Wort ,,Dressur” sollte hier nicht in einem pejorativen Sinne verstanden
werden.’® Was der franzosische Soziologe Didier Eribon in Bezug auf kulturelle
und intellektuelle Milieus schreibt, kann durchaus auch auf den muslimischen
Leib angewandt werden: ,,Auf einer noch tieferen Ebene der Analyse muss man
allerdings feststellen, dass man all die sanften Zwange und Unterwerfungen, all
das, was zum Einstieg ins kulturelle und intellektuelle Milieu ... notwendig ist,
nicht nur erleidet, sondern dass man sich ihm auch bereitwillig unterwirft. Man
sucht nach den Zwadngen, man verlangt nach ihnen. Auch die widerspenstigsten
und scheusten Menschen sind vom Urteil der anderen abhdngig und begeben
sich willentlich in das System der wechselseitigen Anerkennung und
Uberwachung.“**

Die religiose Korperpddagogik regelt das gesamte dffentliche Leben eines
Gldubigen und gibt ihm allumfassende Handreichungen vor allem praktischer

47 Bourdieu 2001: 185.

48 Ausfiihrlicher zur religiésen Korperpddagogik siehe Mellor and Shilling 1997, Mellor and
Shilling 2014.

49 Bourdieu 2001: 301. Hervorhebung im Original.

50 Bourdieu 2001: 219-220.

51 Eribon 2017: 118-119.



856 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Natur, wie auch einige Vertreter der russischen Verwaltungsbehdrden in ihrer
Beschiftigung mit dem mittelasiatischen Islam richtig erkannten: ,,Es gibt Vor-
schriften fiir jede Eventualitdt des Tages, fiir jede Antwort in einer Gesellschaft,
auf der Strafle, auf dem Markt, beim Handel, vor Gericht, auf der Reise, im
Garten, auf dem Feld, im Haus, beim Fest, beim Fasten und bei der Trauer
ebenso wie fiir heitere Gelegenheiten [...].“*?

Der einzige Rekurs, welcher in den Werken der religiésen Koérperpadagogik
stdndig unternommen wird, bezieht sich auf die Sunna, die vor allem als
praktische Handlungsweise des Propheten verstanden wird,>> das geschieht
selbst in diesem Bereich nicht besonders ausfiihrlich, sondern eher sparlich.
Der blosse Bezug auf den Propheten und die Erwdhnung seiner Handlungen und
Taten gentigen. Diese religiose Korperpddagogik ist jedoch von der Etikette und
vor allem vom tiibergeordneten Adab, der Moralokonomie der islamisch geprag-
ten Gesellschaften zu unterscheiden, unter der ein Komplex von Werten, Nor-
men, Verhaltensweisen und Handlungen verstanden wird.>*

Der Adab ist in seinen Urspriingen alter als der Islam bzw. seine korper-
basierte Religionspddagogik und umfasst in seinen Bestandteilen eine Fiille von
moralokonomischen Praktiken, die zwar islamisch legitimiert sind, jedoch wenig
bis gar nichts mit dem ,klassischen“ Islam zu tun haben. Ein wichtiger Unter-
schied des Adab zur religiosen Korperpddagogik besteht darin, dass sich seine
Vorschriften und Anforderungen an alle Mitglieder der Gesellschaft richten, tiber
alle religiésen und ethnischen Grenzen hinweg. Es gab ein wichtiges Spiel von
Adaption und Differenz, gerade bei den mittelasiatischen Juden: Im Adab gab es
doch bedeutende Schnittmengen mit der muslimischen Mehrheitsgesellschaft.

Gewiss fliesst die religitse Korperpadagogik in den Adab hinein,” dabei
beschrdnkt sie sich jedoch ausschliesslich auf die Produktion eines spezifischen
religiosen Leibes, d.h. sie ist in diesem Sinne konfessionell exklusiv und richtet
sich ausschliesslich an Muslime.

Ich unterscheide daher begrifflich und zu analytischen Zwecken zwischen
dem Islam als einem kulturellen sowie identitiren Deutungs- und Sinnsystem
und dem ,,Muslimsein® (,,musulmanchiliq®, ,Islamizitat“, ,islamicate culture)

52 von der Pahlen 1969: 67.

53 Siehe ,,gewohnte Handlungsweise®, ,die Sunna des Propheten, d.h. seine zu gesetzlich
verbindlichen Prdzedenzfillen erhobenen Aussagen und Handlungen“. Siehe Wehr 1952: 395
und Juynboll 2012.

54 Elwert 1987.

55 In diesem Zusammenhang sei hier auf die im damaligen Mittelasien iiblichen Handwerks-
Risalas (Gildenbiicher) verwiesen, wo fiir jedes Handwerk so gut wie jede Handlung und eine
entsprechende Kdrperhaltung mit einem Koranvers oder einem Hadit begriindet vorgeschrieben
werden. Siehe Dagyeli 2011.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 =—— 857

im Sinne der Praxistheorien als einem Komplex von sozialen kdrperbezogenen
Praktiken. Unter sozialen Praktiken kann dann all das subsumiert werden, was
Theodor Schatzki mit einem ,,nexus of doings and sayings“ bezeichnet. So ware
dann das ,Muslimsein® fiir die breite Masse der Glaubigen ein Nexus von vor
allem ,,islamisch korrekten“ und mit dem Islam kompatiblen bzw. als kompati-
bel gedachten Korperhandlungen (,,doings®) und ,sayings*“ (Dogmen und Leh-
ren): ,,doings® als ein korperlicher Ausdruck von ,,sayings“ und umgekehrt.

Wir sehen sogleich, dass dann eine Relation zwischen Wissensordnungen
und korperlichen Verhaltensroutinen prozessiert wird. Diese Kérperhandlungen
als Expression von korperlichen Verhaltensroutinen und mit ihnen eng ver-
schmolzenen koérperbasierten Wissensordnungen produzieren in ihrer Gesamt-
heit den muslimischen Leib.

Die ,,Entdeckung® bzw. Entwicklung der religitsen Korperpadagogik ist vor
allem wirtschaftlichen Griinden geschuldet. Die breite Masse der Glaubigen war
nicht im Stande - und ist es auch heute noch nicht — vor allem aus existenzi-
ellem Mangel an Zeit und Geld, sich mit den Lehren und Dogmen als in den
»,sayings“ sich ausbreitende Relation von Wissensordnung und korperlicher
Verhaltensroutine ihrer ,,eigenen“ Religion reflexiv bzw. bewusst auseinander-
zusetzen. So wird die Religion vor allem durch Rituale (,,Ritualgldubigkeit®) und
entsprechende Korperhandlungen im Sinne von ,,doings® im Alltag angeeignet.
Nalivkin, der seit 1873 in der mittelasiatischen Region erst als Militdr und
Beamter, ab 1878 bis zu seinem Freitod 1918 als Ethnograph, Schullehrer,
Autor und Politiker tatig war, nennt dieses Phanomen ,,Ohnmacht des Menschen
aus dem gemeinen Volk*:

Eindringliche, pedantische Anforderungen der Scharia an den Muslim [...] sind zu zahl-
reich und zu komplex, und viele [dieser Anforderungen — B.S.] sind schwer erfiillbar fiir
den Menschen aus dem gemeinen Volk, der keine Méglichkeit hat all diese Kleinigkeiten
zu wissen, sich derer zu erinnern, diese zu erfiillen, infolge eines Mangels an Freizeit und
materiellen Mitteln,”® die es einem immer und iiberall erleichtern, allen Anforderungen zu
entsprechen, welche im privaten Bereich, der Gesellschaft und im Staate gestellt werden.
Diese Ohnmacht des Menschen aus dem gemeinen Volk, der keine Moglichkeit hatte, zu
wissen, sich an alle kleinlichen Vorschriften der Scharia zu erinnern, des Menschen, der
auf jeden Schritt und Tritt riskierte, aus Unwissen gegen das [gottliche — B.S.] Gesetz zu
verstossen, und der sich gleichzeitig ewig vor schweren Strafen fiirchtete, die von der
Scharia fiir Verstosse verschiedener Art angedroht wurden, diese Ohnmacht des Menschen

56 Mit Bourdieu wissenschaftlich umformuliert bedeutet diese Aussage von Nalivkin Folgen-
des: ,,Das beste Maf3 fiir kulturelles Kapital ist zweifellos die Dauer der fiir seinen Erwerb
aufgewendeten Zeit. D. h., die Umwandlung von 6konomischem in kulturelles Kapital setzt
einen Aufwand an Zeit voraus, der durch die Verfiigung iiber 6konomisches Kapital ermoglicht
wird.“ Bourdieu 1983: 197.



858 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

aus dem gemeinen Volk zwang, erstens, diesen sich seinen schweren Umstanden anzupas-
sen, indem er den Anschein erweckte, ein eifriger gesetzestreuer Mensch zu sein, und,
zweitens, die wichtigste Ursache fiir eine iibermédssige Vermehrung von Schriftgelehrten
[Pharisdern — B.S.] war ... Jeder verstiess gegen viele [Gesetzesbestimmungen — B.S.] und
ignorierte sie, aber hielt diesen Umstand sorgfaltig geheim, selbst vor den Mitgliedern
seiner eigenen Familie, bemiiht, sich als einen eifrigen Verfechter der Orthodoxie erschei-
nen zu lassen, indem er viel und lautstark schwadronierte iiber die zweifellose Notwendig-
keit alle kleinlichsten Anforderungen des gottlichen Gesetzes zu erfiillen [...].>"

Diese Einschreibungen/Einleibungen durch die religiose Kérperpadagogik kons-
tituieren dann die Glaubigen als eine religiése Gemeinschaft von religios kom-
patiblen, mit einander kombinierbaren Leibern. Oder um es noch etwas
provokanter zu formulieren: Das ,,Muslimsein®“ schreibt sich in die Korper ihrer
Adepten ein — durch und in kérperbasierten sozialen Praktiken, die korperliche
Verhaltensroutine geleitete Wissensordnungen sind — und produziert einen
religiosen Leib, ohne sich die Miihe zu machen, seinen Tragern die dogmatische
Lehre dahinter zu vermitteln, denn diese Lehre ist bereits in den ,,doyings“
durch den Nexus inkorporiert. Der muslimische Leib bestand damit aus einer
»,Doxa“. Ich schliesse mich hier Pierre Bourdieu an, der die Doxa als die in
einem sozialen Feld giiltigen Regeln, Funktionsmechanismen und Formen des
Wissens und Handelns bezeichnet.’® In diesem Sinne ist der muslimische Leib
(bzw. Leiber und ,,Unter-Leiber*) gleichzeitig Produkt und Produzent des ,,Mus-
limseins“. Und diese/r Leib/er ist/sind der Mittler zwischen der islamisch
geprdgten Gesellschaft und dem gldubigen Individuum und Trédger seines Glau-
bens, der ihm einen sozialen Sinn mit entsprechender Position im religitsen
Feld vermittelt.

Wie fand konkret die Ubernahme des muslimischen Leibes, dieser zum Leib
gewordenen Geschichte statt? Wie wurde diese von einer Generation zur néchs-
ten tradiert? Am Beispiel des Kellnerberufs beschreibt Bourdieu den Prozess der
Uberfithrung einer Geschichte, einer Tradition in den Korper: ,, Sein Korper, dem
eine Geschichte innewohnt, schmiegt sich seiner Funktion an, das heif3t einer
Geschichte, einer Tradition, die ihm stets in Kérpern vor Augen trat, oder, besser:
in diesem von einem bestimmten Habitus bewohnten Habiten, die man Kellner
nennt. Was nicht bedeutet, dass er im Nachahmen von Kellnern, die damit
ausdriicklich zu Vorbildern erhoben worden wiren, gelemt hdtte, Kellner zu
sein. Er schliipft in die Haut der Figur des Kellners nicht wie ein Schauspieler,
der eine Rolle iibernimmt, sondern eher so, wie ein Kind sich mit dem Vater
identifiziert und, ohne im geringsten tun zu miissen »als ob«, beim Sprechen

57 Abasin 2015b: 409-410. Hervorhebung durch den Verfasser.
58 Bourdieu 1987: 125.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 — 859

eine bestimmte Mundstellung oder beim Gehen eine Schulterbewegung {iiber-
nimmt, die ihm fiir das soziale Sein des vollkommenen Erwachsenen grundle-
gend scheinen.“>® Diese Erkenntnis von Bourdieu erscheint mir ohne Abstriche
anwendbar auch in Bezug auf den muslimischen Leib. Dieser wurde durch eine
stindige Anwesenheit von entsprechenden Leibern wahrend der 6ffentlichen
Ereignisse weiter tradiert, insbesondere wenn diese mit starken Emotionen
verbunden sind, wie z.B. beim Empfang von Gésten, anldsslich von Hochzeiten
oder Bestattungen etc.

13 Islamisch gepragte Gesellschaft in Mittelasien
vor 1917: Islam als Lebensweise

Auf Grund welcher Kriterien kann eine Gesellschaft als religits bzw. islamisch
gepragt bezeichnet werden? Ein analytisches Instrumentarium zur Beantwor-
tung dieser Frage konnte der Transformationsindex der Bertelsmann Stiftung
bieten, welcher anhand von unterschiedlichen Qualifikationsmerkmalen fiir
sich in Anspruch nimmt, die Qualitdt von Demokratie, Marktwirtschaft und
politischem Management in 129 Entwicklungs- und Transformationsldndern
treffend analysieren und bewerten zu kénnen.®® Obwohl der Index eine gegen-
wartshezogene Bewertung unternimmt, k6nnen seine Kriterien als heuristische
Matrix auf der Makro-, Meso- und Mikroebenen zur Unterscheidung zwischen
einem weltlichen und einem religiosen Staat zur Beschreibung herangezogen
werden.

Im ,,Bertelsmann Transformation Index 2018 Codebook for Country Assess-
ments“®! werden entsprechende Kriterien wie folgt formuliert:

“To what extent are legal order and political institutions defined without
interference by religious dogmas?” Zur Prazisierung dieser Frage heisst es
weiter:

Religious dogmas can prove influential in politics, with churches or religious groups acting
as interest groups (e. g. with regard to laws on abortion or divorce) as part of the decision-
making process. This should negatively affect the assessment only in those instances,
when their influence leads to the direct transfer of religious norms into laws.

59 Bourdieu 2001: 197. Hervorhebung durch den Verfasser.
60 Stiftung 2018b.
61 Stiftung 2018a.



860 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Sollten die religiésen Dogmen einen entscheidenden Einfluss auf eine Gesell-
schaft ausiiben, dann bedeutet dies Folgendes: “The state is theocratic. Reli-
gious dogmas define legal order and political institutions.”

Wird diese heuristische Matrix auf alle drei vormodernen ,,Staaten® im
damaligen Mittelasien — Emirat von Buchara, Chanat von Chiwa und Chanat
von Kokand — angewendet, so kénnen sie als ,,theokratische“®? Staaten bezeich-
net werden, da das Muslimsein in allen dreien einen entscheidenden Einfluss
auf die drei Bereiche von Staat — Gesellschaft — Lebensweise ihrer Untertanen
hatten.®
(@) Der Staat und seine Gesetzgebung (Makroebene): Alle drei mittelasiatischen

Staaten verstanden sich — theoretisch — als Teil eines schon damals nicht

mehr existenten islamischen Kalifats. In der betrachteten Zeit galt der

jeweilige Sultan des Osmanischen Reiches fiir die mittelasiatischen Muslime
als Kalif, welcher jedoch nur als geistiger Fiihrer aller Muslime anerkannt
wurde. Im Bereich der Staatlichkeit gab es keine Ausdifferenzierung zwi-
schen weltlicher und geistlicher Macht. Diese beiden Méchte vertrat der

Emir bzw. der Chan in Personalunion. Der jeweilige Herrscher war gleich-

zeitig Oberhaupt von Exekutive, Judikative und Legislative, verfiigte weitge-

hend uneingeschrankt iiber politische, rechtliche, religiose und finanzielle

Belange seines Staates. Alle drei Herrscherdynastien legitimierten sich iiber-

wiegend durch ihre angebliche direkte Verwandtschaft mit dem Propheten

Muhammad.®*

(b) Gesellschaft bzw. Gemeinschaft (Mesoebene): Die Gesellschaft und ihre
Institutionen waren gepragt durch religiose Gruppen, die als Interessen-
gruppen aktiv waren (“religious groups acting as interest groups”). Die
grosste und mit Abstand aktivste und einflussreichste Gruppe wurde von
der muslimischen Geistlichkeit gestellt [Abb.7]. Die Zahlen fiir das Emirat
von Buchara, den am starksten islamisch gepradgten aller drei Staaten,
sprechen eine deutliche Sprache: vor 1917 hatte die Stadt Buchara ca.
100.000 Einwohner, davon waren 30.000 erwachsene Muslime iiber 20
Jahre. In der Stadt gab es 360 Quartalsmoscheen, in welchen Vorbeter
(Imame), Muezzine und andere Bedienstete auf stdndiger Basis beschéftigt
waren; die Geistlichkeit zdhlte mehr als 3.000 Menschen in ihren Reihen,

62 Dem Autor des Beitrages ist durchaus bewusst, dass ,theokratisch® ein problematischer
Begriff ist. ,,Theokratie“ wird zwar umgangssprachlich viel benutzt, aber eine echte Gottesherr-
schaft kann es ja gar nicht geben; so spricht z.B. Reza Hajatpour deshalb auch von Klerokratie
(mit Blick auf Iran).

63 Fiir das Emirat von Buchara siehe von Kiigelgen 2002,

64 Saidbaev 1984: 76.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 == 861

die sich auf 110 Medressen mit etwa 10.000 Schiilern verteilten. Nicht
gezdhlt wurden die Geistlichen, die in der islamischen Gerichtsbarkeit
tatig waren. Es gab in der Stadt Buchara im Durchschnitt einen muslimi-
schen Geistlichen pro 30 Einwohner oder einen Geistlichen pro 10 Erwach-
sene {iber 20 Jahre.®® Die Situation in den beiden Chanaten von Chiwa und
von Kokand durfte dhnlich gewesen sein, besonders fiir die stadtische
Bevolkerung;

(c) Lebensweise der Bevolkerung (Mikroebene): Das religiose Bewusstsein
[Abb.8], dem zufolge das Muslimsein mehr als eine Religion und zwar
eine gesamte Lebensweise sei, war dominierend, es gab keine andere nen-
nenswerte konkurrierende Weltanschauung oder Ideologie. Islamisch legiti-
miert waren alle Institutionen und Organisationen, selbst wenn diese nicht
islamischen Ursprungs waren, genauso die gesamte Gesetzgebung und das
gesamte Bildungssystem sowie Werte, Normen und Verhaltensweisen zwi-
schen Individuen und Gruppen, einschliesslich sogar informeller Praktiken
im Alltag. Die feudale Subsistenzwirtschaft ohne einen entwickelten Markt
bzw. eine gesamtstaatliche Okonomie konnte kein integratives gesellschaft-
liches Potenzial entfalten und war daher nicht im Stande, zur Konsolidie-
rung der Gesellschaft und gesellschaftlichen Gruppen beizutragen. Diese
Rolle fiel daher weitgehend dem Muslimsein zu. Das Muslimsein wurde so
zur einzigen integrativen Kraft in einer tief zersplitterten spatfeudalen Ge-
sellschaft in Mittelasien.

Fiir Mittelasien war auch eine enge Synthese von Muslimsein und Ethnizitat®®
charakteristisch. Die praktizierte islamische Religion, ihre Lehren und vor
allem derart begriindete soziale Praktiken stdarkten die Konsolidierung von
verschiedenen losen Stammesverbdnden in ethnische Gemeinschaften, aus
denen spdter in der sowjetischen Zeit die modernen Kasachen, Kirgisen,
Usbeken, Tadschiken und Turkmenen durch die sowjetische Nationalitdten-
politik hervorgegangen sind. Die eigene Sub- bzw. Ethnie wurde als etwas
vom Muslimsein untrennbares empfunden; Entstehungsmythen der Stamme
wurden mit der Zeit islamisiert.®” Die Islamizitit des ethnischen Bewusstseins
der mittelasiatischen Volker wirkte bis in die spdte sowjetische Zeit hinein:
Nationale und nationalistische Gefiihle, die von der offiziellen Ideologie,
welche die Kulturen der Volker der UdSSR als ,national in der Form,

65 Saidbaev 1984: 77-78.
66 Saidbaev 1984, Roy 2000, Tasar 2017.
67 Schmitz 1996, Diuis (DeWeese) 2008a, Diuis (DeWeese) 2008b.



862 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Caumapranas. Borpbua parounurons —Samarcande. Arrivée des pélerins. N 92.
B 4

Abb 7: ,Empfang von Pilgern — Samarkand.“

Abb 8: ,Wahrend des Freitagsgebets.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 = 863

sowjetisch im Inhalt*“ sehr eng definierte, nicht aufgefangen werden konnten,
fanden im Muslimsein ihr Ventil.®®

In der betrachteten Gesellschaft war der muslimische Leib - trotz anderer
wirkmaéchtiger sozialer Phdanomene - ziemlich sichtbar, wie Nalivkin treffend
anmerkt, ohne den Begriff zu benutzen: ,Ein erfahrenes Auge konnte in der
Menschenmenge einen ungelernten Arbeiter, einen Schmied, einen Weber,
einen Ladenbesitzer und einen Grosshindler auf Grund seines Ausseren, seiner
Manieren, vielleicht sogar an seiner Aussprache erkennen; in dieser Hinsicht
hatten sie alle spezifische berufliche Merkmale. Allerdings war ihre Weltan-
schauung vollkommen gleich, denn schon von Kindheit [Abb. 9] an gingen sie
durch den Brennofen ein und derselben geistigen Lebensschulung [...].“%°

518 -*'.Bnnu Typxecramna. 3a ypoRoNT FpANOTLL.

Abb 9: ,Lesen und schreiben lernen in Turkestan.*

68 Es entstand sogar ein ethnischer Gegensatz ,,Wir versus sie“ in islamischer Form: die Russen
und iibrigen Europder wurden als ,Kafire“ (,,Ungldubige”) bezeichnet. Nationalistische Vor-
stellungen bedienten sich des Gegensatzes ,,Glaubiger vs. Ungldubiger* und iibertrugen diesen
in Widerspruch zum ,klassischen® Islam auf nichtmuslimische Mitbiirger, in erster Linie Rus-
sen, die eigentlich zu den ,,Besitzern der Heiligen Schrift“ gezdhlt werden miissten. Ausfiihr-
licher dazu siehe Sidikov 2008.

69 Abasin 2015b: 398.



864 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Teil 1l

1 Gesicht: Das zentrale ,,Organ“ des muslimischen Leibes

Das Gesicht, spezifische Gesichtsausdriicke, Blicke, Mimik, Bart und Bartlosig-
keit, Orientierung, sowie sein Offentlichkeitscharakter bildeten zusammen das
zentrale ,,Organ® des muslimischen Leibes.”® Es wurde einer regelrechten Selbst-
disziplinierung bzw. gesellschaftlichen Dressur unterzogen: Die An- bzw. Abwe-
senheit von erforderlichen Merkmalen wurde registriert und aktiv eingefordert.
Die wichtigsten Merkmale dieses Organs, die in der Offentlichkeit geférdert und
gefordert wurden, waren Selbstbeherrschung, starke Emotionslosigkeit, aktive
Teilnahme, Ernst [Abb. 10],”* Hoflichkeit, seine Zentrierung auf Autoritétsperso-
nen und frommer Gesichtsausdruck. So heisst es z.B. im bereits erwdhnten Werk
der religiosen Korperpadagogik ,,Adab as—salihin“ diesbeziiglich folgendes:

_,L‘ﬂ?a.ﬁi_,u‘)gi}(_ﬁu_,.\‘.\gﬁL._i_,ad.l:‘)ha.hlg.u:&:@QJ)&JAM}AJJJ@‘J‘}O}SLD%‘M&)Q}&
lélﬁhﬁu)hq;&o@awyup

»Wenn das Wasser in der Schiissel in einem ruhigen Zustand ist, wird jedes Bild
in ihm deutlich widergespiegelt; wenn die Wasserflache unruhig wird, kann sich
kein Gegenstand auf dieser deutlich abbilden lassen [...].“ 7> Und da das Gesicht
frither als Worte Emotionen signalisiert, miisste jeder, der ein ,,rechtschaffenes
Leben“ anstrebte, bemiiht sein ,,mit aller Kraft das Feuer des Zorns auszultschen
ausser in den Fillen, wo sich sein Zorn gegen etwas richtet was der Scharia
widerspricht [...]“"3:

tj)@ﬁggjﬁﬁwﬁjwu&Y‘éﬂoﬁ}u&émdzJﬁejymdJLmdU:
& a0

Das Gesagte bedeutet nicht, dass das zentrale Organ des muslimischen Leibes
ununterbrochen reproduziert wurde oder reproduziert werden musste: Da der
muslimische Leib insgesamt Offentlichkeitsorientiert und -wirksam ist, durfte
es durchaus {tiblich gewesen sein, dass Gesichtsziige vor Freude, Wut, Trauer,
Verzweiflung etc. im privaten Bereich der Kontrolle entgleiten konnten, d.h. es

70 Zur Bedeutung des Gesichts in sozialen Praktiken siehe Belting 2013: 118-213 (,,Portrdt und
Maske. Das Gesicht als Repradsentation®).

71 Die Fotografie des Gefdngnisdirektors ist beispielhaft gewédhlt, auch wenn er natiirlich qua
Amt ,grimmig* dreinsehen muss.

72 Qasqariy: 230.

73 Qasqariy: 236.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 = 865

e —— g ey e . . - »
I z % L Py
Mgl

Cr. Byxapa. Macassnurs Junzans —Boukharie Le chefde Sindan. Nt 3.

% T Peesngoitus L R 7.1-.:.--4‘4_/-‘._'__

,f)'«--f_‘.-u?.' .
>

(?.’/'?"Fv fég’:‘j‘l‘%{_, 5 1

Abb 10: , Leiter des Gefdangnisses in Buchara.”

gab durchaus Fdlle und Rdume, wo das wichtigste Organ des muslimischen
Leibes ,,versagte“ bzw. abgelegt werden musste. Mit anderen Worten: Der musli-
mische Leib und sein zentrales Organ haben immer eine situative Bedeutung.”* In
der Offentlichkeit galt es jedoch vor allem, das muslimische Gesicht sogar in einer
prekdren Lage zu wahren. Graf von der Pahlen, ein hoher Regierungsbeamter aus
Sankt Petersburg, welcher im Auftrage des Zaren die neuen Gebiete in Mittelasien
inspizierte, ortete korrekt seine Ursache in der religiosen Korperpdadagogik: ,,[...]
Darum ist das Auftreten des Asiaten so sicher, so ohne Ziererei oder Schiichternheit,

74 Goffman 1971: 29.



866 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

nie werden sie heftig oder verlieren die Selbstbeherrschung. Das habe ich sogar bei
Gefangenen im Zuchthaus und in Arrestlokalen beobachten kénnen [...].“”

Allerdings warnte die religiose Korperpadagogik vor einem anderen Extrem,
welches in der Offentlichkeit vermieden werden musste, z.B. wenn das Gesicht
durch eine dauerhafte Senkung des Kopfes einer ,Lektiire“ durch andere Inter-
aktionsteilnehmer entzogen wird:

U)SA@L\SLJ,“JQ)S.J?L&Q)S}L,L&S@SL”)S;@Jnl}ia.:&;.m‘u.c_,.‘a@,s.u

»In einer Versammlung’® ist es nicht schicklich, in der Sukat-Stellung [d.h. im
Schweigen — B.S.] zu verweilen, indem man seinen Kopf senkt und den Blick
abstumpft; sich in diesem Zustand den ganzen Tag zu befinden ist gar verab-
scheuungswiirdig/verwerflich [...].“”” Mit anderen Worten: das Gesicht miisste
seigentlich“ in der Offentlichkeit in einem ,aktiven“ Modus sein. So gibt es
kaum Fotografien, die Menschen mit gesenktem Kopf zeigen. Der ,aktive“
Modus des Gesichts war vor allem dafiir notwendig, um gegenseitige Hand-
lungserwartungen abzulesen bzw. diese nach anwesenden ,Experten” fiir die
Produktion des muslimischen Leibes auszurichten.

Die iiberwiegende Mehrheit von russischen Ansichtskarten zeigt die mittel-
asiatischen Muslime mit diesem zentralen Organ, d.h. mit einem ernsten Gesichts-
ausdruck, oft grimmig, kaum ein freundliches Lacheln auf den Lippen [Abb. 11].
Eine ungewdhnliche Situation und die Begegnung mit dem unbekannten Gerit,
dem Fotoapparat, spielten eine gewisse Rolle, aber ausschlaggebend war die
Tatsache, dass in diesem 6ffentlichen Rahmen der muslimische Leib zum Ausdruck
kommen musste. Und es ware m.E. eine Fehlinterpretation, dieses weitgehende
Fehlen eines Ldchelns und freundlicher Grimassen auf den Gesichtern der Foto-
grafierten mit dem sog. ,,imperialen Zwang“ zu erkldren, wie dies der zeitgendssi-
sche russische Mittelasienforscher Sergej AbaSin falschlicherweise tat: ,,[...]
Schaffung von visuellen Reprdsentationen fand in offenkundig ungleichen Ver-
haltnissen statt. Viele Muslime verhielten sich dusserst vorsichtig und sogar negativ
gegeniiber der Produktion von fotografischen Bildem von ihnen, indem sie diese
Aufnahmen als durch ihre Religion und Kultur verboten und sogar schidigend
erachteten. Auf den Fotografien kann man viele finstere und besorgte Gesichter
sehen, denn von diesen Menschen wurde keine freiwillige Zustimmung zur Auf-
nahme erwartet. Es ist zu sehen, dass sie in unnatiirlichen Kérperhaltungen entwe-
der herumstanden oder herumsassen, in Erwartung einer Aufnahme (es hing auch

75 von der Pahlen 1969: 67. Hervorhebung durch den Verfasser.
76 Oder: ,Im Gesprach“.
77 Qasqariy: 235.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 == 867

Abb 11: ,,Gruss aus Kokand - Typen von Sarten.“

mit der Technik zusammen, die ein Stillhalten fiir eine gewisse Zeit erforderte),
sodass man vermuten kann, dass solche Aufnahmen mit einigem Zwang verbunden
waren [...].“”® Dies ist eine Fehlinterpretation, weil der muslimische Leib in der
Offentlichkeit genau dieses Verhalten erforderte.

Klar geregelt war auch die raumliche Ausrichtung des Gesichts in der Offent-
lichkeit bzw. in der Interaktion mit einer oder mehreren Individuen. Sitze man
allein, dann erfordere der Anstand, so Muhammad Sadig-i QaSgariy, mit dem
Gesicht in Richtung der Qibla (Gebetsrichtung) zu sitzen; sitze man zu zweit, dann
sollte man von Angesicht zu Angesicht sitzen, sodass die Knie der beiden Ge-
sprachspartner gegenseitig ausgerichtet sind. Zudem war die Ausrichtung auf die
Autorititspersonen extrem wichtig: War in einer Versammlung ein Wiirdentrager
zugegen, dann seien die Gesichter aller Anwesenden in seine Richtung zu wen-
den; im Idealfall jedoch sollte man zusammen im Kreis sitzen, sodass die Gesich-
ter aller an der Runde teilnehmenden Personen gleich angeschaut werden
konnen, ohne eine Hierarchie der Blicke und eine ungleiche Ausrichtung von
Gesichtern entstehen zu lassen.”” Das Sitzen im Kreise war fiir Lehrzirkel ver-
breitet. Darin wird der Einfluss des Sufismus auf das mittelasiatische ,,Muslim-
sein“ erkennbar, denn das Sitzen im Kreise war fiir die mystischen Sitzungen

78 Abasin 2015a: 62, siehe auch Abasin 2012.
79 Qasqariy: 231-232.



868 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

(dikr) charakteristisch.®® Das Sitzen im Kreise stand symbolisch fiir das arabische
Wort ,halga“ (dt.: ,,Kreis“) welches durch einen in der Entwicklungsgeschichte
des Arabischen und anderer semitischer Sprachen {iiblichen Konsonantenwechsel
mit dem Wort ,halg” (dt.: ,,Schépfung Gottes*) ein gemeinsames semantisches
Feld®! bildet [Abb. 12].

Mosterie jeppiei

Abb 12: ,Gebet von Derwischen.”

Auf den Visualisierungen fallen zudem die asymmetrischen Darstellungen des
Barts und der Bartlosigkeit auf, die Aufschliisse iiber die in den Visualisierungen
vorausgesetzten bzw. eingeschriebenen Wissensordnungen darstellen. Ur-
spriinglich soll das Tragen eines Bartes als ein wichtiges Merkmal des Glaubigen
zur Abgrenzung von den ,Feueranbetern®, d.h. Zoroastriern vorgeschrieben
worden sein bzw. fungiert haben, bevor der Bart sich als ein Zeichen des
muslimischen Leibes ,verselbstindigte“ und den Bezug auf die Zoroastrier im
gemeinen Volk verlor: ,Mehrere hadite fordern [..] Mdnner auf, ihren

80 Ausfiihrlicher zur Praxis des dikr im mittelasiatischen Islam siehe BabadZanov 2003,
BabadZanov 2008, ASirov 2010.
81 Siehe dazu Majzel’ 1983: 161-167.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 = 869

Schnurrbart zu rasieren, den Bart aber wachsen zu lassen, um sich ,,gegen die
Feueranbeter zu wenden* [...] Ein Teil der Zoroastrier, auf die das hadit sich hier
wahrscheinlich bezieht, hatten zur Zeit des Propheten Muhammad ndmlich
gerade die entgegengesetzte Sitte: Sie liessen sich lange Schnurrbdrte wachsen
und rasierten die Birte [...].“®* Im Mittelasien der damaligen Zeit war allerdings
die Abgrenzung zu den Zoroastriern schon lange nicht mehr aktuell. So erhalt
das Tragen des Bartes und folglich das ,,Muslimsein“ dadurch jedoch eine
zusdtzliche negative Kodierung, indem man den Bart als Gegenpol zum bartlo-
sen Zustand versteht und sich von den ,Bartlosen“, d.h. , Tanzknaben“®
abgrenzt:

03 ploa Blaad i By ) b Jiuly

,»|...] Man sollte vermeiden, seinen Blick auf die Gesichter der Bartlosen zu
fixieren denn es ist [nach der Sari‘a] verboten [...].“* [Abb. 13].%°

Abb 13: ,Samarkand. Baci. Sarten.“

82 Herzog 2015: 6.

83 Zum Phidnomen der sog. Knabenliebe in Mittelasien siehe Baldauf 1988; allgemein zu
diesem Phdnomen in der muslimisch-arabischen Welt in historischer Perspektive siehe Schmitt
1992; El-Rouayheb 2005.

84 Qasqariy, 230.

85 Baca - dt.: Jiingling, Lust-— bzw. Tanzknabe.



870 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Diese zusatzliche Kodierung der Gesichtsbehaarung war in den Anfdangen der
muslimischen Rechtsprechung noch unbekannt: ,,In den Zeiten, da die Araber den
Ton angaben, spielte die Knabenliebe keine Rolle; die alten Rechtsordnungen
hatten kaum Anlaf}, sich mit ihr zu beschiftigen [...].“® Unter den Abbasiden
(750-1258) waren andere Kennzeichen als die vollige Bartlosigkeit ausschlagge-
bend, um sich als ,,Lustknabe® zu erkennen zu geben: ,,Von diesen anspruchsvol-
len Lustknaben verlangte die Mode eine gezierte Sprache, gelispeltes S und das
Gaumen- statt des Zungen-1s [...].“%” Die russischen Verwaltungsbehorden, die
eine Allianz mit dem muslimischen ,,Mainstream-Leib*“ anstrebten, verboten be-
reits 1865 mit einer ihrer ersten Massnahmen die Institution der Baci, als ein
diesen Leib stérendes Element.?® Die russischen Behérden liessen sich vom
praktischen Wissen dariiber leiten, dass, wie Bourdieu sehr treffend formuliert,
... die soziale Ordnung nichts anderes ist als die Ordnung der Kérper ...“%°

2 Korperpdadagogische Einschreibung des
muslimischen Leibes im offentlichen Raum:
ordnend und geordnet

Von allen Kérperhandlungen in der Offentlichkeit werden drei — Gehen — Stehen —
Sitzen — von der religiosen Korperpadagogik als sehr wichtig erachtet und daher
am starksten muslimisch kodiert und dementsprechend geregelt. Dies ist nicht
verwunderlich, da die Praktiken des Gehens, Stehens und Sitzens in der Offent-
lichkeit Individuum und Gesellschaft bzw. Gemeinschaft am nachhaltigsten tan-
gierten und so Aufschluss iiber Wissensordnungen und koérperliche
Verhaltensroutinen erlaubten: Man sollte mit Riicksicht gehen, damit man beson-
ders auf einem Basar oder Massenversammlungen aus Unachtsamkeit niemanden
verletzt oder niemandem Unannehmlichkeiten bereitet wie z. B. Herumstossen,
Herumschlagen oder auf die Fiisse treten.”°

Wahrend dieses beddchtige, langsame, auf andere Riicksicht nehmende
Gehen”' damals aus technischen Griinden kaum fotografisch dokumentiert

86 Mez 1968: 337.

87 Mez 1968: 338.

88 Fiir diese Annahme spricht die Tatsache, dass die weibliche Prostitution bestehen blieb.
89 Bourdieu 2001: 215.

90 Qasqariy: 234-235.

91 ,Auf der Strasse sollte man keine hastigen Schritte machen oder mit den Fiissen laut auf
dem Boden stampfen ... QaSqariy: 234.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 = 871

werden konnte, wurde die Praktik des islamkonformen Sitzens gut erfasst. Die
Gesellschaft im damaligen Mittelasien war, wie es auch heute der Fall ist, eine
ausgesprochen ,sitzende*“: Man trifft kaum miissig herumstehende Menschen-
gruppen, geschweige denn im Stehen trinkende und/oder essende Menschen;
man sitzt fast zu jeder Gelegenheit gern herum (ausser beim Gebet oder politi-
schen Versammlungen). Wie man zu Hause, d.h. im privaten Bereich herumsass,
interessierte die religiose Korperpddagogik nicht im geringsten. In der Offent-
lichkeit jedoch wurden folgende Praktiken des Sitzens verbindlich vorgeschrie-
ben: Wahrend des Sitzens muss man eine gesittete/anstiandige Haltung
bewahren, z.B. es ist nicht schicklich zu sitzen, indem man sich mit dem linken
Arm hinter dem Riicken stiitzt.”

Es waren laut QaSqariy zwei Sitzhaltungen vorgeschrieben: der Schneider-
oder Tiirkensitz und der Fersensitz, in beiden Fallen mit Hinden auf den
Knien.”® Diese beiden Sitzhaltungen waren fiir beide Geschlechter gleich vorge-
schrieben [Abb.14 und 15].°* Fiir sozial niedriger Stehende ist allein der Fersen-
sitz moglich, jedenfalls in Gegenwart Hoherstehender. Beriicksichtigt werden
sollte dabei allerdings: diese beiden Sitzhaltungen haben keinen ,natiirlichen”
Charakter: Mann/Frau musste sich in diese sozialisieren und folglich auch diese
in sich sozialisieren lassen.

An der Praktik des Sitzens ist auch zu erkennen, dass der muslimische Leib
keinesfalls starr war, sondern fiir leibliche Anpassungen an neue Gegenstinde
bzw. Materialititen offen stand und sich dadurch folglich eine neue und fremde
Gesellschaftsordnung - in einer neuen Relation von Wissensordnung und kor-
perlicher Verhaltensroutine — aneignete. Diese leiblichen Anpassungsprozesse,
hervorgerufen durch unterschiedliche gesellschaftliche Irritationen und Erweite-
rungen des muslimischen Leibes, lassen sich am Beispiel des europdischen
Stuhls fotografisch dokumentieren [Abb. 16]. Die Fotografie, eine inszenierte
Portrataufnahme, zeigt einen auf einem europdischen Sessel sitzenden Wiirden-
trager. Der im Hintergrund belassene und in der Gesamtkomposition als sehr
unpassend erscheinende Stuhl erfiillt eine wichtige Funktion: Dieser ist namlich
da, um eine unter wohltuendem russischen Einfluss erfolgte Verwandlung,
Anpassung und Offnung des muslimischen Leibes fiir die europdische

92 Qadqariy: 241-242.

93 Qadqariy: 242-243.

94 Der Autor thematisiert nicht den gesellschaftlichen Unterschied zwischen nicht den beiden
Sitzhaltungen: Fiir sozial niedriger Stehende war allein der Fersensitz mdglich, jedenfalls in
Gegenwart Hoherstehender. So auch die vorgeschriebene Haltung bei sufischen Zusammen-
kiinften. Der Autor diirfte davon ausgegangen sein, dass dieser fiir seine Leser offensichtlich
war.



872 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Abb 15: ,,.Samarkand. Typen von sartischen Frauen.”



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 == 873

Abb 16: ,Hoherer Beamter aus CardZuj in genihtem Festmantel.”

Zivilisation (man beachte das getffnete Fenster im Hintergrund, ,.ein getffnetes
Fenster nach Europa®) zu demonstrieren.

Der Vergleich der ndchsten beiden Fotografien [Abb. 17 und 18] fiihrt einen
liberzeugenden Nachweis, dass Verdnderungen des muslimischen Leibes nicht
nur innerhalb der Elite, sondern auch in der breiten Masse der Bevilkerung
vonstatten gingen und selbst vor ,,sakralen® Rdumen und religiosen Anldssen
keinen Halt machten. Die besagte Fotografie zeigt einen in einer Freitagsmoschee
in der Taschkenter Altstadt predigenden muslimischen Geistlichen. Sehr unge-
wohnlich fiir die damalige Zeit erscheint die Tatsache, dass er wie selbstverstand-
lich auf einem europdischen Stuhl sitzt und zu seinen Horern spricht, wdhrend sie



874 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Abb 17: ,Prediger in der Altstadt von Taschkent.”

e 1T Aypricrapn- e 3
ey .»@KMAPKAH%;&, o

Abb 18: ,Koranlesung in Samarkand.“



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 = 875

auf dem Boden in den beiden ,klassischen®, von der religiosen Kérperpadagogik
vorgeschriebenen Sitzhaltungen kauern, aber diesen offensichtlichen Gegensatz
(,muslimisch® versus ,russisch®) akzeptieren. Nach der russischen Eroberung
findet der europdische Stuhl und Sessel in den muslimischen Leib Mittelasiens
allmahlich Eingang, was selbst widhrend der Sowjetzeit mit ihrer fortgeschrittenen
Russifizierung bis Ende der 1970-er Jahre, welche auch Korper von mittelasiati-
schen Muslimen massiv tangierte, keinesfalls selbstverstandlich war: Selbst wah-
rend meiner Kindheit in den 70-er Jahren des 20. Jahrhunderts gab es immer
wieder Musliminnen und Muslime, die auf dem russischen/européischen Stuhl
nicht sitzen konnten, weil dieser sich korperlich nicht stimmig anfiihlte.

Die Praktik des Stehens, besonders in grosseren Gruppen oder bei Massen-
veranstaltungen, Feierlichkeiten oder politischen Anldssen, orientierte sich an
der {iblichen verinnerlichten Stehordnung wahrend des Gebets in den Moscheen.
Auch sie erfuhr im Laufe der russischen Herrschaft die Uberfiihrung in die neue
Gesellschaftsordnung, eine ,,Re“-Konfigurierung der Relation von Wissensord-
nungen und korperlichen Verhaltensroutinen im Spannungsfeld von Identitdt
und Geschichte. Diese Uberfiihrung wurde durch zwei wichtige Merkmale des
muslimischen Leibes — gleichzeitig geordnet und ordnend zu sein — ermdéglicht.
Denn der muslimische Leib tritt in den besagten 6ffentlich vollzogenen Praktiken
(Gehen - Stehen - Sitzen) gleichzeitig und stets als geordnet und ordnend auf, wie
die Russen erkannten und sich zunutze machten:

Nichts erinnert an die Grobheit der breiten Volksschichten in Europa oder an den
geschmacklosen Schneid seiner Gebildeten. Aufierlich herrschen iiberall Ruhe und Selbst-
beherrschung, die der Menge eine einheitliche Wiirde verleihen [...]. Es fiel mir auf, wie
leicht sich die Menge durch ein Zeichen leiten lief3. Solch einer Massendisziplinierung bin
ich in Europa nirgends begegnet. Sie wird auch nicht durch dufiere Zuchtmittel erreicht wie
etwa in den Kasernen, sondern durch die in der Mechtebe beigebrachten Anschauungen
der mohammedanischen Gesellschaftsordnung. Diese Disziplin traf ich {iberall in Zentral-
asien an, ob ich nun mit den Despoten von Buchara oder Chiwa umging oder mich im
Volksgetiimmel von Taschkent, Samarkand oder Margelan bewegte, in den Bazaren mit
den Kaufleuten sprach oder zu einer Volksversammlung reden mufte [...].”

Diese geordnete und ordnende ,Natur” des muslimischen Leibes im damaligen
Mittelasien erkldrt u.a. meiner Ansicht nach den schnellen Ablauf der russischen
Eroberung der Region und einen iiberzeugenden politischen Erfolg der russi-
schen ,Zivilisierungsmission®, denn neben der militdrischen Ubermacht der
Russen spielte der so ,,aufbereitete” muslimische Leib eine grosse Rolle. Dieser
war in eine neue imperiale Gesellschaftsordnung leicht zu {iberfiihren. Dies
veranschaulichen zwei folgende Abbildungen besonders deutlich: die eine

95 von der Pahlen 1969: 67.



876 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

zeigt die Muslime beim Gebet, die andere widhrend der Wahlen der russischen
Staatsduma [Abb. 19 und 20].

' Ne 1. Kokama. Momursa capros » mpasaunk KypGau-Gafipam no gororp. 9. Buasge.

;
i ,'ﬁ”’

‘," ’:
J

Abb 19: ,Kokand. Gebet von Sarten wahrend des Kurban-bajrams nach der Fotografie E. Vilde.*

Die oben analysierten Abbildungen zeigen, dass der muslimische Leib als ein
Komplex von sozialen kérperbasierten Praktiken zwar routinisiert,”® aber gleichzei-
tig offen ist fiir Modifikationen, Verdnderungen und gesellschaftliche Neuerungen
und zwar unter verdnderten Bedingungen,”” in diesem Fall durch die Eingliede-
rung in das Russische Reich. Der muslimische Leib ist genau ein Paradebeispiel fiir
die Einwirkung des Russischen/Imperialen auf die Darstellung des Muslimseins als
Identitatsmarker im Sinne der ,,Re-Konfiguration® durch die russische Wissens-
ordnung und korperliche Verhaltensroutinen, die durch die kulturellen Interferenz-
raume des Islam und eine interpretative Unterbestimmtheit moéglich wird.

96 Bourdieu warnt davor, die aufierordentliche Trdagheit des Habitus zu iibersehen, ,,... die sich
aus der Einschreibung der sozialen Strukturen in die Kérper resultiert ...“. Bourdieu 2001: 220.
97 Vgl. Bourdieu 2001: 231: ,,Gewif3, der Habitus ist kein Schicksal, aber aus eigener Kraft und
ohne jede Verdnderung der Bedingungen, unter denen die Dispositionen produziert und ver-
starkt werden, kann symbolisches Handeln kérperlich verankerte Glaubensinhalte, Passionen
und Triebe nicht ausmerzen, die den Anforderungen oder Verurteilungen des humanistischen
Universalismus (der iibrigens selbst in Dispositionen und Glaubenssitzen wurzelt) gar nicht
erreichbar sind.“



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 == 877

Kokauab. Capri nepear mei6opasu wi Tocyaapersennyio Aymy.

-

——

- "'l“‘f‘

Abb 20: ,Kokand. Sarten vor Staatsduma-Wahlen.*

3 Der Leib des , kontaminierten® Islam

Die Mystik tritt sehr oft als Gegnerin/Gegenspielerin der Orthodoxie auf. In
Mittelasien gab es zwar keine nennenswerten theologischen und ideologischen
Gegensatze zwischen den Vertretern des mystischen Islam und der sunnitischen
Orthodoxie,’® wie Jiirgen Paul schreibt: ,Die zentralasiatischen sufischen Bru-
derschaften sind durchweg scharia-orientiert, d.h. es gibt so gut wie keinen Platz
fiir eine von sunnitischer Observanz abweichende Praxis. Insbesondere der in
anderen Gegenden und Gruppen nicht uniibliche Einsatz von Drogen und Sti-
mulantien bei den sufischen Ubungen war bei den meisten Sufis in Zentralasien
verpOnt. Das ist die Lehre, die Praxis kann anders gewesen sein: Reisende aus
dem 19. Jahrhundert berichten auch von sufischen Opiumhd&hlen, und es gibt in
ortlichen Quellen schon viel frither Hinweise darauf. Tanz und Musik kommen
nur bei einigen Gruppen vor.“*?

Doch es fand eine zuweilen starke Abweichung der sufischen Praxis von der
sunnitischen Lehre statt, die fotografisch dokumentiert ist. Diese Abweichung

98 ,,Orthodoxie® mit Blick auf die Region im 19. Jahrhundert bedeutet mehrheitlich der hana-
fitischen Rechtsschule und der mataridischen Theologie folgend. Siehe Muminov 1999.
99 Paul 2012: 331.



878 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

entstand durch zwei Faktoren: 1) die ,,praktische Religiositdt der breiten Masse®,
welche iiber kein vollstdandiges Wissen und Verstandnis der klassischen Lehren
verfiigt; 2) Kontamination'® der Doxa des religitsen Feldes durch einen Synkretis-
mus.'® Sichtbar wurde diese Abweichung vor allem in den Alltagspraktiken und
zwangsldufig in der Herstellung eines anderen spezifisch sufistischen Leibes. In der
Praxis gab es kaum scharfgezogene Grenzen zwischen Sufis einerseits und profes-
sionellen Bettlern (,,Gadoy“ oder ,,Faqir, auch im Sinne von ,,Mensch, der sich der
Welt entsagt“), Erzdhlern frommer und unterhaltender Geschichten (,Rowiy*),
Naturheilern und Volksmedizinern (,,Tabib“), ,heiligen Narren“ (,,Diwonah®),
Wahrsagern und Schamanen (,,Folbin“), Gauklern, Wanderderwischen
(»Qalandar®), Darstellern (,Masharaboz*, ,,Qiziqéi“) etc. andererseits [Abb. 21];1%
sie bildeten ein gemeinsames Feld des , kontaminierten* Islam. Selbst die Traves-
tie, d.h. die leibliche (im obigen Sinne) Annahme des anderen Geschlechts (Ver-
wandlung eines madnnlichen Mystikers/Schamans in eine weibliche Gestalt durch
das Tragen der Frauenkleider, lange Haare, eine gednderte Stimme etc.) wie z.B.
Basilov in seiner Studie zeigt, war in Mittelasien bis in die 60-er Jahre des 20.
Jahrhunderts durchaus iiblich.'®

Allerdings ist das Verhiltnis des kontaminierten muslimischen Leibes zum
orthodoxen ein dialektisches: um alternative muslimische Leiber herstellen zu
kénnen muss man die Basics des orthodoxen muslimischen Leibes akzeptieren,
sonst wdre man ausserhalb des Feldes der islamischen Religion: ,,Auch diejeni-
gen, die sich den Normen eines professionellen Milieus, eines Metiers, eines
Berufsstandes und so weiter so gut es geht widersetzen, miissen diese Normen
immer schon bis zu einem gewissen Punkt respektiert haben, denn sonst hitten
sie zu den Ausdrucksmitteln, die sie jetzt fiir sich nutzen kénnen, gar keinen
Zugang bekommen ... Dieser primdre Gehorsam ist die unverzichtbare Grundlage
fiir jeden Ungehorsam ...“1%%

Da der Leib des ,kontaminierten* Islam nicht im offenen Gegensatz zum
muslimischen ,,Mainstreamleib“ stehen konnte, profilierte sich der erstere durch
zwei Elemente: zum einen durch langes Kopfhaar [Abb. 1] versus kurz geschnit-
tene bzw. kahl geschorene Kopfe der regelkonformen Muslime, zum anderen
durch seine spezifische Kleidungspraktik.

100 Der Begriff ,,Kontamination“ wird werturteilsfrei im Sinne ,,Vermischung®, ,,Vermengung*
verwendet.

101 Turner 2012: 88.

102 Besonders bei Frauen war diese Abgrenzung kaum méglich. Siehe dazu Kleinmichel 2000a,
Kleinmichel 2000b, Kramer 2002.

103 Basilov 1992: 95-97; Basilov 1995 (Deutsche Ubersetzung).

104 Eribon 2017: 120.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 = 879

Tums u saxst mo Tamkentckoit Xopork. M 11,
€ Jepsnm®s CHh APECCHPOBAHHLIMU BOPOHAMM.

Abb 21: ,,Derwisch mit dressierten Raben.*

Der beriihmte russische Maler Vasilij VereScagin (1842-1904), der wahrend
seines Aufenthaltes in der Region, auch die Sufis malte und portritierte,
beschreibt ihr Ausseres wie folgt: ,Jeder, der in die Qalandar-Gesellschaft
eintritt, erhalt eine Art Uniform: ihm wird eine rote Kapuze besonderer Art
ausgehdndigt, aus Wolle gendht, unten mit Schafspelz gesdaumt, ein breiter
Giirtel, eine Kiirbisschale, in die Rindfleischstiicke und fetter Reis gesammelt
wird oder auch ohne grossen Aufhebens kleines Kupfergeld (¢aga — 1/3 der
russischen Kopeke) heruntergelassen wird. Die restliche Kleidung des Diwonah
gehort zwar ihm persoénlich, angefertigt wird sie jedoch nach bekannten Mus-
tern: sein Chalat [eine langdrmelige Robe aus Baumwolle — B.S.] muss unbe-
dingt so aussehen, also ob dieser geflickt'°> worden wire. Und es gibt Meister,
die im Stande sind, erstaunlich bunte, wegen einer Vielfalt von Flicken ins
Auge fallende Chalate zu produzieren. Diwonah besitzt immer eine alte All-
tagskleidung, die er tagtdaglich trdgt: sie besteht aus einem Knduel von Fetzen,
in denen, wie man sagt, kein einziges Element noch heil ist, und eine andere
Feiertagskleidung, die wéahrend der Festivitaten getragen wird, welche kom-
plett aus wild zusammengesetzten malerischen Stofffetzen besteht, eins neben

105 Der Flickenrock war ein altes Element sufischer Aufmachung. Die Darstellung von Verescagin
ist hier etwas tendenzids, weil er nicht versteht, warum die Sufis so etwas tragen. Der Diwana war
auch eine alte Erscheinung mit bestimmten Funktionen im spirituellen und sozialen Leben, eben
eine ,,Kontamination*“ bzw. ,Innovation®.



880 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

dem anderen, kunterbunte, farbenfrohe, bunte, neue, auf dem Basar heraus-
gebettelte, wenn ein Stofffetzen aus Seide oder Tuch zu sehen ist, vielmehr
jedoch aus Kattun, dessen Muster russischer und einheimischer Produktion auf
den Schultern des Diwonah miteinander im Wettbewerb in Bezug auf die
Festigkeit und Farbstabilitit.“'°® [Abb. 22 und 23].

Die religiose Korperpadagogik lehnt allerdings den Leib des ,,kontaminier-
ten® Islam entschieden ab. Mit Rekurs auf Hwaga Ahrar (1404-1489),'” eine der
fithrenden Personlichkeiten der Sufi-Bruderschaft NagSbandiyya in Mittelasien,
behauptet Qasqariy, dass dieser gelegentlich Heilige gesehen hitte, welche die
hochsten Stufen der geistigen Vollkommenheit erreicht hatten, welche jedoch
wihrend ihrer Gebete aufrecht standen wie ein Pfeil und mit ihren Bewegungen
ihre Bedeutung nicht preisgaben ..'°% Dies bestitigt die Annahme, dass es
trotz des Fehlens theologischer Differenzen zwischen Sufismus und Orthodoxie
einen starken Gegensatz in Bezug auf die Re-Produktion des muslimischen
Leibes gab.

Zusammenfassung

Der Beitrag stellt einen Versuch zur historischen Korpersoziologie am Beispiel
des muslimischen Leibes in Russisch-Mittelasien vor 1917 dar. Im Beitrag wird
fiir eine breitere Nutzung von Visualisierungen von weltanschaulichen Ein-
schreibungen/Einleibungen in der gegenwartigen Mittelasienforschung pladiert.
Dies geschieht durch das Aufspiiren des muslimischen Leibes auf den histori-
schen Fotografien auf der Vorderseite russischer Ansichtskarten, das verdeut-
licht, dass inkorporierte kulturelle und identitire Denkmuster und Sinnsysteme
auch in historischer Retrospektive visuell fassbar sind und fiir eine kérpersozio-
logische Analyse zugdnglich gemacht werden kénnen.

Die im Beitrag gewdhlte Methodologie, die Verbindung von Anforderungen
der religisen Korperpadagogik (,,sayings®) und korperbasierten sozialen Prakti-
ken, die auf der historischen Ansichtskartenfotografie abgebildet sind (ein
Nexus von ,,sayings“ und ,,doings*“), erwies sich dem obigen Versuch als gemass
und fruchtbar, auch weil sie den Forscher vor willkiirlichen Interpretationen und
Sinnzuschreibungen weitgehend zu schiitzen vermag.

106 VereScagin 1883: 43-45.
107 Zur Personlichkeit siehe Bartol'd 1964; Cekhovi¢ 1975.
108 Qasqariy: 235.



831-887 == 881

73(4):

ASIA 2019

DE GRUYTER

»Derwisch.“

Abb 22



882 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Abb 23: , Derwische.“

Es wurde auch gezeigt, dass der muslimische Leib als ein Komplex von sozialen
Praktiken gleichzeitig routinisiert und offen fiir Modifikationen, Verdanderungen,
Irritationen und Innovationen ist. An seiner Offenheit fiir diese Prozesse lassen
sich Dynamiken der gesellschaftlichen Verdnderungen und Rekonfigurationen
der gesellschaftlichen Ordnung beobachten.

Danksagung: Fiir wohlwollende Kritik und fruchtbaren Austausch danke ich: Prof.
Dr. Anke von Kiigelgen, Prof. Dr. Karénina Kollmar-Paulenz (beide Bern), Dr. Marcus
Held (Mannheim), Prof. Dr. Sergej Abasin, Nizami Ibraimov (beide Moskau), Tamara
Michailowna Sipenkova (St. Petersburg), Prof. Dr. Aftandil Erkinov, Dr. Gulchekhra
Sultonova (beide Taschkent).

Bibliografie

Abasin, Sergej (2012): ,,Vlast' i fotografija: vizual'naja reprezentacija v imperskoj ramke“ (Macht
und Fotografie: Visuelle Reprasentationen im imperialen Rahmen). Neprikosnovenny;j
zapas 4.84: 120-138.

Abasin, Sergej (2015a): Sovetskij kishlak: MezZdu kolonializmom i modernizaciej (Sowjetischer
Kischlak zwischen Kolonialismus und Modernisierung). Moskau: Novoe literaturnoe
obozrenie.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 =—= 883

Abasin, Sergej (Hrsg.) (2015b): Polveka v Turkestane. V. P. Nalivkin: biografija, dokumenty,
trudy (Ein halbes Jahrhundert in Turkestan. V.P. Nalivkin: Biografie, Dokumente, Werke).
Moskau: |zdatel'skiy dom MardZani.

Asad, Talal (1973): Anthropology and the colonial encounter. London u.a.: Ithaca Press.
AZirov, AdchamZon/Pasilov, Bachodir (2010): ,,Dikr gahr v ritual'noj praktike sufijskich grupp
Srednej Azii i ego etnograficeskie osobennosti“ (Dikr gahr in der rituellen Praxis der
sufistischen Gruppen Mittelasiens und seine ethnographischen Besonderheiten). Etno-

graficeskoe obozrenie 5: 37-43.

BabadZanov, Bachtiyar (2003): ,,Zikr dZachr i sama': sakralizacija profannogo ili profanacija
sakral'nogo? (Dikr gahr und sama': Sakralisierung des Profanen oder Profanierung des
Sakralen?)“, In: PodviZniki Islama: kul't svjatych i sufizm v Srednej Azii i na Kavkaze
(Asketen des Islam: Heiligenkult und Sufismus in Mittelasien und im Kaukasus). Hrsg. von
Sergej Abasin. Moskau: Vosto&naja literatura RAN, 237-250.

BabadZanov, Bachtiyar (2008): Sobranie fetv po obosnovaniju zikra dZahr i sama' (Fatwa-
Sammlung zur Begriindung des dikr gahr und sama'). Almaty: Daik-Press.

Balberg, Mira (2014): Purity, body, and self in early rabbinic literature. Berkeley u.a.: Univ. of
California Press.

Baldauf, Ingeborg (1988): Die Knabenliebe in Mittelasien: Bacabozlik. Berlin: Verl. Das Arab.
Buch.

Banks, Marcus/Richard Vokes (2015): ,,Introduction: Anthropology, Photography and the
Archive“. History and Anthropology 21.4: 337-349.

Bartol'd, Vasilij (1964): ,,Ulugbek i ego vremja (Ulugbek und seine Zeit)“. In: Vasilij Bartol'd,
Socinenija. Moskau: Nauka, 23-196.

Basilov, Vladimir N. (1992): Samanstvo u narodov Srednej Azii i Kazachstana. Moskva: Nauka.

Basilov, Vladimir N. (1995): Das Schamanentum bei den Vilkern Mittelasiens und Kasachstans.
Berlin: Schletzer.

Belting, Hans (2013): Faces: eine Geschichte des Gesichts. Miinchen: Beck.

Bendrikov, Kiriak (1960): Ocerki po istorii narodnogo obrazovanija v Turkestane (1865-1924)
(Oberblick iiber die Volksbildung in Turkestan 1865-1924). Moskau: Akademija pedago-
giceskich nauk RSFSR.

Bohnsack, Ralf (2011): Qualitative Bild- und Videointerpretation: die dokumentarische Methode.
Opladen; Farmington Hills, Mich.: Budrich.

Bourdieu, Pierre (1983): ,,0konomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital“. Soziale
Welt Sonderband 2: 183-198.

Bourdieu, Pierre (1987): Sozialer Sinn: Kritik der theoretischen Vernunft. Frankfurt am Main:
Suhrkamp Taschenbuch Verlag.

Bourdieu, Pierre (2001): Meditationen: zur Kritik der scholastischen Vernunft. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (2010): Die feinen Unterschiede: Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (2015): Sozialer Sinn: Kritik der theoretischen Vernunft. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Cekhovi¢, Ol'ga (1975): Samarkandskie dokumenty den XV-XVI vv. (O viadenii KhodZa Akhrara v
Srednej Azii i Afganistane). Faksimile, kriticeskij tekst, perevod, vvedenie i ukazateli O. D.
Cekhovi& (Samarkander Dokumente aus den XV.-XVI. Jahrhunderten. (Uber Besitztiimer
von Hwaga Ahrar in Mittelasien und Afghanistan) Faksimile, kritische Ausgabe, Uberset-
zung, Einfiihrung und Index von 0. D. Cekhovi¢). Moskau: Nauka.



884 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Claxton, Guy (2015): Intelligence in the flesh : why your mind needs your body much more than
it thinks. New Haven: Yale University Press.

Dagyeli, Jeanine Elif (2011): ,,Gott liebt das Handwerk*: Moral, Identitdt und religidse Legiti-
mierung in der mittelasiatischen Handwerks-risala. Wiesbaden: Reichert.

Diuis, Devin (Devin DeWeese) (2008a): Islamizacija i sakral'nye rodoslovnye v Central'noj Azii:
Nasledie Iskhak Baba v narrativnoj i genealogicekoj tradicijakh. Genealogicekie gramoty i
sakral'nye semejstva XIX-XXI vekov: Nasab-Namas i gruppy khodZej, sviazannykh s sak-
ral’nym skazaniem ob Iskhak Babe (Islamization and Sacred Lineages in Central Asia: The
Legacy of Ishag Bab in Narrative and Genealogical Traditions. Vol. 2: Genealogical Char-
ters and Sacred Families: Nasab-Namas and Khodja Groups Linked to the Ishaq Bab
Narrative, 19th—21st Centuries). Almaty: Daik-Press.

Diuis, Devin (Devin DeWeese) (2008b): Islamizacija i sakral'nye rodoslovnye v Central'noj Azii:
Nasledie Iskhak Baba v narrativnoj i genealogicekoj tradicijakh. Otkrytie puti dlja islama:
rasskaz ob Iskhak Babe. XIV-XIX vv. (Islamization and Sacred Lineages in Central Asia: The
Legacy of Ishag Bab in Narrative and Genealogical Traditions. Vol. 1: Opening the Way for
Islam: The Ishaq Bab Narrative 14th-19th Centuries). Almaty: Daik-Press.

Dudoignon, Stéphane (1996): ,La question scolaire a Boukhara et au Turkestan Russe, du
‘premier renouveau’ a la soviétisation (fin du XVllle siécle - 1937)“. Cahiers du Monde
Russe 37.1-2 (“Le réformisme musulman en Asie Centrale, du ‘premier renouveau’ a la
soviétisation 1788-1937”): 133-210.

El-Rouayheb, Khaled (2005): Before Homosexuality in the Arab-Islamic world: 1500-1800.
Chicago u.a.: Univ. of Chicago Press.

Elwert, Georg (1987): ,,Ausdehnung der Kiuflichkeit und Einbettung der Wirtschaft. Markt und
Moralékonomie®“. In: Soziologie des wirtschaftlichen Handelns. Hrsg. von Klaus Heinemann.
Opladen: Westdeutscher Verlag, 300-321.

Eribon, Didier (2016): Riickkehr nach Reims. Berlin: Suhrkamp.

Eribon, Didier (2017): Gesellschaft als Urteil: Klassen, Identititen, Wege. Berlin: Suhrkamp.

Goffman, Erving (1971): Verhalten in sozialen Situationen: Strukturen und Regeln der Interaktion
im offentlichen Raum. Giitersloh: Bertelsmann.

Gugutzer, Robert (2006): Body Turn: Perspektiven der Soziologie des Kérpers und des Sports.
Bielefeld: Transcript-Verl.

Gugutzer, Robert (2012): Kérper, Sport und Religion: Zur Soziologie religidser Verkérperungen.
Wiesbaden: Springer VS.

Gugutzer, Robert (2015a): Kdrper und Ritual: Sozial- und kulturwissenschaftliche Zugiinge und
Analysen. Wiesbaden: Springer VS.

Gugutzer, Robert (2015b): Soziologie des Kérpers. Bielefeld: transcript-Verl.

Hartmann, Martin (1905): Der islamische Orient; Berichte und Forschungen. Berlin: W, Peiser.

Herzog, Thomas (2015): ,Kérpervorstellungen und -diskurse, Kérper- und Schampraxen in
islamischen Kulturen®. Bulletin der Schweizerischen Gesellschaft Mittlerer Osten und
Islamische Kulturen SGMOIK 40 (Friihjahr 2015): 6-14.

Hilgers, Irene (2009): Why do Uzbeks have to be Muslims?: Exploring religiosity in the Ferghana
Valley. Miinster: LIT.

Hodgson, Marshall G. S. (1974): The Venture of Islam: Conscience and History in a World
Civilization. Chicago: Univ. of Chicago Press.

Holzheid, Anett (2011): Das Medium Postkarte eine sprachwissenschaftliche und medienge-
schichtliche Studie. Berlin: Schmidt.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 =—— 885

Hubrich, Michael (2013): Kdrperbegriff und Kdérperpraxis: Perspektiven fiir die soziologische
Theorie. Wiesbaden: Springer VS.

Juynboll, G. H. A./Brown, D. W. (2012): ,,Sunna“. In: Encyclopaedia of Islam, Second Edition.
Edited by P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel, W. P. Heinrichs. Leiden:
Brill, S. http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_1123.

Kehl, Krisztina (2008): “Religion is not so strong here”: Muslim religious life in Khorezm after
socialism. Miinster: LIT.

Keller, Reiner, Michael Meuser (2011): Kdrperwissen. Wiesbaden: VS Verlag.

Khalid, Adeeb (1998): The Politics of Muslim Cultural Reform: Jadidism in Central Asia. Berkeley
u.a.: Univ. of California Press.

Klages, Ludwig (1950): Grundlegung der Wissenschaft vom Ausdruck. Bonn: Bouvier.

Kleinmichel, Sigrid (2000a): Halpa in Choresm (Hwarazm) und atin ayi im Ferghanatal. Anor 4.1.
Berlin: Das Arabische Buch.

Kleinmichel, Sigrid (2000b): Halpa in Choresm (Hwarazm) und datin ayi im Ferghanatal. Anor
4.2. Berlin: Das Arabische Buch.

Konner, Melvin (2009): Jewish Body. New York: Nextbook.

Kramer, Annette (2002): Geistliche Autoritdt und islamische Gesellschaft im Wandel: Studien
iiber Fraueniilteste (otin und xalfa) im unabhdngigen Usbekistan. Berlin: Klaus Schwarz.

Kiigelgen, Anke von (2002): Die Legitimierung der mittelasiatischen Mangitendynastie in den
Werken ihrer Historiker: (18.-19. Jahrhundert). Wiirzburg: Ergon.

Kiigelgen, Anke von (2017): ,,Moral Education in Central Asia, 19th—21st Centuries: The Foun-
dations for Sufi, Jadid, Soviet, National, and Islamist Ethics“. In: The Piety of Learning:
Islamic Studies in Honor of Stefan Reichmuth. Edited by Michael Kemper and Ralf Elger.
76-102.

Louw, Maria Elisabeth (2007): Everyday Islam in post-Soviet Central Asia. London/New York:
Routledge.

Lucht, Petra (2013): Visuelles Wissen und Bilder des Sozialen: Aktuelle Entwicklungen in der
Soziologie des Visuellen. Wiesbaden: Springer VS.

Majzel’, Solomon (1983): Puti razvitija kornevogo fonda semitskikh jazykov [Entwicklungswege
des Wurzelbestandes von semitischen Sprachen]. Moskau: Nauka

Mellor, Philip A./Shilling, Chris (1997): Re-forming the Body: Religion, Community and
Modernity. London: Sage Publications.

Mellor, Philip A./Shilling, Chris (2014): Sociology of the Sacred: Religion, Embodiment and
Social Change. London u.a.: Sage.

Mez, Adam (1968): Die Renaissance des Islams. Hildesheim: Olms.

Mostowlansky, Till (2007): Islam und Kirgisen on Tour: die Rezeption “nomadischer Religion"
und ihre Wirkung. Zugl. Wien, Univ., Magisterarbeit, 2006, Harrassowitz.

Muminov, Ashirbek (1999): ,, Traditional and Modern Religious-Theological Schools in Central
Asia“. In: Political Islam and Conflicts in Russia and Central Asia. Edited by Lena Jonson,
Murad Esenov. Stockholm: Utrikerspolitiska Institutet, 101-111.

Nurmanova, AjtZan (2006): Mukhammad Sadyk KaSgari. «Tazkira-yi ‘azizan»/perevod na
kazakhskij jazyk, vvedenie, faksimile teksta, sostavitel' A. Nurmanova (Muhammad Sadyk
Kasgari: Tazira-yi azizan/Ins Kasachische libertragen, Faksimile, Zusammenstellung und
Einfilhrung von A. Nurmanova. Almaty: Daik-Press.

Open-lIsrael (2017): Zapolnenie ankety dlja konsul'skoj proverki (Ausfiillen des Antrages fiir
konsularische Uberpriifung). https://open-israel.com/anketa/ (10/29/2019).

Paenza, Adrian (2008): Mathematik durch die Hintertiir. Miinchen: Heyne.



886 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Pahlen, Constantin Graf von der (1969): Im Auftrag des Zaren in Turkestan: 1908-1909. Stutt-
gart: Steingriiben.

Paul, Jirgen (2012): Zentralasien. Frankfurt: Fischer.

Presner, Todd Samuel (2007): Muscular Judaism: The Jewish Body and The Politics of Regene-
ration. London u.a.: Routledge.

Prinz, Sophia (2014): Praxis des Sehens: liber das Zusammenspiel von Kérpern, Artefakten und
visueller Ordnung. Bielefeld: transcript.

Privratsky, Bruce G. (2001): Muslim Turkistan: Kazak Religion and Collective Memory. Rich-
mond, Surrey: Curzon Press.

Qasqariy, Muhammad Sadig-i: Adab as-salihin. Handschriftensammlung des Instituts fiir Ori-
entalistik. Taschkent, Usbekistan.

Roy, Olivier (2000): The New Central Asia: The Creation of Nations. London u.a.: Tauris.

Saidbaev, Talib (1984): Islam i obsCestvo: opyt istoriko—sociologiceskogo issledovanija (Islam
und Gesellschaft: ein Versuch der historisch-soziologischen Forschung). Moskau: Nauka.

Schatzki, Theodore R. (2008): Social Practices a Wittgensteinian Approach to Human Activity
and the Social. Cambridge: Cambridge University Press.

Schimmel, Annemarie (1995): Mystische Dimensionen des Islam: Die Geschichte des Sufismus.
Frankfurt am Main u.a.: Insel-Verl,

Schmidt, Robert/Volbers, Jérg (2011): ,,Offentlichkeit als methodologisches Prinzip: Zur Trag-
weite einer praxistheoretischen Grundannahme®. Zeitschrift fiir Soziologie 40.1: 24-41.

Schmitt, Arno/Sofer, Jehoeda (1992): Sexuality and eroticism Among Males in Moslem Societies.
Binghamton, N.Y.: Harrington Park Press.

Schmitz, Andrea (1996): Die Erziihlung von Edige: Gehalt, Genese und Wirkung einer heroischen
Tradition. Wiesbaden: Harrassowitz.

Schmitz, Hermann (2009): Der Leib, der Raum und die Gefiihle. Bielefeld und Basel: Edition
Sirius.

Shahrani, M. Nazif (1991): ,,Local Islam and Social Discourse in Afghanistan and Turkistan in the
Modern Period“. In: Turko-Persia in Historical Perspective. Edited by Robert L. Canfield.
Cambridge/New York: Cambridge University Press, 161-188.

Sidikov, Bahodir (2003): ,,Eine unermessliche Region“: Deutsche Bilder und Zerrbilder von
Mittelasien (1852-1914). Berlin: Logos.

Sidikov, Bahodir (2008): ,,In der Linken der Wodka, in der Rechten der Koran. Zum Phdnomen
des Volksislam im postsowjetischen Zentralasien“. Zentralasien—-Analysen 10.08: 2-5.

Sidikov, Bakhodir (2017): ,,Auf der Suche nach einer verlorenen Zeit? — Visuelle Perspektiven
der Kindheit in Mittelasien vor 1917 Asiatische Studien — Etudes Asiatiques 71.1: 47-92.

Stiftung, Bertelsmann (2018a): BT/ 2018 Codebook for Country Assessments. https://www.bti-
project.org/fileadmin/files/BTI/Downloads/Zusaetzliche_Downloads/BTI2018_Codebook.
pdf (10/29/2019).

Stiftung, Bertelsmann (2018b): Transformation Index BT! 2018. https://www.bti-project.org/de/
startseite/ (10/29/2019).

Swatos, William H. (1993): A future for religion?: new paradigms for social analysis. Newbury
Park: Sage Publications.

Tasar, Eren (2017): Soviet and Muslim: The Institutionalization of Islam in Central Asia.

New York, NY: Oxford University Press.

Taylor, Charles (2012): Ein sdkulares Zeitalter. Berlin: Suhrkamp.

Turner, Bryan S. (1997): The Body and Society: Explorations in Social Theory. Los Angeles:
SAGE.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 =— 887

Turner, Bryan S. (2012): ,,Korper, Religion und Praxis: Bourdieu, Foucault und Heidegger®. In:
Korper, Sport und Religion: zur Soziologie religioser Verkérperungen. Edited by Robert
Gugutzer. Wiesbaden: Springer VS, S. 70-95.

Veres&agin, Vasilij (1883): Iz puteSestvija po Srednej Azii // Ocerki, nabroski, vospominanija V.
V. Verescagina (Aus der Reise durch Mittelasien // Skizzen, Abrisse, Erinnerungen von V.V.
Vere$&agin). St.-Petersburg: Tip. Min. Putej Soob.

Wehr, Hans (1952): Arabisches Waérterbuch fiir die Schriftsprache der Gegenwart. Leipzig:
Harrassowitz.

Supplementary Material: The online version of this article offers supplementary material
(https://doi.org/10.1515/asia-2019-0022).






	Auf den Leib eingeschrieben, auf das Foto gebannt? : Fotografische Konturen des muslimischen Leibes in Russisch-Mittelasien vor 1917. Ein Versuch zur historischen Körpersoziologie

