
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 73 (2019)

Heft: 4

Artikel: Auf den Leib eingeschrieben, auf das Foto gebannt? : Fotografische
Konturen des muslimischen Leibes in Russisch-Mittelasien vor 1917.
Ein Versuch zur historischen Körpersoziologie

Autor: Sidikov, Bakhodir

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869376

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887

Bakhodir Sidikov*
Auf den Leib eingeschrieben, auf das Foto gebannt? -
Fotografische Konturen des muslimischen Leibes
in Russisch-Mittelasien vor 1917. Ein Versuch zur
historischen Körpersoziologie

https://doi.org/10.1515/asia-2019-0022

Inscribed on the body, locked within the photo? -
Photographic contours of Muslim body in Russian Central
Asia before 1917. An essay of historical sociology of the body

Abstrakt: Der folgende Beitrag besteht aus zwei Teilen. Im ersten Teil werden
sowohl theoretische Überlegungen und Konzepte wie auch methodologische
Annäherungen an das oben angekündigte Thema vorgestellt. Im zweiten Teil

werden ausgewählte historische Ansichtskartenfotografien aus Russisch-Mittelasien

vor 1917 praxeologisch (praxistheoretisch) analysiert mit dem Ziel,
relevante historische Inhalte zu generieren. Der Zeitraum der Analyse orientiert sich

an dem Aufkommen der Ansichtskarte an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert.

In dieser Zeit etabliert sie sich in Europa bzw. Russland als das erste

globale Massenkommunikationsmedium.1

Schlüsselwörter: Körpersoziologie, Islam, Russisch-Mittelasien, muslimischer
Leib, Praxeologie

Abstract: The following article addresses the topic of historical Muslim social
bodies in Russian Central Asia. The main source of investigation are
photographic images provided by old vintage postcards from the region in question.
The author differentiates between the notions "physical body" and "social body"
arguing that Muslim social bodies were a product - as nexus of doings and

sayings - of Islamicate society.

1 Holzheid 2011.

Corresponding author: Bakhodir Sidikov, Institut für Islamwissenschaft und Neuere Orientalische

Philologie, Lerchenweg 36, Bern 3012, Switzerland.
E-mail: bakhodir.sidikov@islam.unibe.ch



832 — Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Keywords: Sociology of body, Islam, Russian Central Asia, Muslim body,
Praxeology

Teil I

1 „Ein Zustand des Leibes": Quellen und Ziele

Pierre Bourdieu schreibt in seinem Buch „Sozialer Sinn" Folgendes: „Der
praktische Glaube ist kein »Gemütszustand« und noch weniger eine willentliche
Anerkennung eines Korpus von Dogmen und gestifteten Lehren (»Überzeugungen«),

sondern, wenn die Formulierung gestattet ist, ein Zustand des Leibes."2

Diese Bourdieusche Konzeption bildet den Startpunkt und die theoretische

Grundlage für die vorliegende Untersuchung, deren Ziel es ist, in historischer
und körpersoziologischer Hinsicht der Frage nachzugehen, ob und inwieweit der

praktische Glaube als ein „Zustand des Leibes" in der islamisch geprägten
Gesellschaft (Definition siehe Teil I, Abschnitt 13) in Russisch-Mittelasien vor
1917 Eingang in die historischen Ansichtskartenfotografien gefunden hat. Diesen

„Zustand des Leibes" bezeichne ich im Nachfolgenden als „muslimischen Leib".
Der praktische Glaube als ein Zustand des Leibes, wie die Definition es

schon nahelegt, entfaltet sich in der alltäglichen Praxis. Daher wird hier eine

praxistheoretische Perspektive auf den muslimischen Leib von damals gewählt.
Dieser entstand aus einer Gesamtheit von als islamisch legitim erachteten

körperlichen Reaktionen und Handlungen (sozialen Praktiken). Diese soziale

Motorik musste von Gläubigen in der Öffentlichkeit demonstriert bzw. vollzogen
werden nicht so sehr aus innerer Überzeugung, sondern um vor allem
gesellschaftsfähig und -kompatibel zu sein. Sie war eine Art praktische Anleitung zum

gesellschaftlich notwendigen Konformismus. Die alltägliche Herstellung des

muslimischen Leibes ermöglichte somit die Teilhabe am Leben der islamisch

geprägten Gesellschaft.
Die Bezeichnung „der praktische Glaube" impliziert auch, dass dieser eher im

„gemeinen Volk" fämma) praktiziert wurde. Gründe dafür waren ebenfalls praktischer

Natur: aus existenziellem Mangel an Geld und Zeit konnte sich das „gemeine
Volk" mit „verkopften" Versionen der islamischen Religion kaum befassen, diese

blieben religiösen Eliten (hässa) vorbehalten (siehe Teil I, Abschnitt 12).

Der praktische Glaube als ein Zustand des Leibes wird des Weiteren als ein

vor allem körperlich und nonverbal abzulegendes Glaubensbekenntnis verstanden.

Es erfolgt nicht während der Ausführung von vorgeschriebenen Ritualen,

2 Bourdieu 2015: 126; Hervorhebung im Original.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 833

wenn der Zustand des Leibes offensichtlich und notwendig religiös ist, sondern

im praktischen Alltag, wenn eindeutige Zwänge des Rituals von Gläubigen
ablegt werden (können). Wie sich ihre körperlichen Reaktionen und Handlungen
im Privaten entfalteten, interessierte keinen und war weitgehend nicht von
Belang, da sie die Integrität der muslimischen Gemeinschaft nicht tangierten.
Ausschlaggebend waren vor allem der öffentliche Charakter dieser körperlichen
Praktiken und ihre Ausrichtung auf die muslimische Gemeinschaft. Wenn wir
den muslimischen Leib auch als spezifische Dispositionen im Sinne von Bour-

dieu auffassen sollten, dann wurde dieser verständlicherweise kontextgebunden
aufgerufen.

Die „Untersuchungsgegenstände" beziehen sich exemplarisch auf den
muslimischen Leib, welcher durch Einschreibungen bzw. Einleibungen (zum Konzept

der Einleibung der Welt siehe weiter unten) mittels und in sozialen
Praktiken in der islamisch geprägten Gesellschaft in Russisch-Mittelasien vor
1917 produziert wurde. Beide Termini - „der muslimische Leib" und „Produktionen

des muslimischen Leibes" - werden im Nachfolgenden synonym im
gleichen prozesshaften Sinn und als Sammelbegriff verwendet.

Als Quelle soll das Massenmedium dieser Zeit, nämlich die russische
Ansichtskarte aus der mittelasiatischen Region historiographisch befragt werden,
auf deren Vorderseite das „Muslimsein" („Islamizität") in seinen verschiedenen
Facetten inszeniert, dargestellt und fotografisch erfasst wurde.

Bei der Verwendung von „inszeniert" und „dargestellt" ist jedoch eine

gewisse Vorsicht geboten, denn es geht hier nicht um die Schaffung von
phantastischen Welten, sondern um eine gegenseitige Aktivierung von sozialen

Körpern des Fotografierenden und der Fotografierten: denn „... stets handelt es sich

um Begegnungen zweier oder mehrerer verkörperter Geschichten und
»Psychologismen«, die alte und immer neue Formen des »Schreckens« oder zumindest
der sozialen Affekte in sich tragen. Man erfasst eine Interaktion, in dem man
diese wechselseitig miteinander verbundenen Geschichten und die Art erfasst,
wie sie sich in der Gegenwart überschneiden und gegenseitig aktivieren. Wer die

Worte, Blicke, Gesten, Empfindungen oder Gefühle eines Moments und die
Relation verstehen will, die sich in der Interaktion zwischen zwei Individuen
ausbildet (und sei es eine unfreiwillige, distanzierte Interaktion), der kann gar
nicht genug darauf pochen, dass die Dinge einer historischen Perspektivierung,
einer soziologischen Analyse, einer theoretischen Reflexion bedürfen Jede

zeitliche Einordnung entsteht aus dem Zusammenstoß heterogener
Vergangenheiten."3

3 Eribon 2017: 51.



834 — Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Den eigentlichen, bis ins kleinste Detail geregelten Ritualbereich, welcher
weltweit als fast identisch erachtet werden kann, habe ich aus der Betrachtung
ausgeklammert. Dieser ist zu offensichtlich. Mein Blick richtet sich daher vor
allem auf subtilere alltägliche Produktionen des muslimischen Leibes.

2 Wechselspiel aus gesellschaftlichen
Einschreibungen und körperlichen Einleibungen

Produktionen des muslimischen Leibes bildeten keine „Einbahnstrasse",
sondern sind sowohl als Folge und Ausdruck der an die Körper der Gläubigen
gerichteten Zwängen einer islamisch geprägten Gesellschaft (Einschreibungen),
als auch als körperliche Antworten (Einleibungen4) auf diese gesellschaftlichen
Zwänge zu verstehen. Der muslimische Leib konstituierte sich im stetigen
Wechselspiel von Aussen (Einschreibungen) und Innen (Einleibungen) und bildete
damit eine kaum in einzelne Elemente entwirrbare Melange aus gesellschaftlichen

Einschreibungen und körperlichen Einleibungen.
Die beiden Begriffe „Einschreibung" respektive „Einleibung" stehen hier im

Lichte der praxistheoretischen Theoriefamilie (Praxeologie) für zwei Seiten
desselben reziproken Prozesses. Zum einen schreiben sich die Gesellschaft und ihre

Deutungs- und Sinnsysteme - via soziale Praktiken - in die Körper ihrer „Untertanen"

und Anhänger ein, zum anderen leiben sich die Menschen - durch und
in eben diesen sozialen Praktiken - „ihre" Gesellschaft und entsprechende
identitäre Deutungs- und Sinnsysteme ein. Mit Sophia Prinz5 plädiere ich dafür
den Körper nicht als blosse Oberfläche zu sehen, in die sich die Gesellschaft und
ihre Deutungs- und Sinnsysteme „einschreiben", es soll auch, wie sie schreibt,
der körperlich-sinnlichen Empfindung und der »Affektivität« Rechnung getragen
werden (siehe Teil I, Abschnitt 7).

Die Einschreibungen und Einleibungen bilden in der kulturellen Interferenz
eine untrennbare Einheit. Damit zielt das praxeologische Begriffsinstrumentarium

von Einschreibungen/Einleibungen auf eine Dekonstruktion des vermeintlichen

Gegensatzes zwischen der sich „aktiv" einschreibenden Gesellschaft bzw.

identitären Deutungs- und Sinnsystemen und dem „passiv" diese gesellschaftlichen

bzw. deutungs- und sinntheoretischen Einschreibungen in seinen Körper
umsetzenden Individuum.

4 In Anlehnung an Hermann Schmitz und Ludwig Klages, siehe dazu Teil I, Abschnitt 7.

5 Prinz 2014: 10.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 835

Dieser zu überwindende Gegensatz lässt sich anhand der Analysen von Michel

Foucault beobachten und ist, wie ein führender Körpersoziologe betont, zugleich die

grösste Schwäche eines solchen Analyseansatzes: „Das Problem mit einem Großteil

des Foucaultschen Vermächtnisses ist [...], dass es hauptsächlich die Einschreibung
sozialer Praktiken in den Körper als einem bloß passiven Objekt fokussiert [,..]".6

Die islamisch geprägte Gesellschaft drang mittels entsprechender sozialer

Praktiken in die (physischen) Körper der Gläubigen ein-, um daraus als (sozialer)
Leib hervorzugehen. Die gegenwärtige Körpersoziologie bezeichnet diesen

körperlichen Raum der Einschreibungen bzw. Einleibungen von sozialen Praktiken
und ihrer Dynamik als „Leib" (sozial geprägter, geformter bzw. gelebter Körper,
siehe Teil I, Abschnitt 11). Dieses Verständnis des Leibes zielt damit auf eine

Überwindung der klassischen Dichotomien ab, die im mentalistischen
Paradigma des Leib-und-Seele-Dualismus präfiguriert sind.7

3 Der muslimische Leib: keine monolithische
Erscheinung

An dieser Stelle muss besonders hervorgehoben werden: Unter dem muslimischen

Leib ist weder etwas Monolithisches noch ein einheitliches Phänomen zu
verstehen. Im Rahmen der Feldtheorie Bourdieus könnte der muslimische Leib

als „überindividuelle Dispositionen" charakterisiert werden: „In jedem Akteur,
also in individuiertem Zustand, existieren überindividuelle Dispositionen, die in
harmonisierter, oder, wenn man so will, kollektiver Weise zu funktionieren
vermögen ,.."8 Auch diese „überindividuellen Dispositionen" sind unter den

Akteuren eines Feldes in unterschiedlichem Masse verteilt: der muslimische
Leib besteht, wenn hier ein Wortspiel gestattet ist, aus diversen „Unter-Leibern".
Dies bedeutet, er differenziert sich - und hier kommen ökonomische,
klassenbezogene u. ä. Prägungen zur Geltung - merklich: von einem schwach
(durchschnittliche „Ritualgläubige") über vom damaligen „Mainstream"-Leib
abweichenden, alternativen („Derwische", ,,Wanderderwische"/Qalandar) bis

hin zu einem sehr stark ausgeprägten Zustand des muslimischen Leibes („Heilige"

„Fanatiker", „Asketen", „Fromme"). Anhand der Herstellung des

6 Turner 2012: 83.

7 „Die »mentalistische« Sicht, die von dem Glauben an den Dualismus von Seele und Körper,
Geist und Materie nicht zu trennen ist, entspringt einem quasi anatomischen, also typisch
scholastischen Blick auf den Leib als äußeres Ding." Bourdieu 2001: 171.

8 Bourdieu 2001: 201.



836 — Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

muslimischen Leibes lässt sich beobachten wie der Islam als ein kulturelles
sowie identitäres Deutungs- und Sinnsystem in das sog. „Muslimsein" („musul-
manchiliq", „Islamizität", „islamicate culture"9) im Sinne der Praxistheorien als

einem Komplex von sozialen körperbezogenen Praktiken mal nahtlos, mal mit
erheblichen Brüchen übergeht.10

Denn die Körpereinbringung bzw. der Körpereinsatz in diesem Komplex von
sozialen Praktiken fällt in jedem aufgezählten Fall recht unterschiedlich aus,11 wie
ich hier an einem Beispiel aufzeigen möchte [Abb. 1]: Es scheint eine Atelieraufnahme

gewesen zu sein, die jedoch einen visual value hat, d.h. sie beinhaltet auch

historische Spuren der damaligen Wirklichkeit trotz einer partiellen Inszenierung.
Dem Fotografen ist es offensichtlich gelungen, den nonchalanten körperlichen
Habitus des ein unorthodoxes Gebaren an den Tag legenden Gläubigen sehr

treffend aufzufangen und für die Nachwelt zu „dokumentieren". Allein sein
Haarschnitt - unter der Mütze offenbar rasiert, während der Rest als welliges schulterlanges

Haar belassen wurde12 - und lässige Körperhaltung sind dafür gedacht, der
Aussenwelt zu signalisieren, dass bei ihm die Produktion des muslimischen „Main-
stream"-Leibes auf ein notwendiges Minimum reduziert ist.13 Denn viele
mittelasiatische Derwische/Wanderderwische frönten dem Idealbild der Malämatiyya, in
welchem auch der kleinste Versuch des Menschen, seine Frömmigkeit oder
seine religiöse Haltung äußerlich zu zeigen, schon Heuchelei ist ..,"14

Der besagte Unterschied in Bezug auf eine ungleichmässige Verteilung des

muslimischen Leibes gab es z.B. zwischen sesshafter und nomadischer

9 Hodgson 1974.

10 Zum Letzteren im heutigen Mittelasien gibt es eine Reihe von Untersuchungen, siehe z.B.

Privratsky 2001, Krämer 2002, Louw 2007, Mostowlansky 2007, Kehl 2008, Hilgers 2009, Tasar

2017.

11 Dieses Phänomen bezeichnet Bourdieu als eine nie vollständige Homologie zwischen dem

sozialen Feld und seinen Akteuren: „Vor allem aufgrund struktureller Veränderungen, die

bestimmte Positionen abschaffen oder umwandeln, und auch aufgrund der Mobilität zwischen

den Generationen oder innerhalb ein und derselben Generation, ist die Homologie zwischen
dem Raum der Positionen und dem Raum der Dispositionen indes nicht vollständig, gibt es

stets Akteure, die sich in einer schiefen, deplatzierten Situation befinden und die sich an ihrem
Platz oder, wie man auch sagt, »in ihrer Haut nicht wohl fühlen«." Bourdieu 2001: 202.

12 Nicht gerade regelkonform, da ein Verstoss gegen das Verbot von Qaza' darstellt:
Lk ißß\ yi üs SjäU.1; „Rasiert alles oder lasst alles", siehe z.B. Muslim Nr. 3959: http://
islamische-datenbank.de/sahih-muslim?action=anzeigen&hadithno=3959.
13 Der Titel einer Abhandlung aus der Feder von Martin Hartmann brachte auf den Punkt, wie
abweichend vom islamischen Mainstream dieser Typus war: „Mesreb der weise Narr und
fromme Ketzer: ein Zentralasiatisches Volksbuch", siehe Hartmann 1905.

14 Schimmel 1995: 131.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 837

Abb. 1: „Kokand: Derwisch."

Bevölkerung [Abb. 2] und fiel auch den russischen Forschern mit ihrem durch
eine starke zentripetal-imperiale Forschungsoptik ausgestatteten Blickregime
auf. Dies lässt sich z.B. bei dem Turkologen Wilhelm Radlov15 oder dem
Mittelasienforscher Vladimir Nalivkin sehr gut zeigen, die durch die Irritationen ihrer

Wissensordnung und Wissenscodes eine kulturelle Differenzerfahrung

15 Das gesamte Œuvre von Radlov, welches sich mit Sprachen und Literaturen Mittelasiens
beschäftigt, war durch sein sehr islamkritisch verbrämtes Bewusstsein dieser ungleichen
Verteilung des muslimischen Leibes zwischen sesshaften und nomadischen Völkern der Region

geprägt. Ausführlicher dazu siehe Sidikov 2003: 349-394.



838 Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

KnprH3i>. 3aKacniftcKie Thdh.
Un Kirghiz. Types du territoire Transcaspien.

Abb 2: „Kirgise."

feststellen konnten und diese zwar ausführlich beschrieben, aber nicht auf sie

referenzieren konnten.16

4 Schwierigkeit der Zweidimensionalität

Produktionen des muslimischen Leibes liessen sich umfangreicher durch eine

sequentielle Abfolge von körperlichen Reaktionen und Handlungen, d.h. durch

16 Abasin 2015b: 413.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 839

entsprechende Filmaufnahmen erfassen. Für die Zeit bis 1917 gibt es kaum

geeignete Filmaufnahmen oder solche, die mit der Intention erstellt wurden,
den religiösen Leib zu „dokumentieren". Allerdings sollte diese Quellenlage
nicht dazu führen, dass der Gegensatz „Fotografie versus Film" allzu sehr die
Sichtweise auf zweidimensionale Quellen dominiert und dass diese dadurch

vernachlässigt oder ausser Acht gelassen werden.
Die Schwierigkeit der zweidimensionalen Erfassung des muslimischen Leibes

war bereits 1871-1872 den Autoren des Turkestansldj Al'bom sehr wohl bewusst.

Es ist eine umfangreiche Fotosammlung über „Handel und Wandel" in den neu
eroberten Gebieten des Russischen Reiches, welche im Auftrage des ersten

Generalgouverneurs in Turkestan, Konstantin P. von Kaufmann (1818-1882), angelegt
wurde. Um eine sequentielle Abfolge zu erzeugen, wurde der Ablauf des muslimischen

Gebets in einzelnen Phasen fotografisch erfasst [Abb. 3].'7

Abb 3: „Handlungen von Muslimen während des Ritualgebets".

17 Siehe Fotos unter dem Titel „Obriady sovershaemye musul'manami ..." („Handlungen
von Muslimen während des Ritualgebets") http://www.loc.gov/pictures/search/?
q Obriady + sovershaemye + musul%27manami + 8ist=gallery.



840 Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Diese Vorgehensweise würde sich auch für die historischen Ansichtskartenfotografien

der betrachteten Zeit eignen, wenn diese in Serien analysiert werden
würden zumal viele von ihnen zu jener Zeit eben in Serien und nummeriert
herausgegeben wurden. Im Nachfolgenden wird jedoch darauf verzichtet da dies

den Rahmen des Beitrages sprengen würde.
Allerdings hat die Zweidimensionalität der Fotografie auch ihre Vorteile: da

sowohl die Bewegtheit und Lebhaftigkeit des fotografierten Menschen als auch
eine persönliche Bekanntschaft mit ihm entfallen, konzentriert sich der Blick des

Forschers dabei auf das Wesentliche und zwar auf das Soziale, das sich des

Körpers bemächtigt: „Es ist immer wieder bestürzend, wie unmittelbar fotografierte

Körper aus der Vergangenheit, viel mehr noch als bewegte oder leibhaftig vor
uns stehende, einen sozialen Körper darstellen, den Körper einer Klasse."18

5 Kontextgebundheit und „Spuren der
historischen Wirklichkeit"

Um gleich einem weiteren möglichen Missverständnis vorzubeugen: In meinem

Beitrag über die Kindheit auf den russischen Bildpostkarten aus der besagten
Region19 habe ich die sogenannte doppelte Hermeneutik der historischen
Ansichtskartenfotografie ausführlich thematisiert. Dabei habe ich darauf hingewiesen, dass

die Ansichtskartenfotografie anfangs eine russische bzw. zentrale soziale Praktik

war, welche soziale Praktiken vor Ort erfasste. Die Ansichtskartenfotografie geht
somit, einerseits, aus einer Interaktion zwischen dem fotografierenden Bildproduzenten

und dem fotografierten Bildproduzenten hervor20 und beinhaltet sowohl
diverse Habitusformen beider Akteure und deren unterschiedliche Kontexte und

Intentionen. Andererseits transportiert sie auch Spuren der historischen Wirklichkeit.

Ein gehöriges Stück Realität wurde durch die Ansichtskartenfotografien
zweifelsohne eingefangen. Die hier vertretene Hauptannahme ist daher, dass in diesen

Spuren der historischen Wirklichkeit einige Aspekte der Produktion des muslimischen

Leibes auszumachen und zu beschreiben sind. Mit anderen Worten: die

Ansichtskarten/fotografien konstruieren zwar soziale Wirklichkeit aber nicht
ausschliesslich, sie zeigen auch diverse Spuren der historischen Wirklichkeit. Es ist
diese Dualität bzw. duale Struktur der Ansichtskartenfotografie, die uns die
Möglichkeit gibt, relevante historische Informationen zu gewinnen.

18 Eribon 2016: 17.

19 Sidikov 2017.

20 Bohnsack 2011.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4); 831-887 841

6 Zur Methodologie: "Sayings", die "Doings"
sind, und Vice Versa

Die methodologische Vorgehensweise ist von Theodor Schatzki inspiriert.21 Um

die fotografischen Konturen des muslimischen Leibes aufspüren bzw. „entwickeln"

zu können, wird es methodologisch sinnvoll sein, die Verbindung (den
Nexus nach Schatzki) von denjenigen „sayings" - Dogmen, gestifteten Lehren,
Überzeugungen, kurzum, Aussagen über das Muslimsein, welche nicht „eine
willentliche Anerkennung" einfordern, sondern primär an den Körper gerichtet
sind bzw. die Produktion des religiös eindeutigen Zustandes des Leibes bezwecken,

und entsprechenden korrespondierenden körperlichen „doings", d.h.
Handlungen aufzuzeigen, die das „Muslimsein" leiblich herstellen. Die Analyse
dieser Verbindung erlaubt es, die Relation zwischen Wissensordnungen und
körperlichen Verhaltensmustern näher in den Blick zu nehmen. Die „sayings"
und „doings" sind hier zwar analytisch zu trennen, in der Praxis sind sie jedoch

eng miteinander verwoben. Der muslimische Leib fungierte in diesem Sinne als

ein spezifisches Wissensformat für die breite Bevölkerungsmasse in Bezug auf
die islamische Religion und seine unterschiedlichen Erscheinungen signalisierten

eine religiöse Kompetenz bzw. Inkompetenz.
Mit anderen Worten: Es gilt die Verbindung von populären religiösen

körperpädagogischen Ansätzen und Anforderungen und entsprechenden leiblichen
Reproduktionen und Darstellungen der Islamizität aufzuspüren, um so den

„konfigurierten", in Anmutung einer Affordanzstruktur entstehenden muslimischen

Leib zu beschreiben.
Im betrachteten Zeitraum gab es in Russisch-Mittelasien eine Fülle von

religiösen körperpädagogischen Anleitungen unterschiedlicher Art.22 Das mit
Abstand wichtigste, populärste und verbreitetste Werk war „Adab as-sälihln"
(dt.: „Sittenkodex der frommen Menschen") aus der Feder von Muhammad

Sädiq-i Qasqariy, welches überall an „Schulen" (Malctab) und Medressen in
Russisch-Mittelasien im Unterricht genutzt wurde.23 Muhammad Sädiq-i Qasqariy

war ein muslimischer Gelehrter und Mystiker uigurischer Abstammung
(1740? - 1849), dessen theologische und mystisch-philosophische Werke im
damaligen Mittelasien verbreitet waren.24

21 Schatzki 2008.

22 Z. B. solche bekannten Werke wie Cahär Kitäb oder Kulliyät. Siehe Shahrani 1991: 172-175.

Den aktuellsten Überblick bietet von Kügelgen 2017.

23 Zum muslimischen und reformorientierten Bildungswesen in Mittelasien von damals siehe

Bendrikov 1960; Dudoignon 1996; Khalid 1998.

24 Nurmanova 2006.



842 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

„Der Sittenkodex der frommen Menschen" [Abb. 4] ist eine kurze Abhandlung,

eine Art Zusammenfassung all jener Körperhandlungen, die als Scharia- und
sufismuskonform erachtet werden können. So merkt der Autor im Vorwort an:

I!!- fl

ê vVkX; >

^^-«lO'éêay

'i&rt'tèii»-*!*

Abb 4: Anfangsseiten des „Sittenkodex der frommen Menschen."

t_i>Llall AÜui (_£Ailaâ ^jjJUjV jn»^ c_uS diL^ia c_iljjlj uLuu^i t_ i\-> n-i u^jjj ^jJaLjjAÜä fc_)bl eJ jl
clli n-ill c_jl.il Ac- '

_

'^"'<- j c_jl_yjVI t"tUU .al Tcjli j c—ilxj-all |JS] (Jg mo Ajl »-jIjjVI •—ftLkJa^«] Lila j
„In diesem Buch sind alle offensichtlichen25 und tiefsinnigen26 Regeln des

Sittenkodexes aus den ehrwürdigen Werken von islamischen Rechtsgelehrten
und Meistern des Sufismus gesammelt, als Trost für die Suchenden und als

Heilmittel für Kranke. Wahrlich, der allerhöchste Herr ist Erlöser von jeglicher
Mühsal und Öffnender von abgeschlossenen Türen. Deswegen wurde diesem

Buch der Titel „Sittenkodex der frommen Menschen" gegeben."27

25 Auch im Sinne „äusserer", „exoterisch".
26 Auch im Sinne „verborgen", „esoterisch",
27 Qasqariy: 223.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 843

Dem einfachen Gläubigen wird damit unmissverständlich mitgeteilt, dass die

Befolgung sämtlicher in diesem in einem einfachen auch heute verständlichen
mittelasiatischen Turk! geschriebenen und lediglich insgesamt 64 Seiten
umfassenden Büchlein empfohlenen Körperhandlungen die gesamte Palette der

Anforderungen des Islam abdecken würde. Den eigentlichen rituellen Bereich schliesst

diese Anleitung fast komplett aus, da der muslimische Leib sowieso sein

unabdingbarer Teil ist. Viel wichtiger ist aus der Sicht der religiösen Körperpädagogik
die Fähigkeit eines jeden Gläubigen, den muslimischen Leib vor allem ausserhalb
des rituellen Bereichs dauerhaft zu re/produzieren. Hier sollte allerdings bedacht

werden, dass auch etliche „weltliche" Praktiken, wie z.B. die Ehrerbietung gegenüber

Eltern und Älteren oder allgemein gültige Benimmregeln etc., religiös
konnotiert und in den religiösen Leib mit übernommen wurden.

Daher liegt der Schwerpunkt der religiösen Körperpädagogik auf dem

Alltagsleben („Vorschriften für jede Eventualität des Tages", wie es Graf von der

Pahlen, ein intimer Kenner der damaligen Verhältnisse in Mittelasien, treffend
formulierte).

7 Zum Konzept der Einleibung

Das eingangs erwähnte Konzept der „Einleibung" der Welt als Hermeneutik
sozialer Praktiken wird im Weiteren für die Beschreibung von fotografischen
Spuren des muslimischen Leibes in historischer Perspektive verwendet. Es stützt
sich u.a. auf die „Leib-Philosophie" des deutschen Philosophen Hermann
Schmitz (geb. 1928). Es kann erklären, wie eine Einleibung gesehen und
verstanden werden kann. Um möglichen Einwänden zu begegnen und zur Verdeutlichung

der Grundposition, die diesem Ansatz zugrunde liegt, sei hier
insbesondere auf Schmitz verwiesen, der das Konzept der Einleibung recht
plastisch erörtert:

Ludwig Klages schreibt: »Die feinfühlige Frau aus dem Volke, die dem heimkehrenden
Gatten mit einem Blick leichte Gereiztheit, dem Sohn leise Verstimmung ansieht, wäre,

wenn darum befragt, völlig außerstande anzugeben, wie die Veränderung z.B. der Gesichtszüge

beschaffen war, auf die sie ihr Urteil stützte. Sie würde sagen, sie habe leichte
Gereiztheit und leise Verstimmung gesehen; das aber wüßte sie nicht, welche Verschiebung
beweglicher Gesichtszüge mit den >gesehenen< Gemütszuständen einherging « So richtig
das - bei großzügigem Verständnis der Rede von Gemütszuständen - auch ist, so möchte ich

jetzt, wo gerade die Deutung des Sehens in Frage steht, der fingierten Frau lieber eine

andere, ebenso gängige Auskunft in den Mund legen: Sie könnte auf die Frage, wie sie das

gesehen habe, antworten, sie habe sich »eigentümlich berührt« gefühlt, so wie man sich von
feierlicher oder unheimlicher Stille, von einer eigenartigen Naturstimmung, von der



844 Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

befremdenden Kühle des Blicks und der Stimme eines Menschen, von einem fesselnden

Porträt »eigentümlich berührt fühlt«. Dann handelt es sich um leibliche Kommunikation:
Man spürt am eigenen Leibe, was der vielsagende Eindruck zu sagen hat. So verstehen wir in
der Wahrnehmung durch Einleibung auch andere Menschen vor jeder Deutung oder Einfühlung,

indem wir am eigenen Leibe etwas spüren, was ihm nicht angehört, hier den anderen,
oder was dank der leiblichen Kommunikation gewissermaßen von ihm ausgeht,28 nicht viel
anders als das Wetter, die im drohenden oder geschehenden Sturz uns niederreißende

Schwere, den Wind oder den elektrischen Schlag, die gleichfalls am eigenen Leibe - in
diesem Fall sogar nur an ihm, ohne Chance der Ausgrenzung und Abgrenzung - gespürt
werden, aber keineswegs als etwas vom eigenen Leibe, sondern als etwas, das über ihn
kommt, ihn durchzieht oder auch in sich aufnimmt.29

Der Leib gibt sich immer zu erkennen, es bedarf lediglich eines sozial geschulten
Auges und praktischen Wissens, um die Symbole und Identitäten in den
Dynamiken der sozialen Praktiken als Relation von Wissensordnungen und körperlichen

Verhaltensmustern zu „lesen". Dabei wird ein Übergang von der
Hermeneutik zur Sémiologie des Leibes als Produkt sowie Produzent von sozialen

Praktiken vorgeschlagen.

8 Muslimischer Leib als Produkt und Produzent

von sozialen Praktiken in historischer
Perspektive?

Die eingangs thematisierte Fotografie führt uns mitten hinein in einen aktuellen
Teilbereich der gegenwärtigen körpersoziologischen Forschung: Wie gestalten
sich Einschreibungen von kulturellen und identitären Deutungs- und Sinnsystemen

(Weltanschauungen, Ideologien, Religionen etc.) in den menschlichen

Körper bzw. deren Einleibungen durch und in sozialen Praktiken, und wie

gestaltet sich der daraus entstehende soziale Leib in seiner Relation zu

28 Vgl.: „Der soziale Akteur greift [...] in jeder Situation - und zwar unabhängig davon, ob es

sich um einen intersubjektiven, interobjektiven oder rein selbsttechnologischen Kontext handelt -
auf ein ganzes Arsenal eingeübter, kollektiv geteilter Praxismuster zurück, die ihm dabei helfen,
die Körperbewegungen und Praktiken des Gegenüber intuitiv zu erfassen, sich in einer bisher

nicht bekannten Umgebung zurechtzufinden, ein technisches Artefakt zu gebrauchen, sich selbst

für die Anderen verstehbar zu verhalten, oder aber eine kulturell akzeptierte Form des praktischmentalen

Selbstbezugs zu etablieren." Prinz 2014: 34.

29 Schmitz 2009: 37-38. Schmitz zitiert aus Klages 1950: 52. Schreibweise und Kursivschreibung

wie im Original der aktualisierten Neuauflage.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 845

Wissensordnungen und körperlichen Verhaltensmustern sowie kulturellen
Sinnmustern und subjektiven Sinnzuschreibungen?

Dieser Teilbereich der Körpersoziologie30 basiert auf der Prämisse, dass

kulturelle und identitäre Deutungs- und Sinnsysteme keinen körperfernen
Charakter besitzen. Dies bedeutet, dass die sozialen Phänomene „ideeller Art" in
Bezug auf den Körper nicht weniger wirkmächtig sind als z.B. wirtschaftliche,
klassenbasierte, säkulare u.ä. Phänomene. Ferner wird davon ausgegangen, so

Vertreter dieser Theoriefamilie, dass es durchaus möglich ist, den von jeweiligen
kulturellen und identitären Deutungs- und Sinnsystemen durch entsprechende
soziale Praktiken hervorgebrachten Leib von anderen beispielsweise
klassenspezifischen, beruflichen etc. Leibern zu differenzieren und diesen für eine
wissenschaftliche Analyse zugänglich zu machen (hier sei nur auf die Analysen
von Habitus und Feld bei Bourdieu verwiesen).

Der im Nachfolgenden zu beschreitende „Umweg" der Beschäftigung mit
Einschreibungen/Einleibungen von kulturellen und identitären Deutungs- und

Sinnsystemen als Visualisierungen bzw. Visualität von sozialen Praktiken
könnte die einschlägigen Diskussionen und die Quellenlage in der Mittelasienforschung

um einiges erweitern, da er von einer Leib-Hermeneutik ausgehend zu
einer Sémiologie von sozialen Praktiken vorstösst.

Dieser Beitrag versucht sich an solchen Visualisierungen in historischer
Perspektive. Dabei sollte man sich vergegenwärtigen, dass ein solcher Versuch im
Verdacht stehen könnte, ins Klischeehafte abzurutschen und einen Essentialismus

betreiben zu wollen sowie sich nicht hinreichend vor einer sehr unheilvollen
Geschichte der visuellen Anthropologie im Zeitalter des Kolonialismus geschützt

zu haben.31 Der vorgeschlagene Weg möchte diesen Herausforderungen durch
eine Leib-Hermeneutik im Übergang zur Sémiologie von sozialen Praktiken entgehen,

indem er zeigt, dass die untersuchten Visualisierungen als Aggregation
von Geschichte, Symbol, Identität und praktischem Wissen in Relation zu

Wissensordnungen und körperlichen Verhaltensmustern sowohl Gegenstand als

auch Vollzugsmoment der Dynamiken des Sozialen und von Affordanzen
(„Gebrauchsanleitungen") geprägt sind.

Der muslimische Leib wird in diesem Sinne als eine Affordanz („Gebrauchsanleitung")

von Wissensordnungen und körperlichen Verhaltensmustern und
zudem als Produkt und Produzent von Einschreibungen/Einleibungen des

Muslimseins „lesbar" bzw. sichtbar. Es wird somit ein Versuch zur historischen

Körpersoziologie unternommen, indem gefragt wird, ob und welche

30 Gugutzer 2006, Gugutzer 2012, Gugutzer 2015a, Gugutzer 2015b, Hubrich 2013, Mellor and

Shilling 1997, Mellor and Shilling 2014, Swatos 1993, Turner 1997.

31 Siehe z. B. Asad 1973.



846 — Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

fotografischen Konturen des muslimischen Leibes in die russischen
Ansichtskartenfotografien dieser Zeit Eingang gefunden haben könnten.

9 Annahmen

Folgende Annahmen sind bei der Suche

Leib in dieser visuellen Quelle leitend:
nach dem historischen muslimischen

9.1 Mehr Sinn als sie selber wissen ..."

Für eine jede soziale Praktik, auch die damalige analoge Fotografie, gilt, dass sie

als praktischer Vollzug und als ein Nexus von „sayings" und „doings" stets ein

Mehr an Sinn hervorbringt, als es ihren Trägern bewusst ist, wie Bourdieu in
seinen Arbeiten mehrmals hervorhob: „Weil die Handelnden nicht ganz genau
wissen, was sie tun, hat ihr Tun mehr Sinn, als sie selber wissen. [...]."32 Diese

Besonderheit einer jeden sozialen Praktik lässt annehmen, dass auch die
russischen Ansichtskartenfotografen von damals während ihrer Aufnahmen des

„Muslimseins" in Mittelasien und ihre fotografierten „Koproduzenten" dieses

Mehr an Sinn produziert und in ihren Fotografien fixiert haben könnten. Dieses

Mehr an Sinn stellt in Bezug auf die historischen Fotografien auf der Vorderseite

der russischen Ansichtskarten einen Anleitungswert dar, der dem Forschenden

die Suche nach seinem Objekt und dessen Analyse ermöglicht.

9.2 Doppelläufige Hermeneutik der historischen

Dieses Mehr an Sinn, welches in den Fotografien auf der Vorderseite der russischen

Ansichtskarten sicherlich enthalten ist, könnte an das historiographische Tageslicht

gefördert werden, wenn ihrer doppelläufigen Hermeneutik Rechnung getragen
wird. Was wird unter der doppelläufigen Hermeneutik der Bildpostkarten als

historischer Quelle verstanden? Zum einen stellen die bewussten Fotografien auf
der Vorderseite der Ansichtskarten die russischen sozialen Praktiken der Repräsentation,

Imagination und der Sicht auf das Muslimsein in Russisch-Mittelasien dar,

einschliesslich bestimmter Intentionen, zum anderen transportieren sie jedoch

gleichzeitig tatsächliche Spuren der historischen Wirklichkeit mit. Diese

32 Bourdieu 1987: 127.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 847

Hinwendung zur doppelläufigen Hermeneutik der historischen Fotografie im
Allgemeinen findet vermehrt seit den 90-er Jahren des 20. Jahrhunderts, insbesondere

in der US-amerikanischen visuellen Anthropologie, statt: "From the 1990s onwards,
there was a growing sense that such images could be read in a way that went beyond

or behind the photographers' (presumed) intentions and instead provided access to

historical traces of the peoples depicted. No matter how staged or seemingly artificial,
these images recorded points in individual and collective lives in which the subjects

were sutured into the anthropological project."33

Für den Untersuchungsgegenstand bedeutet dies auch, dass auch wenn
ein russischer Fotograf bestrebt war, ein von seinen europäischen Kunden

gewünschtes Produkt in einer Inszenierung und/oder Atelieraufnahme
herzustellen und anzubieten, es ihm unmöglich gewesen wäre, einen muslimischen
Leib von damals in einen anderen, z.B. russisch-imperialen zu verwandeln,
allein auf Grund einer völlig unterschiedlichen Hervorbringungsweise und
damit Fixation des jeweiligen sozialen Leibes. Mit anderen Worten: Selbst

einer Inszenierung kann ein historischer Wert abgerungen werden, weil jede

Inszenierung nie eine vollumfängliche Inszenierung ist, sondern nur eine

partielle.

9.3 Öffentlichkeit und Sichtbarkeit der Einschreibungen/
Einleibungen von kulturellen und identitären
Deutungs- und Sinnsystemen

Wie im Falle anderer z.B. ökonomischer Einschreibungen/Einleibungen wird
hier auch in Bezug auf den muslimischen Leib von seiner prinzipiellen
Öffentlichkeit, Beobachtbarkeit und Sichtbarkeit34 ausgegangen: „Was nicht durch
Forschungsverfahren erfahrbar, d. h. sichtbar, hörbar, tastbar, riechbar oder

schmeckbar gemacht werden kann, entzieht sich auch der empirischen
Überprüfbarkeit Die praxistheoretische Perspektive knüpft in ihrer grundlegenden
empirischen Orientierung in charakteristischer Weise an diese Idee an. Das

Soziale wird von ihr als ein Konglomerat sozialer Praktiken verstanden, die als

öffentliche „Erscheinungen" begriffen werden. Praktiken setzen sich zusammen

aus sinnlich wahrnehmbaren und zugleich sinnhaft konstituierten, intelligiblen
sayings and doings, aus öffentlich performten Körperbewegungen und gemeinsam

geteilten Objektwelten ..."

33 Banks and Vokes 2015: 337. Hervorhebungen und Unterstreichungen durch den Verfasser.

34 Schmidt 2011: 24-25.



848 — Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Robert Schmidt und Jörg Volbers heben weiter hervor: „Die Sichtbarkeit

körperlicher Darstellungen, für die sich die praxissoziologischen Analysen
interessieren, ist damit also keineswegs ein simpler perzeptiver Tatbestand. Gegenstand

praxeologischer Beobachtungen ist vielmehr eine immer schon praktisch
erzeugte soziale Sichtbarkeit. Was gesehen werden kann, ist bereits in
übergeordnete Sinn- und Bedeutungszusammenhänge eingebettet, die die Praxeologie -
im Sinne von Wittgensteins Sprachspielkonzept - praktisch denkt."35 Der

muslimische Leib als Produkt und Produzent von religiösen Einschreibungen/
Einleibungen hatte einen öffentlichen Charakter und besass daher eine sozial

erzeugte Sichtbarkeit. War es dann nicht selbstverständlich, dass sich diese

sozial erzeugte Sichtbarkeit auch eines neuen Mediums der Sichtbarmachung,
der Fotografie, wird „bemächtigt" haben?

9.4 Hegemonialität des muslimischen Leibes in islamisch
geprägter Gesellschaft

Der wichtigste Unterschied des muslimischen Leibes von damals und heute in
Mittelasien besteht darin, dass dieser in der islamisch geprägten Gesellschaft in
der Region Ende des 19. - Anfang des 20. Jahrhunderts der hegemoniale bzw.

der dominanteste aller vorhandenen Leiber war. Seine Hegemonie erstreckte
sich auch auf die dortigen ethnoreligiösen Minderheiten und initiierte diese

ebenfalls - als eine Art Antwort darauf - ihre eigenen, vom muslimischen
unterscheidbaren religiösen Leiber herzustellen und anzunehmen [Abb. 5]. Die

damalige islamisch geprägte Gesellschaft in Mittelasien könnte dank dieser

Spezifik den notwendigen Forschungskontext liefern. Die religiösen Einschrei-

bungen/Einleibungen bzw. Hervorbringung eines religiösen - in diesem Fall -
muslimischen Leibes können dort, so meine Annahme, leichter beobachtet bzw.

„gelesen" werden als im postreligiösem bzw. säkularen Zeitalter.36 Erst mit der

Säkularisierung dieser Gesellschaft seit den 20-er Jahren des 20. Jahrhunderts
durch die sowjetische Nationalitäten- und Kulturpolitik treten andere mit dem

muslimischen Leib konkurrierende Leiber auf und verdrängen diesen in vielen
Fällen vom gesellschaftlichen Zentrum in die Peripherie.

35 Schmidt 2011: 27.

36 Zum Konzept des säkularen Zeitalters siehe Taylor 2012.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 849

Abb 5: Jüdischer Junge."

9.5 Muslimischer Leib: gleich routinisiert
und innovationsoffen

Der muslimische Leib als ein Komplex von sozialen Praktiken hat stets einen

gleichzeitig routinisierten und innovationsoffenen Charakter, d.h. er ist offen für
gesellschaftliche Modifikationen, Veränderungen und Neuerungen, wie auch

Irritationen. „Innovationsoffen" bedeutet in diesem Zusammenhang, dass der
muslimische Leib in seinen Bestandteilen ergänzt bzw. erweitert werden kann.
Das Wissen um diesen gleichzeitig routinisierten und innovationsoffenen
Charakter des muslimischen Leibes könnte dem Forschenden ermöglichen,



850 —— Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Dynamiken von gesellschaftlichen Veränderungen auch am muslimischen Leib

sichtbar zu machen bzw. zu beobachten (Siehe Teil II, Abschnitt 2).

10 Einschreibungen einer Weltanschauung:
Schwierigkeit einer visuellen Erfassung

Weltanschauungen, Ideologien, Religionen u.ä. werden hier als kulturelle und
identitäre Deutungs- und Sinnsysteme verstanden. Sie sind zwar sinnlich nicht
erfassbare Phänomene, aber auch sie vermögen sich in die Körper ihrer Adepten
einzuschreiben bzw. werden von diesen eingeleibt als Wissensordnungen,
Sinnmuster und Sinnzuschreibungen. Die Einschreibungen/Einleibungen werden
dann in entsprechenden körperlichen Verhaltensmustern und Darstellungen
verankert. Diese Einschreibungen/Einleibungen von kulturellen und identitären

Deutungs- und Sinnsystemen bringen genauso einen ihnen eigenen sichtbaren
Leib hervor wie greifbarere d.h. „materielle", berufsspezifische oder ökonomische

Einschreibungen/Einleibungen der Gesellschaft.

Die letzteren, wie etwa durch eine landes-, klassen- oder modespezifische
Kulinarik, Unterernährung, Krankheiten [Abb. 6], schwere körperliche Arbeit,
„problematischen" Lebenswandel, diverse körperliche „Sünden", rituelle,
medizinische, modische u.ä. Veränderungen und Modifikationen am physischen
Körper lassen sich relativ problemlos beobachten, visuell erfassen und
beschreiben.37

Es besteht jedoch eine enorme Schwierigkeit in Bezug auf eine adäquate

sprachliche Beschreibung von weltanschaulichen, ideologischen und religiösen
Einschreibungen/Einleibungen.38 Diese Schwierigkeit potenziert sich noch,

37 Mehr dazu siehe aktuelle soziologische Forschungen zum Körper und/ oder zu Visualität,
wie z.B. Lucht 2013, Keller und Meuser 2011.

38 Die besagte Schwierigkeit hindert allerdings staatliche Organe nicht daran, das Wissen um
den religiösen Leib vor allem als praxisorientierte „Lektüre" anzuwenden. So heisst es z.B. im
Merkblatt zur Einwanderung nach Israel aus dem Jahre 2017 für die Juden aus der ehemaligen
Sowjetunion, die jüdisch, atheistisch, christlich, muslimisch sind oder einem anderen Glauben

angehören könnten, Folgendes: „Zweite Regel: Religiöse Zugehörigkeit. Die Frage der religiösen
Zugehörigkeit ist bei der konsularischen Überprüfung besonders brenzlig. Denn lt. dem

Rückkehrgesetz erlischt das Recht auf Repatriierung völlig, wenn Ihre Religion eine andere ist als

Judentum. Dabei lehnt das Gesetz die Einreisemöglichkeit für diejenigen Personen nicht ab, die

nicht religiös oder atheistisch ist. Der Unterschied zwischen diesen Begriffen ist sehr gross; Sie

sollten diesen berücksichtigen. Wir empfehlen Ihnen mit Nachdruck nicht zu heucheln und
nicht zu versuchen den Konsul zu belügen, indem Sie sich in Ihrem Antrag als „nichtreligiös"
eintragen, während Sie ein tiefgläubiger Christ oder Muslim sind. Verstehen Sie uns richtig: der



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 851

Abb 6: „Typen von Taschkent."

wenn es sich um ihre visuelle Erfassung handelt. Denn sie produzieren einen
viel subtileren Leib als die oben erwähnten greifbareren, „materiellen" und
ökonomischen Einschreibungen/Einleibungen. Alltagssprachlich geht uns z.B.

religiöse Mensch ist ausreichend leicht zu durchschauen. Selbst wenn er keine religiösen Symbole

trägt (Kreuz, Halbmond u.a.), seine Art und Weise zu reden und sein Benehmen würden
unweigerlich diese oder jene Elemente der Gottesfurcht beinhalten. Einen religiösen Menschen

zur Bekenntnis zu seiner eigenen Religion zu provozieren, ist ein sehr leichtes." Siehe Open-
Israel 2017. Hervorhebung durch den Verfasser. Siehe auch Konner 2009, Presner 2007, Balberg
2014.



852 Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

mit Bezug auf die kulinarische Einschreibung/Einleibung sehr glatt über die

Lippen: „Du bist (körperlich), was du isst."
Es würde uns jedoch einige Überwindung kosten zu sagen: „Du bist

(leiblich), was du glaubst oder denkst", zumal andere - vor allem klassenspezifische
Einschreibungen/Einleibungen - unvergleichlich wirkmächtiger als
weltanschauliche (ideologische, religiöse) gelten bzw. sind,39 wie Bourdieu in seinen

Untersuchungen mit dem auf den subtilen Charakter dieser Einschreibungen/
Einleibungen hinweisenden Titel „Die feinen Unterschiede" aufzeigt.40

Eine stärkere Wirkmächtigkeit der ökonomischen und klassenspezifischen
Einschreibungen/Einleibungen äußert sich vor allem darin, dass sie die ideellen

(weltanschaulichen, ideologischen, religiösen) teilweise oder ganz überschreiben

und/oder Verbindungen eingehen und Synthesen bilden können, welche
selbst einem sozial geschulten Auge mitunter unzugänglich sein können.

Es sollte jedoch der Eindruck vermieden werden, dass ein kulturelles und
identitäres Deutungs- und Sinnsystem wie die Religion in Bezug auf die

Einschreibungen/Einleibungen gegenüber ökonomischen sozialen Praktiken als

wenig oder kaum relevant betrachtet wird. Vielmehr sollte mit Chris Shilling
und Philip Mellor konform gegangen werden, wenn sie konstatieren: „Das
globale Wiederaufleben der Religion hat die methodologische,Standartposition'
vieler Soziologen herausgefordert, wonach die Religion stets eine .abhängige'
Variable im Verhältnis zu säkularen Phänomenen sei [...]. Die Voranstellung von
ökonomischen und kulturellen gegenüber religiösen Faktoren ist noch weiter

von konstruktivistischen Theoretikern vorangetrieben worden, die, von Autoren
wie Michel Foucault und Edward Said beeinflusst, Religion als „analytisch
irrelevant" oder als „mystifizierendes" ideologisches Mittel marginalisieren,
das wichtigere Entwicklungen verschleiert [...]"41

11 Körper und Leib: Eine notwendige
Unterscheidung

Dass der Mensch ein physischer Körper ist und gleichzeitig einen in den
Interaktionen mit seiner Umgebung sozialisierten, geformten, gelebten Leib hat, ist

39 Wir nehmen klassenspezifische Einschreibungen wirkmächtiger als ideelle wahr; allein
durch diese Wahrnehmung wird das Potenzial der klassenspezifischen Einschreibungen/Einleibungen

gesteigert und verfestigt.
40 Bourdieu 2010.

41 Gugutzer 2006: 93.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 853

eine Erkenntnis, welche die Menschheit seit den Anfängen ihrer Geschichte

begleitet, s. z.B. 1. Korinther 12, 12-27. Dieser Abschnitt ist nicht nur als eine

Metapher zu lesen, sondern auch als eine Erkenntnis der Unterscheidung
zwischen Körper und Leib im obigen Sinne zu verstehen:

Der eine Leib und die vielen Glieder
12 Denn wie der Leib einer ist, doch viele Glieder hat, alle Glieder des Leibes aber, obgleich
es viele sind, einen einzigen Leib bilden: So ist es auch mit Christus. 13 Durch den einen
Geist wurden wir in der Taufe alle in einen einzigen Leib aufgenommen, Juden und

Griechen, Sklaven und Freie; und alle wurden wir mit dem einen Geist getränkt. 14 Auch
der Leib besteht nicht nur aus einem Glied, sondern aus vielen Gliedern. 15 Wenn der Fuß

sagt: Ich bin keine Hand, ich gehöre nicht zum Leib!, so gehört er doch zum Leib. 16 Und

wenn das Ohr sagt: Ich bin kein Auge, ich gehöre nicht zum Leib!, so gehört es doch zum
Leib. 17 Wenn der ganze Leib nur Auge wäre, wo bliebe dann das Gehör? Wenn er nur
Gehör wäre, wo bliebe dann der Geruchssinn? 18 Nun aber hat Gott jedes einzelne Glied so

in den Leib eingefügt, wie es seiner Absicht entsprach. 19 Wären alle zusammen nur ein
Glied, wo bliebe dann der Leib? 20 So aber gibt es viele Glieder und doch nur einen Leib. 21

Das Auge kann nicht zur Hand sagen: Ich brauche dich nicht. Der Kopf wiederum kann
nicht zu den Füßen sagen: Ich brauche euch nicht. 22 Im Gegenteil, gerade die schwächer
scheinenden Glieder des Leibes sind unentbehrlich. 23 Denen, die wir für weniger edel

ansehen, erweisen wir umso mehr Ehre und unseren weniger anständigen Gliedern begegnen

wir mit umso mehr Anstand, 24 während die anständigen das nicht nötig haben. Gott

aber hat den Leib so zusammengefügt, dass er dem benachteiligten Glied umso mehr Ehre

zukommen ließ, 25 damit im Leib kein Zwiespalt entstehe, sondern alle Glieder einträchtig
füreinander sorgen. 26 Wenn darum ein Glied leidet, leiden alle Glieder mit; wenn ein
Glied geehrt wird, freuen sich alle Glieder mit. 27 Ihr aber seid der Leib Christi und jeder
Einzelne ist ein Glied an ihm.

Ob diese Erkenntnis begrifflich differenziert war, wie dies heute in der modernen

Körpersoziologie der Fall ist, so z.B. dt.: Körper und Leib, eng.: body/social body
oder lived body, fr.: corps/corps-propre,42 russ.: tulovisce/telo, etc., sei dahingestellt.

Diese Erkenntnis war und ist Teil praktischen Wissens der Menschheit.
Diese Unterscheidung zwischen „Körper" (Physis) und „Leib" (sozialer Körper)
ist jedoch nach wie vor ein strittiges Thema in der gegenwärtigen Körpersoziologie.

Bourdieu, dessen Soziologie sehr körperzentriert zu verstehen ist, akzeptierte

diese traditionelle Unterscheidung nicht. Für ihn war alles Körper: der

physische Körper und die Einschreibungen/Einleibungen der Gesellschaft in
denselben.43

Diese duale - körperleibliche - Natur des Menschen kommt zum Ausdruck
in bzw. wird von einer kaum überschaubaren Vielfalt von sozialen Praktiken
in Wissensordnungen und körperlichen Verhaltensmustern und -routinen (re-)

42 Gugutzer 2015b: 13-23.

43 Ausführlicher dazu siehe Hubrich 2013: 41-69.



854 — Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

produziert. Dabei deutet die Verwendung des Terminus „körperleiblich" (um
dies mit Robert Gugutzer zu sagen) auf die untrennbare Einheit von Körper und
Leib hin, um nicht doch unter der Hand eine Vorstellung einer vermeintlichen
Dichotomie zwischen Körper und Leib aufkommen zu lassen: „[...] Der wahrneh-

mend-wahrnehmbare, spürend-spürbare Leib und der Körper als form- und
manipulierbarer Gegenstand bilden eine untrennbare, sich wechselseitig
prägende Einheit. Leib und Körper bezeichnen sozusagen zwei Seiten einer
Medaille, der menschlichen Existenz. Sie sind zwei Perspektiven auf den
menschlichen Körper, die zu analytischen Zwecken differenziert werden können,
realiter aber nicht getrennt sind. Leib und Körper bilden eine Dualität (eben:

Zweiheit) und keinen Dualismus [...].'1,44

12 Religiöse Körperpädagogik: Aus
existenziellem Mangel an Geld und Zeit

Eine zweite Erkenntnis, welche der „Entdeckung" von Körper und Leib
unweigerlich folgte, war, dass entsprechende kulturelle und identitäre Deutungs- und

Sinnsysteme der breiten Masse der Bevölkerung am effektivsten nicht reflexiv
(„verkopft"), sondern leiblich zu vermitteln sind. Es ist daher nicht erstaunlich,
dass kurz nach der Entstehung des Islam und seiner territorialen Verbreitung
ausserhalb der Arabischen Halbinsel eine körperorientierte und -basierte Päda-

gogisierung dieser Religion einsetzte.45 Diese körperorientierte und -basierte

Pädagogisierung der Religion erzeugt eine Konformität, die von aussen nicht
angeordnet werden muss, sondern sich in körperlichen Verhaltensmustern und
-routinen als Teil von Wissensordnungen und praktischem Wissen (tacit knowledge)

niederschlägt. Sie wirkt auf die Intelligenz im Leib hin und schaltet den

Kopf aus, wie der Titel eines aktuellen Buches es auf den Punkt bringt: "Intelligence

in the Flesh".46 In diesem Sinne ist der muslimische Leib wie ein jeder
andere soziale Körper „kopflos". Was Bourdieu diesbezüglich schreibt, gilt auch

für den muslimischen Leib: „ Zahlreiche Regisseure greifen auf pädagogische
Praktiken zurück, denen gemeinsam ist, daß sie intellektuelles und diskursives
Verstehen suspendieren und den Schauspieler durch eine lange Reihe von
Übungen so weit zu bringen suchen, daß er dem Pascalischen Modell der

44 Gugutzer 2006: 30-31.
45 Genauer gesagt: Weltanschauungen sind in ihrem Ursprung vor allem körperliche
Handlungen und Reaktionen mit dem Ziel, auf die Umwelt zu wirken.
46 Claxton 2015.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 855

Produktion des Glaubens entsprechend Körperhaltungen wiederfindet, die

aufgrund der ihnen gespeicherten Erfahrungsspuren Gedanken, Gefühle, Vorstellungen

in Bewegung versetzen können."47

Mit anderen Worten: bei der religiösen Körperpädagogik geht es nicht
darum, einen Menschen „kopfmässig" tiefgläubig, sondern vor allem
gesellschaftsfähig zu machen. Also von Gehirnwäsche keine Spur!

Im Laufe der körperorientierten und -basierten Pädagogisierung der islamischen

Religion entstand eine kaum überschaubare Anzahl von Anleitungen und

Handreichungen, deren Hauptmethode kaum treffender denn als religiöse
Körperpädagogik bezeichnet werden könnte.48 Für diese religiösen körperpädagogischen
Werke, insbesondere diejenigen Werke für das „gemeine Volk", war eins gemeinsam:

Sie beinhalten keine dogmatische Tiefe und keine ausführlichen religiösen
Begründungen, sondern entfalten sich für den Gläubigen zu einer Art Handreichung

zur körperlichen Selbstdisziplinierung und der gleichzeitigen körperlichen
„Dressur" von seinen Glaubensgenossen mit dem einzigen Ziel, das „Muslimsein"
in Gestalt des muslimischen Leibes zu produzieren. Bourdieu betont diese
unterstützende und fördernde Rolle der Pädagogik bei der Herausbildung des Leibes:

„Die Macht des Einverleibungsprozesses konstituiert den Habitus als ein esse in

futuro, als dauerhaftes Prinzip andauernder Besetzungen, das explizite und
ausdrückliche pädagogische Interventionen noch verstärken ,.."49

Das Wort „Dressur" sollte hier nicht in einem pejorativen Sinne verstanden
werden.50 Was der französische Soziologe Didier Eribon in Bezug auf kulturelle
und intellektuelle Milieus schreibt, kann durchaus auch auf den muslimischen
Leib angewandt werden: „Auf einer noch tieferen Ebene der Analyse muss man
allerdings feststellen, dass man all die sanften Zwänge und Unterwerfungen, all
das, was zum Einstieg ins kulturelle und intellektuelle Milieu notwendig ist,

nicht nur erleidet, sondern dass man sich ihm auch bereitwillig unterwirft. Man
sucht nach den Zwängen, man verlangt nach ihnen. Auch die widerspenstigsten
und scheusten Menschen sind vom Urteil der anderen abhängig und begeben
sich willentlich in das System der wechselseitigen Anerkennung und
Überwachung."51

Die religiöse Körperpädagogik regelt das gesamte öffentliche Leben eines

Gläubigen und gibt ihm allumfassende Handreichungen vor allem praktischer

47 Bourdieu 2001: 185.

48 Ausführlicher zur religiösen Körperpädagogik siehe Mellor and Shilling 1997, Mellor and

Shilling 2014.

49 Bourdieu 2001: 301. Hervorhebung im Original.
50 Bourdieu 2001: 219-220.

51 Eribon 2017: 118-119.



856 — Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Natur, wie auch einige Vertreter der russischen Verwaltungsbehörden in ihrer
Beschäftigung mit dem mittelasiatischen Islam richtig erkannten: „Es gibt
Vorschriften für jede Eventualität des Tages, für jede Antwort in einer Gesellschaft,
auf der Straße, auf dem Markt, beim Handel, vor Gericht, auf der Reise, im
Garten, auf dem Feld, im Haus, beim Fest, beim Fasten und bei der Trauer
ebenso wie für heitere Gelegenheiten 1,52

Der einzige Rekurs, welcher in den Werken der religiösen Körperpädagogik
ständig unternommen wird, bezieht sich auf die Sünna, die vor allem als

praktische Handlungsweise des Propheten verstanden wird,53 das geschieht
selbst in diesem Bereich nicht besonders ausführlich, sondern eher spärlich.
Der blosse Bezug auf den Propheten und die Erwähnung seiner Handlungen und
Taten genügen. Diese religiöse Körperpädagogik ist jedoch von der Etikette und

vor allem vom übergeordneten Adab, der Moralökonomie der islamisch geprägten

Gesellschaften zu unterscheiden, unter der ein Komplex von Werten,
Normen, Verhaltensweisen und Handlungen verstanden wird.54

Der Adab ist in seinen Ursprüngen älter als der Islam bzw. seine
körperbasierte Religionspädagogik und umfasst in seinen Bestandteilen eine Fülle von
moralökonomischen Praktiken, die zwar islamisch legitimiert sind, jedoch wenig
bis gar nichts mit dem „klassischen" Islam zu tun haben. Ein wichtiger
Unterschied des Adab zur religiösen Körperpädagogik besteht darin, dass sich seine

Vorschriften und Anforderungen an alle Mitglieder der Gesellschaft richten, über
alle religiösen und ethnischen Grenzen hinweg. Es gab ein wichtiges Spiel von
Adaption und Differenz, gerade bei den mittelasiatischen Juden: Im Adab gab es

doch bedeutende Schnittmengen mit der muslimischen Mehrheitsgesellschaft.
Gewiss fliesst die religiöse Körperpädagogik in den Adab hinein,55 dabei

beschränkt sie sich jedoch ausschliesslich auf die Produktion eines spezifischen

religiösen Leibes, d.h. sie ist in diesem Sinne konfessionell exklusiv und richtet
sich ausschliesslich an Muslime.

Ich unterscheide daher begrifflich und zu analytischen Zwecken zwischen
dem Islam als einem kulturellen sowie identitären Deutungs- und Sinnsystem
und dem „Muslimsein" („musulmanchiliq", „Islamizität", „islamicate culture")

52 von der Pahlen 1969: 67.

53 Siehe „gewohnte Handlungsweise", „die Sünna des Propheten, d.h. seine zu gesetzlich
verbindlichen Präzedenzfällen erhobenen Aussagen und Handlungen". Siehe Wehr 1952: 395

und Juynboll 2012.

54 Elwert 1987.

55 In diesem Zusammenhang sei hier auf die im damaligen Mittelasien üblichen Handwerks-
Risälas (Gildenbücher) verwiesen, wo für jedes Handwerk so gut wie jede Handlung und eine

entsprechende Körperhaltung mit einem Koranvers oder einem Hadit begründet vorgeschrieben
werden. Siehe Dagyeli 2011.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4); 831-887 857

im Sinne der Praxistheorien als einem Komplex von sozialen körperbezogenen
Praktiken. Unter sozialen Praktiken kann dann all das subsumiert werden, was
Theodor Schatzki mit einem „nexus of doings and sayings" bezeichnet. So wäre

dann das „Muslimsein" für die breite Masse der Gläubigen ein Nexus von vor
allem „islamisch korrekten" und mit dem Islam kompatiblen bzw. als kompatibel

gedachten Körperhandlungen („doings") und „sayings" (Dogmen und
Lehren): „doings" als ein körperlicher Ausdruck von „sayings" und umgekehrt.

Wir sehen sogleich, dass dann eine Relation zwischen Wissensordnungen
und körperlichen Verhaltensroutinen prozessiert wird. Diese Körperhandlungen
als Expression von körperlichen Verhaltensroutinen und mit ihnen eng
verschmolzenen körperbasierten Wissensordnungen produzieren in ihrer Gesamtheit

den muslimischen Leib.

Die „Entdeckung" bzw. Entwicklung der religiösen Körperpädagogik ist vor
allem wirtschaftlichen Gründen geschuldet. Die breite Masse der Gläubigen war
nicht im Stande - und ist es auch heute noch nicht - vor allem aus existenzi-
ellem Mangel an Zeit und Geld, sich mit den Lehren und Dogmen als in den

„sayings" sich ausbreitende Relation von Wissensordnung und körperlicher
Verhaltensroutine ihrer „eigenen" Religion reflexiv bzw. bewusst auseinanderzusetzen.

So wird die Religion vor allem durch Rituale („Ritualgläubigkeit") und

entsprechende Körperhandlungen im Sinne von „doings" im Alltag angeeignet.
Nalivkin, der seit 1873 in der mittelasiatischen Region erst als Militär und
Beamter, ab 1878 bis zu seinem Freitod 1918 als Ethnograph, Schullehrer,
Autor und Politiker tätig war, nennt dieses Phänomen „Ohnmacht des Menschen

aus dem gemeinen Volk":

Eindringliche, pedantische Anforderungen der Scharia an den Muslim [...] sind zu
zahlreich und zu komplex, und viele [dieser Anforderungen - B.S.] sind schwer erfüllbar für
den Menschen aus dem gemeinen Volk, der keine Möglichkeit hat all diese Kleinigkeiten
zu wissen, sich derer zu erinnern, diese zu erfüllen, infolge eines Mangels an Freizeit und
materiellen Mitteln,56 die es einem immer und überall erleichtern, allen Anforderungen zu

entsprechen, welche im privaten Bereich, der Gesellschaft und im Staate gestellt werden.
Diese Ohnmacht des Menschen aus dem gemeinen Volk, der keine Möglichkeit hatte, zu

wissen, sich an alle kleinlichen Vorschriften der Scharia zu erinnern, des Menschen, der

auf jeden Schritt und Tritt riskierte, aus Unwissen gegen das [göttliche - B.S.] Gesetz zu
Verstössen, und der sich gleichzeitig ewig vor schweren Strafen fürchtete, die von der
Scharia für Verstösse verschiedener Art angedroht wurden, diese Ohnmacht des Menschen

56 Mit Bourdieu wissenschaftlich umformuliert bedeutet diese Aussage von Nalivkin Folgendes:

„Das beste Maß für kulturelles Kapital ist zweifellos die Dauer der für seinen Erwerb

aufgewendeten Zeit. D. h., die Umwandlung von ökonomischem in kulturelles Kapital setzt

einen Aufwand an Zeit voraus, der durch die Verfügung über ökonomisches Kapital ermöglicht
wird." Bourdieu 1983: 197.



858 — Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

aus dem gemeinen Volk zwang, erstens, diesen sich seinen schweren Umständen anzupassen,

indem er den Anschein erweckte, ein eifriger gesetzestreuer Mensch zu sein, und,
zweitens, die wichtigste Ursache für eine übermässige Vermehrung von Schriftgelehrten
[Pharisäern - B.S.] war Jeder verstiess gegen viele [Gesetzesbestimmungen - B.S.] und

ignorierte sie, aber hielt diesen Umstand sorgfältig geheim, selbst vor den Mitgliedern
seiner eigenen Familie, bemüht, sich als einen eifrigen Verfechter der Orthodoxie erscheinen

zu lassen, indem er viel und lautstark schwadronierte über die zweifellose Notwendigkeit

alle kleinlichsten Anforderungen des göttlichen Gesetzes zu erfüllen [...].57

Diese Einschreibungen/Einleibungen durch die religiöse Körperpädagogik
konstituieren dann die Gläubigen als eine religiöse Gemeinschaft von religiös
kompatiblen, mit einander kombinierbaren Leibern. Oder um es noch etwas

provokanter zu formulieren: Das „Muslimsein" schreibt sich in die Körper ihrer
Adepten ein - durch und in körperbasierten sozialen Praktiken, die körperliche
Verhaltensroutine geleitete Wissensordnungen sind - und produziert einen

religiösen Leib, ohne sich die Mühe zu machen, seinen Trägern die dogmatische
Lehre dahinter zu vermitteln, denn diese Lehre ist bereits in den „doyings"
durch den Nexus inkorporiert. Der muslimische Leib bestand damit aus einer

„Doxa". Ich schliesse mich hier Pierre Bourdieu an, der die Doxa als die in
einem sozialen Feld gültigen Regeln, Funktionsmechanismen und Formen des

Wissens und Handelns bezeichnet.58 In diesem Sinne ist der muslimische Leib

(bzw. Leiber und „Unter-Leiber") gleichzeitig Produkt und Produzent des

„Muslimseins". Und diese/r Leib/er ist/sind der Mittler zwischen der islamisch
geprägten Gesellschaft und dem gläubigen Individuum und Träger seines
Glaubens, der ihm einen sozialen Sinn mit entsprechender Position im religiösen
Feld vermittelt.

Wie fand konkret die Übernahme des muslimischen Leibes, dieser zum Leib

gewordenen Geschichte statt? Wie wurde diese von einer Generation zur nächsten

tradiert? Am Beispiel des Kellnerberufs beschreibt Bourdieu den Prozess der

Überführung einer Geschichte, einer Tradition in den Körper: „ Sein Körper, dem

eine Geschichte innewohnt, schmiegt sich seiner Funktion an, das heißt einer

Geschichte, einer Tradition, die ihm stets in Körpern vor Augen trat, oder, besser:

in diesem von einem bestimmten Habitus bewohnten Habiten, die man Kellner

nennt. Was nicht bedeutet, dass er im Nachahmen von Kellnern, die damit
ausdrücklich zu Vorbildern erhoben worden wären, gelernt hätte, Kellner zu
sein. Er schlüpft in die Haut der Figur des Kellners nicht wie ein Schauspieler,
der eine Rolle übernimmt, sondern eher so, wie ein Kind sich mit dem Vater

identifiziert und, ohne im geringsten tun zu müssen »als ob«, beim Sprechen

57 Abasin 2015b: 409-410. Hervorhebung durch den Verfasser.

58 Bourdieu 1987: 125.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 859

eine bestimmte Mundstellung oder beim Gehen eine Schulterbewegung
übernimmt, die ihm ßr das soziale Sein des vollkommenen Erwachsenen grundlegend

scheinen."59 Diese Erkenntnis von Bourdieu erscheint mir ohne Abstriche

anwendbar auch in Bezug auf den muslimischen Leib. Dieser wurde durch eine

ständige Anwesenheit von entsprechenden Leibern während der öffentlichen

Ereignisse weiter tradiert, insbesondere wenn diese mit starken Emotionen
verbunden sind, wie z.B. beim Empfang von Gästen, anlässlich von Hochzeiten

oder Bestattungen etc.

13 Islamisch geprägte Gesellschaft in Mittelasien
vor 1917: Islam als Lebensweise

Auf Grund welcher Kriterien kann eine Gesellschaft als religiös bzw. islamisch

geprägt bezeichnet werden? Ein analytisches Instrumentarium zur Beantwortung

dieser Frage könnte der Transformationsindex der Bertelsmann Stiftung
bieten, welcher anhand von unterschiedlichen Qualifikationsmerkmalen für
sich in Anspruch nimmt, die Qualität von Demokratie, Marktwirtschaft und

politischem Management in 129 Entwicklungs- und Transformationsländern
treffend analysieren und bewerten zu können.60 Obwohl der Index eine

gegenwartsbezogene Bewertung unternimmt, können seine Kriterien als heuristische
Matrix auf der Makro-, Meso- und Mikroebenen zur Unterscheidung zwischen
einem weltlichen und einem religiösen Staat zur Beschreibung herangezogen
werden.

Im „Bertelsmann Transformation Index 2018 Codebook for Country
Assessments"61 werden entsprechende Kriterien wie folgt formuliert:

"To what extent are legal order and political institutions defined without
interference by religious dogmas?" Zur Präzisierung dieser Frage heisst es

weiter:

Religious dogmas can prove influential in politics, with churches or religious groups acting
as interest groups (e. g. with regard to laws on abortion or divorce) as part of the decisionmaking

process. This should negatively affect the assessment only in those instances,
when their influence leads to the direct transfer of religious norms into laws.

59 Bourdieu 2001: 197. Hervorhebung durch den Verfasser.

60 Stiftung 2018b.

61 Stiftung 2018a.



860 — Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Sollten die religiösen Dogmen einen entscheidenden Einfluss auf eine Gesellschaft

ausüben, dann bedeutet dies Folgendes: "The state is theocratic.
Religious dogmas define legal order and political institutions."

Wird diese heuristische Matrix auf alle drei vormodernen „Staaten" im
damaligen Mittelasien - Emirat von Buchara, Chanat von Chiwa und Chanat

von Kokand - angewendet, so können sie als „theokratische"62 Staaten bezeichnet

werden, da das Muslimsein in allen dreien einen entscheidenden Einfluss
auf die drei Bereiche von Staat - Gesellschaft - Lebensweise ihrer Untertanen
hatten.63

(a) Der Staat und seine Gesetzgebung (Makroebene): Alle drei mittelasiatischen
Staaten verstanden sich - theoretisch - als Teil eines schon damals nicht
mehr existenten islamischen Kalifats. In der betrachteten Zeit galt der

jeweilige Sultan des Osmanischen Reiches für die mittelasiatischen Muslime
als Kalif, welcher jedoch nur als geistiger Führer aller Muslime anerkannt
wurde. Im Bereich der Staatlichkeit gab es keine Ausdifferenzierung
zwischen weltlicher und geistlicher Macht. Diese beiden Mächte vertrat der
Emir bzw. der Chan in Personalunion. Der jeweilige Herrscher war gleichzeitig

Oberhaupt von Exekutive, Judikative und Legislative, verfügte weitgehend

uneingeschränkt über politische, rechtliche, religiöse und finanzielle
Belange seines Staates. Alle drei Herrscherdynastien legitimierten sich
überwiegend durch ihre angebliche direkte Verwandtschaft mit dem Propheten
Muhammad.64

(b) Gesellschaft bzw. Gemeinschaft (Mesoebene): Die Gesellschaft und ihre
Institutionen waren geprägt durch religiöse Gruppen, die als Interessengruppen

aktiv waren ("religious groups acting as interest groups"). Die

grösste und mit Abstand aktivste und einflussreichste Gruppe wurde von
der muslimischen Geistlichkeit gestellt [Abb.7]. Die Zahlen für das Emirat

von Buchara, den am stärksten islamisch geprägten aller drei Staaten,

sprechen eine deutliche Sprache: vor 1917 hatte die Stadt Buchara ca.

100.000 Einwohner, davon waren 30.000 erwachsene Muslime über 20

Jahre. In der Stadt gab es 360 Quartalsmoscheen, in welchen Vorbeter
(Imame), Muezzine und andere Bedienstete auf ständiger Basis beschäftigt

waren; die Geistlichkeit zählte mehr als 3.000 Menschen in ihren Reihen,

62 Dem Autor des Beitrages ist durchaus bewusst, dass „theokratisch" ein problematischer
Begriff ist. „Theokratie" wird zwar umgangssprachlich viel benutzt, aber eine echte Gottesherrschaft

kann es ja gar nicht geben; so spricht z.B. Reza Hajatpour deshalb auch von Klerokratie

(mit Blick auf Iran).
63 Für das Emirat von Buchara siehe von Kügelgen 2002.

64 Saidbaev 1984: 76.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 861

die sich auf 110 Medressen mit etwa 10.000 Schülern verteilten. Nicht
gezählt wurden die Geistlichen, die in der islamischen Gerichtsbarkeit

tätig waren. Es gab in der Stadt Buchara im Durchschnitt einen muslimischen

Geistlichen pro 30 Einwohner oder einen Geistlichen pro 10 Erwachsene

über 20 Jahre.65 Die Situation in den beiden Chanaten von Chiwa und

von Kokand durfte ähnlich gewesen sein, besonders für die städtische

Bevölkerung;
(c) Lebensweise der Bevölkerung (Mikroebene): Das religiöse Bewusstsein

[Abb.8], dem zufolge das Muslimsein mehr als eine Religion und zwar
eine gesamte Lebensweise sei, war dominierend, es gab keine andere
nennenswerte konkurrierende Weltanschauung oder Ideologie. Islamisch legitimiert

waren alle Institutionen und Organisationen, selbst wenn diese nicht
islamischen Ursprungs waren, genauso die gesamte Gesetzgebung und das

gesamte Bildungssystem sowie Werte, Normen und Verhaltensweisen
zwischen Individuen und Gruppen, einschliesslich sogar informeller Praktiken
im Alltag. Die feudale Subsistenzwirtschaft ohne einen entwickelten Markt
bzw. eine gesamtstaatliche Ökonomie konnte kein integratives gesellschaftliches

Potenzial entfalten und war daher nicht im Stande, zur Konsolidierung

der Gesellschaft und gesellschaftlichen Gruppen beizutragen. Diese

Rolle fiel daher weitgehend dem Muslimsein zu. Das Muslimsein wurde so

zur einzigen integrativen Kraft in einer tief zersplitterten spätfeudalen
Gesellschaft in Mittelasien.

Für Mittelasien war auch eine enge Synthese von Muslimsein und Ethnizität66

charakteristisch. Die praktizierte islamische Religion, ihre Lehren und vor
allem derart begründete soziale Praktiken stärkten die Konsolidierung von
verschiedenen losen Stammesverbänden in ethnische Gemeinschaften, aus
denen später in der sowjetischen Zeit die modernen Kasachen, Kirgisen,
Usbeken, Tadschiken und Turkmenen durch die sowjetische Nationalitätenpolitik

hervorgegangen sind. Die eigene Sub- bzw. Ethnie wurde als etwas

vom Muslimsein untrennbares empfunden; Entstehungsmythen der Stämme

wurden mit der Zeit islamisiert.67 Die Islamizität des ethnischen Bewusstseins
der mittelasiatischen Völker wirkte bis in die späte sowjetische Zeit hinein:
Nationale und nationalistische Gefühle, die von der offiziellen Ideologie,
welche die Kulturen der Völker der UdSSR als „national in der Form,

65 Saidbaev 1984: 77-78.
66 Saidbaev 1984, Roy 2000, Tasar 2017.

67 Schmitz 1996, Diuis (DeWeese) 2008a, Diuis (DeWeese) 2008b.



CanapKaiu"b. BoTpiwa nuoXHmom —Samarcande. Arrivée des pèlerins. Mt 92.

Abb 7: „Empfang von Pilgern - Samarkand."

862 Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Abb 8: „Während des Freitagsgebets."



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 863

sowjetisch im Inhalt" sehr eng definierte, nicht aufgefangen werden konnten,
fanden im Muslimsein ihr Ventil.68

In der betrachteten Gesellschaft war der muslimische Leib - trotz anderer

wirkmächtiger sozialer Phänomene - ziemlich sichtbar, wie Nalivkin treffend

anmerkt, ohne den Begriff zu benutzen: „Ein erfahrenes Auge konnte in der

Menschenmenge einen ungelernten Arbeiter, einen Schmied, einen Weber,
einen Ladenbesitzer und einen Grosshändler auf Grund seines Äusseren, seiner

Manieren, vielleicht sogar an seiner Aussprache erkennen; in dieser Hinsicht
hatten sie alle spezifische berufliche Merlanale. Allerdings war ihre
Weltanschauung vollkommen gleich, denn schon von Kindheit [Abb. 9] an gingen sie

durch den Brennofen ein und derselben geistigen Lebensschulung [...]."69

18 Bhjh Typneciana. Sa ypoitox-i rpanoru.

Abb 9: „Lesen und schreiben lernen in Turkestan

68 Es entstand sogar ein ethnischer Gegensatz „Wir versus sie" in islamischer Form: die Russen

und übrigen Europäer wurden als „Kafire" („Ungläubige") bezeichnet. Nationalistische
Vorstellungen bedienten sich des Gegensatzes „Gläubiger vs. Ungläubiger" und übertrugen diesen

in Widerspruch zum „klassischen" Islam auf nichtmuslimische Mitbürger, in erster Linie Russen,

die eigentlich zu den „Besitzern der Heiligen Schrift" gezählt werden müssten. Ausführlicher

dazu siehe Sidikov 2008.

69 Abasin 2015b: 398.



864 Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Teil II

1 Gesicht: Das zentrale „Organ" des muslimischen Leibes

Das Gesicht, spezifische Gesichtsausdrücke, Blicke, Mimik, Bart und Bartlosig-
keit, Orientierung, sowie sein Öffentlichkeitscharakter bildeten zusammen das

zentrale „Organ" des muslimischen Leibes.70 Es wurde einer regelrechten Selbst-

disziplinierung bzw. gesellschaftlichen Dressur unterzogen: Die An- bzw.
Abwesenheit von erforderlichen Merkmalen wurde registriert und aktiv eingefordert.
Die wichtigsten Merkmale dieses Organs, die in der Öffentlichkeit gefördert und
gefordert wurden, waren Selbstbeherrschung, starke Emotionslosigkeit, aktive
Teilnahme, Ernst [Abb. 10],71 Höflichkeit, seine Zentrierung auf Autoritätspersonen

und frommer Gesichtsausdruck. So heisst es z.B. im bereits erwähnten Werk
der religiösen Körperpädagogik „Adab as-sälihln" diesbezüglich folgendes:

j eilj•>"]<> jjji j lâj o«liï ^ y* Ï J oöWjl ^£1 yLi

{
Ç1 ^1 ^ P t^

\b* 1 **

„Wenn das Wasser in der Schüssel in einem ruhigen Zustand ist, wird jedes Bild
in ihm deutlich widergespiegelt; wenn die Wasserfläche unruhig wird, kann sich

kein Gegenstand auf dieser deutlich abbilden lassen [...]." 72 Und da das Gesicht

früher als Worte Emotionen signalisiert, müsste jeder, der ein „rechtschaffenes
Leben" anstrebte, bemüht sein „mit aller Kraft das Feuer des Zorns auszulöschen

ausser in den Fällen, wo sich sein Zorn gegen etwas richtet was der Scharia

widerspricht [...]"73:

£ Uiäf. (jtLaVl (jJû. oJjâj (jlüLS n»hr. ^j V 1^
^ a i \

Das Gesagte bedeutet nicht, dass das zentrale Organ des muslimischen Leibes

ununterbrochen reproduziert wurde oder reproduziert werden musste: Da der
muslimische Leib insgesamt öffentlichkeitsorientiert und -wirksam ist, durfte
es durchaus üblich gewesen sein, dass Gesichtszüge vor Freude, Wut, Trauer,

Verzweiflung etc. im privaten Bereich der Kontrolle entgleiten konnten, d.h. es

70 Zur Bedeutung des Gesichts in sozialen Praktiken siehe Belting 2013: 118-213 („Porträt und
Maske. Das Gesicht als Repräsentation").
71 Die Fotografie des Gefängnisdirektors ist beispielhaft gewählt, auch wenn er natürlich qua
Amt „grimmig" dreinsehen muss.
72 Qasqariy: 230.

73 Qasqariy: 236.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 865

Abb 10: „Leiter des Gefängnisses in Buchara."

gab durchaus Fälle und Räume, wo das wichtigste Organ des muslimischen
Leibes „versagte" bzw. abgelegt werden musste. Mit anderen Worten: Der
muslimische Leib und sein zentrales Organ haben immer eine situative Bedeutung.74 In
der Öffentlichkeit galt es jedoch vor allem, das muslimische Gesicht sogar in einer

prekären Lage zu wahren. Graf von der Pahlen, ein hoher Regierungsbeamter aus

Sankt Petersburg, welcher im Auftrage des Zaren die neuen Gebiete in Mittelasien

inspizierte, ortete korrekt seine Ursache in der religiösen Körperpädagogik: „[...]
Darum ist das Auftreten des Asiaten so sicher, so ohne Ziererei oder Schüchternheit,

74 Goffman 1971: 29.



866 — Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

nie werden sie heftig oder verlieren die Selbstbeherrschung. Das habe ich sogar bei

Gefangenen im Zuchthaus und in Arrestlokalen beobachten können [...]."75

Allerdings warnte die religiöse Körperpädagogik vor einem anderen Extrem,
welches in der Öffentlichkeit vermieden werden musste, z.B. wenn das Gesicht

durch eine dauerhafte Senkung des Kopfes einer „Lektüre" durch andere
Interaktionsteilnehmer entzogen wird:

o JjS* LJjj ej dj|»Lw AS (^ISLojjSjj At Jal jtl ej dja a dj y

„In einer Versammlung76 ist es nicht schicklich, in der Suküt-Stellung [d.h. im
Schweigen - B.S.] zu verweilen, indem man seinen Kopf senkt und den Blick
abstumpft; sich in diesem Zustand den ganzen Tag zu befinden ist gar verab-

scheuungswürdig/verwerflich [...]."77 Mit anderen Worten: das Gesicht müsste

„eigentlich" in der Öffentlichkeit in einem „aktiven" Modus sein. So gibt es

kaum Fotografien, die Menschen mit gesenktem Kopf zeigen. Der „aktive"
Modus des Gesichts war vor allem dafür notwendig, um gegenseitige
Handlungserwartungen abzulesen bzw. diese nach anwesenden „Experten" für die
Produktion des muslimischen Leibes auszurichten.

Die überwiegende Mehrheit von russischen Ansichtskarten zeigt die
mittelasiatischen Muslime mit diesem zentralen Organ, d.h. mit einem ernsten
Gesichtsausdruck, oft grimmig, kaum ein freundliches Lächeln auf den Lippen [Abb. 11],

Eine ungewöhnliche Situation und die Begegnung mit dem unbekannten Gerät,

dem Fotoapparat, spielten eine gewisse Rolle, aber ausschlaggebend war die

Tatsache, dass in diesem öffentlichen Rahmen der muslimische Leib zum Ausdruck
kommen musste. Und es wäre m.E. eine Fehlinterpretation, dieses weitgehende
Fehlen eines Lächelns und freundlicher Grimassen auf den Gesichtern der

Fotografierten mit dem sog. „imperialen Zwang" zu erklären, wie dies der zeitgenössische

russische Mittelasienforscher Sergej Abasin fälschlicherweise tat: „[...]
Schaffung von visuellen Repräsentationen fand in offenkundig ungleichen
Verhältnissen statt. Viele Muslime verhielten sich äusserst vorsichtig und sogar negativ
gegenüber der Produktion von fotografischen Bildern von ihnen, indem sie diese

Aufnahmen als durch ihre Religion und Kultur verboten und sogar schädigend
erachteten. Auf den Fotografien kann man viele finstere und besorgte Gesichter

sehen, denn von diesen Menschen wurde keine freiwillige Zustimmung zur
Aufnahme erwartet. Es ist zu sehen, dass sie in unnatürlichen Körperhaltungen entweder

herumstanden oder herumsassen, in Erwartung einer Aufnahme (es hing auch

75 von der Pahlen 1969: 67. Hervorhebung durch den Verfasser.

76 Oder: „Im Gespräch".
77 Qasqariy: 235.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 867

Abb 11: „Gruss aus Kokand - Typen von Sarten."

mit der Technik zusammen, die ein Stillhalten für eine gewisse Zeit erforderte),
sodass man vermuten kann, dass solche Aufnahmen mit einigem Zwang verbunden

waren [,..]."78 Dies ist eine Fehlinterpretation, weil der muslimische Leib in der
Öffentlichkeit genau dieses Verhalten erforderte.

Klar geregelt war auch die räumliche Ausrichtung des Gesichts in der
Öffentlichkeit bzw. in der Interaktion mit einer oder mehreren Individuen. Sitze man
allein, dann erfordere der Anstand, so Muhammad Sädiq-i Qasqariy, mit dem

Gesicht in Richtung der Qibla (Gebetsrichtung) zu sitzen; sitze man zu zweit, dann
sollte man von Angesicht zu Angesicht sitzen, sodass die Knie der beiden

Gesprächspartner gegenseitig ausgerichtet sind. Zudem war die Ausrichtung auf die

Autoritätspersonen extrem wichtig: War in einer Versammlung ein Würdenträger

zugegen, dann seien die Gesichter aller Anwesenden in seine Richtung zu wenden;

im Idealfall jedoch sollte man zusammen im Kreis sitzen, sodass die Gesichter

aller an der Runde teilnehmenden Personen gleich angeschaut werden
können, ohne eine Hierarchie der Blicke und eine ungleiche Ausrichtung von
Gesichtern entstehen zu lassen.79 Das Sitzen im Kreise war für Lehrzirkel
verbreitet. Darin wird der Einfluss des Suflsmus auf das mittelasiatische „Muslimsein"

erkennbar, denn das Sitzen im Kreise war für die mystischen Sitzungen

78 Abasin 2015a: 62, siehe auch Abasin 2012.

79 Qasqariy: 231-232.



868 — Sidïkov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

(dikr) charakteristisch.80 Das Sitzen im Kreise stand symbolisch für das arabische

Wort „halqa" (dt.: „Kreis") welches durch einen in der Entwicklungsgeschichte
des Arabischen und anderer semitischer Sprachen üblichen Konsonantenwechsel

mit dem Wort „halq" (dt.: „Schöpfung Gottes") ein gemeinsames semantisches
Feld81 bildet [Abb. 12].

.Mojieiiie ;tü]>nnmoii

Abb 12: „Gebet von Derwischen."

Auf den Visualisierungen fallen zudem die asymmetrischen Darstellungen des

Barts und der Bartlosigkeit auf, die Aufschlüsse über die in den Visualisierungen
vorausgesetzten bzw. eingeschriebenen Wissensordnungen darstellen.
Ursprünglich soll das Tragen eines Bartes als ein wichtiges Merkmal des Gläubigen

zur Abgrenzung von den „Feueranbetern", d.h. Zoroastriern vorgeschrieben
worden sein bzw. fungiert haben, bevor der Bart sich als ein Zeichen des

muslimischen Leibes „verselbständigte" und den Bezug auf die Zoroastrier im
gemeinen Volk verlor: „Mehrere hadite fordern [...] Männer auf, ihren

80 Ausführlicher zur Praxis des dikr im mittelasiatischen Islam siehe Babadzanov 2003,
Babadzanov 2008, Asirov 2010.

81 Siehe dazu Majzel' 1983: 161-167.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 869

Schnurrbart zu rasieren, den Bart aber wachsen zu lassen, um sich „gegen die
Feueranbeter zu wenden" [...] Ein Teil der Zoroastrier, auf die das hadit sich hier
wahrscheinlich bezieht, hatten zur Zeit des Propheten Muhammad nämlich
gerade die entgegengesetzte Sitte: Sie liessen sich lange Schnurrbarte wachsen
und rasierten die Barte [...]."82 Im Mittelasien der damaligen Zeit war allerdings
die Abgrenzung zu den Zoroastriern schon lange nicht mehr aktuell. So erhält
das Tragen des Bartes und folglich das „Muslimsein" dadurch jedoch eine
zusätzliche negative Kodierung, indem man den Bart als Gegenpol zum bartlosen

Zustand versteht und sich von den „Bartlosen", d.h. „Tanzknaben"83

abgrenzt:

„[...] Man sollte vermeiden, seinen Blick auf die Gesichter der Bartlosen zu
fixieren denn es ist [nach der Sari'a] verboten f...]."84 [Abb. 13].85

Abb 13: „Samarkand. Baci. Sarten."

82 Herzog 2015: 6.

83 Zum Phänomen der sog. Knabenliebe in Mittelasien siehe Baldauf 1988; allgemein zu
diesem Phänomen in der muslimisch-arabischen Welt in historischer Perspektive siehe Schmitt
1992; El-Rouayheb 2005.

84 Qasqariy, 230.

85 Baca - dt.: Jüngling, Lust— bzw. Tanzknabe.



870 — Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Diese zusätzliche Kodierung der Gesichtsbehaarung war in den Anfängen der

muslimischen Rechtsprechung noch unbekannt: „In den Zeiten, da die Araber den

Ton angaben, spielte die Knabenliebe keine Rolle; die alten Rechtsordnungen
hatten kaum Anlaß, sich mit ihr zu beschäftigen [,..]."86 Unter den Abbasiden

(750-1258) waren andere Kennzeichen als die völlige Bartlosigkeit ausschlaggebend,

um sich als „Lustknabe" zu erkennen zu geben: „Von diesen anspruchsvollen

Lustknaben verlangte die Mode eine gezierte Sprache, gelispeltes S und das

Gaumen- statt des Zungen-rs [,..]."87 Die russischen Verwaltungsbehörden, die

eine Allianz mit dem muslimischen „Mainstream-Leib" anstrebten, verboten
bereits 1865 mit einer ihrer ersten Massnahmen die Institution der Baci, als ein

diesen Leib störendes Element.88 Die russischen Behörden liessen sich vom
praktischen Wissen darüber leiten, dass, wie Bourdieu sehr treffend formuliert,

die soziale Ordnung nichts anderes ist als die Ordnung der Körper .,."89

2 Körperpädagogische Einschreibung des

muslimischen Leibes im öffentlichen Raum:

ordnend und geordnet

Von allen Körperhandlungen in der Öffentlichkeit werden drei - Gehen - Stehen -
Sitzen - von der religiösen Körperpädagogik als sehr wichtig erachtet und daher

am stärksten muslimisch kodiert und dementsprechend geregelt. Dies ist nicht
verwunderlich, da die Praktiken des Gehens, Stehens und Sitzens in der
Öffentlichkeit Individuum und Gesellschaft bzw. Gemeinschaft am nachhaltigsten
tangierten und so Aufschluss über Wissensordnungen und körperliche
Verhaltensroutinen erlaubten: Man sollte mit Rücksicht gehen, damit man besonders

auf einem Basar oder Massenversammlungen aus Unachtsamkeit niemanden
verletzt oder niemandem Unannehmlichkeiten bereitet wie z. B. Herumstossen,

Herumschlagen oder auf die Füsse treten.90

Während dieses bedächtige, langsame, auf andere Rücksicht nehmende
Gehen91 damals aus technischen Gründen kaum fotografisch dokumentiert

86 Mez 1968: 337.

87 Mez 1968: 338.

88 Für diese Annahme spricht die Tatsache, dass die weibliche Prostitution bestehen blieb.
89 Bourdieu 2001: 215.

90 Qasqariy: 234-235.

91 „Auf der Strasse sollte man keine hastigen Schritte machen oder mit den Füssen laut auf
dem Boden stampfen ..." Qasqariy: 234.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 871

werden konnte, wurde die Praktik des islamkonformen Sitzens gut erfasst. Die

Gesellschaft im damaligen Mittelasien war, wie es auch heute der Fall ist, eine

ausgesprochen „sitzende": Man trifft kaum müssig herumstehende Menschengruppen,

geschweige denn im Stehen trinkende und/oder essende Menschen;

man sitzt fast zu jeder Gelegenheit gern herum (ausser beim Gebet oder
politischen Versammlungen). Wie man zu Hause, d.h. im privaten Bereich herumsass,
interessierte die religiöse Körperpädagogik nicht im geringsten. In der
Öffentlichkeit jedoch wurden folgende Praktiken des Sitzens verbindlich vorgeschrieben:

Während des Sitzens muss man eine gesittete/anständige Haltung
bewahren, z.B. es ist nicht schicklich zu sitzen, indem man sich mit dem linken
Arm hinter dem Rücken stützt.92

Es waren laut Qasqariy zwei Sitzhaltungen vorgeschrieben: der Schneideroder

Türkensitz und der Fersensitz, in beiden Fällen mit Händen auf den
Knien.93 Diese beiden Sitzhaltungen waren für beide Geschlechter gleich
vorgeschrieben [Abb.14 und 15].94 Für sozial niedriger Stehende ist allein der Fersensitz

möglich, jedenfalls in Gegenwart Höherstehender. Berücksichtigt werden
sollte dabei allerdings: diese beiden Sitzhaltungen haben keinen „natürlichen"
Charakter: Mann/Frau musste sich in diese sozialisieren und folglich auch diese

in sich sozialisieren lassen.

An der Praktik des Sitzens ist auch zu erkennen, dass der muslimische Leib
keinesfalls starr war, sondern für leibliche Anpassungen an neue Gegenstände
bzw. Materialitäten offen stand und sich dadurch folglich eine neue und fremde

Gesellschaftsordnung - in einer neuen Relation von Wissensordnung und
körperlicher Verhaltensroutine - aneignete. Diese leiblichen Anpassungsprozesse,

hervorgerufen durch unterschiedliche gesellschaftliche Irritationen und Erweiterungen

des muslimischen Leibes, lassen sich am Beispiel des europäischen
Stuhls fotografisch dokumentieren [Abb. 16]. Die Fotografie, eine inszenierte

Porträtaufnahme, zeigt einen auf einem europäischen Sessel sitzenden Würdenträger.

Der im Hintergrund belassene und in der Gesamtkomposition als sehr

unpassend erscheinende Stuhl erfüllt eine wichtige Funktion: Dieser ist nämlich
da, um eine unter wohltuendem russischen Einfluss erfolgte Verwandlung,
Anpassung und Öffnung des muslimischen Leibes für die europäische

92 Qasqariy; 241-242.

93 Qasqariy; 242-243.

94 Der Autor thematisiert nicht den gesellschaftlichen Unterschied zwischen nicht den beiden

Sitzhaltungen: Für sozial niedriger Stehende war allein der Fersensitz möglich, jedenfalls in

Gegenwart Höherstehender. So auch die vorgeschriebene Haltung bei sufischen Zusammenkünften.

Der Autor dürfte davon ausgegangen sein, dass dieser für seine Leser offensichtlich

war.



872 Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Abb 15: „Samarkand. Typen von sartischen Frauen."



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4); 831-887 873

Abb 16: „Höherer Beamter aus Cardzuj in genähtem Festmantel."

Zivilisation (man beachte das geöffnete Fenster im Hintergrund, „ein geöffnetes
Fenster nach Europa") zu demonstrieren.

Der Vergleich der nächsten beiden Fotografien [Abb. 17 und 18] führt einen

überzeugenden Nachweis, dass Veränderungen des muslimischen Leibes nicht

nur innerhalb der Elite, sondern auch in der breiten Masse der Bevölkerung
vonstatten gingen und selbst vor „sakralen" Räumen und religiösen Anlässen

keinen Halt machten. Die besagte Fotografie zeigt einen in einer Freitagsmoschee
in der Taschkenter Altstadt predigenden muslimischen Geistlichen. Sehr

ungewöhnlich für die damalige Zeit erscheint die Tatsache, dass er wie selbstverständlich

auf einem europäischen Stuhl sitzt und zu seinen Hörern spricht, während sie



874 Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Abb 18: „Koranlesung in Samarkand."



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 875

auf dem Boden in den beiden „klassischen", von der religiösen Körperpädagogik
vorgeschriebenen Sitzhaltungen kauern, aber diesen offensichtlichen Gegensatz

(„muslimisch" versus „russisch") akzeptieren. Nach der russischen Eroberung
findet der europäische Stuhl und Sessel in den muslimischen Leib Mittelasiens

allmählich Eingang, was selbst während der Sowjetzeit mit ihrer fortgeschrittenen
Russifizierung bis Ende der 1970-er Jahre, welche auch Körper von mittelasiatischen

Muslimen massiv tangierte, keinesfalls selbstverständlich war: Selbst während

meiner Kindheit in den 70-er Jahren des 20. Jahrhunderts gab es immer
wieder Musliminnen und Muslime, die auf dem russischen/europäischen Stuhl
nicht sitzen konnten, weil dieser sich körperlich nicht stimmig anfühlte.

Die Praktik des Stehens, besonders in grösseren Gruppen oder bei

Massenveranstaltungen, Feierlichkeiten oder politischen Anlässen, orientierte sich an
der üblichen verinnerlichten Stehordnung während des Gebets in den Moscheen.

Auch sie erfuhr im Laufe der russischen Herrschaft die Überführung in die neue
Gesellschaftsordnung, eine „Re"-Konfigurierung der Relation von Wissensordnungen

und körperlichen Verhaltensroutinen im Spannungsfeld von Identität
und Geschichte. Diese Überführung wurde durch zwei wichtige Merkmale des

muslimischen Leibes - gleichzeitig geordnet und ordnend zu sein - ermöglicht.
Denn der muslimische Leib tritt in den besagten öffentlich vollzogenen Praktiken
(Gehen - Stehen - Sitzen) gleichzeitig und stets als geordnet und ordnend auf, wie
die Russen erkannten und sich zunutze machten:

Nichts erinnert an die Grobheit der breiten Volksschichten in Europa oder an den

geschmacklosen Schneid seiner Gebildeten. Äußerlich herrschen überall Ruhe und
Selbstbeherrschung, die der Menge eine einheitliche Würde verleihen [...]. Es fiel mir auf, wie
leicht sich die Menge durch ein Zeichen leiten ließ. Solch einer Massendisziplinierung bin
ich in Europa nirgends begegnet. Sie wird auch nicht durch äußere Zuchtmittel erreicht wie
etwa in den Kasernen, sondern durch die in der Mechtebe beigebrachten Anschauungen
der mohammedanischen Gesellschaftsordnung. Diese Disziplin traf ich überall in Zentralasien

an, ob ich nun mit den Despoten von Buchara oder Chiwa umging oder mich im

Volksgetümmel von Taschkent, Samarkand oder Margelan bewegte, in den Bazaren mit
den Kaufleuten sprach oder zu einer Volksversammlung reden mußte [...].95

Diese geordnete und ordnende „Natur" des muslimischen Leibes im damaligen
Mittelasien erklärt u.a. meiner Ansicht nach den schnellen Ablauf der russischen

Eroberung der Region und einen überzeugenden politischen Erfolg der
russischen „Zivilisierungsmission", denn neben der militärischen Übermacht der
Russen spielte der so „aufbereitete" muslimische Leib eine grosse Rolle. Dieser

war in eine neue imperiale Gesellschaftsordnung leicht zu überführen. Dies

veranschaulichen zwei folgende Abbildungen besonders deutlich: die eine

95 von der Pahlen 1969: 67.



876 — Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

zeigt die Muslime beim Gebet, die andere während der Wahlen der russischen
Staatsduma [Abb. 19 und 20].

1. KoKanx Mo.niTBa cap-ron b npaa.iumt Kyp6au-0aflpa»i no (JiOTOrp. 8. Biuibfle.

Abb 19: „Kokand. Gebet von Sarten während des Kurban-bajrams nach der Fotografie E. Vilde."

Die oben analysierten Abbildungen zeigen, dass der muslimische Leib als ein

Komplex von sozialen körperbasierten Praktiken zwar routinisiert,96 aber gleichzeitig

offen ist für Modifikationen, Veränderungen und gesellschaftliche Neuerungen
und zwar unter veränderten Bedingungen,97 in diesem Fall durch die Eingliederung

in das Russische Reich. Der muslimische Leib ist genau ein Paradebeispiel für
die Einwirkung des Russischen/Imperialen auf die Darstellung des Muslimseins als

Identitätsmarker im Sinne der „Re-Konfiguration" durch die russische Wissensordnung

und körperliche Verhaltensroutinen, die durch die kulturellen Interferenzräume

des Islam und eine interpretative Unterbestimmtheit möglich wird.

96 Bourdieu warnt davor, die außerordentliche Trägheit des Habitus zu übersehen, die sich

aus der Einschreibung der sozialen Strukturen in die Körper resultiert ...". Bourdieu 2001: 220.

97 Vgl. Bourdieu 2001: 231: „Gewiß, der Habitus ist kein Schicksal, aber aus eigener Kraft und
ohne jede Veränderung der Bedingungen, unter denen die Dispositionen produziert und
verstärkt werden, kann symbolisches Handeln körperlich verankerte Glaubensinhalte, Passionen

und Triebe nicht ausmerzen, die den Anforderungen oder Verurteilungen des humanistischen
Universalismus (der übrigens selbst in Dispositionen und Glaubenssätzen wurzelt) gar nicht
erreichbar sind."



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 877

Kc)i;ail,VI>- Oa|)TM nepoji. BKitiopuiu ni. rocyjapcTBuiniyio Ay My.

Abb 20: „Kokand. Sarten vor Staatsduma-Wahlen."

3 Der Leib des „kontaminierten" Islam

Die Mystik tritt sehr oft als Gegnerin/Gegenspielerin der Orthodoxie auf. In
Mittelasien gab es zwar keine nennenswerten theologischen und ideologischen
Gegensätze zwischen den Vertretern des mystischen Islam und der sunnitischen
Orthodoxie,98 wie Jürgen Paul schreibt: „Die zentralasiatischen sufischen
Bruderschaften sind durchweg scharia-orientiert, d.h. es gibt so gut wie keinen Platz

für eine von sunnitischer Observanz abweichende Praxis. Insbesondere der in
anderen Gegenden und Gruppen nicht unübliche Einsatz von Drogen und Sti-

mulantien bei den sufischen Übungen war bei den meisten Sufis in Zentralasien

verpönt. Das ist die Lehre, die Praxis kann anders gewesen sein: Reisende aus
dem 19. Jahrhundert berichten auch von sufischen Opiumhöhlen, und es gibt in
örtlichen Quellen schon viel früher Hinweise darauf. Tanz und Musik kommen

nur bei einigen Gruppen vor."99

Doch es fand eine zuweilen starke Abweichung der sufischen Praxis von der

sunnitischen Lehre statt, die fotografisch dokumentiert ist. Diese Abweichung

98 „Orthodoxie" mit Blick auf die Region im 19. Jahrhundert bedeutet mehrheitlich der hana-

fitischen Rechtsschule und der mätündischen Theologie folgend. Siehe Muminov 1999.

99 Paul 2012: 331.



878 Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

entstand durch zwei Faktoren: 1) die „praktische Religiosität der breiten Masse",
welche über kein vollständiges Wissen und Verständnis der klassischen Lehren

verfügt; 2) Kontamination100 der Doxa des religiösen Feldes durch einen Synkretismus.101

Sichtbar wurde diese Abweichung vor allem in den Alltagspraktiken und
zwangsläufig in der Herstellung eines anderen spezifisch sufistischen Leibes. In der
Praxis gab es kaum scharfgezogene Grenzen zwischen Sufis einerseits und
professionellen Bettlern („Gadoy" oder „Faqlr", auch im Sinne von „Mensch, der sich der

Welt entsagt"), Erzählern frommer und unterhaltender Geschichten („Röwiy"),
Naturheilern und Volksmedizinern („Tablb"), „heiligen Narren" („DIwonah"),
Wahrsagern und Schamanen („Fölbin"), Gauklern, Wanderderwischen
(„Qalandar"), Darstellern („Masharaböz", „Qiziqci") etc. andererseits [Abb. 21] ;102

sie bildeten ein gemeinsames Feld des „kontaminierten" Islam. Selbst die Travestie,

d.h. die leibliche (im obigen Sinne) Annahme des anderen Geschlechts

(Verwandlung eines männlichen Mystikers/Schamans in eine weibliche Gestalt durch
das Tragen der Frauenkleider, lange Haare, eine geänderte Stimme etc.) wie z.B.

Basilov in seiner Studie zeigt, war in Mittelasien bis in die 60-er Jahre des 20.

Jahrhunderts durchaus üblich.103

Allerdings ist das Verhältnis des kontaminierten muslimischen Leibes zum
orthodoxen ein dialektisches: um alternative muslimische Leiber herstellen zu
können muss man die Basics des orthodoxen muslimischen Leibes akzeptieren,
sonst wäre man ausserhalb des Feldes der islamischen Religion: „Auch diejenigen,

die sich den Normen eines professionellen Milieus, eines Metiers, eines

Berufsstandes und so weiter so gut es geht widersetzen, müssen diese Normen
immer schon bis zu einem gewissen Punkt respektiert haben, denn sonst hätten
sie zu den Ausdrucksmitteln, die sie jetzt für sich nutzen können, gar keinen

Zugang bekommen Dieser primäre Gehorsam ist die unverzichtbare Grundlage
für jeden Ungehorsam ..."104

Da der Leib des „kontaminierten" Islam nicht im offenen Gegensatz zum
muslimischen „Mainstreamleib" stehen konnte, profilierte sich der erstere durch
zwei Elemente: zum einen durch langes Kopfhaar [Abb. 1] versus kurz geschnittene

bzw. kahl geschorene Köpfe der regelkonformen Muslime, zum anderen

durch seine spezifische Kleidungspraktik.

100 Der Begriff „Kontamination" wird werturteilsfrei im Sinne „Vermischung", „Vermengung"
verwendet.
101 Turner 2012: 88.

102 Besonders bei Frauen war diese Abgrenzung kaum möglich. Siehe dazu Kleinmichel 2000a,
Kleinmichel 2000b, Krämer 2002.

103 Basilov 1992: 95-97; Basilov 1995 (Deutsche Übersetzung).
104 Eribon 2017: 120.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4); 831-887 879

Tiinbi h bhïu no XaraKenTCKoS joporfc. ÎÊ 11.

ÄepBHDn. CL jpcccupuiaHiiuuu loponauH.

Abb 21: „Derwisch mit dressierten Raben."

Der berühmte russische Maler Vasilij Verescagin (1842-1904), der während
seines Aufenthaltes in der Region, auch die Sufis malte und porträtierte,
beschreibt ihr Äusseres wie folgt: „Jeder, der in die Qalandar-Gesellschaft

eintritt, erhält eine Art Uniform: ihm wird eine rote Kapuze besonderer Art
ausgehändigt, aus Wolle genäht, unten mit Schafspelz gesäumt, ein breiter
Gürtel, eine Kürbisschale, in die Rindfleischstücke und fetter Reis gesammelt
wird oder auch ohne grossen Aufhebens kleines Kupfergeld (caqa - 1/3 der

russischen Kopeke) heruntergelassen wird. Die restliche Kleidung des DIwonah

gehört zwar ihm persönlich, angefertigt wird sie jedoch nach bekannten Mustern:

sein Chalat [eine langärmelige Robe aus Baumwolle - B.S.] muss unbedingt

so aussehen, also ob dieser geflickt105 worden wäre. Und es gibt Meister,
die im Stande sind, erstaunlich bunte, wegen einer Vielfalt von Flicken ins

Auge fallende Chalate zu produzieren. DIwonah besitzt immer eine alte

Alltagskleidung, die er tagtäglich trägt: sie besteht aus einem Knäuel von Fetzen,

in denen, wie man sagt, kein einziges Element noch heil ist, und eine andere

Feiertagskleidung, die während der Festivitäten getragen wird, welche komplett

aus wild zusammengesetzten malerischen Stofffetzen besteht, eins neben

105 Der Flickenrock war ein altes Element sufischer Aufmachung. Die Darstellung von Verescagin
ist hier etwas tendenziös, weil er nicht versteht, warum die Sufis so etwas tragen. Der Diwana war
auch eine alte Erscheinung mit bestimmten Funktionen im spirituellen und sozialen Leben, eben

eine „Kontamination" bzw. „Innovation".



880 — Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

dem anderen, kunterbunte, farbenfrohe, bunte, neue, auf dem Basar heraus-

gebettelte, wenn ein Stofffetzen aus Seide oder Tuch zu sehen ist, vielmehr
jedoch aus Kattun, dessen Muster russischer und einheimischer Produktion auf
den Schultern des Diwonah miteinander im Wettbewerb in Bezug auf die

Festigkeit und Farbstabilität."106 [Abb. 22 und 23].

Die religiöse Körperpädagogik lehnt allerdings den Leib des „kontaminierten"

Islam entschieden ab. Mit Rekurs auf Hwäga Ahrär (1404-1489),107 eine der

führenden Persönlichkeiten der Sufi-Bruderschaft Naqsbandiyya in Mittelasien,
behauptet Qasqariy, dass dieser gelegentlich Heilige gesehen hätte, welche die
höchsten Stufen der geistigen Vollkommenheit erreicht hatten, welche jedoch
während ihrer Gebete aufrecht standen wie ein Pfeil und mit ihren Bewegungen
ihre Bedeutung nicht preisgaben ...108 Dies bestätigt die Annahme, dass es

trotz des Fehlens theologischer Differenzen zwischen Sufismus und Orthodoxie
einen starken Gegensatz in Bezug auf die Re-Produktion des muslimischen
Leibes gab.

Zusammenfassung

Der Beitrag stellt einen Versuch zur historischen Körpersoziologie am Beispiel
des muslimischen Leibes in Russisch-Mittelasien vor 1917 dar. Im Beitrag wird
für eine breitere Nutzung von Visualisierungen von weltanschaulichen Ein-

schreibungen/Einleibungen in der gegenwärtigen Mittelasienforschung plädiert.
Dies geschieht durch das Aufspüren des muslimischen Leibes auf den historischen

Fotografien auf der Vorderseite russischer Ansichtskarten, das verdeutlicht,

dass inkorporierte kulturelle und identitäre Denkmuster und Sinnsysteme
auch in historischer Retrospektive visuell fassbar sind und für eine körpersoziologische

Analyse zugänglich gemacht werden können.
Die im Beitrag gewählte Methodologie, die Verbindung von Anforderungen

der religiösen Körperpädagogik („sayings") und körperbasierten sozialen Praktiken,

die auf der historischen Ansichtskartenfotografie abgebildet sind (ein
Nexus von „sayings" und „doings"), erwies sich dem obigen Versuch als gemäss

und fruchtbar, auch weil sie den Forscher vor willkürlichen Interpretationen und

Sinnzuschreibungen weitgehend zu schützen vermag.

106 Verescagin 1883: 43-45.
107 Zur Persönlichkeit siehe Bartol'd 1964; Cekhovic 1975.

108 Qasqariy: 235.



Abb 22: „Derwisch."



882 — Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Abb 23: „Derwische."

Es wurde auch gezeigt, dass der muslimische Leib als ein Komplex von sozialen

Praktiken gleichzeitig routinisiert und offen für Modifikationen, Veränderungen,
Irritationen und Innovationen ist. An seiner Offenheit für diese Prozesse lassen

sich Dynamiken der gesellschaftlichen Veränderungen und Rekonfigurationen
der gesellschaftlichen Ordnung beobachten.

Danksagung: Für wohlwollende Kritik und fruchtbaren Austausch danke ich: Prof.

Dr. Anke von Kügelgen, Prof. Dr. Karénina Kollmar-Paulenz (beide Bern), Dr. Marcus

Held (Mannheim), Prof. Dr. Sergej Abasin, Nizami Ibraimov (beide Moskau), Tamara

Michailowna Sipenkova (St. Petersburg), Prof. Dr. Aftandil Erldnov, Dr. Gulchekhra

Sultonova (beide Taschkent).

Bibliografie

Abasin, Sergej (2012): „Vlast' i fotografija: vizual'naja reprezentacija v imperskoj ramke" (Macht
und Fotografie: Visuelle Repräsentationen im imperialen Rahmen). Neprikosnovennyj

zapas 4.84: 120-138.
Abasin, Sergej (2015a): Sovetskij kishlak: Mezdu kolonializmom i modernizaciej (Sowjetischer

Kischlak zwischen Kolonialismus und Modernisierung). Moskau: Novoe literaturnoe
obozrenie.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 883

AbaSin, Sergej (Hrsg.) (2015b): Polveka v Turkestane. V. P. Nalivkin: biografija, dokumenty,

trudy (Ein halbes Jahrhundert in Turkestan. V.P. Nalivkin: Biografie, Dokumente, Werke).

Moskau: Izdatel'skiy dorn Mardzani.

Asad, Talal (1973): Anthropology and the colonial encounter. London u.a.: Ithaca Press.

Asirov, Adchamzon/Pasilov, Bachodir (2010): „Dikr gahr v ritual'noj praktike sufijskich grupp
Srednej Azii i ego etnograficeskie osobennosti" (Dikr gahr in der rituellen Praxis der

sufistischen Gruppen Mittelasiens und seine ethnographischen Besonderheiten). Etno-

graficeskoe obozrenie 5: 37-43.
Babadzanov, Bachtiyar (2003): „Zikr dzachr i sama': sakralizacija profannogo iii profanacija

sakral'nogo? (Dikr gahr und sama': Sakralisierung des Profanen oder Profanierung des

Sakralen?)". In: Podvizniki Islama: kul't svjatych i sufizm v Srednej Azii i na Kavkaze

(Asketen des Islam: Heiligenkult und Sufismus in Mittelasien und im Kaukasus). Hrsg. von

Sergej Abasin. Moskau: Vostocnaja literatura RAN, 237-250.
Babadzanov, Bachtiyar (2008): Sobranie fetv po obosnovaniju zikra dzahr i sama' (Fatwa-

Sammlung zur Begründung des dikr gahr und sama'). Almaty: Daik-Press.

Balberg, Mira (2014): Purity, body, and self in early rabbinic literature. Berkeley u.a.: Univ. of
California Press.

Baldauf, Ingeborg (1988): Die Knabenliebe in Mittelasien: Bacabozlik. Berlin: Verl. Das Arab.

Buch.

Banks, Marcus/Richard Vokes (2015): „Introduction: Anthropology, Photography and the
Archive". History and Anthropology 21.4: 337-349.

Bartol'd, Vasilij (1964): „Ulugbek i ego vremja (Uiugbek und seine Zeit)". In: Vasilij Bartol'd,

Socinenija. Moskau: Nauka, 23-196.
Basilov, Vladimir N. (1992): Samanstvo u narodov Srednej Azii i Kazachstana. Moskva: Nauka.

Basilov, Vladimir N. (1995): Dos Schamanentum bei den Völkern Mittelasiens und Kasachstans.

Berlin: Schletzer.

Belting, Hans (2013): Faces: eine Geschichte des Gesichts. München: Beck.

Bendrikov, Kiriak (1960): Ocerki po istorii narodnogo obrazovanija v Turkestane (1865-1924)
(Überblick über die Volksbildung in Turkestan 1865-1924). Moskau: Akademija pedago-

giceskich nauk RSFSR.

Bohnsack, Ralf (2011): Qualitative Bild- und Videointerpretation: die dokumentarische Methode.

Opladen; Farmington Hills, Mich.: Budrich.

Bourdieu, Pierre (1983): „Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital". Soziale

Welt Sonderband 2: 183-198.
Bourdieu, Pierre (1987): Sozialer Sinn: Kritik der theoretischen Vernunft. Frankfurt am Main:

Suhrkamp Taschenbuch Verlag.

Bourdieu, Pierre (2001): Meditationen: zur Kritik der scholastischen Vernunft. Frankfurt am

Main: Suhrkamp.
Bourdieu, Pierre (2010): Die feinen Unterschiede: Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft.

Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Bourdieu, Pierre (2015): Sozialer Sinn: Kritik der theoretischen Vernunft. Frankfurt am Main:

Suhrkamp.
Cekhovic, Ol'ga (1975): Samarkandskie dokumenty den XV-XVI w. (0 vladenii Khodza Akhrara v

Srednej Azii i Afganistane). Faksimile, kriticeskij tekst, perevod, vvedenie i ukazateli 0. D.

Cekhovic (Samarkander Dokumente aus den XV.-XVI. Jahrhunderten. (Über Besitztümer

von Hwäga Ahrär in Mittelasien und Afghanistan) Faksimile, kritische Ausgabe, Übersetzung,

Einführung und Index von 0. D. Cekhovic). Moskau: Nauka.



884 — Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Claxton, Guy (2015): Intelligence in the flesh : why your mind needs your body much more than

it thinks. New Haven: Yale University Press.

Dagyeli, Jeanine Elif (2011): „Gott liebt das Handwerk": Moral, Identität und religiöse Legiti¬

mierung in der mittelasiatischen Handwerks-risäla. Wiesbaden: Reichert.

Diuis, Devin (Devin DeWeese) (2008a): Islamizacija i sakral'nye rodoslovnye v Central'noj Azii:
Nasledie Iskhak Baba v narrativnoj i genealogicekoj tradicijakh. Genealogicekie gramoty i
sakral'nye semejstva XIX-XXI vekov: Nasab-Namas i gruppy khodzej, svjazannykh s sak-

ral'nym skazaniem ob Iskhak Babe (Islamization and Sacred Lineages in Central Asia: The

Legacy of Ishaq Bab in Narrative and Genealogical Traditions. Vol. 2: Genealogical Charters

and Sacred Families: Nasab-Namas and Khodja Groups Linked to the Ishaq Bab

Narrative, 19th—21st Centuries). Almaty: Daik-Press.

Diuis, Devin (Devin DeWeese) (2008b): Islamizacija i sakral'nye rodoslovnye v Central'noj Azii:
Nasledie Iskhak Baba v narrativnoj i genealogicekoj tradicijakh. Otkrytie puti dlja islama:
rasskaz ob Iskhak Babe. XIV-XIX w. (Islamization and Sacred Lineages in Central Asia: The

Legacy of Ishaq Bab in Narrative and Genealogical Traditions. Vol. 1: Opening the Way for
Islam: The Ishaq Bab Narrative lAth—19th Centuries). Almaty: Daik-Press.

Dudoignon, Stéphane (1996): „La question scolaire à Boukhara et au Turkestan Russe, du

'premier renouveau' à la soviétisation (fin du XVIIIe siècle - 1937)". Cahiers du Monde
Russe 37.1-2 ("Le réformisme musulman en Asie Centrale, du 'premier renouveau' à la

soviétisation 1788-1937"): 133-210.

El-Rouayheb, Khaled (2005): Before Homosexuality in the Arab-Islamic world: 1500-1800.
Chicago u.a.: Univ. of Chicago Press.

Elwert, Georg (1987): „Ausdehnung der Käuflichkeit und Einbettung der Wirtschaft. Markt und

Moralökonomie". In: Soziologie des wirtschaftlichen Handelns. Hrsg. von Klaus Heinemann.

Opladen: Westdeutscher Verlag, 300-321.
Eribon, Didier (2016): Rückkehr nach Reims. Berlin: Suhrkamp.
Eribon, Didier (2017): Gesellschaft als Urteil: Klassen, Identitäten, Wege. Berlin: Suhrkamp.
Goffman, Erving (1971): Verhalten in sozialen Situationen: Strukturen und Regeln der Interaktion

im öffentlichen Raum. Gütersloh: Bertelsmann.

Gugutzer, Robert (2006): Body Turn: Perspektiven der Soziologie des Körpers und des Sports.
Bielefeld: Transcript-Verl.

Gugutzer, Robert (2012): Körper, Sport und Religion: Zur Soziologie religiöser Verkörperungen.
Wiesbaden: Springer VS.

Gugutzer, Robert (2015a): Körper und Ritual: Sozial- und kulturwissenschaftliche Zugänge und

Analysen. Wiesbaden: Springer VS.

Gugutzer, Robert (2015b): Soziologie des Körpers. Bielefeld: transcript-Verl.
Hartmann, Martin (1905): Der islamische Orient; Berichte und Forschungen. Berlin: W. Peiser.

Herzog, Thomas (2015): „Körpervorstellungen und -diskurse, Körper- und Schampraxen in

islamischen Kulturen". Bulletin der Schweizerischen Gesellschaft Mittlerer Osten und
Islamische Kulturen SGMOIK 40 (Frühjahr 2015): 6-14.

Hilgers, Irene (2009): Why do Uzbeks have to be Muslims?: Exploring religiosity in the Ferghana
Valley. Münster: LIT.

Hodgson, Marshall G. S. (1974): The Venture of Islam: Conscience and History in a World
Civilization. Chicago: Univ. of Chicago Press.

Holzheid, Anett (2011): Das Medium Postkarte eine sprachwissenschaftliche und medienge¬
schichtliche Studie. Berlin: Schmidt.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4): 831-887 885

Hubrich, Michael (2013): Körperbegriff und Körperpraxis: Perspektiven für die soziologische
Theorie. Wiesbaden: Springer VS.

luynboll, G. H. A./Brown, D. W. (2012): „Sünna". In: Encyclopaedia of Islam, Second Edition.
Edited by P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel, W. P. Heinrichs. Leiden:

Brill, S. http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912Jslam_COM_1123.
Kehl, Krisztina (2008): "Religion is not so strong here": Muslim religious life in Khorezm after

socialism. Münster: LIT.

Keller, Reiner, Michael Meuser (2011): Körperwissen. Wiesbaden: VS Verlag.
Khalid, Adeeb (1998): The Politics of Muslim Cultural Reform: Jadidism in Central Asia. Berkeley

u.a.: Univ. of California Press.

Klages, Ludwig (1950): Grundlegung der Wissenschaft vom Ausdruck. Bonn: Bouvier.

Kleinmichel, Sigrid (2000a): Halpa in Choresm (Hwärazm) und ätin äyi im Ferghanatal. Anor 4.1.

Berlin: Das Arabische Buch.

Kleinmichel, Sigrid (2000b): Wa/po in Choresm (Hwärazm) und ätin äyi im Ferghanatal. Anor
4.2. Berlin: Das Arabische Buch.

Konner, Melvin (2009): Jewish Body. New York: Nextbook.

Krämer, Annette (2002): Geistliche Autorität und islamische Gesellschaft im Wandel: Studien
über Frauenälteste (otin und xalfa) im unabhängigen Usbekistan. Berlin: Klaus Schwarz.

Kügelgen, Anke von (2002): Die Legitimierung der mittelasiatischen Mangitendynastie in den

Werken ihrer Historiker: (18.-19. Jahrhundert). Würzburg: Ergon.

Kügelgen, Anke von (2017): „Moral Education in Central Asia, 19th-21st Centuries: The Foun¬

dations for Sufi, ladïd, Soviet, National, and Islamist Ethics". In: The Piety of Learning:
Islamic Studies in Honor of Stefan Reichmuth. Edited by Michael Kemper and Ralf Elger.

76-102.
Louw, Maria Elisabeth (2007): Everyday Islam in post-Soviet Central Asia. London/New York:

Routledge.
Lucht, Petra (2013): Visuelles Wissen und Bilder des Sozialen: Aktuelle Entwicklungen in der

Soziologie des Visuellen. Wiesbaden: Springer VS.

MajzeT, Solomon (1983): Puti razvitija kornevogo fonda semitskikh jazykov [Entwicklungswege
des Wurzelbestandes von semitischen Sprachen], Moskau: Nauka

Mellor, Philip A./Shilling, Chris (1997): Re-forming the Body: Religion, Community and

Modernity. London: Sage Publications.

Mellor, Philip A./Shilling, Chris (2014): Sociology of the Sacred: Religion, Embodiment and
Social Change. London u.a.: Sage.

Mez, Adam (1968): Die Renaissance des Islams. Hildesheim: Olms.

Mostowlansky, Till (2007): Islam und Kirgisen on Tour: die Rezeption "nomadischer Religion"
und ihre Wirkung. Zugl. Wien, Univ., Magisterarbeit, 2006, Harrassowitz.

Muminov, Ashirbek (1999): „Traditional and Modern Religious-Theological Schools in Central

Asia". In: Political Islam and Conflicts in Russia and Central Asia. Edited by Lena Jonson,
Murad Esenov. Stockholm: Utrikerspolitiska Institutet, 101-111.

Nurmanova, Ajtzan (2006): Mukhammad Sadyk Kasgari. «Tazkira-yi 'azizan»/perevod na

kazakhskij jazyk, wedenie, faksimile teksta, sostavitel' A. Nurmanova (Muhammad Sadyk
Kasgari: Tazira-yi azizan/lns Kasachische übertragen, Faksimile, Zusammenstellung und

Einführung von A. Nurmanova. Almaty: Daik-Press.

Open-Israel (2017): Zapolnenie ankety dlja konsul'skoj proverki (Ausfüllen des Antrages für
konsularische Überprüfung), https://open-israel.com/anketa/ (10/29/2019).

Paenza, Adrian (2008): Mathematik durch die Hintertür. München: Heyne.



886 — Sidikov: Fotografische Konturen des muslimischen Leibes DE GRUYTER

Pahlen, Constantin Graf von der (1969): Im Auftrag des Zaren in Turkestan: 1908-1909. Stutt¬

gart: Steingrüben.
Paul, Jürgen (2012): Zentralasien. Frankfurt: Fischer.

Presner, Todd Samuel (2007): Muscular Judaism: The Jewish Body and The Politics of Regene¬

ration. London u.a.: Routledge.

Prinz, Sophia (2014): Praxis des Sehens: über das Zusammenspiel von Körpern, Artefakten und
visueller Ordnung. Bielefeld: transcript.

Privratsky, Bruce G. (2001): Muslim Turkistan: Kazak Religion and Collective Memory. Rich¬

mond, Surrey: Curzon Press.

Qasqariy, Muhammad Sädiq-i: Adab as-sälihTn. Handschriftensammlung des Instituts für Ori¬

entalistik. Taschkent, Usbekistan.

Roy, Olivier (2000): The New Central Asia: The Creation of Nations. London u.a.: Tauris.

Saidbaev, Talib (1984): Islam i obscestvo: opyt istoriko-sociologiceskogo issledovanija (Islam
und Gesellschaft: ein Versuch der historisch-soziologischen Forschung). Moskau: Nauka.

Schatzki, Theodore R. (2008): Social Practices a Wittgensteinian Approach to Human Activity
and the Social. Cambridge: Cambridge University Press.

Schimmel, Annemarie (1995): Mystische Dimensionen des Islam: Die Geschichte des Sufismus.
Frankfurt am Main u.a.: Insel-Verl.

Schmidt, Robert/Volbers, Jörg (2011): „Öffentlichkeit als methodologisches Prinzip: Zur Trag¬

weite einer praxistheoretischen Grundannahme". Zeitschrift für Soziologie 40.1: 24-41.
Schmitt, Arno/Sofer, Jehoeda (1992): Sexuality and eroticism Among Males in Moslem Societies.

Binghamton, N.Y.: Harrington Park Press.

Schmitz, Andrea (1996): Die Erzählung von Edige: Gehalt, Genese und Wirkung einer heroischen
Tradition. Wiesbaden: Harrassowitz.

Schmitz, Hermann (2009): Der Leib, der Raum und die Gefühle. Bielefeld und Basel: Edition

Sirius.

Shahrani, M. Nazif (1991): „Local Islam and Social Discourse in Afghanistan and Turkistan in the
Modern Period". In: Turko-Persia in Historical Perspective. Edited by Robert L. Canfield.

Cambridge/New York: Cambridge University Press, 161-188.

Sidikov, Bahodir (2003): „Eine unermessliche Region": Deutsche Bilder und Zerrbilder von

Mittelasien (1852-1914). Berlin: Logos.

Sidikov, Bahodir (2008): „In der Linken der Wodka, in der Rechten der Koran. Zum Phänomen

des Volksislam im postsowjetischen Zentralasien". Zentralasien-Analysen 10.08: 2-5.
Sidikov, Bakhodir (2017): „Auf der Suche nach einer verlorenen Zeit? - Visuelle Perspektiven

der Kindheit in Mittelasien vor 1917" Asiatische Studien - Études Asiatiques 71.1: 47-92.
Stiftung, Bertelsmann (2018a): BT! 2018 Codebook for Country Assessments, https://www.bti-

project.org/fileadmin/files/BTI/Downloads/Zusaetzliche_Downloads/BTI2018_Codebook.
pdf (10/29/2019).

Stiftung, Bertelsmann (2018b): Transformation Index BTI2018. https://www.bti-project.org/de/
Startseite/ (10/29/2019).

Swatos, William H. (1993): A future for religion?: new paradigms for social analysis. Newbury
Park: Sage Publications.

Tasar, Eren (2017): Soviet and Muslim: The Institutionalization of Islam in Central Asia.

New York, NY: Oxford University Press.

Taylor, Charles (2012): Ein säkulares Zeitalter. Berlin: Suhrkamp.
Turner, Bryan S. (1997): The Body and Society: Explorations in Social Theory. Los Angeles:

SAGE.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(4); 831-887 887

Turner, Bryan S. (2012): „Körper, Religion und Praxis: Bourdieu, Foucault und Heidegger". In:

Körper, Sport und Religion: zur Soziologie religiöser Verkörperungen. Edited by Robert

Gugutzer. Wiesbaden: Springer VS, S. 70-95.
VereScagin, Vasilij (1883): Iz putesestvija po Srednej Azii // Ocerki, nabroski, vospominanija V.

V. VereScagina (Aus der Reise durch Mittelasien // Skizzen, Abrisse, Erinnerungen von V.V.

VereScagin). St.-Petersburg: Tip. Min. Putej Soob.

Wehr, Hans (1952): Arabisches Wörterbuch für die Schriftsprache der Gegenwart. Leipzig:
Harrassowitz.

Supplementary Material: The online version of this article offers supplementary material
(https://doi.org/10.1515/asia-2019-0022).




	Auf den Leib eingeschrieben, auf das Foto gebannt? : Fotografische Konturen des muslimischen Leibes in Russisch-Mittelasien vor 1917. Ein Versuch zur historischen Körpersoziologie

