
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 73 (2019)

Heft: 3

Artikel: Unfertige Studien 6 : der Brudermord des Kain aus theologischer Sicht

Autor: Ess, Josef van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869361

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3): 447-488

Josef van Ess*

Unfertige Studien 6: Der Brudermord des
Kain aus theologischer Sicht

https://doi.org/10.1515/asia-2020-0003

Unconcluded Studies: The Fratricide of Cain from a

Theological View

Abstract: The story of Cain and Abel as it is told in the Qur'än (Q 5:27-32), which
follows closely that in the Bible (Gen 4:1-16), became the topic of various
discussions among early Muslim theologians, especially Abel's statement when
threatened by Cain: "I wish you to take both your sin and my sin and become

one of the companions of the Fire." In the context of civil war, Abel's pacifism
became a paradigm of ideal behavior, and the notion of ridding oneself of sin

through victimhood appeared attractive. It was used as a model in stories
concerned with battles between Muslims, such as the battle of al-Harra (683

CE), in which many Qurayshi notables and Qur'än reciters from Medina were
killed by the Syrian army. According to advice from the prophet Muhammad, the

correct behavior would have been not to participate in the fighting and, in the
face of death, to quote Abel's words. Whoever acts in this manner attains
Paradise. However, some theologians denied the possibility that the burden of
somebody's sin could be transferred to another. The story was thus reinterpreted.

In his commentary on the Qur'än, al-Tabarï (d. 923 CE) proposed that
Abel's sentence should be understood differently: "I wish you to take your
[previous] sin[s] and the sin against me ...", since he could accept neither that
Abel committed a sin, nor the transfer of sin to somebody else.

Stichwörter: Kain und Abel, Mord, Bürgerkrieg, Pazifismus, Islam

Dieser Beitrag ist nicht mehr als ein Versuch, einige Bemerkungen, die ich en

passant in den vorhergehenden Arbeiten gemacht habe, in einen neuen
Zusammenhang zu stellen. Ich gehe aus von einem kurzen Koranabschnitt, Sure 5:27—

30; dabei lege ich Übersetzung und Kommentar von R. Paret zugrunde. Die

Perikope ist in ihrem größeren Kontext kürzlich auch von Michel Cuypers
behandelt worden, vornehmlich mit Bezug auf ihre rhetorische Struktur: Le

Corresponding author: Josef van Ess, Emeritus, Liegnitzer Straße 11,72072 Tubingen,
Deutschland. E-mail: josef-van-ess@uni-tuebingen.de



448 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

festin. Une lecture de la sourate al-Mâ'ida (Paris 2007), dort S146-170.1 Zum
Inhalt ist vieles Wichtige von H. Busse gesagt worden, in EQ I 270 ff. unter dem
Lemma „Cain and Abel", zum Material als solchem auch in der ebenda genannten

Dissertation von W. Bork-Qaysieh, Die Geschichte von Kain und Abel in der
sunnitisch-islamischen Überlieferung. Untersuchung von Beispielen aus verschiedenen

Literaturwerken unter Berücksichtigung ihres Einflusses auf den Volksglauben
(Berlin 1993). Ich habe diese Arbeiten mit Gewinn benutzt. Jedoch geht es mir
um etwas anderes, die Frage nämlich, wie in dem narrativen Material zum
Thema, das sich im Laufe der Jahrhunderte angesammelt hatte, von den

neuen Leuten (den Muslimen also) die Akzente gesetzt und verschoben wurden.
Dabei stehen für mich die frühe Aufnahme und Verwertung eines einzigen

Verses (Sure 5:29) im Vordergrund. Der Gewährsmann, dem ich dabei in erster
Linie das Wort gebe, ist Tabari (gest. 310/923). Er hat zu der genannten Stelle
nicht nur in seinem Tafsir zahlreiche Überlieferungen zusammengestellt,2
sondern auch in seinem Geschichtswerk auf diese Weise die Anfänge des

Menschengeschlechtes rekonstruiert.3 Aber er geht beiderorts nicht auf die gleiche Weise

vor. Der Korankommentar bewegt sich vom Grundsätzlichen zum Komplexen;
Tabari verfolgt in ihm die exegetischen Probleme, so wie sie sich in ihrem
logischen Zusammenhang im Laufe der Zeit gestellt haben. In dem historischen
Werk dagegen liegt ihm vor allem an einer möglichst stringenten Schilderung
des Geschehens; der Meinungsstreit der Exegeten tritt in den Hintergrund. Ich
raffe das Material, um schnell zu meinem Problem zu kommen, beginne aber mit
Vers 27.

Und verlies ihnen der Wahrheit entsprechend die Geschichte von den beiden Söhnen Adams

(Damals) als sie (jeder ßr sich) ein Opfer darbrachten. Vom einen von ihnen wurde es (bei
Gott) angenommen, vom andern nicht. Der sagte: 'Totschlagen werde ich dich'. Er (d. h. sein

Bruder) sagte: 'Gott nimmt nur von den Gottesßrchtigen (etwas) an'.

Namen werden hier nicht genannt. Die Adressaten dieser Offenbarung bedurften
ihrer auch nicht. Die Geschichte war einfach und in großen Zügen bekannt. Sie

wird an dieser Stelle nur um ihres paradigmatischen Charakters willen erzählt -
oder besser: evoziert, ins Gedächtnis gerufen. Tabari liefert im Kommentar die
Namen dann sofort nach: Häbil und Qäbil.4 In seinem Ta'rih - und nur dort -
erfahren wir zudem, daß manche Experten (vermutlich solche, die mit der

1 Englische Übersetzung (von P. Kelly): The Banquet. A Reading of the Fifth Sura of the Qur'an
(Miami, Convivium Press 2009), dort S. 191-200.
2 Tabari 1954-: 10: 201 ff. nr. 11,704 ff.
3 Tabari 1879-1901: 1: 137 ff. / übs. Tabari 1989: 307 ff.

4 Tabari 1954-: 10: 201, 7.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3): 447-488 449

alttestamentlichen Tradition vertraut waren) hinter der Form Qäbil, die in An-

gleichung an Häbil/Abel entstanden war, das Original Qain (ibn Ädam) oder

Qäyin erkannten, wo das yä' hätte als bä' verlesen sein können.5 Der Streit

zwischen den Brüdern wird dann „ethnologisch" erklärt: Abel war ein Hirte,
Kain dagegen ein Bauer oder Landwirt, der „Mann hinter dem Pflug" (sähib al-

hart).6 Konflikte zwischen Seßhaften und Nomaden, die in Zeiten der Not mit
ihren Herden auf das Ackerland übergriffen, waren einem Orientalen nichts

Neues; die Bibel sieht das genauso.7 Der Streit entstand, weil Kains Opfer
nicht angenommen wurde und er nicht wollte, daß sein Bruder die Blamage
herumerzählte.8 Abel war als Nomade ja der geborene Nachrichtenvermittler.

Aber warum hat Gott Kains Opfer nicht angenommen? Es lag nicht daran,
daß Er etwas gegen Seßhafte als solche oder den Ackerbau gehabt hätte. Es

spielte auch keine Rolle, daß Kain ihm kein „Schlachtopfer" anbot, sondern

Feldfrüchte. Das waren Sachverhalte, die in frühislamischer Zeit längst akzeptiert

waren und den Realitätssinn der damaligen Exegeten nicht mehr auf die
Probe stellten.9 Vielmehr wird als Grund angegeben, daß Kain geizig war und
bloß minderwertige Produkte seiner Aussaat {min ardali zar'ihi) opferte.10 Nur:
Warum kamen die beiden Brüder überhaupt auf die Idee, einen derartigen
Opferwettstreit zu veranstalten und Gott damit herauszufordern? Das war eine

Frage, für die nun in erster Linie Tabarls Weltgeschichte Interesse zeigt.11 Opfer

waren am Anfang der Zeiten ja noch nicht vorgeschrieben; sie mußten im
eigentlichen Sinne erst einmal erfunden werden. Darüber, wie das abgelaufen

5 Tabari 1879-1901: 1: 137, 8 ff. / übs Tabarl 1989: 307 mit Anm. 863; vgl. EI2: 3: 13 f. s. v. Hâbïl

wa Kâbïl (G. Vajda). Man muß allerdings berücksichtigen, daß Abel auf hebräisch Hebel heißt
und nicht Häbil; die Assimilation hat sich also auch in umgekehrter Richtung ausgewirkt.
6 Tabarl 1954-: 10: 202 f. nr. 11795; auch schon nr. 11,704.

7 Genesis 4:2.

8 Und damit Kains Ruf schädigte; vgl. Tabarl 1954-: 10: 203 f. nr. 11,706 sowie Tabari 1879-
1901:1: 143,10 ff. und vorher / übs Tabari 1989: 313 (mit einem Familienisnäd, der von Ibn Sa'd

über mehrere Generationen auf Ibn 'Abbäs zurückführt).
9 Zwar gab es im Islam kein Erntedankfest. Aber man glaubte, daß Adam, nachdem er aus dem
Paradies verstoßen worden war, auf Erden Landwirtschaft betrieben hatte wie Kain (Ibn Qutaiba
1969: 17, 5). Die Frucht vom Baume der Erkenntnis war, wie manche glaubten, nur ein Weizenkorn

gewesen, das Adam auf den Geschmack gebracht hatte (vgl. Kleine Schriften III 2518, Anm.
105). Im Arabischen ließ sich sagar(a) nicht nur als „Baum", sondern auch als „Kraut, Pflanze"
verstehen (vgl. Lane 1863-1893: 1507a).

10 Tabari 1954-: 10: 205 nr. 11,713 und 11,716 f.; auch schon nr. 11,711 (Mugähid nach Ibn
'Abbäs). Zur jüdischen Überlieferung vgl. Sidersky 1933: 17. Man wird annehmen dürfen, daß
Seßhafte schon damals als besitzgierig galten, im Vergleich zur Großzügigkeit und Freigebigkeit
der Beduinen.
11 Im Tafslr wird sie nur angedeutet; s. u. S. 458.



450 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

war, hatten schon viele Generationen nachgedacht; die Muslime waren da im
Grunde nur Nachzügler. Jedoch ließ sich mit etwas Scharfsinn und gewisser

Lebenserfahrung das Bild weiter verfeinern. Wir werden uns damit zur Einleitung

kurz beschäftigen müssen.
Man hatte die in der Bibel überlieferten Geschehnisse seit langem schon in

ein historisches Konstrukt hineinzustellen versucht, bei dem Heiraten eine zentrale

Rolle spielten.12 Adam und Eva hatten ja, nachdem sie der Sorglosigkeit des

Paradieses verlustig gegangen waren, für eine schnelle Bevölkerung der Erde

sorgen müssen. Dazu halfen zahlreiche Schwangerschaften, die jeweils mit
Zwillingen endeten, stets einem Jungen und einem Mädchen. Adam verheiratete
dann immer einen der Knaben mit einem Mädchen aus einer andern
Schwangerschaft; so kam es zu Nachwuchs, ohne daß man sich wegen der Inzucht
zuviel Gedanken hätte machen müssen. Das Ergebnis waren, wie man unter
Ethnologen zu sagen pflegt, sog. „Kreuzkusinenehen". Sie waren in frühislamischer

Zeit unter Seßhaften längst üblich: bint 'amm-Heiraten, mit denen die
Großfamilien Fremde außenvor und ihr Geld beisammen hielten. Der
Unterschied zu den arabischen Verhältnissen war nur der, daß bei den Kindern
Adams das Elternpaar stets dasselbe blieb. Jedoch schien im Rahmen des

Möglichen dem Inzestverbot mit dem genannten Konstrukt auch für die Urzeit
Genüge getan.

Muhammad b. Ishäq, der Verfasser der Prophetenbiographie (gest. 150/767),

rechnete mit 20 Schwangerschaften;13 er kam also auf insgesamt 40 Kinder -
eine geheiligte Zahl. Jedoch gab es auch andere Kalkulationen; Tabari will
gehört haben, daß man von 20 auf 120 erhöhte, wobei Kain mit seiner Schwester

Qallma das erste Paar waren und ein gewisser Abü l-Mugit mit seiner Schwester

Amat al-Muglt das letzte.14 Kain und Abel wurden also nicht als gleichaltrig

12 Tabari 1879-1901: 1: 137, 11 ff. in mehreren Versionen, deren erste offenbar von Suddi (gest.

127/745; vgl. Juynboll in EI2: 9: 762 s. n.) verbreitet und von diesem auf Ibn 'Abbäs und Ibn
Mas'üd zurückgeführt wurde. Auch in Tabari 1954-: 10: 205 f. nr. 11,714 (nach Ibn Ishäq) und
11,715 (nach Suddi, wie im Ta'rih), nur nicht zu Anfang der dortigen Ausführungen. Nach Ibn
Qutaiba 1969: 17, 10 ff. ist Wahb b. Munabbih für die islamische Überlieferung der maßgebliche

Ausgangspunkt; dazu jetzt ausführlich Pregill 2008: 242 ff.

13 Tabari 1879-1901: 1: 146, 8 ff. / übs Tabari 1989: 317.

14 Tabari 1879-1901: 1: 146, 6 f. (ohne Isnäd) / übs. Tabari 1989: 316. Der Name Qalima für
Kains Zwillingsschwester kommt bei Tabari auch an früherer Stelle schon vor (Tabari 1879-
1901: 1: 144, 2 f.). Er findet sich im übrigen auch bereits in der „Schatzhöhle"(Me'äraf Gazze),

einem frühchristlichen Pseudepigraphon, das auf Syrisch abgefaßt ist. Jedoch verbindet er sich

dort mit der Schwester Abels; die Schwester Kains heißt stattdessen Lebüdä (vgl. Bezold 1883-
1888: 8). In diesem Text taucht im übrigen auch die Kreuzehen-Geschichte im Ansatz bereits

auf. Zu seiner Bedeutung für die arabische Überlieferung jetzt Pregill 2008: 245 und 257; vgl.
auch Sidersky 1933: 17 und Stillman 1974: 234 f. Ein älterer Beleg für das Schema ist das



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3): 447-488 451

angesehen; Kain war der Ältere. Adam hatte sich nun vorgestellt, daß Abel die

„Zwillingsschwester" Kains ehelichen solle, und Kain (der als älterer Bruder ein

gewisses Mitspracherecht für sich in Anspruch nehmen konnte) war damit nicht
einverstanden. Er wollte seine Schwester selber heiraten.15 So kam es zu einem

Streit, der irgendwie geschlichtet werden mußte. Der Vorschlag, von Gott selber

ein Zeichen zu verlangen, soll von Adam gekommen sein.16 Aber Kain hatte sich
dann doch nicht damit abgefunden, daß das Opfer des jüngeren Bruders

angenommen worden war, und die Sache hatte ein schreckliches Ende genommen.
Adam war, wie man meinte und auch in dem biblischen Bericht vorausgesetzt
schien, bei dem Opfer selber nicht zugegen gewesen. Er hatte sich, so dachten
die Muslime, zu einer Reise aufgemacht. Er hatte sich nämlich Mekka einmal
ansehen wollen; Gott hatte ihm gesagt, daß Er sich dort ein Haus gebaut habe -
die Ka'ba natürlich.17

Das Konstrukt regte zu weiteren Spekulationen an. So ist z. B. in einem

späteren Text, einer Variante der Sindbadgeschichte, von einem Riesen Üg die

Rede, der die Frucht einer Ehe Kains mit seiner Schwester 'Anäq gewesen sei;18

dahinter steckt der „Og von Basan", dessen Riesengestalt man aus den Spuren
einer Megalithkultur im Ostjordanland erschlossen19 und dessen Schwester

ihren Namen von den „Enakitern" des AT ihren Namen erhalten hatte.20 Der

Inzest wurde also, sobald es nur noch um Monster (Og) oder Bösewichter (Kain)

ging, nicht mehr ausgeschlossen. In dem extremsTitischen I(. al-Haft wal-azilla
heißt es, daß nicht etwa Abel die Schwester Kains heiraten sollte, sondern Kain

es war, der aktiv wurde, indem er die Tochter Abels heiraten wollte.21 Da ist
Adam also gar nicht mehr im Spiel. Jedoch ist das Schema mißverstanden;

Jubiläenbuch, eine antik-jüdische Schrift aus der Mitte des 2. Jh's, die uns vor allem in einer

äthiopischen Übersetzung zugänglich ist (englische Übs. Charles 1902; deutsch etwa zur
gleichen Zeit von E. Littmann in: Kautzsch 1900, 2: 31-119), jedoch schon in den Qumran-Texten
zitiert wird (RGG4 4: 594 f.: K. Berger). Zur Gestaltung des Problems jetzt auch Phenix 2013.

15 Daß er dies dann auch tat, steht schon in den Pirqê de R. Eliezer (Charles 1902: 51). Es war
ein bewußtes Fehlverhalten.
16 Tabari 1954-: 10: 206, 5 ff., nach der Version des Ihn Ishäq. So auch in der Schatzhöhle

(Bezold 1883-1888: 8).

17 Jabari 1879-1901:1:138,4 f. / übs. Tabari 1989:308; auch Tabari 1954-: 10:207,4 f. in nr. 11,715.

Die Schwierigkeit dabei war, daß ja eigentlich erst Abraham die Ka'ba gebaut hatte. Darum stellte

man die Sache später so dar, daß Adam (der ja virtuell schon ein Muslim war) die Pilgerfahrt habe

machen wollen; Gott habe dazu dann einen Edelstein aus dem Paradies herabgesandt, der die Stelle

der Ka'ba einnahm (Ta'labi 2006: 47). Wahrscheinlich ist der schwarze Stein gemeint.
18 Marzolph 2017: 129.

19 Vgl. Dt. 3:11 und RGG3 1 903 f. s. v. Basan (H. W. Hertzberg).
20 Vgl. Dt. 2: 10 f.

21 Asatryan 2017: 34.



452 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

Töchter waren darin ursprünglich nicht vorgesehen. Für uns sind diese
Auswüchse nicht wichtig. Hervorzuheben ist allenfalls, daß man nie über genug
Namen verfügte, um das Schema auszufüllen. Ihn Ishäq hat dies klar
eingestanden: Man kenne nur die Namen von 15 Männern und 4 Frauen; das reiche
nicht aus

22 Zudem erhob sich bei einem der Söhne Adams, nämlich bei Seth, der
in der Seitenüberlieferung neben dem Alten Testament seit langem schon eine
besondere Rolle spielte, das Problem, daß es zu ihm anscheinend gar keine

Zwillingsschwester gegeben hatte.23 Ibn Sa'd machte dann doch eine solche

ausfindig, die Hazürä geheißen habe;24 sie kommt auch schon im äthiopischen
Jubiläenbuch vor.25

Zeit, um die zahlreichen Schwangerschaften im Leben des ersten

Elternpaares unterzubringen, hatte man an sich genug; Adam soll über 900 Jahre alt
geworden sein.26 Man konnte sich darum auch fragen, ob das „Kreuzehen"-
Verfahren bei Kain und Abel von Adam zum erstenmal praktiziert worden war.
Er hätte dann noch keine weitere Auswahl gehabt. Kain hätte den Sinn der
Sache vielleicht auch gar nicht verstanden, und Abel wäre nicht in der Lage

gewesen, seinerseits zu verzichten und sich eine andere Frau zu suchen. Das war
für die Schuldfrage nicht ganz unwichtig. Manche Experten gingen davon aus,
daß weitere Zwillingspaare schon auf Erden lebten, bevor Kain und Abel geboren

wurden,27 und von Hasan al-Basrl wollte man sogar gehört haben, der
Brudermord habe sich erst viel später ereignet, als es die Kinder Israels schon

gab. Als Begründung habe er angeführt, daß ja Adam, nicht Abel der erste
Mensch gewesen sei, der den Tod geschmeckt habe. Auch das Opfern habe

man erst im Laufe der Zeit eingeführt.28 Das war nun allerdings mit der

22 Tabari 1879-1901: 1. 146, 11 ff. / übs Tabari 1989: 317.

23 Dieser Einwand kam von Juden, mit denen man sich wohl darüber unterhalten hatte (Tabari
1879-1901: 1: 152, 20 / übs Tabari 1989: 324). Zu Seth auch Bezold 1883-1888: 8 f. und EI2 9:

489 f.; auf ihn ging letzten Endes das Menschengeschlecht zurück, da Abel keine Nachkommen
hatte und die des Kain in der Sintflut umkamen.
24 Oder 'Azürä; vgl. Tabari 1879-1901: 1: 153, 2 mit Anm. a / übs. Tabari 1989: 324.

25 Charles 1902, 31 IV 8.

26 Tabari 1879-1901: 1: 160, 5 ff. / übs. Tabari 1989: 331); so auch in der Schatzhöhle (Bezold
1883-1888: 9). Die Tausend, die an sich nur „wie ein Tag" waren, hat Adam nicht erreicht; nach
dem Jubiläenbuch fehlten ihm daran 70 Jahre (Charles 1902: 55). Das „exakte" Alter wären
danach 930 Jahre gewesen.
27 Tabari 1954-: 10: 206, ult. in nr. 11,715. Immerhin meinte man zu wissen, daß Adam schon 125

Jahre alt war, als Kain den Abel ermordete (Tabari 1879-1901: 1:152, 18 f. / übs Tabari 1989: 324).

28 Tabari 1954-: 10: 208 nr. 11,719 Tabari 1879-1901: 1:143,18 ff. / übs. Tabari 1989: 314. Zum
Isnäd vgl. Tabari 1989: 314, Anm. 890. Mitgespielt hat vielleicht noch, daß nach Vers 32 das

Verbot der gewaltsamen Tötung nicht etwa Adam, sondern den „Kindern Israels" geoffenbart
wurde.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3); 447-488 453

Grundtendenz der koranischen Perikope schwer zu vereinbaren; denn wenn dort

„die Geschichte von den beiden Söhnen Adams" erzählt wurde (Vers 27), so

klang das nicht danach, als ob es schon weitere „Kinder Adams" gegeben habe.

Tabarl kann denn auch mit der Hypothese überhaupt nichts anfangen: „Alle
Kenner der historischen Überlieferung (ahl al-ahbär was-siyar) und alle Exegeten
(ahl al-'ilm bit-tafsïr)" seien sich einig, daß zwei leibliche Söhne Adams (ibnay
Ädam li-sulbihi, also nicht etwa spätere Israeliten) gemeint seien.29

Umgekehrt erklärte man sich manchmal den Altersvorsprung Kains damit,
daß er noch im Paradies zur Welt gekommen war. Er war also ebenso wie seine

Zwillingsschwester gewissermaßen adliger Herkunft; unter diesen Umständen

gab man eine Frau nicht ohne Weiteres her.30 Außerdem sei seine Schwester

recht hübsch gewesen; er wollte sie darum selber heiraten - und setzte sich

damit natürlich über das Inzestverbot hinweg.31 Wie auch immer es sich verhielt,
der Plan ging nicht auf. Kain mußte nach dem Mord das Weite suchen; er wurde,
wie es in der Bibel heißt, „unstet und flüchtig auf Erden"32 Allerdings glaubten
manche dennoch, daß er mit Qallmä zusammen die Flucht ergriffen habe. Es

verschlug ihn in den Jemen, nach Aden, das in seinem Namen an den Garten

Eden erinnerte.33 Kain kam also gewissermaßen von einem Paradies in ein

anderes, nur daß Letzteres ihm nicht mehr soviel Annehmlichkeit bot.
Irgendwann mußte er dann ja auch ums Leben gekommen sein. Auch dafür

ließ man sich etwas einfallen; er war zwar ein Mörder, aber nicht als solcher

hingerichtet worden. Darum stellte man sich vor, daß seine Kinder Jagd auf ihn
machten und er von einem seiner Söhne mit einem Pfeilschuß getötet worden
sei. Dieser Sohn aber sei blind gewesen (und habe deswegen nicht gesehen, was
er tat). Zu vergleichen ist wiederum ein Bericht in der Schatzhöhle, wonach Kain

von Lamech, einem seiner späteren Nachkommen (erwähnt in Gen. 4:18), getötet
wurde. Lamech hatte, wie man aus Gen. 4: 23 f. (dem sog. „Lamechlied")
erschloß, später auch seinen eigenen Sohn getötet. Dasselbe tut dann auch
der Blinde in der arabischen Erzählung, und zwar indem er seinem Sohn ins

29 Tabarl 1954-: 10; 208, -4 ff.; auch Tabari 1879-1901; 1: 145, 10 ff. / übs. Tabarl 1989: 316.

30 Tabari 1879-1901: 1: 140, 16 f. / übs. Tabari 1989: 311 Tabari 1954-: 10: 206, lf„ nach Ibn
Ishäq, der sich auf gewisse Kenner der „ersten Schrift" (al-kitäh al-auwal) beruft. Vgl. auch

Tabari 1879-1901: 1: 140, lf. / übs Tabari 1989: 310.

31 Vermutlich war es auch immer schon ein Risiko, ein Mädchen einem Nomaden zur Frau zu

geben; man sah das Kind vielleicht nie wieder, und wenn der Beduine sie verstieß, fand sie

nicht den Weg in ihre Familie zurück.
32 Gen. 4:12. Aufgenommen in Tabari 1879-1901: 1: 141, 18 ff. / übs. Tabari 1989: 312.

33 Tabari 1879-1901: 1: 144, 8 / übs Tabari 1989: 314. Zugrunde liegt Gen. 4:16, wonach Kain
sich „im Land Nod, östlich von Eden" niederließ.



454 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

Gesicht schlägt.34 In beiden Fällen handelt es sich somit nicht um einen Mord,
sondern nur um einen Totschlag. Daß dieser Gedankengang der Geschichte

zugrundelag, wird schon in der Schatzhöhle deutlich hervorgehoben;35 in dem

arabischen Bericht wird er als bekannt vorausgesetzt, aber zugleich durch die
Blindheit des Täters stärker profiliert. In der Bibel dagegen wird Lamech noch
verflucht.36

28: Wenn du deine Hand nach mir ausstreckst, um mich zu töten, so werde ich doch meine

Hand nicht nach dir ausstrecken, um dich zu töten. Ich fürchte den Herrn der Menschen in

aller Welt.

Das ist die Fortsetzung der Rede, die Abel nach dem Opfer an seinen Bruder
richtet. Abel hatte, wie wir am Ende von Vers 27 erfahren, Kain mit der etwas

selbstgerechten Feststellung gereizt, daß Gott nur von den Gottesfürchtigen
(muttaqm) etwas annehme. Tabarl war dazu nur wenig eingefallen. Allerdings
hatte er sich erinnert, daß 'Ämir b. "Abdallah b. "Abdqais, ein früher basrischer

Asket, der kein Fleisch aß und niemals eine Frau berührt hatte, beim Gedenken

an Vers 27 Depressionen bekam, weil er sich nicht sicher sein konnte, selber zu
den „Gottesfürchtigen" zu gehören.37 Andere fromme Leute, z. B. "Adi b. Täbit,
ein Mann aus medinensischer Familie, der während der Statthalterschaft des

Hälid al-Qasrl im Irak starb,38 hatten sich in der Gewißheit beruhigt, daß das

„Opfer" der Gottesfürchtigen nunmehr im täglichen Gebet bestehe.39

34 Tabarl 1879-1901: 1: 144, 13 ff. / übs Tabarl 1989: 315 mit Anm. 895.

35 Bezold 1883-1888: 11 f.

36 Gen. 4:23; bei Matthäus (18:23) spielt Jesus darauf an. Nach dem Jubiläenbuch findet Kain
den Tod, indem sein Haus über ihm zusammenbricht (Charles 1902: 41 IV 31); auch da gab es

keinen Schuldigen.
37 Tabarï 1954-: 10: 212, 2 ff.; der Isnäd dazu dann in nr. 11,725. Dieselbe Überlieferung, nur
anders pointiert, auch bei Ibn Sa'd 1904-1917: 7.1: 76, 2 ff. Die Biographie, in der sich dies bei
Ibn Sa'd findet, ist recht ausführlich (S 73-80), enthält aber kein Todesdatum. Auch Halifa b.

Haiyät weiß nur, daß 'Ämir „in den Tagen Mu'äwiyas", also vor 60/680, in Syrien gestorben sei

(Halifa 1966: 459 nr. 1543). Das geht darauf zurück, daß dieser, ein wehrfähiger Araber, zu
einem unbestimmten Zeitpunkt nach Syrien abkommandiert worden war, vermutlich weil er in
Basra dadurch auffiel, daß er sich dem öffentlichen Freitagsgebet entzog und damit dem

Gemeinschaftsgefühl der kämpfenden Truppe nicht entsprach (TG: 2: 87 f.). Er war damals
vermutlich noch recht jung; denn als Prophetengenossen hat man ihn nie eingeordnet. Mit
seinem Umzug nach Syrien verschwand er für die Iraker auf immer von der Bildfläche. Man
rechnete ihn unter die bakkä'ün; daher meine „Depressionen". Vgl. zu ihm weiterhin Abü
Nu'aim 1932-1938: 2: 87-95; EI2: 1: 441a s. n. (Ch. Pellat); Grämlich 1997: Index 398 s. n.
38 Also zwischen 106/724 und 120/738; vgl. Halifa b. Haiyät 1966: 373 nr. 1198 und Halifa 1967-
1968: 522, 6. Später findet sich das Jahr 116/734 (Ibn Hagar al-'Asqaläni 1907: 7: 165 f. nr. 329).

Zu ihm auch Dahabi 1963-1965: 3: 61 f. nr. 5591; man warf ihm prosi'itische Sympathien vor.
39 Tabarï 1954-: 10: 212 nr. 11,726.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3): 447-488 455

Abel aber wollte nach dem Streit an sich halten und seine Hand nicht wider
seinen Bruder erheben. Daß der Disput überhaupt eine Fortsetzung fand (und
Kain nach dem mißglückten Test nicht gleich zuschlug), wird schon in jüdischen
Quellen vorausgesetzt.40 Die Frage war nur, wie Abels Äußerung zu verstehen
sei. Wollte er es bloß nicht zum Äußersten kommen lassen oder war er ein echter

Pazifist? Handelte er also aus Prinzip oder verhielt er sich nur passiv - wie
schon der Kalif 'Utmän, der ja auch, wie man glaubte, über dem Koran erschlagen

worden war? Die Frage war zum Teil beantwortet, wenn man sich

denjenigen anschloß, die annahmen, daß Kain seinen Bruder heimtückisch im
Schlaf ermordet habe, indem er ihm mit einem schweren Stein den Schädel

einschlug, dann war zumindest Idar, daß es nicht vorher zu einem Handgemenge

gekommen war. Tabari weist darauf hin, daß zahlreiche Gelehrte [gamä'a
min ahl al-'ilm) sich den Ablauf so vorgestellt hatten.41 Aber wie konnte Abel
dann wissen, daß Kain einen Mord im Sinne hatte? Noch nie hatte ja ein Mensch

vorher das Blut eines andern Menschen vergossen. Manche glaubten, daß der

Teufel, also Iblis,42 Kain gezeigt habe, wie er vorgehen müsse, indem er nämlich
einem Tier den Kopf zwischen zwei Steinen zerquetschte.43 Aber zu dieser

pädagogischen Maßnahme kam es ja vermutlich erst nach dem Zwiegespräch
der beiden Brüder. Außerdem hatte Kain, wie aus Vers 27 hervorging, Abel
schon vorher wissen lassen, daß er ihn „totschlagen" werde. Tabari schließt
daraus, daß Gott, bevor es zum Streit kam, bereits in einer Art Uroffenbarung
verboten hatte, jemandes Blut zu vergießen, solange dieser nicht selber unrechtmäßig

(zulman) jemanden getötet, also einen Mord begangen hatte.44 Adam war
ja nach islamischer Auffassung nicht nur der erste Mensch, sondern auch der

erste Prophet. Es war die Art, wie das islamische Recht nach der talio die Tötung
oder Hinrichtung eines Mörders begründete: an-nafs bin-nafs, Leben um Leben.

40 Vgl. Speyer 1931: 85 f.

41 Tabari 1954-: 10: 214, 12 f.; dazu auch ib. 221 f. nr. 11,746 und 11,748. Diese Darstellung des

Hergangs findet sich im übrigen schon im Buch der Jubiläen und in jüdischen Quellen; vgl.
Speyer 1931: 86, Anm. 1 und Stillman 1974: 236. Zum Felsstein als Mordinstrument auch Bezold

1883-1888: 8.

42 Beide Wörter, das deutsche wie das arabische, sind aus dem gleichen griechischen Wort

abgeleitet: aus SioißoAog. Nur daß im Arabischen die erste Silbe weggefallen ist, weil man das 6i

als diejenige Partikel mißverstand, mit der im Aramäischen bzw. Syrischen der Genitiv gebildet
wurde. Vgl. auch EQ: 1: 524b s. v. Devil (A. Rippin).
43 Tabari 1954-: 10: 222 nr. 11,747-8. Das war allerdings nicht die richtige Art, ein Tier zu töten;
beim rituellen Schlachten ließ man das Tier ausbluten, indem man seine Halsschlagader
durchschnitt. Aber auch das wollte erst einmal gelernt sein, und Satan wußte es noch nicht
besser.

44 Tabari 1954-: 10: 214, 7 ff.



456 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

Im Koran wird es am Ende der Perikope, in Vers 32, nachgetragen.45 Aber Abel
kann sich vorher schon darauf beziehen. Er weiß nur noch nicht, daß Kain seine

Absicht wahrmachen wird.

29: Ich möchte, daß du meine und deine Sünde auf dich lädst und so einer von den Insassen
des Höllenfeuers sein wirst. Das ist der Lohn der Frevler.

Jetzt wird Abel deutlich: Kain wird in die Hölle kommen. Denn solches geschieht
mit allen „Frevlern" (zälimün), und jemand, der unrechtmäßig (zulma") das Blut
eines Menschen vergießt, ist ein Frevler. Aber nicht nur das: Wenn Kain seine

Absicht wahrmacht, wird er doppelt belastet in das höllische Feuer eingehen;
denn er wird nicht bloß seine eigene Schuld zu tragen haben, sondern auch die

Abels, den er umgebracht hat. So zumindest hat Paret die Stelle verstanden, und
er dürfte recht haben.46 Jeder Hörer oder Leser wird unbefangen das an tabä'a
bi-itmi wa-itmika des Textes so interpretieren. Itm ist „Vergehen, Sünde";
„Schuld" ist vom Sinn her etwas weiter entfernt, aber zumindest nach deutschem
Wortverständnis das, was gemeint ist.47

Damit ist natürlich vorausgesetzt, daß Abel sich einer eigenen Schuld
bewußt war. Dies würde sich am ehesten mit einer Interpretation vertragen,
wonach der Streit zwischen den Brüdern in ein Handgemenge ausartete; Abel
wäre dann kein Pazifist gewesen und hätte sich dies auch eingestanden. Tabari

allerdings kann sich mit dieser Deutung nicht anfreunden. Von einer Schuld
Abels will er nicht reden. Er legt sich darum die Worte, auf die es ankommt,
grammatisch anders zurecht: Das Suffix in itml sei, so sagt er, nicht im Sinne
eines Genitivus subiectivus aufzufassen, sondern als Genitivus obiectivus, also

nicht „meine Sünde", sondern „die Sünde, die (du, Kain) mir gegenüber begangen

hast" Schon mit itml wäre somit der Mord gemeint; für itmuka „deine
Sünde" (Singular) würden dann nur diejenigen Vergehen übrigbleiben, die
Kain außerdem im Lauf seines Lebens begangen hatte. Schon sein Opfer war
ja gewiß nicht ohne Grund abgelehnt worden.48 Dennoch: das ist exegetische
Akrobatik - zwar scharfsinnig gedacht, aber vom primären Wortverständnis her

extrem unwahrscheinlich. Tabari läßt sich jedoch davon nicht abbringen. Die

andere, für uns normale Interpretation sei ihm, so sagt er, nur einmal begegnet,

45 S. u. S 29. Dort ist allerdings nicht Adam der Adressat dieser Offenbarung, sondern die

Israeliten; vgl. dazu Speyer 1931: 87 f. und oben Anm. 23. Die Stelle in Sure 2 ist spät (vgl.
Neuwirth 2017: 154).

46 Vgl. auch Busse in EQ: 1: 270: „wishing that Cain be held responsible for the sins of both".
47 Diese Schuld wird, wie Paret in einer erklärenden Anmerkung hinzufügt, durch die Bestrafung

Kains „gesühnt".
48 Dazu Busse in EQ: 1: 271b.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3); 447-488 457

bei jemandem, der sich dazu auf Mugähid berufen habe. Mugähid habe ipnï mit
haü'atä erklärt: „mein (d. i. Abels) Fehlgriff" Das sei aber, so müsse man befürchten,

ein Irrtum.49

Diese Aussage ist erstaunlich. Aber nur in Nebensächlichkeiten läßt Tabari

dann noch mit sich reden. Wie kann, so fragt er z. B., wenn mit itmi Kains Sünde

gemeint ist, Abel „wollen",50 daß Kain diese Sünde begehe und deswegen zur
Hölle verdammt sei? Tabarls Antwort ist etwas umständlich; aber sie läuft letzten
Endes wieder auf besagte Uroffenbarung hinaus, die Gott Adam zukommen ließ,
nachdem er ihn aus dem Paradies auf die Erde hatte stürzen lassen (ahbata). Abel

weiß von daher, daß Mord ein schweres Verbrechen ist, welches Gott gewiß
bestrafen wird. Abel wünscht also Kain nicht direkt etwas Böses, sondern will,
daß die Ordnung, die Gott den Menschen auf Erden vorgeschrieben hat,
eingehalten werde.51 Die Strafe folgt einem Mord denn auch gleich auf dem Fuße -
zumindest wenn man Mugähid glauben darf: Ein Mörder, so habe dieser frühe

Exeget (gest. 104/722) gemeint,52 werde nach seinem Tode bis zum Endgericht
irgendwo (kopfüber?) an einem Bein aufgehängt, und es sei dafür gesorgt, daß

ihm dabei die Sonne immerfort ins Gesicht scheint.53 Wo immer jemand später
einen Mord begeht, ist Kain dafür mit verantwortlich; denn er war der erste, der
das ungesetzmäßige Töten eingeführt hat (auwalu man sanna l-qatl).54 Für Tabari

ist dies ein Grund mehr, der These Hasan al-Basrls, daß der Brudermord in eine

Zeit falle, in der Adam schon nicht mehr lebte, eine Absage zu erteilen.55

Warum Tabari den Passus in Vers 29 umgedeutet hat, erfahren wir eher

nebenbei: Gott habe ja kundgetan, daß jeder Mensch nur für sein eigenes
Handeln belohnt oder bestraft werde;56 Abel habe also Kain nicht auch noch
seine eigene Sündenlast aufbürden können. Tabari beruft sich dazu auf den

Konsens der Exegeten (igmä' ahl at-ta'wil).57 Wen er genau meint, sagt er nicht.

49 Tabari 1954-: 10; 216, 10 ff. nr. 11,736.

50 So im Arabischen: uridu an. Paret übersetzt mit „ich möchte".
51 Tabari 1954-: 10 ; 217, 7 ff., vor allem 218, 2 ff.

52 Zu ihm näher Gilliot 2014.

53 Wahrscheinlich, damit er so bereits einen Vorgeschmack der Höllenhitze erhält (vgl. Tabari

1954-; 10; 218, 4 ff.); Busse vergleicht in EQ: 1: 270 mit dem Prometheus-Mythos. In Busses Übersetzung

von Ta'labis 'Arä'is al-magälis sieht der Text allerdings etwas anders aus (Ta'labi 2006; 62).

54 Tabari 1954-: 10: 218 f. nr. 11,738-41 (wobei in nr. 11,740 neben ihm auch der Teufel noch

genannt wird). Kurz auch Tabari 1879-1901:1:145,1 ff. / übs Tabari 1989: 315, wo die Isnäde der

einzelnen Traditionen dann einfach zusammengefaßt werden. Vgl. dazu luynboll 2007: 106b.

55 Tabari 1954-: 10: 219, 8 ff.; s. o. zu nr. 11,719.

56 Das ist natürlich im Koran geschehen. Gedacht ist vermutlich an das lä taziru wäziratun
wizra uhrä, das im Koran mehrfach als Leitsatz begegnet (Sure 6:164, 17:15, 35:18, 39:7, 53:38).

57 Tabari 1954-: 10: 217, 3 ff. Der Koran wird allerdings hier nicht zitiert; Tabari will ja auf eine

Uroffenbarung hinaus.



458 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

Aber in den auctoritates, die er für seine Ansicht bemüht, begegnet als Urheber
zweimal Qatäda b. Di'äma, der Schüler des Hasan al-Basrl.58 Das bringt uns auf
die Spur. Qatäda (gest. 117/735) war wie sein Lehrer Qadarit, wenn auch nur in
jenem eingeschränkten Sinne, den wir von Hasan her kennen: Alles ist
vorherbestimmt (bzw. von Gott geschenkt), nur die Sünde nicht;59 für sie ist jeder
selbst verantwortlich. Mit dem Koran hatte Qatäda (der ihn auswendig zitieren
mußte, weil er blind war) sich viel beschäftigt, und das Material, das er im
Kolleg seinen Schülern vermittelte, wirkte über Basra hinaus. Tabari zitiert ihn
in seinem Tafsir mit einem bestimmten Isnäd (der auch an unserer Stelle, in nr.
11,731, vorkommt) mehr als 3000mal. Seine Art, mit Sure 5:29 umzugehen,
leuchtete dann auch den Mu'taziliten ein. Kein Wunder also, daß Gubbä'i
(gest. 303/915), ein Zeitgenosse Tabarls, das itmi in der Rede Abels sich auf
dieselbe Weise gefügig machte wie dieser.60

Zur westlichen Koranexegese in diesem Punkt nur ein kurzer Exkurs: Paret

äußert sich in seinem Kommentar zu der grammatischen Uminterpretation nicht;
er wollte sich in seiner Koranübersetzung ohnehin von der Pa/sfr-Tradition
lösen. A. Th. Khoury dagegen weist auf das Problem hin (Khoury 1990-2001:
6: 80), läßt aber durchblicken, daß es sich um ein späteres Theologoumenon
handelt. R. Bell übersetzt auf normale Weise („Verily I wish thee to become

liable for my sin and for thine own"), läßt dann aber in seinem postum erschienenen

Kommentar beide Möglichkeiten zu Worte kommen und gibt der zweiten

sogar den Vorzug (ohne Tabarl oder irgendeinen andern muslimischen Exegeten

zu nennen). In Abels „Schuld", die dann an Kain hängen bleibt, möchte er eine

Anspielung auf das „Kainsmal" erkennen (Bell 1991: 1: 155). M. Cuypers behandelt

auf der Suche nach der rhetorischen Struktur den Satz in mehreren
konzentrischen Ansätzen (Cuypers 2009: 191 ff.). Das „Wollen" Abels betrachtet er
als Indiz für einen Fluch. Das kombiniert er dann in einem typologischen Ansatz
mit jenem Fluch, den Jesus nach Mt. 23: 33-36 über die Pharisäer aussprach
(S. 199; vgl. auch die Zusammenfassung S. 215 f.). An einen Fluch hätte ein
muslimischer Exeget natürlich nie gedacht. Kain bedauert seine Tat ja (in Vers

31); dazu Weiteres u. S. Busse weist darauf hin, daß Abel in der christlichen
Tradition als Präfiguration Jesu gesehen werden konnte, allerdings nicht wegen
eines Fluches, sondern wegen seiner Passivität (EQ: 1: 271a); vgl. dazu wiederum

Cuypers 2009: 198 f.

58 Tabari 1954-: 215 nr. 11,731-32; s.O.S. 452 f.; 457.

59 TG II 137 f.

60 Vgl. Gimaret 1994; 267, wo dies allerdings nur sekundär erschlossen ist. Gubbä'i hat im
übrigen mit Tabari auch die Deutung von Abels „Wollen" (urîdu, s. o. S. 457) gemeinsam.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3): 447-488 459

Daß Gubbä'i ebenso wie Tabarï auf einem Holzweg war und der Passus in
Abels Rede zu Anfang für geraume Zeit auf „normale" Weise verstanden wurde,
ohne theologische Skrupel, stellt sich heraus, wenn wir das Arbeitsfeld der

Exegeten verlassen und nach Belegstellen suchen, wo das an tabü'a bi-itmî
wa-itmika von Sure 5:29 in anderem Zusammenhang zitiert wird. Das geschieht
schon früh im Hadit. Im I(. at-Tahns des Dirär b. 'Amr, das wohl in der zweiten
Hälfte des 2. Jh's entstand,61 findet sich das Prophetenwort: „Sei eine der Matten
(ablas) deines Hauses! Wenn (jemand) in feindlicher Absicht in deinen
Hausbezirk (dar) eindringt, so ziehe dich in dein (eigenes) Heim (bait) zurück. Wenn

er (sodann) in feindlicher Absicht in dein Heim eindringt, so ziehe dich in deine

Kammer (mihda') zurück, und wenn er in feindlicher Absicht in deine Kammer

eindringt, so gib dich in seine Gewalt und sprich: 'Nimm meine und deine
Schuld auf dich!'. Sei derjenige Knecht Gottes, der getötet wird, und nicht der,
der tötet!" Darauf folgt dann ein Kommentar, von dem sich vorläufig nicht mit
Sicherheit sagen läßt, ob er noch dem Propheten in den Mund gelegt ist oder aus

der Feder des Autors (also Dirärs) stammt: „Gott hat euch nämlich die beiden
Söhne Adams zum Gleichnis gegeben. Nehmt euch den Guten von beiden zum
Vorbild und meidet den Bösen! Halte dich (darum) an das Wort 'Nimm meine
und deine Schuld auf dich!' Sei derjenige, dem Unrecht geschieht, und nicht
derjenige, der Unrecht tut! Denn wenn jemandem Unrecht geschieht, so steht er

in Erwartung des Sieges (nasr), und wenn er Unrecht tut, so (nur) in Erwartung
der (jenseitigen) Strafe. Es ist besser, zu denen zu gehören, die den Sieg erwarten,

als zu denen, die in Erwartung der Strafe stehen. Wenn jemand sich deines

Besitzes bemächtigen und dir deine Frau rauben will, so beschwöre ihn bei Gott,
und wenn er sich auf (deine Worte) nicht einläßt, so vergleiche dich mit ihm um
die Hälfte deines Besitzes! Wenn er aber auch darauf nicht eingeht, so fange
keinen Krieg mit ihm an, sondern trenne dich von deinem Besitz und deinen
Frauen (huramuka)\"

Ich habe diesen Abschnitt früher schon einmal übersetzt;62 er steht bei Dirär
im Kapitel über die Härigiten. Pazifismus wird darin gepredigt und Duldsamkeit -
in einem Maße, wie man das kaum in einer frühislamischen Quelle erwarten
würde. Man war die Bürgerkriege offenbar gründlich leid. Die „Matten" (ahläs)

sind Grundlage für einen Sektennamen geworden, eine Gruppenbezeichnung
also, die damals im Umlauf war und kurz darauf wieder aus dem religiösen
Diskurs verschwand: die Hilslya.63 Sie stand für Pazifismus und Neutralität. Wie

man das itmi aus Sure 5:29 verstand, geht zwar aus dem Passus nicht unmittelbar

61 Zur Datierung vgl. jetzt meinen Nachtrag in Kleine Schriften III 2461-2500.

62 Kleine Schriften III 2576-2579.

63 Vgl. van Ess 1971: 27 nach dem K. Usül an-nihal des öa'far b. Harb.



460 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

hervor; hier wird ja keine Exegese getrieben. Aber man muß sich den Kontext

genauer anschauen. Unmittelbar vorher wird der Prophet nämlich mit einem
andern Dictum zitiert: „'Wenn zwei Muslime mit ihren Schwertern aneinandergeraten

und sich gegenseitig töten, so kommen sowohl der Töter als auch der

Getötete in die Hölle.' Da sagte man: '0 Gesandter Gottes, natürlich der Töter.

Aber warum auch der Getötete?' Er antwortete: 'Der wollte seinen Bruder (doch
ebenfalls) töten'."64 Es ist also an eine Situation gedacht, in der zwei Parteien sich

ursprünglich feindlich und bewaffnet gegenüberstanden, bevor eine von ihnen
die Waffen niederlegte. Zum Pazifisten wird man erst im Nachhinein, wenn man
zur Besinnung kommt. Das Kapitel richtete sich ja an Härigiten, und zwar in der

Absicht, ihnen ein Lob auszusprechen (fi madh al-Hawärig).65 Sie waren früher
einmal sichtlich aggressiv gewesen und nun, im 2. Jh. H., friedlich geworden. Da

ließ sich also keine Schuld weginterpretieren. Das K. at-Tahns ist vermutlich in
Küfa geschrieben; die von uns verworfene „qadaritische" Interpretation von itmi
dagegen ist basrisch.

Allerdings läßt sich nicht leugnen, daß auch Dirär qadaritisch dachte.66 Um
sicher zu gehen, müssen wir also nach Parallelen suchen, in denen er nicht
mehr im Spiele ist. Bürgerkriege verbreiteten ein solches Grauen, daß man sie

nur als endzeitlich begreifen konnte. Erst wenn die Welt unterging, würde es zu

jenen „Anfechtungen" (fitan) kommen, als die man die Bürgerkriege bezeichnete.

Im Sahih des Muslim (b. al-Haggäg, gest. 261/875, also ein halbes Jahrhundert

vor Tabari) findet sich im Kapitel über „die Anfechtungen und die Zeichen

der Endzeit" ein Hadlt, das ein gewisser 'Utmän as-Sahhäm67 berichtet:

Ich und Farqad as-Sabahi68 machten uns auf den Weg, um Muslim b. Abi Bakra69 auf
seinem Landgut (fi ardihi) zu besuchen. Wir traten ein und fragten: 'Hast du deinen Vater

64 Kleine Schriften III 2578: nr. 75.

65 Vgl. Kleine Schriften III 2536-2556 und 2585-2587.

66 Vgl. Kleine Schriften III 2566.

67 Offensichtlich ein Basrier, über den sich aber kaum etwas ausfindig machen läßt. Er wird in
den kanonischen Haditwerken nur an dieser Stelle genannt (vgl. Conc.\ 8: 185a, im Personenindex).

Anscheinend handelte er mit Fetten (sahm). In dem vorliegenden Hadlt ist er Gewährsmann

des Hammäd b. Zaid (gest. im Ramadan 179 / Nov.-Dez. 795 im Alter von 81 Jahren; zu
ihm Ihn Sa'd 1904-1917: 7.2: 42, 6 ff. und Halifa b. Haiyät 1966: 540 nr. 1895, auch Juynboll
2007: 165-174).

68 Basrischer Asket, gest. 131/749 an der Pest (wie Wäsil b. 'Atä'); zu ihm näher TG: 2: 94 und
Kleine Schriften I 814.

69 Ein Bruder des 'Abdarrahmän b. Abi Bakra, der als erstes Kind eines Arabers in Basra

geboren wurde (Halifa b. Haiyät 1966: 484 nr. 1642); gest. wie sein Bruder vor 90/710 (Halifa b.

Haiyät 1967-1968: 401, 10). Auch er kommt in den kanonischen Haditwerken neben dieser

Stelle nur noch einmal vor, im Musnad des Ihn Hanbai (Ihn Hanbai 1895: 5: 44, 10).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3): 447-488 461

über die Anfechtungen (am Ende der Zeiten etwas) tradieren hören?' Er antwortete: 'Ja. Ich
habe gehört, wie Abu Bakra70 vom Propheten berichtete: 'Anfechtungen wird es (immer)

geben. Dann aber kommt eine Anfechtung, in der jemand, der sitzt (d. h. sich ruhig
verhält), besser dran ist als jemand, der geht (um an ihr teilzunehmen), und jemand, der

in ihr geht, besser als jemand, der ihr entgegeneilt. Wenn sie herabkommt - oder: sich
ereignet71 -, sollte jemand, der Kamele besitzt, sich zu seinen Kamelen begeben; jemand,
der (Herden von) Kleinvieh besitzt, zu seinem Kleinvieh; jemand, der ein Landgut hat, auf
sein Landgut.'72 Da sagte jemand zu ihm: 'Und wenn nun jemand weder Kamele noch

Kleinvieh noch ein Landgut besitzt,73 o Gesandter Gottes?' Er antwortete: 'So soll er sein

Schwert hernehmen und dessen Schneide mit einem Stein zerschlagen.74 Dann sollte er

sehen, wie er sich retten kann! Bei Gott, habe ich mich deutlich genug ausgedrückt? (Und
noch einmal:) Bei Gott, habe ich mich deutlich genug ausgedrückt? (Und wieder:) Bei Gott,
habe ich mich deutlich genug ausgedrückt?'. Der Mann sagte darauf zu ihm: '0 Gesandter

Gottes, wenn ich nun gezwungen werde, mich einer der beiden Schlachtreihen - oder einer

der beiden Parteien75 - anzuschließen, und mich jemand mit dem Schwert erschlägt oder

ein Pfeil kommt und mich tötet?'. Er antwortete: '(In diesem Fall) wird er seine und deine

Schuld tragen (müssen) und in die Hölle kommen.'76

Die Anspielung ist offenkundig, und auch über die Art, wie sie gemeint ist,
besteht kein Zweifel. Interessant ist aber, daß Muslim sogleich hinterher
anmerkt, bei Wald' (b. al-Garräh, gest. 197/812), der das Hadit mit den gleichen

70 Also der Vater, ein damals angesehener Taqafit, der eigentlich Nufai' hieß und sich als Sohn

des Härit b. Kaiada ausgab, der im Higäz gelebt hatte und als „Arzt der Araber" (d. h. unter den

Beduinen) galt (zu ihm Ch. Pellat in: EI2 XII 354 f. und Ullmann 1970: 19f.); zum Problem der

Sohnschaft vgl. Pellat 354b. Er war ein Freigelassener des Propheten und hatte sein Haus in der

auch sonst gelegentlich genannten vornehmen Stephanus-Straße in Basra; dort starb er i. J. 52/

671. Vgl. dazu Halifa 1966: 125 nr. 367 sowie Halifa b. Haiyät 1967-1968: 58 f. und 259, 7 f.; Ibn
Sa'd 1904-1917: 7.1: 8, 24 ff.; Ibn 'Abdalbarr 1960: 1614f. nr. 2877.

71 Das ist eine Variante: waqa'at statt nazalat.
72 Abü Bakra ist also froh, im Augenblick nicht in seinem Stadthaus zu sein, sondern auf
seinem Landgut. Es gab allerdings auch ein konkurrierendes Prophetenwort, wonach man in
einer Zeit der „Anfechtungen" bei seiner Schafherde besser aufgehoben sei (vgl. Juynboll 2007:

304). Man war dann beweglicher; in einer Parallele wird das Bild erweitert zu der Vorstellung,
daß man mit einem Schaf sich auf eine Alm flüchtet (Nu'aim b. Hammäd 1991: 93 nr. 218 / übs.

Aguadé 1979: 76 und jetzt The Book of Tribulations Cook 2017).

73 Also ein armer Teufel, der weder Herden hat noch ein Ackerbauer ist. Die Parallele zu Abel
und Kain deutet sich hier schon an.
74 D. h. es schartig und damit unbrauchbar machen. Man vergleiche unser „Schwerter zu
Pflugscharen", das ja immerhin der Bibel entnommen ist (Micha 4:3). Aber dort ist eine Strafe

gemeint, die die Heiden treffen wird: „Sie werden ihre Schwerter zu Pflugscharen und ihre
Spieße zu Sicheln machen". Kein Volk wird dann mehr lernen, Krieg zu führen. Aus muslimischer

Sicht wären die Pflugscharen nur dem Mörder von Nutzen gewesen; Kain war ja Bauer.

75 Auch das ist wieder eine Variante: ihdä l-fi'atain statt ahad as-saffain.
76 Muslim 1955-1956: 2212f. (al-Fitan wa-asrät as-sä'a 13). Parallelen aus Abü Däwüd und Ibn
Mäga (die ebenfalls jeweils in den Kapiteln über die fitan stehen) in Cone. 1: 228b, ult.



462 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

Gewährsleuten über eine andere Überlieferungskette erhielt, fehle die zweite
Hälfte mit dem Zitat.77 Der Text ist offenbar gewachsen. Auch eine Parallele,
die über Zuhri läuft und textlich leicht abweicht,78 enthält nur die erste Hälfte.79

Das Zerbrechen der Schwerter ist gleichfalls ein separates Element, das sich

selbständig gemacht hat.80 Das Koranzitat aber begegnet separat in einer Parallele,

die Ibn Hanbai bewahrt hat. Rib'i (b. Hiräs al-Gatafäni)81 hört, wie jemand
beim Begräbnis des Hudaifa (b. al-Yamän)82 sagt:

Der da auf der Bahre liegt, hat gesagt: 'Mich beunruhigt das, was ich vom Propheten
gehört habe, nicht. Wenn ihr euch bekriegt, gehe ich in mein Haus, und wenn jemand
dann bei mir eindringt, sage ich einfach: Nimm meine und deine Schuld auf dich!'83

Der Erzähler will darauf hinaus, daß Hudaifa die Kamelschlacht vorausahnte, zu
der es kurz nach seinem Tode kam (wenn auch nicht in Küfa, sondern in der
Nähe von Basra).84 Wie delikat solche Situationen waren, geht daraus hervor,
daß man von demselben kinderreichen Abü Bakra, der die anfängliche Äußerung

überlieferte, auch gehört haben wollte: „Wenn zwei Muslime mit den
Schwertern aneinandergeraten, so kommen sowohl der Töter als auch der Getötete

in die Hölle"85. Wir haben diesen Ausspruch - allerdings ohne Bezug auf

77 Muslim b. al-Haggäg 1955-1956: 2213, 8-10; also das Stück, das mit dem dreimaligen Ausruf
„Bei Gott, habe ich mich deutlich genug ausgedrückt? (hal baüagtu:)" beginnt. Zu Waki' vgl. GAS 1:

96 f. und van Ess Unfertige Studie 4, 926, Anm. 117; er war auch auf dem Gebiet der Koranexegese

täüg (GAS 1: 97, nr. 4). Waki's Musannaf-wiid herangezogen in Ibn Hanbai 1946-1975: 4: 289, ult.
78 Übersetzt bei Juynboll 2007: 234a. In seinem Kommentar verweist Juynboll u. a. auf die von
uns gewählte Fassung (nach Hammäd b. Zaid).

79 Bis zu dem „Rette sich, wer kann"; vgl. Conc.: 6: 363b s. v. tumma la-yangu in istatä'a
n-nagä'. Weiter verkürzt und verändert in Muslim b. al-Haggäg 1955-1956: 2211 f. (Fitan 10-12).

80 Haitami 1982: 300, pu. ff. (nach dem Mu'gam al-ausat des Tabaräni). Vgl. Conc.: 2:140a s. v.

yaduqqu.
81 Zu ihm Ibn Sa'd 1904-1917: 6: 87, 3 ff. und Halifa b. Haiyät 1966: 349 nr. 1104, jeweils mit
völlig unsicherem Todesdatum (82/701?); dazu Juynboll 1991: 164 f.

82 Gest. 35/655 oder 36/656 in Küfa; vgl. Ibn 'Abdalbarr 1966: 334 f. nr. 492.

83 Ibn Hanbai 1895: 5: 389, 15 ff. und leicht abweichend 393, 8 ff.; aufgenommen bei Haitami
1982: 301, -5 ff.
84 Inhaltlich verwandt (und ebenfalls mit Rib'i als erstem Tradenten) auch Ibn Hanbai 1895: 5:

387, 2 ff.: „Wer sich von der Gemeinde trennt (man färaqa l-gamä'a), kann sich vor Gott nicht
mehr blicken lassen". Das soll Hudaifa dann allerdings gesagt haben, als „die Leute zu 'Utmän

zogen", also kurz vor dessen Ermordung. Äußerungen Hudaifas in diesem Sinne finden sich
auch im K. al-Fitan des Nu'aim b. Hammäd (vgl. Aguadé 1979: 77 f.), jedoch ohne Datierung
und, wie hier, ohne den Bezug auf Sure 5:29. Weiteres Material mit Bezug auf 'Utmän bei

Aguadé 1979: 79f.; s. auch u. S. 465, 471 f.

85 Muslim b. al-Haggäg 1955-1956: 2213 f. (Fitan 14-15). Ähnlich auch Rib'i b. Hiräs (s. o. Anm.

80) nach Abü Bakra (Muslim b. al-Haggäg 1955-1956: 2214 Fitan 16).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3): 447-488 463

Abü Bakra - auch bei Dirär b. 'Amr schon angetroffen.86 Solange jemand, wie

Hudaifa, in Küfa blieb und nicht mit 'Ali der feindlichen Heeresmacht

entgegenzog, wurde dies auch nicht zum Problem. Der Hinweis auf Sure 5:29 findet
sich dort dann natürlich nicht.

Dagegen wird das Koranzitat aufgenommen in einem weiteren Hadit, das

bei Muslim bewahrt ist. Da ist dann jedoch die Endzeit aus der Darstellung
getilgt. Wä'il b. Hugr, ein Stammesführer aus Hadramaut, der als Mitglied einer

Delegation nach Medina gekommen war,87 berichtet, daß, als er gerade mit dem

Propheten zusammensaß, ein Mann vorbeigekommen sei, der einen andern an
einem Strick führte.88 Ersterer sagte: „Der hat meinen Bruder umgebracht, o

Gesandter Gottes." Der Prophet fragte (den andern): „Hast du das wirklich getan?",
und dieser antwortete mit Ja. Der Prophet fragt weiter: „Wie hast du das denn

gemacht?" - „Der da und ich, wir hackten von einem Baum die Äste ab. Da

beschimpfte er mich und versetzte mich in Zorn. Ich gab ihm eins mit dem Beil

über den Schädel;89 da war er tot."90 - „Hast du etwas, womit du dich auslösen
könntest?"91 - „(Nein.) Ich habe nichts außer meinem Kittel (kisä') und meinem

Beil." - „Nimmst du an, daß deine Stammesangehörigen (qaumuka) sich für dich

einsetzen?" - „Denen bin ich nicht wichtig genug," Da warf (der Prophet) dem

(andern) seinen Strick wieder zu und sagte: „Da hast du den Kerl wieder" (dünaka

sähibaka), und der machte sich davon. Als er den Rücken gekehrt hatte, sagte der

Prophet: „Wenn er ihn jetzt tötet (was an sich sein Recht ist), dann ist er wie er,"92

Da kam (der Mann) zurück und sagte: „0 Gesandter Gottes, mir ist zu Ohren

gekommen, du hättest gesagt: 'Wenn er ihn tötet, so ist er wie er'. Dabei habe ich
ihn nur wieder mitgenommen, weil du mir das befohlen hast." Der Prophet darauf:

86 S.o.S. 460. Man müßte versuchen, herauszubekommen, wer jeweils diese Versionen

gegeneinander lanciert hat, und aus welchem Anlaß.
87 Zu ihm Ihn 'Abdalbarr 1960: 1562 f. nr. 2736. Er wird auch sonst als „neutraler" Beobachter

herangezogen; vgl. van Ess Unfertige Studie, nr. 5; dort Anm. 36 mit weiteren Quellen. Der

Prophet soll ihm ein Landgut in Hadramaut geschenkt haben, wohl um ihn für sich zu

gewinnen (Juynboll 2007: 547). Daß man Hugr lesen muß und nicht etwa Higr (wie in Hallfa
b. Haiyät 1966: 166 nr. 485) oder Hagr, steht bei Ihn Hagar al-'Asqalänl 1964-1967: 1: 412, 2),

allerdings mit dem Zusatz, daß einige spätere Rechtsgelehrte den Namen anders vokalisierten.
88 Gemeint ist ein Seil, an dem man Vieh führte, manchmal auch ein Gurt an der Vorderseite
eines Kamels; dieser Strick bestand aus zusammengeflochtenen Lederstreifen. Vgl. Ihn Manzür
1955 (Lisän al-'Arab): 8: 352f. und Lane 1863-1893: 3032b s. v. nis'a.

89 Wörtlich: „ich schlug ihn auf das Horn (qarn)", also die Stelle, wo bei den Tieren das Horn
sitzt, die Vorderseite des Kopfes.

90 Wörtlich: „da tötete ich ihn".
91 Gemeint ist das Blutgeld; vgl. Lane 1863-1893: 38a s. v. addä.

92 Also ebenfalls ein Mörder.



464 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

„Willst du, daß er deine Schuld ebenso trägt wie seine eigene?"93 - „Ja gewiß
{balä), o Gesandter Gottes."94 - „Dann ist das auch so."95 Da warf er den Strick hin
und ließ ihn laufen.96

Die Geschichte gewährt einen Einblick in frühe Rechtspraxis. Muslim hat sie

in sein Kapitel über die qasäma eingeordnet:97 Der Prophet wird unvermittelt um
ein Urteil angegangen und muß feststellen, daß ein Mörder, der ihm vorgeführt
wird, bei seinem Stamme nicht mit dem damals üblichen Kollektiveid rechnen

kann, der ihn entlastet hätte. Der Bruder des Ermordeten darf also frei über ihn
verfügen. Würde er jedoch Rache nehmen und den Mörder seinerseits töten, so

lüde auch er Schuld auf sich, und er könnte sich nur wünschen (wie Abel bei
Kain), daß diese seine Schuld dem Mörder zur Last gelegt werde.98 Das sei aber

falsch gedacht. Er werde seine Schuld nicht los und komme darum als Mörder
ebenfalls in die Hölle. Der präsumtive Rächer akzeptiert dieses Verdikt, das

seinem eigenen Denken widerspricht, weil der Prophet für ihn eine religiöse
Autorität ist; er will nicht in die Hölle kommen. Darum läßt er den Mörder (der
seine Tat nicht mit einem Blutgeld sühnen kann) frei. Aus der Sicht des Erzählers

nimmt der Prophet also gewissermaßen das „qadaritische" Argument zu
Sure 5:29 schon voraus; niemand darf meinen, daß er seine Schuld einem
andern aufbürden könne. Die Geschichte ist wegen dieser Implikation häufig
umerzählt worden; Nasä'i hat in seinem K. as-Sunan die Varianten gesammelt.99

93 Wörtlich: „und die deines Genossen" (itm sähibika). Hier wechselt der Erzähler offenbar die

Perspektive. Er hätte itmahü sagen müssen bzw. itma nafsihi; da er aber sich in den Angeredeten

hineinversetzt, redet er von dem Mörder als von dem, den er mit sich führt. Der Mörder wird
ja vorher schon von dem Propheten als sähibuka bezeichnet. Dort ist die Ausdrucksweise

situationsgerecht. Dennoch wäre „dein Genosse" oder „der, den du bei dir hast" zu abgehoben;
ich habe deswegen mit „Kerl" übersetzt. Sähib hat an der jetzigen Stelle einen ironischen

Beiklang - wie wenn wir jemanden mit „Freundchen" anreden.

94 Hier ist sich der Erzähler nicht sicher, daß der Angeredete balä sagte: La'allahü qäla „balä".
95 Gemeint ist: Dann kommt ihr auch beide in die Hölle.

96 Muslim b. al-Haggäg 1955-1956: 1307 f. (=Qasäma 32), zusammen mit einer verkürzten
Version S. 1308 (=Qasäma 33). Erster Gewährsmann ist in beiden Fällen Wä'ils Sohn 'Alqama,
über den aber nichts Näheres bekannt ist (vgl. Dahabi 1963-1965: 3: 108 nr. 5761). Das Material
läuft über Simäk b. Harb (gest. 123/741), der in Küfa lebte wie die Familie Wä'ils (vgl. dazu die
bei Juynboll 2007: Index 741 s. v. 'Alqama b. Wä'il angegebenen Stellen; zu Simäk ib. 566 ff.).
97 Zu dieser vorislamischen Praxis vgl. EI2: 4: 689 f. (Pedersen / Linant de Bellefonds) und
Crone 1984; auch van Ess 2014: 50 ff.
98 Hier ist vermutlich an die öffentliche Meinung gedacht. Der Rächer kann darauf hoffen, daß

man sagen wird, der Mörder sei selber schuld, wenn er seinerseits getötet werde. Die „qadaritische"

Uminterpretation von Sure 5:29 räumt auch damit auf.

99 Nasä'i 2000: 769 f. (=Qasäma 6 nr. 4741-4748). Nr. 4744 und 4746 kommen dabei der

Version bei Muslim sehr nahe; in nr. 4747-48 kommt Wä'il b. Hugr nicht mehr vor. Weitere
Stellen s. Conc.: 4: 285a. Ausgelöst wurde das Problem u. a. durch den unklaren Bezug von itm



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3): 447-488 465

Wir wissen vorläufig nicht, wann und wo diese „Arbeit am Text" als nötig
empfunden wurde. Aber wir werden annehmen dürfen, daß es geschah, weil
die Diskussion über die Koranstelle immer komplexer wurde. Trotz allem ist
diese selber noch nicht uminterpretiert.

Wir versagen es uns, weiter in Einzelheiten zu gehen, und kehren zu den

endzeit-bezogenen Hadlten zurück. Dort läßt sich nämlich u. U. die Chronologie

leichter fassen. Die frühe muslimische Gemeinde hatte sich an den kriegerischen

Erfolg ihrer Religion im Grunde gewöhnt und war auch geneigt, darin
Gottes Willen am Werke zu sehen. Aber es kam dann immer wieder zu
Rückschlägen, in denen die Gemeinde die Waffen gegen sich selber richtete und
den äußeren Erfolg zu zerstören drohte. Das waren die Augenblicke, in denen
die Reflexion erwachte und man sich überlegte, ob nicht die Endzeit (in der

vielleicht schon manche Anhänger des Propheten zu leben gemeint hatten100)

nun wirklich angebrochen sei. Es war darum leicht, diese Erwartungen auf den

Propheten zu rejizieren. Man stellte dann zwar jedesmal nachträglich fest, daß
das Leben trotzdem weitergegangen war und irgendwie wieder in normalen
Bahnen verlief. Muhäsibl (gest. 243/857) hat diese Erfahrung in einem historischen

Rückblick auch einmal festgehalten; wir haben den Passus vor kurzem

zugänglich gemacht.101 Aber die Situation, auf die man sich jeweils bezog, hat
doch in den genannten Weissagungen Spuren hinterlassen. Der Ausspruch des

Hudaifa b. al-Yamän wurde so plaziert, daß man die Kamelschlacht assoziieren

mußte, die bei seinem Tode schon ihre Schatten vorauswarf.102 Auch wenn
man erzählte, wie der Kalif 'Utmän ermordet worden war, fügte man vermutlich

nicht ohne Absicht hinzu, daß er im Koran lesend den Tod fand; der Hörer
sollte sich vielleicht fragen, welche Stelle er denn gerade gelesen haben
könnte.103 Es handelt sich da natürlich um narrative Kunstgriffe, die sich

chronologisch schlecht fassen lassen. Aber es gab zumindest ein Ereignis,
das zu einer endzeitlich gefärbten Darstellung und einem Bezug auf Sure

5:29 in besonderer Weise herausforderte, weil „Koranleser" (qurrä') an ihm
unmittelbar beteiligt waren: die Schlacht auf der Harra im Jahr 63/683. Auch

sähibika (s. o. Anm. 92). Die Stelle wird auch bei Ihn al-Atir 1963: behandelt (1:159,12 ff. s. v. b-

w-'); aber er hatte einen abweichenden Text vor sich.

100 Dazu näher van Ess 2001: 180 ff.
101 In: van Ess Unfertige Studien, nr. 4: 929-931.

102 Daß sein Tod und die Kamelschlacht zeitlich nahe beieinander lagen, wird allerdings auch
anderswo vorausgesetzt; vgl. Ibn Sa'd 1904-1917: 3.2: 19, ult. ff. (in der Biographie des Muhammad

b. Maslama al-Ansäri).
103 Wir wissen allerdings nicht, ob diese Frage je gestellt wurde. Die Quellen äußern sich dazu

nicht.



466 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

da hatten Muslime gegen Muslime gestanden, und von einem gottgewollten
gihäd konnte auf beiden Seiten keine Rede sein. Im Vorspann eines Hadltes,
das HaitamI bei Bazzäz104 gefunden hat, erzählt ein gewisser Abü 1-As'at as-

San'ânî Folgendes:

Yazid b. Mu'äwiya105 schickte mich mit einigen Prophetengenossen zu 'Abdallah b. Abi
Aufä106. Ich sagte: 'Was befehlen denn die Leute so (in der Angelegenheit)?' Er antwortete:
'Abü 1-Qäsim107 gab mir als letztes Vermächtnis mit auf den Weg, ich solle, wenn ich in so

etwas hineingeriete, auf jemanden losgehen,108 (dann aber) mein Schwert zerbrechen und
mich in mein Haus zurückziehen (aq'uda fî baitï). Wenn (der andere aber) mich in mein
Haus verfolge, sagte er, so solle ich mich in meine Kammer zurückziehen, und wenn er
mich auch dahin verfolge, so solle ich auf die Knie fallen und sagen: 'Nimm meine und
deine Schuld auf dich, so daß du einer der Insassen des Höllenfeuers sein wirst. Das ist der

Lohn der Frevler' (Sure 5: 29). - Ich habe mein Schwert längst zerbrochen, und wenn (der

Betreffende) in mein Haus eindringt, ziehe ich mich in meine Kammer zurück, und wenn er
mich bis in meine Kammer verfolgt, dann lasse ich mich auf die Knie nieder und sage

genau das, was der Prophet mir gesagt hat, daß ich sagen soll.109

Die Szene spielt in Küfa. Der Kalif, ein Sohn Mu'äwiyas und der erste unter den

Umaiyaden, der aufgrund eines noch unerprobten dynastischen Prinzips an die

Regierung gekommen war, will erfahren, wie man in der Stadt (und im Irak

überhaupt) darüber denkt, daß er den Widerstand der Medinenser, die ihm die

Huldigung versagt hatten, mit bewaffneter Gewalt gebrochen hat. Der Erzähler

stellt sich vor, daß man 'Abdallah b. Abi Aufä befragt habe, einen küfischen

Prophetengenossen, von dem man wußte, daß er in der Stadt derjenige gewesen

war, der aus dieser Gruppe am längsten den Propheten überlebt hatte.110 Auch zur
Zeit der Schlacht wäre er schon nicht mehr jung gewesen; der Tod Muhammads

lag ein halbes Jahrhundert zurück. Dennoch gab man ihm in der späteren

104 Muhammad b. Muzaffar b. Müsä al-Bazzäz (286/899 - 379/989), Angehöriger einer Bagdä-

der Kaufmannsfamilie, die mit Leinenwaren handelte und aus Sämarrä' stammte (vgl. Ta'rih

Bagdad 3: 262-264 nr. 1355). Bruchstücke seiner Haditsammlungen sind in der Zähiriya-Biblio-
thek, Damaskus erhalten (GAS 1: 205).

105 Das ist der Kalif Yazid I. (reg. 60/680-64/683).
106 Gest. angeblich 86/705 oder 87/706, in sehr hohem Alter. Er war Medinenser, hatte sich

jedoch schon früh in Küfa niedergelassen; vgl. Halifa b. Haiyät 1966: 242 nr. 684 und Ibn
'Abdalbarr 1960: 870 f. nr. 1478, auch Ibn Sa'd 1904-1917: 4.2: 36 f. und 6: 13, 1 ff.
107 Das ist der Prophet. Der Gebrauch der kunya signalisiert ein besonderes Vertrauensverhältnis.

108 An a'mida ilä ahadin; der Text benutzt hier wie im Folgenden indirekte Rede.

109 Haitami 1982: 7: 300, 15 ff.
110 Ibn 'Abdalbarr 1960: 870, apu. f.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3); 447-488 467

biographischen Literatur noch weitere 20 Jahre;111 der Erzählung ist das nicht
anzumerken.112 Der Abgesandte des Kalifen, der i. J. 63/683 noch einige andere

Prophetengenossen auf seine Reise aus Syrien hatte mitnehmen können,113 war
Jemenit, also - wie der Hörer annehmen mußte - vermutlich kein Freund der

nordarabischen Qais, die in großer Zahl 'Abdallah b. az-Zubair im Higäz
unterstützten und bald in der Schlacht von Marg Rähit (64/684) mit den Kalb, die auf
Seiten Marwäns standen, aneinandergeraten würden.114 'Abdallah b. Abi Aufä
läßt erkennen, daß er das Vorgehen des Kalifen zwar nicht billigt, aber seinerseits

keinen Widerstand geleistet hätte, weil der Prophet das nicht gewünscht hatte.
Zu beachten ist dabei, daß in der Weisung des Propheten vorausgesetzt wird,

daß der Adressat sich anfangs in die Auseinandersetzung einmischt {an a'mida
ilä ahad); die Passivität ist also nicht prinzipiell geboten, sondern nur post
festum. Die Situation, bei der sie hätte praktiziert werden müssen, war ja völlig
aus dem Ruder gelaufen. Bei der Schlacht auf der Harra waren zahlreiche vornehme

Quraisiten und nicht wenige medinensische „Koranleser" gefallen - zwar
nicht ganz soviele, wie man später behauptete,115 aber doch eine beachtliche

Anzahl, unter denen die Träger der religiösen Überlieferung und des „kulturellen
Gedächtnisses" besonders auffielen. Die Medinenser hatten vermeiden wollen,
daß die Gegner in die Oase eindrangen; es wäre zu Straßenkämpfen und zu

Zerstörungen im Fruchtland gekommen. Darum bauten sie draußen vor der Stadt

eine Verteidigungslinie auf, auf dem Lavafeld in der Wüste, wo nichts mehr
wuchs und wo man sich sonst nur zum Regengebet versammelte.116 Dabei

versprach man sich viel von einem Konzept, das man dem Propheten abgeschaut
hatte: Man zog einen Graben {handaq) auf der steinigen Fläche, wie schon
Muhammad dies getan hatte, als die heidnischen Mekkaner i. J. 5/627, zwei

Jahre nach der Schlacht am Berge Uhud, gegen Medina vorrückten.117 Aber die

111 Er war im Alter erblindet. Zu seiner Langlebigkeit vgl. Juynboll 1991: 168.

112 Für den Erzähler spielt auch keine Rolle, daß der Kalif schon wenige Monate nach der

Schlacht gestorben war. Er hätte unmittelbar, nachdem ihn die Nachricht von ihrem Ausgang in
Syrien erreichte, die Delegation abgeschickt haben müssen.

113 Um wen es sich handelte, wird nicht gesagt; sie hätten gleichfalls nicht mehr jung sein

können.
114 Vgl. EI2: 6: 544 f. s. v. (N. Elisséeff); Rotter 1992: 133 ff. - Der Abgesandte heißt übrigens in
einer Überlieferung ähnlichen Inhalts (bei Ihn Hanbai 1895 : 4: 226, 3 ff.) As'at as-San'äni (also
ohne „Abü"). Er reist da auch nicht nach Küfa, sondern nach Medina und trifft nur einen

gewissen Ziyäd anstatt des wesentlich bekannteren (und angeseheneren) Hudaifa b. al-Yamän.
115 Vgl. Rotter 1992: 52.

116 Vgl. van Ess Unfertige Studien, nr. 1: 1393-1394.

117 Vgl. EI2: 4:1020 s. v. Khandak (W. M. Watt). Das Wort ist persischen Ursprungs, und der Rat

zu dieser Maßnahme kam angeblich auch von einem Perser, Salmän al-Färisi (EI2: 12: 701). Mit
dem Graben sollte vor allem die feindliche Kavallerie außer Gefecht gesetzt werden.



468 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

„fundamentalistische" Strategie118 scheiterte. Die syrischen Truppen, kampferprobt
wie sie waren, machten kurzen Prozeß; in weniger als einem Tag war die Schlacht

vorbei. In Medina beklagte man viele Tote, und die Stadt wurde geplündert.
Auch das hatte der Prophet angeblich vorhergesehen. Er habe auf einen der

befestigten Familiensitze (utum)119 in Medina herabgeschaut und dabei die
Worte fallen lassen: „Könnt ihr euch vorstehen, woran ich jetzt denke (wörtl.:
was ich jetzt sehe)? Ich sehe, wie es mitten unter euren Häusern zu
Anfechtungen/Unruhen kommt, so dicht wie Hagelschauer."120 Die Legendenbildung war
also in vollem Gange. Sie dürfte recht bald eingesetzt haben - jedenfalls wohl,
bevor der erlittene Schock von der nächsten Katastrophe überdeckt wurde. Der
Überlieferer dieses letzten Hadltes ist bezeichnenderweise kein Küfier, sondern
ein Medinenser: Abü Sa'Id al-Hudri; wir werden auf ihn zurückzukommen
haben. Jedoch begegnet der Text auch mit anderen Isnäden. Die von Juynboll
übersetzte Version geht von Usäma b. Zaid aus121 und wird von Zuhrl
aufgenommen. Man wollte natürlich wissen, wer die Ehre gehabt hatte, mit dem

Propheten draußen vor der Stadt auf einer Anhöhe zu sitzen.122

Der Kern der zuvor übersetzten Geschichte begegnet uns noch einmal, nun
ohne den Bezug auf Sure 5:29, dafür aber unter expliziter Nennung der Harra: „Der
Gesandte Gottes hat gesagt: 'Wenn du siehst, wie die Leute sich um eines weltlichen
(Vorteiles) willen bekriegen, so begib dich mit deinem Schwert zu dem mächtigsten
Felsstein in der Harra und beklopfe es damit, bis es zerbricht. Dann setz dich (iglis)

in dein Haus, bis eine sündige Hand123 oder ein unvermeidliches Todesgeschick
dich ereilt!" Der Berichterstatter fügt dann ebenso wie 'Abdallah b. Abi Aufä hinzu:
„Da tat ich, wie mir der Gesandte Gottes befohlen hatte."124 Er ist mit Bedacht

gewählt; Muhammad b. Maslama, ein medinensischer Prophetengenosse

118 Dazu Kister 1977: 48; auch Rotter 1992: 50.

119 Es handelt sich um burgartige Bauten, die in ihrer Architektur an die Hochhäuser in
Hadramaut oder im Jemen erinnern; ihre Dächer ragten unter den Palmenhainen heraus. Vgl.
das Bild bei Krämer, Geschichte des Islam, S. 8, wo allerdings nicht Medina, sondern ein

jemenitisches Dorf gezeigt wird.
120 Ich habe etwas frei übersetzt; wörtlich: „(so häufig) wie Regentropfen". Vgl. Muslim b. al-

Haggäg 1955-1956: 2211 (Fitan 9); Parallelen in Cone.: 1: 67a. Übersetzt bei Juynboll 2007: 572.

121 Zu ihm EI2: 10: 913 s. n. (V. Vacca).
122 Muhammad schaut ja auf die Oase herab wie Jesus auf Jerusalem, wobei dieser ebenfalls
die Zerstörung der Stadt (und das Weltende) vorhersagt (Mk. 13:3-27). Usäma ist ein geeigneter
Adressat, weil er sich später von allen Bürgerkriegen ferngehalten hat (s. u.).
123 „Hand" ist hier im Sinne von „Verfügungsgewalt" zu verstehen; so wurde das Wort auch im
islamischen Recht gebraucht.
124 Haitami 1982: 7: 300, pu. ff. nach dem Mu'gam al-ausat des Tabaräni. Das Prophetenwort
etwas abweichend und mit „Uhud" statt „al-Harra" auch bei Ibn Sa'd 1904-1917: 3.2:19, 25 (wo
aber irrtümlich ahad vokalisiert ist statt Uhud).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3): 447-488 469

(gest. Safar 46/April-Mai 666), war dafür bekannt, daß er sich ein Schwert aus Holz

geschnitzt hatte und weder bei der Kamelschlacht noch bei Siffin dabeigewesen
war.125 Wie Usäma b. Zaid, Sa'd b. Ab! Waqqäs und 'Abdallah b. 'Umar rechnete

man ihn zu den mu'tazilün, die sich von allen „Anfechtungen" ferngehalten
hatten.126 Zum Zeitpunkt der Schlacht auf der Harra war er allerdings bereits seit

anderthalb Jahrzehnten tot.
Abü Sa'Id al-Hudri dagegen, dem wir oben schon begegneten, soll noch an

ihr teilgenommen haben. Er wäre damals schon Anfang 70 gewesen. Als die

Schlacht verloren war, soll er sich in der felsigen Gegend in einer Höhle
verkrochen haben. Als ihn ein syrischer Soldat, natürlich viel jünger als er, dort
aufstöberte, habe er ihm den Satz aus Sure 5:29 entgegengehalten; dieser sei

daraufhin so verdutzt gewesen, daß er ihn am Leben ließ.127 Wahrscheinlich
hatte ihm der alte Mann nur leidgetan; aber der Erzähler setzt voraus, daß er

sich im Koran soweit auskannte, um zu wissen, womit er hier konfrontiert wurde.

Die Geschichte stimmt freilich ohnehin nicht; denn in einer andern Quelle128 steht,

Abü Sa'id habe sich in seinem Haus aufgehalten und die Plünderung nicht
verhindern können. Sure 5:29 kam nach dieser Darstellung dann nicht zum
Einsatz, obwohl das Zitat da doch ebensogut am Platze gewesen wäre. Aber wie

immer Abü Sa'Id sich auch verhalten haben mag, er handelte so, wie man es nach
den Hadlten von ihm erwartete. Was in Wirklichkeit geschah, bleibt uns
verschlossen. Wir wissen nicht einmal mit Sicherheit, ob er damals noch lebte.129

125 Zu ihm Ihn 'Abdalbarr 1960:1377 nr. 2344 und Ibn Sa'd 1904-1917: 3.2:18,16 ff. Er soll sein
Schwert schon zerbrochen haben, als 'Utmän ermordet wurde (Ibn Sa'd 20, 11 ff.); zu seinem

Holzschwert ib. 20, 15 f.

126 Vgl. Ibn 'Abdalbarr 1960: 77, 6, wo Sa'd b. Abi Waqqäs als „Sa'd b. Mälik" auftritt und noch
vier weitere „Neutrale" aus der nächsten Generation genannt werden. Zu diesen „Mu'taziliten"
vgl. van Ess 1972: 121 ff. Das K. al-Fitan des Nu'aim b. Hammäd enthält übrigens von 'Abdallah
b. 'Umar ein Hadit, aus dem hervorgeht, daß im Falle einer bewaffneten Auseinandersetzung
unter Muslimen beide Kontrahenten in die Hölle kommen (Nu'aim 1991: 1: 165 nr. 425); ähnlich
kurz darauf (nr. 432) auch ein Ausspruch des Sa'd b. Abi Waqqäs (nach Ibn Sirin), wonach
anders als im öihäd man im Bürgerkrieg immer vor der unentscheidbaren Frage steht, ob man
den Gegner als mu'min oder als käfir einordnen soll (vgl. dazu die Übersetzung bei Aguadé
1979: 73 f., der darauf hinweist, daß das Hadit des Ibn 'Umar sich auch bei Häkim an-Naisäbüri
1915-1923: 4: 471,1 f. findet). Daß die mu'tazilün allgemein so dachten, notiert öa'far b. Harb in
seinem K. Usül an-nihal (in: van Ess 1971: ar. Text 16,15 ff. mit dem entsprechenden Hadit). Für
Ibn 'Umar vgl. auch die Stelle bei Ibn Hanbai 1946-1975: 8: 82 f. nr. 5708 (wo der Schluß dann

allerdings abweicht).
127 Vgl. hierzu wie zum Folgenden van Ess Unfertige Studien, nr. 1: 1394 mit Anm. 21-22.

128 Pseudo-Ibn Qutaiba 1967: 1: 182, pu. ff.

129 van Ess 2016: 1394, Anm. 21. Wir müßten ihn gegebenenfalls unter die falschen mu'amma-

rün aufnehmen (vgl. Juynboll 1991), und die in den späteren Quellen gegebenen biographischen
Daten wären nachträglich errechnet.



470 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

Offenkundig wird der chronologische Querstand in einem weiteren Text, der

mit der Schlacht auf der Harra zu tun hat. Er hat wiederum die Form eines

Prophetenwortes und läßt sich darum nur als Weissagung verstehen. Muhammad

unterhält sich mit Abü Darr al-Gifärl, der bereits i. J. 32/652-3 gestorben

war, und fragt ihn: „Wie wirst du dich verhalten, wenn du siehst, wie die
Ölsteine im Blute ertrinken? Halte durch, bis du dich mit Leuten deiner Gesinnung

zusammentun kannst!"130 Die „Ölsteine" lagen auf der Harra, dort wo in
dem felsigen Boden schwarze Lavablöcke zum Vorschein kamen, die wie von Öl

bedeckt glänzten. Der alidische Prätendent an-Nafs az-zakiya, der i. J. 145/763

gegen den Abbasiden al-Mansür sein Glück versuchte, kam dort zu Tode. Aber er
ist hier wohl nicht gemeint; denn es gibt eine ausführlichere Version dieses

Hadit, die Ihn Mäga in seinen Sunan bewahrt hat.131 Dort beginnt der Prophet
mit der Frage: „Wie wirst du dich verhalten, Abü Darr, wenn ein(e solche Art
des) Sterben(s) die Menschen ereilt, daß ein Haus (in dem dies vor sich geht, nur
noch) von dem Hausknecht in Ordnung gehalten wird {hattä yuqauwamu l-bait
bil-wasif)?"132 Abü Darr antwortet darauf mit jener Schicksalsergebenheit, die

130 Vgl. van Ess Unfertige Studie 4: 930-931.
131 Ibn Mäga 1952: 1308 (Fitan 10 nr. 3958) Ibn Mäga 2000: 571 f. nr. 4093.
132 Ich weiche mit dieser Übersetzung von der üblichen Interpretation ab. Schon Ibn Mäga hat,
wie eine Glosse im Text zeigt, bait metaphorisch verstehen wollen: ya'ni al-qabr. Zamahsari hat
dies aufgenommen: Die Gräber werden aus Platzmangel so teuer, daß man sie um den Preis

eines Haussklaven kaufen muß (Zamahsari 1945:1: 124, 8 ff.) Auch Ibn al-Atir versteht die Stelle

ähnlich (Ibn al-Atir 1963: 5: 191, 14 ff.; vgl. Lane 1863-1893: 280b). Aber bait heißt normalerweise

nicht qabr (im Sinne von „letzte Ruhestätte"). Die metaphorische Bedeutung wird in den

Wörterbüchern nur durch einen Vers des Labid dokumentiert; dann folgt als zweiter Beleg

gleich das obige Hadit (so im Lisän al-'Arab= Ibn Manzür 1955: 2: 15, 5 ff. s. v., wo im
Zusammenhang damit auch Ibn al-Atir zitiert wird). Bei Labid ist der metaphorische Gebrauch

offenkundig und erklärt sich aus dem Kontext; in dem Hadit dagegen ist dies nicht der Fall. Der

moderne Herausgeber des Ibn Mäga hat darum auch ohne diesen Schlenker auszukommen

versucht (trotz der Glosse im Text): „Häuser werden bei dem Massensterben so billig sein wie
ein kleiner Sklave, weil es keine Menschen mehr gibt, die darin wohnen wollen" (Ibn Mäga
1952: 1308, Anm. zur Stelle). Aber auch das leuchtet kaum ein. Es ist davon beeinflußt, daß

sowohl Zamahsari als auch Ibn al-Atir unter dem Druck einer Tradition stehen, die mit der

Formulierung yubtä'u bil-wasif arbeitet. In der „Urfassung" aber stand offenbar yakünu bil-wasif
(so noch bei Ibn al-Atir, aber auch bei Häkim an-Naisäbüri 1915-1923: 4 : 423, ult.); yuqauwamu
bei Ibn Mäga ist isoliert. In beiden Fällen ist das bi vor wasif kein bi pretii, sondern bezeichnet
das logische Subjekt des Satzes. Gedacht ist wohl an den Tod des Kalifen 'Utmän. Er wurde in
seinem eigenen Hause ermordet und seine Frau Nä'ila so schwer verwundet, daß sie das Haus

nicht mehr „regieren" konnte. Späteren Interpreten (zu denen auch Ibn Mäga schon gehörte) lag
eine solche Assoziation fern. Meine Übersetzung bleibt jedoch weiter zu überprüfen. Dabei wäre

auch Gilliot 2013: 327 zu vergleichen; er übersetzt mit „Das (letzte) Haus kann nur mit einem
Sklaven bezahlt werden" und macht damit aus dem Interpretamentum yubtä'u einen Textbe-

standteil. An eine metaphorische Bedeutung von bait glaubt auch er nicht. - Maut, das



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3); 447-488 471

ihm als einem späteren gesellschaftlichen Außenseiter wohl anstand: „(Ich
werde mich so verhalten), wie Gott und Sein Gesandter es für mich
bestimmen."133 - „Halte durch! (Aber) wie wirst du dich verhalten, wenn ein(e bisher

nicht erlebte Art des) Hungern(s) die Menschen ereilt, so daß du in deine
Moschee gehst und dann keine Kraft mehr hast, wieder ins Bett zu kriechen,
oder wenn du (noch) nicht (einmal) aus deinem Bett aufstehen kannst, um in die

Moschee zu gehen?"134 - „Gott und Sein Gesandter wissen das am besten."135 -
„Übe dich in Zurückhaltung {'iffa)\136 (Aber) wie wirst du dich verhalten, wenn
ein(e neue Art des) Töten(s) die Menschen ereilt, so daß die 'Ölsteine' im Blute

ertrinken?" - „So, wie Gott und Sein Gesandter es mir bestimmen." - „Schließ
dich einem an, der so denkt wie du!" - „0 Gesandter Gottes, sollte ich nicht
mein Schwert ziehen und auf diejenigen, die (eben) das tun, dreinschlagen?" -
„(Nein. Denn) dann würdest du dich mit dem (normalen) Volk (al-qaum) gemein
machen. Du solltest vielmehr nach Hause gehen." - „Aber wenn nun, o Gesandter

Gottes, jemand in mein Haus eindringt?" - „Wenn du fürchtest, daß das

Funkeln (seines) Schwertes dich blendet, so zieh dir den Zipfel deines
Obergewandes über das Gesicht! Denn (wenn er dich dann totschlägt, so) nimmt er
seine und deine Schuld auf sich und kommt in die Hölle."

Wir haben hier anscheinend einen Komposittext vor uns. Wenn dort zu

Anfang Abü Darr der Rezipient von Muhammads pessimistischer Vorhersage
ist, so hat dies nur Sinn, wenn das Ereignis, an das der Erzähler denkt, von
Abü Darr noch wahrgenommen werden konnte. Dieser hat in der Tat vor seinem
Tode die Ermordung des dritten Kalifen (also die „erste fitna") noch erlebt -
allerdings nicht in Medina; denn er war von 'Utmän nach Rabada verbannt
worden. Der Erzähler kann ihm darum Worte in den Mund legen, die nach
seiner eigenen Auffassung in einer fitna angemessen sind. Für das Zitat aus
Sure 5:29 war Abü Darr freilich nicht der rechte Mann; er ist ja an der fitna selber

nicht beteiligt gewesen. Er hatte nie eine Schuld auf sich genommen, die er hätte

weitergeben können. Darum kommt dieses Zitat auch erst ganz zum Schluß.

„Sterben", steht wie die entsprechenden Wörter in den folgenden Sätzen (gü' und qatl) nach

einem wo- im Akkusativ; es handelt sich um ein wäw al-ma'iya (vgl. Reckendorf 1921; 325 ff.
§ 165.11).

133 Der Text bringt dazu die Variante; „Gott und Sein Gesandter wissen das am besten", also;

„Wer weiß? Gott wird es bestimmen, und nur der Prophet kann es voraussehen".
134 In beiden Fällen ist wohl an das Morgengebet gedacht, zu dem man früh aufstehen muß.
135 Auch hier bringt der Text wieder als Variante: „So, wie Gott und Sein Gesandter es für mich
bestimmen werden" Der Erzähler hat also vielleicht auf Wechsel im Ausdruck geachtet; aber die

Reihenfolge der beiden Formulierungen war den Überlieferern nicht klar.
136 Das Wort 'iffa hat ein breites Bedeutungsspektrum. Gemeint sein kann auch „Sittsamkeit,
Rechtschaffenheit".



472 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

Andere Ereignisse werden assoziiert, und der szenische Hintergrund wechselt.
Ohnehin gab es Kreise, in denen bezweifelt wurde, ob sich die Revolte gegen
'Utmän schon als fitna bezeichnen lasse.137 So kommen dann die „Ölsteine" ins
Gespräch und mit ihnen auch das Koranzitat; ein anderer Erzähler hat also die
Geschichte fortgesetzt. Vorher ist von einer Hungersnot die Rede, die anscheinend

ebenfalls in Medina auftrat; vielleicht ist an die Wirtschaftsblockade des

Higäz gedacht, mit der Haggäg den Gegenkalifen 'Abdallah b. az-Zubair in die
Knie zwingen wollte.138 Der Text ist also nicht nur fiktiv, sondern auch im Laufe
der Zeit gewachsen.139 Die Prophezeiung erhielt damit größeres Gewicht.
Zugleich jedoch verlor sie an Wahrscheinlichkeit; es war nicht leicht einzusehen,

warum der Prophet sich vor Abü Darr zu den Ölsteinen geäußert haben sollte,
deren Wichtigkeit während einer fitna dieser gar nicht mehr erlebt haben
konnte. Kritische Sammler wie Buhäri oder Muslim enthalten diesen Text in
der Tat nicht.140

Aber warum hat die Schlacht an den Ölsteinen für das „kollektive Gedächtnis"

überhaupt eine solche Rolle gespielt? Doch wohl, weil aus der Sicht der
Hadltüberlieferer da die eigenen Leute die Verlierer gewesen waren; diese hätten
eigentlich wissen sollen, daß es besser war, wie Abel in den Tod zu gehen. Die

Syrer hatten ihnen gezeigt, daß Frömmigkeit nicht ausreichte, um mit Erfolg das

Schwert zu führen. So könnte es dazu gekommen sein, daß man einem der
medinensischen Frommen, der, wie man meinte, die Gewalt der Syrer hatte

ertragen müssen, nämlich Abü Said al-Hudrl, ein Hadit in den Mund legte,
wonach eine weitere Schar von Frommen, die den Koran im Übermaß rezitierten
und in der Konsequenz ihre Gemeinschaft mit den Muslimen aufkündigten, die

Härigiten nämlich, darüber zu Ungläubigen wurden, welche mit Recht die Hölle
verdienten und deswegen bekämpft werden mußten - allerdings im Irak und
nicht in Medina. Aber wir wollen diese Hypothese141 jetzt nicht weiter vertiefen.

Vielmehr ist es an der Zeit, nach der noch etwas aleatorischen Spurensuche
wieder auf unsere ursprüngliche Fragestellung zurückzukommen. Der

137 Juynboll hat dieser Frage einen eigenen Artikel gewidmet (Juynboll 1973). Er kommt zu dem -
vermutlich etwas zu skeptischen - Ergebnis, daß man erst nach dem Tode des Muhammad b.

Sirin (110/728) die späteren fitan bis auf die Ermordung 'Utmäns zurückgeführt habe (S. 158 f.).
138 Vgl. van Ess Unfertige Studie 1: 1394.

139 Das geht auch aus der Version im Mustadrak des Häkim an-Naisäbüri hervor. Sie ist
ähnlich umfangreich wie die des Ibn Mäga, beginnt aber mit dem Hungern, und die „Ölsteine"
sind verschrieben bzw. verdruckt: (ashäb) ar-r.t.b statt az-zait (Häkim an-Naisäbüri 1915-1923:

4: 423, 1 ff.).
140 Im Isnäd der ausführlicheren Fassung taucht Hammäd b. Zaid auf (gest. 179/795), dem wir
oben in Anm. 59 begegneten.
141 Vgl. van Ess Unfertige Studie 1: 1393 ff.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3); 447-488 473

Ausspruch Abels (Sure 5:29) hat den frühislamischen Erzählern lange in den
Ohren geklungen. Aber seine theologische Problematik ist ihnen erst allmählich
bewußt geworden. Man projizierte die Worte auf Erfahrungen, welche die Muslime

mit ihrem eigenen Bruderzwist gemacht hatten. Im Wunschbild hätten sie

Einigkeit zeigen und innerhalb ihrer Grenzen Frieden halten sollen; aber dieser

Friede war immer wieder gebrochen worden. Krieg war jedoch nur sinnvoll -
und vielleicht sogar geboten - im Falle des gihäd; dann richtete er sich gegen
Ungläubige. In einem Krieg innerhalb der Gemeinde dagegen fiel man, wenn
man sich an ihm beteiligte, in Schuld; man sprach da auch nicht von Krieg
0harb), sondern von einer Anfechtung oder Versuchung (fitna).142 Der Schuld

entging man, indem man sich aus dem Ort des Geschehens zurückzog; man
kannte aus dem Kreis der Prophetengenossen Personen, die sich ferngehalten
hatten (die sog. mu'tazilün). Aber das war nicht jedem und nicht überall möglich.

In einem solchen Fall empfahl es sich, aus dem Geschehen auszusteigen
und sich fortan passiv zu verhalten. Wenn man selber zum Opfer wurde (und
schlimmstenfalls sein Leben verlor), übertrug man die Schuld, die man durch
seine anfängliche Teilnahme am Geschehen auf sich geladen hatte, auf den

Gegner. Dieser war durch sein Verhalten zum Mörder geworden, und wenn er

deswegen ewige Verdammnis verdiente, kam er nun zwiefach belastet in die
Hölle. Selber konnte man sicher sein, ins Paradies einzugehen, wenn auch
vielleicht nicht ganz so schnell wie ein mugähid.

Das hörte man aus Sure 5:29 heraus, und man assoziierte dabei, daß auch

Abel eine Schuld auf sich geladen hatte, die er dann aber bei seinem Tode an Kain

weitergab. In einer fitna solle man sich verhalten „wie der Bessere unter den

beiden Söhnen Adams", so hatte angeblich Habbäb b. al-Aratt zu seinem Sohn

gesagt;143 er war dann von den Härigiten ermordet worden.144 Dirär b. 'Amr hat
das Dictum als Hadlt gekannt.145 Nur daß man bei dieser weitergereichten Schuld

nicht an diejenigen Sünden dachte, die jeder Mensch auf sich lädt und für die er
beim Gericht auch geradestehen muß. Die Hadite lassen vielmehr anklingen, daß

nur eine einzige Sünde gemeint war: der Mord. Die gewaltsame Tötung eines

142 Allgemein zu diesem Begriff vgl. Tayob 1993, wo aber Sure 5:29 verständlicherweise nicht
berücksichtigt ist.
143 Quelle ist wieder das K. al-Fitan des Nu'aim b. Hammäd (vgl. Aguadé 1979: 77).

144 Vgl. van Ess Kleine Schriften III 1504, Anm. 16.

145 S. o. S. 459. Vgl. Abu Däwüd 2000: 2: 708 nr. 4259 (Fitan 2), wo das „Sei wie die beiden
Söhne Adams" direkt mit Sure 5:29 verbunden wird. Ähnlich auch Ibn Hanbai 1946-1975: 8:124

nr. 5754: „Was hindert einen von euch daran, sich wie die beiden Söhne Adams zu verhalten,
wenn jemand kommt, der ihn töten will? Der Mörder kommt in die Hölle, der Getötete ins
Paradies." Dort überliefert dies 'Abdallah b. 'Umar, als er einen (abgeschlagenen) Kopf (auf
einer Stange) sieht.



474 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

Glaubensbruders (ah) wurde als Aufkündigung der Glaubensgemeinschaft
(gamä'a) verstanden; denn der Mörder verfährt mit dem „Bruder" wie mit einem

Ungläubigen, dessen Tötung im gihäd ja erlaubt war. Im Bruderkrieg gilt das

nicht, und wer hier darauf verzichtet, sich einem Feind zu widersetzen, bleibt ein

Mitglied der Glaubensgemeinschaft.146 Das ist wohl auch der Grund, warum ihm
dann das Paradies zuteil wird. Man dachte in der Frühzeit noch weitgehend
kommunalistisch; ein Muslim geht in das Paradies ein nicht, weil er ohne jede
Sünde wäre oder bloß läßliche Sünden begangen hat, sondern weil er im rechten
Glauben ist. Erst in Basra vollzog sich, wohl unter dem Einfluß des Hasan al-Basrl,
die individualistische Wende. Jeder Muslim war nun auf sich selbst gestellt und
für sich selber verantwortlich; er mußte darum auch dauernd sein Gewissen

befragen, ob er nicht in Sünde fällt oder in Sünde fallen könnte. Damit gewann
Abels Ausspruch ein anderes Gesicht; in der Diskussion, die man jetzt zu führen

begann, verlor das Wort dann schnell an Schlagkraft.

30: Da legte ihm seine Seele nahe, seinen Bruder zu töten. Und so tötete er ihn. Und er wurde
einer von denen, die den Schaden haben.

Vers 30 bestätigt, was man nach Abels Rede schon ahnte. Die damaligen Hörer
kannten den Ausgang der Geschichte und erfuhren an dieser Stelle nichts Neues.

Erst die moderne Exegese zerbricht sich den Kopf darüber, ob Abel eine Vorhersage

ausgesprochen hatte oder einen Fluch. Kain, dem in Vers 29 das Höllenfeuer

angedroht wurde, ist jetzt „einer von denen, die den Schaden haben";147 er

ist „selber schuld." Tabarl kann sich kurz fassen. Er wiederholt, was er vorher
schon einmal referiert hatte: daß nämlich Kain befürchtete, Abel werde herumziehen

und sich seines Opfers (und der besseren Beziehungen zu Gott)
rühmen.148 Wir stoßen auch auf eine elaboriertere Fassung der Geschichte von den

146 Auf diese Situation nimmt ein Hadit bei Muslim b. al-Haggäg 1955-1956: 79 (Imän 111)

Bezug: „Wenn jemand seinen Glaubensbruder als Ungläubigen bezeichnet, so geht (immer)
einer von beiden mit einer Sünde davon." Also: Eigentlich gehört sich das nicht. Aber wenn nun
einmal ein Muslim einen andern Muslim wie einen Heiden behandelt oder ihn als solchen

bezeichnet, so kommt es darauf an, ob er recht hat; sonst fällt er selber in Schuld. Anstatt bä'a
bi-itm steht hier nur bä'a bihä-, bei dem Suffix ist wohl ma'siya subintelligiert. Tradent ist
bezeichnenderweise wieder 'Abdallah b. 'Umar.
147 Die Redewendung begegnet im Koran sehr häufig (vgl. die Konkordanz s. v. häsirün; auch

Khoury 1990-2001: 1: 214 zu Sure 2:27). Das Wort hasira „Bankrott machen" gehört zu jenen
Business-Begriffen, die Charles Cutler Torrey in seinem The Commercial-Theological Terms in the

Koran zusammengestellt hat (Torrey 1892: 30-32). Es handelt sich bei dieser (relativ kurzen)
Studie im übrigen um die Doktorarbeit, die Torrey unter Th. Nöldeke in Straßburg anfertigte. Er

entdeckte von seiner amerikanisch-calvinistischen Lebenswelt her in dem Eleven der „Kauffrau"

Hadiga offenbar einen Geistesverwandten.

148 Tabari 1954-: 10: 222 f. nr. 11750; vgl. nr. 11,706 (oben Anm. 8).



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3); 447-488 475

Ehen überkreuz, in der ausdrücklich gesagt wird, daß später in dieser Art nur
die bint 'amm-Ehe noch erlaubt war.149 Wir haben die entsprechenden Berichte
oben nach Tabaris Ta'rih zitiert150; aber erst hier, in einem exegetischen Text,
wird Idar, daß Adams Verfahren nicht mehr als eine Notlösung sein konnte.

Namen kommen jetzt nicht mehr vor; das war eine Aufgabe der Historiker.
Stattdessen tritt eine Rahmenerzählung hinzu, in der SaTd b. Gubair151 beim
Hagg152 jemanden darüber informiert, daß der Widder, der damals geopfert
wurde, von Gott in Gewahrsam gehalten worden war (lam yazal mahbüsan

'inda lläh), bis er bei Abrahams Opfer wieder in Aktion trat, als dessen Sohn

(Isaak oder Ismael) durch ihn losgekauft wurde.153 Erst im Zusammenhang
dieses Verses wird dann auch die Frage aufgeworfen, wie Kain überhaupt
wissen konnte, was man zu tun hat, wenn man jemanden umbringen will; wir
haben sie oben bereits behandelt.154 Aber Tabari hält sich in seiner Exegese

streng an die Ordnung: Erst muß gesagt sein, daß der Mord tatsächlich geschehen

war (Vers 30); dann kann man darüber nachdenken, wie das vor sich ging.
Zuvor allerdings war er kurz auf ein sprachliches Problem eingegangen: Wie

ist tauwa'at lahü nafsuhü zu Beginn des Verses zu verstehen? Auch Paret ist sich

149 Tabari 1954-: 223 nr. 11,751.

150 S. 450; vgl. Anm. 14.

151 Ein küfischer Religionsgelehrter, der wegen seiner Teilnahme am Aufstand des Ibn al-As'at

von Haggäg i. J. 94/711 oder 95/712 hingerichtet wurde. Zu ihm EI2: 12: 697 f. (H. Motzki); auch
TG: Index s. n. und Gilliot 2013: 318.

152 Er war verschleiert (mutaqanna') und gerade dabei, die Kiesel zu werfen, mit denen man
„den Satan steinigte." Die Szene spielt also während seines Mekka-Aufenthaltes, als er aus dem

Irak geflohen und noch nicht von Hälid al-Qasri an Haggäg ausgeliefert worden war.
153 Was ja nach islamischer Vorstellung ebenfalls in Mekka geschah. Der Widder hatte, wie

man sich dachte, solange im Paradies geweidet (Ta'labi 2006: 59). Die Geschichte steht in
derselben Form auch in Tabaris Ta'rih (Tabari 1879-1901:1:139,10 ff. / übsTabari 1989: 309 f.);
dort wird später noch einmal auf sie angespielt (1: 307, 14 ff. / übs. Tabari 1991: 95). Im Isnäd

begegnet der Mekkaner Ibn öuraig (gest. 150/767); er hat vermutlich für die Verbreitung gesorgt.
Als Gesprächspartner des Sa'id b. öubair fungiert ein gewisser 'Abdallah b. 'Utmän b. Hutaim,
über den wir kaum etwas wissen (vgl. zu ihm Dahabi 1963-1965: 2: 459 f. nr. 4442 und Ibn

Hagar 1907-1909: 5: 314 f. nr. 536). Die beiden Widder zu einem einzigen zu machen, war
natürlich ein exegetisches Husarenstück. Es blieb auf immer mit dem Namen des Sa'id b.

öubair verbunden (vgl. etwa Ta'labi 2006: 127). Dabei waren die Exegeten sich gar nicht einig
darüber, welche Species von Abel eines Opfers gewürdigt worden war: ein Zicklein ('anäq, vgl.
nr. 11,718), ein Lamm (hamal, nr. 11,713) oder sogar eine Kuh (obgleich sie nicht in die
nomadische Fauna hineinpaßte; vgl. Tabari 1879-1901: 1: 141, 4 / übs 1989: 311). Meist sprach

man einfach von einem Schaf; Abel wird als sähib as-sät bezeichnet (Tabari 1954-: 10: nr. 11,707

und 11,710-11).

154 Vgl. Tabari 1954-: 10: 221 f. nr. 11,746-49 mit oben S. 459, Anm. 43 (wo nr. 11,747-8 zitiert
werden).



476 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

da nicht ganz sicher.155 Aber wir lassen das hier beiseite und konzentrieren uns
auf das Wort nafs. Es wird im Koran in verschiedener Bedeutung gebraucht.
Meist ist „Person" gemeint, hier dagegen die „Seele", u. z. derjenige Teil von ihr,
der in Sure 12:53 als ammära bis-sü' bezeichnet wird („gebieterisch nach dem
Bösen verlangend", wie Paret übersetzt),156 also die „Triebseele" in der Sprache
der späteren Asketen und Mystiker. In dem Bruderpaar Kain-Abel fallen die
beiden Seelenteile (oder der böse und der gute „Trieb") paradigmatisch
auseinander.157

Der folgende Koranvers (5:31) berichtet davon, wie Kain lernte, eine Leiche

aus dem Wege zu schaffen. Bis heute wird die Findigkeit eines Mörders dadurch
ja auf eine harte Probe gestellt. Nur im Krieg löst sich das Problem von allein;
man läßt nach einer Schlacht die Toten einfach liegen. Unter zivilisierten
Umständen reichte das nicht aus; die Leiche wurde zur Belastung. Wie der
Koran erzählt, lernte Kain durch Naturbeobachtung; er sah, wie ein Rabe den
Boden aufscharrte, um einen andern Raben zu begraben. Das ist aus arabischer
Sicht eine awä 17-Geschichte:158 Kain ist der erste, der weiß, wie man in einem
solchen Fall vorzugehen hat - ebenso wie er der erste war, der wußte (bzw.

lernte), wie man einen Menschen umbringt. Allerdings ist der Koran nicht das

erste Zeugnis dafür, daß man sich über der Sache den Kopf zerbrach; die
Geschichte stammt vielmehr aus einem jüdischen Midrasch.159

Auffällig ist daran aus heutiger Sicht nur, daß Kain nicht auf den Gedanken

kam, die Leiche zu verbrennen. Ein Akt der Verbrennung hatte ja bereits bei dem

Opferwettstreit im Mittelpunkt gestanden. Beide Opfer waren als Brandopfer
konzipiert, „Holokaust" auf griechisch (wörtl.: etwas, das „zur Gänze verbrannt"
wird), 'oläh auf hebräisch (wörtl.: etwas, das „(zum Himmel) aufsteigt", wohl in

155 Er übersetzt tauwa'a mit „nahelegen", versieht dies aber mit einem Fragezeichen. Khoury
hat: „sie machte ihn willig", Arberry: „prompted him", Cuypers, Festin 146: „le disposa à tuer"
Sidersky kommt ganz ohne die Seele aus und sagt: „sa passion le poussa à tuer" (Sidersky 1933:

17).

156 In Sure 12:53 drückt Josef sich so aus. Er will damit erklären, warum er der Verführung
durch die Frau des Potiphar beinahe erlegen wäre.
157 Von den Seelenteilen und dem Gegensatz zwischen nafs und qalb habe ich in meiner
Doktorarbeit gehandelt (van Ess 1961: 31 ff.). Jedoch hatte ich für den Koran damals nur die
Dissertation von S. Talaat, Die Seelenlehre des Korans mit besonderer Berücksichtigung der

Terminologie (Talaat 1929) zur Verfügung. Ich überschaue nicht, wieweit in der Zwischenzeit

maßgebliche Untersuchungen, auch im Hinblick auf die Seelenlehre Piatons und ihren Einfluß
auf die christliche Theologie und Mystik des Vorderen Orients, hinzugekommen sind. Der

Artikel Nafs in EI2: 7: 880a < EI1: 3: 893-897 (E.E. Calverley) ist gut, aber veraltet.
158 Für Ibn Ishäq war Abel auwal qatil min bani Ädam (Tabarî 1954-: 10: 228, 3).

159 Tanhümä berësït; vgl. Speyer 1931: 86 f. und Cuypers 2009: 200, Anm. 10. Auch Sidersky
1933: 18.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3): 447-488 477

Gestalt des Rauches).160 Aber die muslimischen Exegeten gingen nicht davon

aus, daß die beiden Brüder das Feuer selber entzündet hatten. Vielmehr fiel
Feuer vom Himmel, das Abels Opfertier verzehrte;161 bei Kains Ackerfrüchten

passierte gar nichts.162 So erkannten Kain und Abel dann auch, wer vor dem

Auge Gottes Gnade gefunden hatte - nicht etwa daran, daß von Abels Altar der

Rauch zum Himmel aufstieg, während er bei Kains Opfer am Boden blieb. Dieses

letztere Kennzeichen kommt erst in frühchristlichen bildlichen Darstellungen
zur Geltung, und zwar in Rom;163 im Buche Genesis war von Rauch noch
keine Rede gewesen. Kain hätte also nicht nur lernen müssen, wie man jemanden

begräbt, sondern auch, wie man Feuer macht.164 Die Geschichte mit dem

Raben erhielt von daher ihren Sinn. Daß es in anderen Kulturen üblich war,
Leichen zu verbrennen (oder sie auf Türmen der Verwesung auszusetzen, wie in
Iran), wußte man in frühislamischer Zeit vielleicht; aber man empfand es als
widernatürlich.165

160 Zur Organisation des Brandopfers vgl. 3. Buch Mose (=Leviticus) 1:6-17. Im Tempel wurde

es normalerweise am Morgen vollzogen (vgl. 2. Kg. 16:15 und Ez. 46:12-15).
161 Dachte man an einen Blitz? Vgl. Tabari 1879-1901:1: 138, 12 / übs Tabari 1989: 308, Tabari

1879-1901: 1: 141, 4 f. / übs Tabari 1989: 311 und Tabari 1879-1901: 1: 143, 6 / übs Tabari 1989:

313 in jeweils anderem Erzählzusammenhang; auch Ta'labi 2006: 58.

162 Später meinte man, daß auch bei einem Tieropfer das Feuer nur dann in Aktion trete, wenn
das Opfer von Gott angenommen werde; sonst werde das Fleisch von wilden Tieren gefressen

(Ta'labi 2006: 58).

163 In den Mosaiken von San Paolo fuori le mura. Die Vorstellung hält sich dann in Europa
durch die Jahrhunderte. Zwar findet sich auch der „Lichtstrahl" anfangs noch (also wohl das

Feuer, das vom Himmel fällt); aber er steht in haggadischer Tradition (Lexikon der christlichen

Ikonographie I 7b).

164 Mitgespielt hat natürlich auch, daß man die Brandopfer längst aus den Augen verloren
hatte; sie waren in frühislamischer Zeit schon seit Jahrhunderten nicht mehr üblich. Bei den

Juden konnten sie spätestens seit der Zerstörung des Tempels i. J. 70 nicht mehr praktiziert
werden, und die Christen vollzogen das Opfer nur noch in symbolischer Weise, im „Meßopfer",
der Eucharistie. Die Muslime opferten zwar weiterhin Tiere; aber sie verbrannten sie nicht,
sondern gingen mit dem Fleisch auf vernünftigere Weise um, indem sie es zum Verzehr

freigaben. Allerdings aßen sie es nicht selber, sondern verteilten es unter Bedürftige oder

Angehörige. Man denke an die gigantischen Kühlhäuser im heutigen Mekka.
165 Interessanterweise haben manche Muslime gemeint, daß Kain später einen Feuertempel
gebaut habe (Ta'labi 2006: 62). Man empfand das Feuer vermutlich als zerstörerisch; der

Mensch mußte erst lernen, es zu zähmen. Nützlich war es darum anfangs nur, wenn es vom
Himmel kam - wie der Regen. Es ist in diesem Zusammenhang ganz lehrreich, eine Studie des

französischen Philosophen Gaston Bachelard (1883-1962) zu vergleichen: La psychanalyse du

feu (Bachelard 1937; dt. Psychoanalyse des Feuers, München 1985). Er versteht das Feuer in
erster Linie als wärmend und lebenspendend; darum zieht er die Sexualität zum Vergleich
heran. Das ist europäisch gedacht; viele seiner Belege stammen aus der deutschen Romantik.
Im Orient, unter anderen klimatischen Verhältnissen, fürchtete man das Feuer. Daß man Tote



478 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

Wir belassen es bei diesen wenigen Bemerkungen und überspringen ansonsten

den Vers. Erwähnenswert ist nur noch der Schluß, in dem es heißt, daß Kain

„sich zu den Bereuenden gesellte" (asbaha min an-nâdimïri). Schon laut Gen.

4:13 hatte er nach der Tat zu Gott gesagt: „Meine Sünde ist größer, denn daß sie

mir vergeben werden möge." Das ist hier verstärkt und bringt Kain wieder in die
Nähe seines Vaters. Auch von Adam heißt es nämlich im Koran, daß er seinen

„Fall" bereute; Gott habe sich ihm hernach in Gnade wieder zugewandt.166 Das

ist typisch islamisch. Der Koran vertritt eine optimistische Sicht des Menschen;
niemand ist grundsätzlich böse, und es gibt keine „Erbsünde." Allerdings haben
schon jüdische und sogar frühchristliche Kreise mit Theologoumena experimentiert,

in denen von einer Bekehrung Kains und Adams die Rede ist.167 Aber man
darf den Unterschied im Ausdruck nicht übersehen. Bei Adam wird täba

gebraucht, im reziproken Sinne;168 er ist ein Prophet, der in Gottes Plan vorgesehen

war. Bei Kain dagegen steht nadima, und Paret übersetzt betont
abschwächend: „er empfand Bedauern (und Ärger über das, was geschehen
und nicht mehr zu ändern war)." Aber auch das ist für unsere Fragestellung
nicht von essentieller Bedeutung und führt im Falle Kains geradezu von ihr ab.

Darum wenden wir uns dem letzten, verhältnismäßig langen Vers zu, allerdings
auch da nur dessen Anfang, wo Kains Untat noch einmal aus juristischer Sicht
beleuchtet wird.

32: Aus diesem Grund haben wir den Kindern Israels vorgeschrieben, daß, wenn einer

jemanden tötet (und zwar) nicht (etwa zur Rache) ßr jemanden (anders) oder (zur Strafe

ßr) Unheil (das er) auf der Erde (angerichtet hat), es so sein soll, als ob er die Menschen alle

getötet hätte

Von Kain ist namentlich nicht mehr die Rede. Aber er ist als Paradigma weiter
anwesend. Er hat den Mord in die Welt gebracht, und wenn von nun an jemand
unrechtmäßig getötet wird, so ist es, als ob die Menschheit insgesamt getötet

verbrennt, ist ja auch bei uns eine ganz junge Erscheinung, die wir vor allem als Notmaßnahme

rechtfertigen, etwa bei der Massenverbrennung auf Holzstößen nach dem Bombardement der
Stadt Dresden. Mit Bezug auf Auschwitz wird es als Kulturbruch empfunden. Daß dabei das

Wort „Holokaust" in Gebrauch gekommen ist, wirkt mißverständlich; ein „Brandopfer" hatte ja
im Tempel dem Lobe Gottes gedient. Die schiefe Metapher geht auf einen amerikanischen
Filmemacher zurück. In Israel hat man darum einen neuen Begriff ins Spiel gebracht, die

„Schoa".
166 Sure 2:37 und 20:122. Das Verb täba, eigentlich „umkehren" (vgl. hebr. süti), wird im
Arabischen reziprok gebraucht, als „Buße tun" vonseiten Adams und „sich wieder zuwenden"
vonseiten Gottes.

167 Für Kain vgl. Speyer 1931: 87, für Adam ib. 73 ff. Zu Kain wäre Gen. 9:13 zu vergleichen;
Cuypers verweist dazu auch auf die griechische Version in der Septuaginta (Cuypers 2009: 200).
168 Bei Adam im Sinne von „umkehren", bei Gott im Sinne von „sich wieder zuwenden".



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3): 447-488 479

werde.169 Darum war, so sagt dieser Vers, der Mörder im jüdischen Gesetz

verfemt; so stehe es in der hebräischen Bibel, die Gott auf Mose herabgesandt
hatte. In der Tat hat schon Abraham Geiger nachweisen können, daß es für diese

Aussage eine jüdische Vorlage gibt, in Misnâ Sanhédrin.170 Aber die Formulierung

nimmt eher jene Perspektive voraus, unter der man später in der san'a den

Mord in den Blick nahm: als gewaltsame Tötung, die weder durch die talio

gerechtfertigt ist noch als obrigkeitliche Hinrichtung aufgrund eines Verbrechens

erfolgt.171 Das ist im Hadit aufgenommen und weiter präzisiert worden:

„Wenn ein Muslim bezeugt, daß es keinen Gott gibt außer dem Gott und daß ich
der Gesandte Gottes bin,172 so ist es nicht mehr erlaubt, dessen Blut (zu

vergießen) - außer in drei Fällen: Leben um Leben (an-nafs bin-nafs, also bei

Mord), bei Ehebruch173 und wenn jemand die Gesamtgemeinde verläßt"174

Da ist also als dritte Ausnahme jene Aufkündigung der Glaubensgemeinschaft

hinzugekommen, als die man auch die Teilnahme am Bürgerkrieg empfand.175

Die talio aber, berechtigte Rache für die gewaltsame Tötung eines Nahestehenden,

wird mit eben jener Formel umschrieben, die sich auch in Vers 32 findet:
an-nafs bin-nafs, „Leben um Leben" oder „Person um Person." Sie hat sich also

durchgesetzt. Aber an letzterer Stelle, eben derjenigen, die von uns hier behandelt

wird, ist sie erstaunlich. Denn nafs bedeutete kurz zuvor in Vers 30 noch die

„Triebseele"; das kann hier nicht gemeint sein.176 Was besagt das für den Koran?

Ist Vers 32, der ohnehin durch seine Länge auffällt, von anderswo hierher
geraten? Während des Vorganges, den wir die ,,'utmänische Redaktion" nennen,

169 Ähnlich schon oben S. 459 mit Anm. 43. Daß Kain Schuld hat für alle, ist ein Gedanke, der
auch in der Mischna bereits begegnet; vgl. Yahuda 1948: 292 f. Yahuda schließt aus dieser

Parallele, daß die Juden der Arabischen Halbinsel nicht den Babylonischen Talmud benutzten,
sondern den Jerushalmi. Vgl. das Hadit bei Juynboll 2007: 106b.

170 Vgl. Speyer 1931: 87 f.; der Text ist übersetzt bei Cuypers 2009: 203.

171 Das Verbrechen wird hier als fasâd fi l-ard bezeichnet; vgl. zu diesem Ausdruck Paret 1971:

13 f. zu Sure 2:11 f. Weiteres dazu bei Neuwirth 2017: 162 (zu Sure 17:33) und 177 (zu Sure 6:151).

Zum Mord im Koran allgemein EQ: 3: 458 ff. s. v. Murder (Muh. Fadel); zu Sure 5:32 dort S.459.
172 Also wenn er die sahäda ausspricht und sich damit als Muslim bekennt.

173 D. h. wenn jemand gesteinigt wird, weil er (oder sie) ein außereheliches Verhältnis

eingegangen ist.
174 Zum Kontext vgl. van Ess Unfertige Studie 1: 1410 f.

175 S. o. S. 473 f. Nach Tabarî 1954-: 10: 239 nr. 11,798 geht diese Dreiteilung übrigens auf das

Konto des Basriers Qatäda b. Di'äma; zu ihm o. S. 458.

176 Man sollte allerdings nicht übersehen, daß die Formulierung in Vers 32 noch nicht ganz
entwickelt ist. Erst in Vers 45 lautet sie an-nafs bin-nafs; in Vers 32 heißt es noch nafs bi-gair
nafs. In Vers 45 wird dann auch die talio genauer spezifiziert. Vgl. die Behandlung der beiden

Stellen bei Cuypers 2009: 200 ff. und 240. „Seele" wird im übrigen schon in der oben (Anm. 161)

genannten jüdischen Vorlage im Sinne von „Person" gebraucht.



480 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

ist ja mit heißer Nadel genäht worden. Wir müssen auch diese Frage offen
lassen.

Manche der von Tabari zitierten Exegeten haben versucht, den Mord präziser

- und nicht nur ex negativo - zu definieren, indem sie Sure 4:93 heranzogen:
„Und wenn einer einen Gläubigen vorsätzlich tötet, ist die Hölle sein Lohn." Da ist
dann klar, daß (wie im Fall eines Bürgerkrieges) an Muslime gedacht ist, die
ermordet werden; die Tat geschieht im übrigen vorsätzlich (muta'ammidan). Diese

Verknüpfung wird über 'Abdallah b. al-Mubärak (gest. 181/797)177 und Ibn Guraig
(gest. 150/767)178 auf Mugähid zurückgeführt: alladï yaqtulu n-nafsa l-mu'minata
muta'ammidan.179 Sie geht dann ebenfalls in das Hadit ein; Nasal hat in seinem K.

as-Sunan ein ganzes Kapitel über den Mord,180 in dem auch das Wort muta'ammidan

(also der Vorsatz, der den Mord vom bloßen Totschlag unterscheidet)

häufig vorkommt.181 Tabari hält diese Interpretation des Verses für die beste.182

Aber es gab Sondervoten, in denen weiter eingeschränkt wurde: (Nur) wenn ein

Prophet getötet wird oder ein gerechter Herrscher, ist das, als ob die ganze
Menschheit getötet werde (also ein unersetzlicher Verlust).183 Andere versuchten,
den Vers an ein bestimmtes Ereignis zu binden und ihm damit seine Allgemeingültigkeit

zu nehmen; das führte zu einer langen Diskussion.184 Tabari hingegen

spricht sich dafür aus, daß der Vers für Muslime und ahl ad-dimma gleichermaßen

gelte;183 es ging darin ja ohnehin um die Banü Isrä'il. Wenn auf Erden

Unheil gestiftet werde (fasäd fi l-ard), spiele es keine Rolle, ob dieses Unheil von
Muslimen ausgehe oder von Schutzbefohlenen aus einer andern Religion. Wenn
dann in Vers 33, in einem neuen Abschnitt, die Rede auf diejenigen kommt, die

„gegen Gott und Seinen Gesandten Krieg führen und (überall) im Land eifrig auf
Unheil bedacht sind", war man dem Bürgerkrieg wieder nahe. Die Exegeten waren
sich einig, daß hier Räuber und Einbrecher gemeint seien, also doch wohl
Muslime.186 Aber das geht uns jetzt nichts mehr an.

177 Zu ihm näher meine Unfertige Studie 4: 923, Anm. 90 und 961, Anm. 414.

178 Zu ihm oben Anm. 142.

179 Tabari 1954-: 10: 235 nr. 11,778. Der Verweis auf Sure 4:93 auch in nr. 11,780 und 11,784-5.

180 Nasä'i 2000: 658-661 nr. 4003-4025 (=Tahrim ad-dam 2).

181 Nasä'i 2000 : 660 nr. 4017 ff. Wenn der Mörder dann behauptet, um der Ehre Gottes willen
gehandelt zu haben (li-'izzat Allah, also etwa im Falle der Blasphemie), hält Gott ihm Sure 5:29

entgegen (nr. 4014).
182 Tabari 1954-: 10: 240, ult. ff.

183 Tabari 1954-: 10: 232f. nr. 11,771-72.

184 Tabari 1954-: 10: 244 ff. nr. 11,808-11,819.

185 Tabari 1954-: 252, 5 ff.

186 Tabari 1954-: 254 f. nr. 11,820-28.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3): 447-488 481

Ich habe in dem Material lediglich eine Auswahl getroffen. Zunächst nur
„interesselose" und zudem irregeleitete Wissenschaft, hat es unerwartete Aktualität

gewonnen. Es ging mir aber auch nur um ein einziges Thema: das Weiterwirken

von Abels Rede (Sure 5:29) in der Diskussion um das rechte Verhalten
während der frühen Bürgerkriege. Die Argumentation wird sichtbar im Hadit;
aber sie verlor auf die Dauer ihren unmittelbaren Zeitbezug. Aktuell war sie in
der Umaiyadenzeit; damals trieb man keine Theorie, sondern reagierte auf die

Ereignisse selber, immer in zeitlicher Nähe, bevor das nächste aufwühlende
Geschehen die Eindrücke verdrängte. Nach der abbasidischen „Revolution"
trat das Thema dann mitsamt den darin propagierten Parolen in den Hintergrund.

Zwar war auch dieser Umsturz aus einem Bürgerkrieg erwachsen; aber er
wurde - wohl aufgrund des geographischen Szenenwechsels (von Syrien zum
Irak) - als der Anbruch einer neuen Zeit verstanden. Die Historiker nahmen die

Argumente darum anscheinend nicht mehr auf.187 Das ist wichtig für die

Chronologie.
Aber auch diese war nicht primär unser Anliegen. Wir haben uns jegliche

Isnädanalyse versagt; wichtiger waren uns lokale Differenzen (Medina, Küfa,
Basra). Im Mittelpunkt stand die Erzähltechnik. Die Argumente wurden ja nicht

„an und für sich" vorgebracht wie in einem politischen Gedankenaustausch,
sondern waren eingepackt in eine Rahmengeschichte; dort spielten sie die Rolle

von Modulen, die sich austauschen ließen und verschieden gewichtet werden

konnten. Sie waren in gewissen Grenzen variabel und ließen sich auch in
verschiedener Weise kombinieren. Wir befinden uns in einer „haggadischen"
Phase,188 die der Geschichtsschreibung vorausging. Die Module waren häufig
lokal gebunden, wurden aber bald exportiert und dann der neuen Umgebung
angepaßt. Im Laufe dieser Entwicklung mag „gefälscht" worden sein; die bisherige

Forschung hat diesen Aspekt stark hervorgehoben. Aber ausschlaggebend

war nicht so sehr, daß man Geschichten „erfand", sondern daß diese glaubwürdig

sein mußten. Von daher wird sich auch die Chronologie am besten
aufschlüsseln lassen. Dinge werden nämlich nur dann erzählt (und rezipiert), wenn
ein Anlaß dazu besteht; andernfalls hört niemand zu. Man hat erzählt, um

187 In dem Ta'rih al-Mausil des Abü Zakariyä' Yazid b. Muhammad al-Azdl, gest. 334/945

(=Azdi 1967) tritt das Zitat bei der Schilderung des Massakers, das von abbasidischen Truppen
unter Umaiyadenanhängern in Mosul veranstaltet wurde, nicht in Erscheinung, obwohl
entsprechende Szenen evoziert werden (Azdi 1967: 132 ff.; dazu näher Robinson 2000: 127 ff.).
188 J. Wansbrough hat in seinen Quranic Studies diesen Begriff mit Bezug auf die frühe
Koranexegese eingeführt (Wansbrough 1977: 122 ff.).



482 van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

bestimmte Probleme in den Griff zu bekommen, und man mußte dabei auf die

mögliche Reaktion des Publikums Rücksicht nehmen. Die Erzähler waren keine

Historiker, und auch die Zuhörer wollten anfangs nicht in erster Linie wissen,
wie es früher einmal zugegangen war. Sie brauchten vielmehr Entscheidungshilfe

durch das Beispiel und die Worte anerkannter Autoritäten, vor allem des

Propheten. Ihr Interesse war nicht akademisch, und in den von uns behandelten
Fällen standen sie vermutlich unter dem Schock einer bedrohlichen Gegenwart.
Ihre Reaktionen sind früh, und diese sind manchmal wohl unmittelbar in den

Erzählvorgang eingegangen. Allerdings weist das Material Schichten auf; es ist
nicht einheitlich. Die Überlieferungen mußten sich auf die Dauer in jeweils
wechselnde Geschichtsbilder einfügen; die Texte wurden dabei so umgeformt,
daß sie in spätere Fragestellungen hineinpaßten. Es kam zu Verkürzungen und

Erweiterungen; manches wurde auch ganz unterdrückt, weil es in den späteren
„Überbau" nicht mehr hineinpaßte. Hierher gehören die schon von Schacht
beobachteten Rückdatierungen; man versuchte sie ebenso bei Personen wie
bei Ereignissen.189 Aber diese Verschiebungen sind im allgemeinen leicht zu
erkennen.

Die Erzählelemente sind nicht identisch mit literarischen Motiven. Indem sie

auf Fragen antworten, die dem Publikum in den Sinn kommen konnten, sind sie

eher Bruchstücke eines imaginären Dialogs. Gesprächsfetzen aus diesem Dialog
drangen in den Text selber ein und konnten dann von einer Geschichte in die
andere übertragen werden; das ist es, was wir an Sure 5:29 beobachten
konnten.190 Daß ein Lehrender von seinen Hörern unterbrochen wird, ist bis heute im
Orient zu beobachten.191 Der qäss trat in der Umaiyadenzeit öffentlich auf, nicht
selten im Auftrag der Obrigkeit; er sollte den Menschen seines Glaubens die

189 Für Personen vgl. o. S. 470 f. mit Anm. 131 f., für Ereignisse Anm. 76 und 129.

190 Man betrachte auch die Übereinstimmung zwischen der Reaktion des Propheten auf eine

zu erwartende Blutrache („Wenn er ihn jetzt tötet, dann ist er wie er", nämlich ebenfalls ein

Mörder; s. o. S. 463) und der Reaktion des 'Abdallah b. 'Umar auf eine öffentliche Hinrichtung,
als er den Kopf des Toten auf einer Stange sieht: „Wer den getötet hat, ist (zur Hölle) verdammt"

(Ibn Hanbai 1946-1975: 8: 82 f. nr. 5708; vgl. dazu oben Anm. 115). Man mag versuchen, dies im
Sinne der alten Hypothese J. Schachts chronologisch zu ordnen, indem man das Prophetenhadlt
später ansetzt als das Dictum des Prophetengenossen. Jedoch kann es sich auch um eine lokale
Differenz handeln. Die Geschichte über Ibn 'Umar geht im übrigen nicht davon aus, daß der

Hingerichtete ein Mörder gewesen sei. Das ist auch in der Variante bei Ibn Hanbai 1946-1975: 8:

124 nr. 5754 nicht der Fall, wo die Szene selber in der gleichen Weise imaginiert ist (s. o. Anm.
132).

191 Ich habe es selber in Qum gesehen, wo Ayatollah Muntaziri, damals schon politisch
kaltgestellt, in seinem Hause einen kleinen Kreis von Studenten unterrichtete. Dasselbe war in der

guten alten Zeit der deutschen Orientalistik der Fall, als man noch nicht Bachelor-Kandidaten
mit pontifikaler Geste und „power-point" mit Lernstoff versorgte.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3): 447-488 483

„Tradition" ans Herz legen und dies bei Bedarf mit einer politischen Botschaft
verbinden.192 Er versuchte die Vergangenheit zu erklären, indem er sich in die

Erwartungen der Gegenwart hineinversetzte. Dabei konnten sich die Deutungsebenen

verschieben; wir haben gesehen, wie das Modell einer Frühzeit, in der die

ersten Menschen sich in einem religiösen Niemandsland moralisch und praktisch
zu orientieren versuchten, durch die Annahme einer Uroffenbarung an Adam

ergänzt (und zugleich gestört) wurde.193 Man empfand dies nicht als Systembruch;
vielmehr ging beides zusammen in das kulturelle Gedächtnis der Muslime ein.

Allerdings hatte dieses kulturelle Gedächtnis in jenem riesigen Raum, wo
der Islam sich ausbreitete, nicht überall die gleiche Gestalt. Tabari macht den

Sachverhalt deutlich, indem er die jüdisch-christliche Adam-Überlieferung mit
der iranischen vom Urmenschen Gayömart/Gayümart verknüpft.194 Dieser

Kulturvergleich ging nie ganz auf; für Gazzäli z. B. ist Kayümard nicht etwa der erste

Mensch, sondern ein Bruder des Seth.195 Wir haben diesen Exkurs hier gar nicht
berücksichtigt. Dagegen besteht Anlaß, sich zu fragen, ob die von uns behandelten

Überlieferungen im arabischsprachigen Raum heute noch nachwirken. „Dieser

Krieg hier in Libyen ist mein fünfter in vier Jahren. Aber er ist anders als alle

Kriege zuvor. Der Prophet hat ihn vorhergesagt. Daß ein Krieg kommt, mit dem

das Ende unserer Welt beginnt." So sagte ein Panzerschütze, eigentlich Elektriker

von Beruf, als er in der libyschen Küstenstadt Sirte (die ihren Namen von
unserer „Großen Syrte" hat) gegen die Eindringlinge von Da'is (ad-daula al-

islämiya fi l-'Iräq was-Sa'm), unserem IS, zu Felde zog.196 Der Bruderkrieg, in
dem er sich befand, trug für ihn endzeitliche Züge. Das hatte man schon einmal

zum Thema gemacht - tiefer vermutlich, aber erfolglos. Unser Panzerschütze

dachte nicht daran, sein „Schwert zu zerbrechen", und daß ihm wie seinem

Gegner, dem Töter wie dem Getöteten, die Hölle sicher sei, wird er wohl auch

nicht geglaubt haben. Wo hätte je ein kulturelles Gedächtnis die Menschen
davon abgehalten, weiteres Unheil zu stiften? Wer durch seinen Einsatz für
eine „gerechte Sache" ins Paradies zu kommen hofft, findet eher Gehör.197

192 Vgl. EI2: 4: 733-35 s. v. kass (Ch. Pellat); auch Pedersen 1948 und Athamina 1992, zuletzt

Armstrong 2017.

193 S. o. S. 455, 457.

194 Tabari 1879-1901: 1: 147, 3 ff. und 154, 2 ff. / übs Tabari 1989: 318 f. und 325 ff.
195 Vgl. Elr: 10: 345 ff. s. v. Gayömart (Mansour Shaki).
196 „Die Zeit" vom 14. Juli 2016, dort S. 13.

197 Endzeitliche Gedanken kursierten in der arabischen Welt auch 1967, nach dem Ende des

Sechstage-Krieges. Das lag daran, daß Moshe Dayan eine Augenklappe trug; auch der Daggäl, der

„Antichrist" der Muslime, wird als einäugig vorgestellt. Aber dieser Krieg war kein Bruderkrieg. - Ein
ähnlicher Querstand im kulturellen Gedächtnis ist im Alten Testament zu beobachten. Als die

Israeliten während Moses Abwesenheit am Sinai das Goldene Kalb verehrt hatten, soll dieser nach



484 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

Danksagung: Ich danke Johannes Thomann (Universität Zürich) für sein

Engagement und seine Unterstützung bei der redaktionellen Fertigstellung dieses

Beitrags.

Bibliographie

Abu Däwüd, Sulaimän b. al-As'at (2000): As-Sunan. Liechtenstein: Thesaurus Islamicus
Foundation.

Abu Nu'aim, Ahmad b. 'Abdallah al-lsfahänl (1932-1938): Hilyat al-auliyä' wa-tabaqät al-

asfiyä'. Kairo [Nachdruck Beirut: Dar al-kitäb al-'arabl 1967],

Aguadé, Jorge (1979): Messianismus zur Zeit der frühen Abbasiden. Das K. al-Fitan des Nu'aim
ibn Hammäd. Diss. Tübingen.

Armstrong, Lyall R. (2017): The Qussäs of Early Islam. Leiden: Brill.

Asatryan, Mushegh (2017): Controversies in Formative Shi'i Islam. The Ghulat Muslims and Their

Beliefs. London: Tauris.

Athamina, Khalil (1992): "Al-Qasas. Its Emergence, Religious Origin and Its Socio-political
Impact on Early Muslim Society". Studia Islamica 76: 53-74.

AzdT, Abu Zakarîyâ' Yazïd b. Muhammad al- (1967): Ta'rTh al-Mausil. Hrsg. von 'AIT HabTba.

Kairo: al-Maglis al-a'lä liä-su'ün al-islâmïya 1387 H.

Bachelard, Gaston (1937): La psychanalyse du feu. ["Paris, Gallimard 1949]; dt. Psychoanalyse
des Feuers. München 1985.

Bell, Richard (1991): A Commentary on the Qur'ân. Hrsg. von C. E. Bosworth und M. E. J.

Richardson. Manchester: University of Manchester (Journal of Semitic Studies Monograph
14).

Bezold, Carl (1883-1888): Die Schatzhöhle. Leipzig: Hinrichs.

Bork-Qaysieh, Waltraud (1993): Die Geschichte von Kain und Abel in der sunnitisch-islamischen
Überlieferung. Untersuchung von Beispielen aus verschiedenen Literaturwerken unter
Berücksichtigung ihres Einflusses auf den Volksglauben. Berlin: Diss. Freie Universität.

Busse, Heribert (2001): "Cain and Abel" In: EQ 1 270 ff.

Busse, s. auch unter Ta'labT.

Charles, Robert Henry (1902): The Book ofJubilees or the Little Genesis. Mit einer Einleitung von
G. H. Box. London: Society for Promoting Christian Knowledge.

Cone. Wensinck, Arent Jan (1936-1988): Concordance et indices de la Tradition musulmane.
Leiden: Brill.

Cook, David (2017): The Book of Tribulations: the Syrian Muslim Apocalyptic Tradition. Edin¬

burgh: Edinburgh Univeristy Press.

Crone, Patricia (1984): "JähilT and Jewish Law. The Qasämah". Jerusalem Studies in Arabic and
Islam 4: 153-201.

seiner Rückkehr zu den „Kindern Levi" gesagt haben: „Gürte ein jeglicher sein Schwert und

erwürge seinen Bruder, Freund und Nächsten." (Ex. 32:27) - eine Aufforderung zum Bürgerkrieg.
Aber die „Brüder" und „Nächsten" waren ja auch vom Glauben abgefallen.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3): 447-488 485

Cuypers, Michel (2007); Le festin. Une lecture de la sourate al-Mä'ida. Paris: Lethielleux.

Englische Übersetzung (P. Kelly 2009): The Banquet. A Reading of the Fifth Sura of the

Qur'an. Miami: Convivium Press.

Cuypers, Michel (2009): The Banquet: A Reading of the Fifth Sura of the Qur'an. Miami:
Convivium.

DahabT, Muhammad b. Ahmad ad- (1963-1965): Mizän al-i'tidäl fi naqd ar-rigäl. Hrsg. von 'All
Muhammad al-BigäwT. Kairo: Dar Ihyä' al-Kutub al-'arabîya 'Tsä al-Bäbf al-HalabT.

Ell=Houtsma, Martin Theodor (Hrsg.) (1913-1938): Encyklopädie des Islam: geographisches,
ethnographisches und biographisches Wörterbuch der muhammedanischen Völker.
Leiden: Brill.

El2 Bosworth, Clifford Edmund (Hrsg.) (1960-2009): The Encyclopaedia of Islam. Leiden: Brill.
EQ Encyclopedia of the Qur'än (2001-2006). Hrsg. von Jane Dämmen McAuliffe. Leiden: Brill.
GAS Sezgin, Fuat (1967-): Geschichte des arabischen Schrifttums. Leiden: Brill.
Gilliot, Claude (2013): "A Schoolmaster, Storyteller, Exegete and Warrior at Work in Khurâsân:

al-dahhâk b. Muzähim al-HilälT". In: Aims, Methods and Contexts of Qur'anic Exegesis.

Hrsg. von Karen Bauer. Oxford: Tauris, 311-392.
Gilliot, Claude (2014): "Mujähid's Exegesis. Origins, Paths of Transmission and Development of

a Meccan Exegetical Tradition in its Human, Spiritual and Theological Environment". In:

Tafsir and Islamic Intellectual History. Hrsg. von Andreas Görke und Johanna Pink. New

York: Oxford University Press, 63-112.
Gimaret, Daniel (1994): Une lecture mu'tazilite du Coran. Le Tafsir d'Abü 'Ali al-Djubbâ'î (m.

303/915) partiellement reconstitué à partir de ses citateurs. Louvain: Peeters. (Bibliothèque

de l'Ecole des Hautes Etudes. Sciences Religieuses. Vol. Cl).

Grämlich, Richard (1997): Weltverzicht. Grundlagen und Weisen islamischer Askese. Wiesbaden:
Harrassowitz. (Ak. Wiss. Mainz: Veröffentlichungen der Orientalischen Kommission 43).

HaitamT, 'Alf b. Abi Bakr al- (1982): Magma' az-zawä'id wa-manba' al-fawä'id. Nachdruck

Beirut: Dar al-Kitäb al-'arabT.

Häkim an-NaisäbürT, Muhammad b. 'Abdallah al- (1915-1923): Al-Mustadrak 'alä s-$ahihain.
Haidarabad: Dä'irat al-ma'ärif al-islämfya 1334-1342 H.

Hallfa b. Haiyät, Abu 'Amr al-'Usfurï (1966): At-Tabaqät. Hrsg. von Suhail Zakkär. Damaskus:

Wizärat at-Taqäfa was-siyäha wal-irSäd al-qaumT, Nr. 14.

HalTfa b. Haiyät, Abu 'Amr al-'Usfurï (1967-1968): At-Ta'rih. Hrsg. von Suhail Zakkär. Damaskus:

Wizärat at-Taqäfa was-siyäha wal-irsäd al-qaumT, Nr. 17.

Ibn 'Abdalbarr, Ydsuf b. 'Abdallah (um 1960): Al-Isti'äb fi ma'rifat al-ashäb. Hrsg. von 'AIT

Muhammad al-BigäwT): Kairo: Matba'at Nahdat Miçr.
Ibn al-AtTr, al-Mubärak b. Muhammad (1963): An-Nihäya figarib al-hadit wal-atar. Hrsg. von

Tähir Ahmad az-ZäwT. Kairo: 'Tsä al-BäbT al-HalabT.

Ibn Hagar al-'AsqalänT, Ahmad b. 'AIT (1907-1909): Tahdib at-Tahdib. Haidarabad: Dä'irat al-

ma'ärif an-NizämTya.
Ibn Hagar al-'AsqalänT, Ahmad b. 'AIT (1964-1967): Tabsir al-muntabih bi-tahrir al-MuStabih.

Hrsg. von 'AIT Muhammad al-BigäwT. Kairo: al-Mu'assasa al-Misnya al-'ämma lit-ta'lTf wal-
anbä' wan-nasr.

Ibn Hanbal, Ahmad b. Muhammad (1895): Al-Musnad. Kairo: al-Maktab al-lslämT.
Ibn Hanbal, Ahmad b. Muhammad (1946-1975): Al-Musnad. Hrsg. von Ahmad Muhammad

Säkir. Kairo: Dar al-ma'ärif (unvollständig).
Ibn Mäga, Muhammad b. YazTd (1952): As-Sunan. Hrsg. von Muhammad Fu'äd 'AbdalbäqT.

Kairo: 'Tsä al-BäbT al-HalabT 1352 H.



486 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

Ibn Mäga, Muhammad b. YazTd (2000): As-Sunan. Liechtenstein: Thesaurus Islamicus
Foundation.

Ibn Manzür, Gamäladdln Muhammad b. Mukarram (1955): Lisän al-'Arab. Beirut: Dar Sader.
Ibn Qutaiba, 'Abdallah b. Muslim (1969): Kitäb al-Ma'ärif. Hrsg. von Tarwat 'Ukäsa. Kairo: Dar

al-Ma'ärif.
Ibn Qutaiba, 'Abdallah b. Muslim (Pseudo-) (1967): al-lmäma was-siyäsa. Hrsg. von Tähä

Muhammad az-Zainï. Kairo: Mu'assasat al-HalabT.

Ibn Sa'd, Muhammad (1904-1917): Kitäb at-tabaqät al-kabir. Hrsg. von Eduard Sachau u. a.

Leiden: Brill.
Juynboll, Gauthier H. A. J. (1973): "The Date of the Great Fitna". Arabica 20: 142-159.
Juynboll, Gauthier H. A. (1991): "The Role of Mu'ammarün in Early Development of the Isnäd".

Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes 81: 155-175.

Juynboll, Gauthier H. A. J. (2007): Encyclopedia of Canonical HadTth. Leiden: Brill.
Khoury, Adel Theodor (1990-2001): Der Koran arabisch-deutsch. Übersetzung und wissen¬

schaftlicher Kommentar. Gütersloh: G. Mohn.

Kister, M. J. (1977): "The Battle of the Harra. Some Socio-Economic Aspects". In: Studies in

Memory of Gaston Wiet. Hrsg. von Myriam Rosen-Ayalon. Jerusalem: Institute of Asian and

African Studies.
Kramer, Gudrun (2005): Geschichte des Islam. Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung.
Lane, Edward William (1863-1893): An Arabic-English Lexicon: Derived from the Best and Most

Copious Eastern Sources. London: Williams and Norgate.
Lexikon der christlichen Ikonographie (1968-1976). Hrsg. von Engelbert Kirschbaum u. a. Rom/

Freiburg: Herder.

Littmann, Enno (1900): „Das Buch der Jubiläen". In: Apokryphen und Pseudepigraphen des

Alten Testaments. Zweiter Band: Die Pseudepigraphen des Alten Testaments. Edited by
E. Kautzsch. Tübingen: Mohr (Paul Siebeck), 31-119 [nachgedruckt 1921 und 1962],

Marzolph, Ulrich (2017): "An Early Persian Precursor to the Tales of Sindbäd the Seafaring
Merchant". Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 167: 127-141.

Muslim b. al-Haggäg (1955-1956): As-SahTh. Hrsg. von Muhammad Fu'äd 'AbdalbäqT. Kairo: 'Tsä

al-BäbT al-HalabT.

Nasä'T, Ahmad b. 'AIT b. Su'aib an- (2000): As-Sunan. Liechtenstein: Thesaurus Islamicus
Foundation.

Neuwirth, Angelika (2017): Die koranische Verzauberung der Welt und ihre Entzauberung in der
Geschichte. Freiburg: Herder.

Nu'aim b. Hammäd b. Mu'äwiya al-Huzä'T (1991): Kitäb al-Fitan. Hrsg. von SamTr Amin az-

ZuhairT. Kairo: Maktabat at-Tauhïd 1412 H.

Paret, Rudi (1971): Der Koran. Kommentar und Konkordanz. Stuttgart: W. Kohlhammer.
Pedersen, Johannes (1948): "The Islamic Preacher: wä'iz, mudhakkir, qäss". In: Ignace Gold-

ziher Memorial Volume I. Hrsg. von Samuel Löwinger und Joseph Somogyi. Budapest:
Globus Nyomdai Muintezet, 226-251.

Phenix, Robert R. (2013): "Adam's Offspring, Male and Female: Comparative Perspectives on a

Trajectory in Jewish, Syriac Christian, and Early Islamic Literature". In: The Bible, the

Qur'an, and Their Interpretation. Syriac Perspectives. Edited by C. Horn. Warwick: Abelian

Academic, 1-14.
Pregill, Michael (2008): "Isrä'Tliyyät, Myth, and Pseudepigraphy. Wahb b. Munabbih and the

Early Islamic Versions of the Fall of Adam and Eve". Jerusalem Studies in Arabic and Islam

34: 215-284.
Reckendorf, Hermann (1921): Arabische Syntax. Heidelberg: Winter.



DE GRUYTER ASIA 2019; 73(3); 447-488 487

RGGReligion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religions¬

wissenschaft (1998-2007). Vierte, völlig neubearbeitete Auflage. Hrsg. von H. D. Betz u. a.

Tübingen; Mohr Siebeck.

Robinson, Chase (2000): Empire and elites after the Muslim conquest. Cambridge: University
Press.

Rotter, Gernot (1992): Die Umaiyaden und der Zweite Bürgerkrieg (680-692). Wiesbaden:

Steiner. (Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes; Bd. 45, Nr. 3).

Sidersky, David (1933): Les origines des légendes musulmanes dans le Coran et dans les vies

des prophètes. Paris: Geuthner.

Speyer, Heinrich (1931): Die biblischen Erzählungen im Qoran. Gräfenheinichen 1931. [Nach¬

druck 1961. Hildesheim: Olms.].
Stillman, Norman A. (1974): "The Story of Cain and Abel in the Qur'an and the Muslim

Commentators. Some Observations". Journal of Semitic Studies 19: 231-239.
TabarT, Muhammad b. GarTr at- (1879-1901): Annales Ta'rïh ar-rusut wal-mulük. Hrsg. von

Michael Jan de Goeje. Leiden: Brill.
TabarT, Muhammad b. GarTr at- (1954-): At-TafsTr= Garni' al-bayän 'an ta'wTI äy al-Qur'än. Hrsg.

von Mahmud Muhammad Säkir. Kairo: Dar al-ma'ärif (unvollständig).
TabarT, Muhammad b. GarTr at- (1989): The History of al-tabarï. Bd. I: From the Creation to the

Flood. Translated and annotated by Franz Rosenthal. Albany, NY: State University of
New York Press.

TabarT, Muhammad b. GarTr at- (1991): The History of al-tabari. Bd. Ill: The Children of Israel.

Translated and annotated by William M. Brinner. Albany, NY: State University of New York

Press.

Talaat, Sia (1929): Die Seelenlehre des Korans mit besonderer Berücksichtigung der Termino¬

logie. Diss. Halle.

Talaat, Sia (1929): Die Seelenlehre des Korans (mit besonderer Berücksichtigung der Termino¬

logie). Halle (Saale): John.

Ta'labT, Abu Ishäq Ahmad b. Muhammad b. IbrähTm at- (2006): 'arä'is al-magälis. Übs. und

komm, von Heribert Busse u. d. T. Islamische Erzählungen von Propheten und
Gottesmännern. Wiesbaden: Harrassowitz. (Diskurse der Arabistik 9).

Ta'rîh Bagdad Ahmad b. 'AIT al-HatTb al-BagdädT (1931): Ta'rTh Bagdad. Kairo: Maktabat al-

HängT.

Tayob, Abdulkader (1993): "An analytical survey of al-tabarï's exegesis of the cultural symbolic
construct of fitna". In: Approaches to the Qur'än. Hrsg. von G. Hawting und Abdul-Kader A.

Shareef. London: Routledge, 157-182.
TG van Ess 1991-1997.
Torrey, Charles Cutler (1892): The Commercial-Theological Terms in the Koran. Leiden: Brill.
Ullmann, Manfred (1970): Die Medizin im Islam. Leiden: Brill. (Handbuch der Orientalistik, Erste

Abt., Ergänzungsband VI. Erster Abschnitt).
van Ess, Josef (1961): Die Gedankenwelt des Härit al-Muhâsibï. Bonn: Selbstverlag des Orien¬

talischen Seminars der Universität Bonn (Neue Serie 12).

van Ess, Josef (1971): Frühe mu'tazilitische Häresiographie. Zwei Werke des Näsi' al-akbar (gest.

293 H.). Wiesbaden: Steiner (Beiruter Texte und Studien 11).

van Ess, Josef (1972): Das Kitäb an-Nakt des Nazzäm. Göttingen: Vandenhoek und Ruprecht.
(Abh. Ak. Wiss. Göttingen, Phil.-Hist. Klasse ill 79).

van Ess, Josef (1991-1997): Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Eine

Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam. Berlin: Walter de Gruyter. [Engl. Übs.

Leiden: Brill 2016-2019.].



488 — van Ess: Unfertige Studien DE GRUYTER

van Ess, josef (2001): Der Fehltritt des Gelehrten. Die „Pest von Emmaus" und ihre theologi¬
schen Nachspiele. Heidelberg: Winter,

van Ess, )osef (2014): „Neue Fragmente aus dem K. an-Nakt des Nazzäm". Oriens 42: 20-94.
van Ess, Josef (2016): „Unfertige Studien 1. Wer sind und was bedeutet al-märiqa ?". Asiatische

Studien 70: 1389-1431.
van Ess, Josef (2018a): Kleine Schriften. Ed. by Hinrich Biesterfeldt. Leiden: Brill,
van Ess, Josef (2018b): „Unfertige Studien 4. Skrupelhaftigkeit". Asiatische Studien 72:

909-1005.
van Ess, Josef (2019): „Unfertige Studien 5. Angeberei und Sufikleidung". Asiatische Studien 73:

121-147.

Wansbrough, John (1977): Quranic Studies. Sources and Methods of Scriptural Interpretation.
Oxford: Oxford UP.

Yahuda, Abraham Shalom (1948): "A Contribution to Qur'än and HadTth Interpretation". In:

Ignace Goldziher Memorial Volume I. Hrsg. von Samuel Löwinger, Joseph Somogyi. Budapest:

Globus Nyomdai Muintezet, 280-308.
ZamahsarT, Mahmüd b. 'Umar az- (1945): Al-Fä'iq figarTb al-hadit. Hrsg. von 'Alf Muhammad al-

BigäwT und Muhammad Abu 1-Fadl Ibrahim. Kairo: Dar Ihyä' al-Kutub 1364 H.

Supplementary Material: The online version of this article offers supplementary material
(https://doi.org/10.1515/asia-2020-0003).


	Unfertige Studien 6 : der Brudermord des Kain aus theologischer Sicht

