
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 72 (2018)

Heft: 1

Artikel: Über die Idee und das Wirkliche (Teil III)

Autor: Woldering, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772562

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772562
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2018; 72(1): 269-294

Guido Woldering

Über die Idee und das Wirkliche (Teil III)

https://doi.org/10.1515/asia-2018-0002

Zusammenfassung: Dieser Beitrag ist der abschliessende dritte Teil der

Übersetzung der Summe von Ishibashi Ningetsus (TufSSÜ, 1865-1926) poetologi-
schen Überlegungen. Die literaturhistorische Bedeutung des Texts besteht in der

Einführung eines weder regional noch historisch eingeschränkten, ausserdem

auch alle Textsorten einschliessenden Konzepts der „Poesie" (shi f#), das sich

klar vom klassischen Begriff der Schriftgelehrsamkeit (bungaku unterscheidet.

Die japanische Literatur entwickelt sich damit zu einem vollwertigen
Bestandteil eines autonomen Feldes „Kunst". Eine weitere Leistung des Sö jitsu
ron besteht in der Integration traditioneller japanischer und moderner europäischer

theoretischer Ansätze. Das macht den Text zu einem Meilenstein auf dem

Weg zu einer selbständigen japanischen wissenschaftlich-theoretischen
Auseinandersetzung mit der eigenen Literatur.

Stichworte: Literaturtheorie, Intertextualität, Literaturbegriff, Textsorten

8 Feilen und Schmieden1

Ausdrücke wie „Feilen" und „Schmieden" werden von den Leuten häufig im Mund

geführt. Doch klopft man deren Aussagen daraufhin ab, was denn die Hauptsache
bei diesem Feilen und Schmieden sei, so sind sie verdutzt und haben nichts zu
antworten. Insbesondere erkennt man nicht, dass die Notwendigkeit des Feilens

und Schmiedens an der Poesie eben in jener einen Kunstfertigkeit ihre Rechtfertigung

findet, die Idee und das Wirkliche aufeinander abzustimmen.2 Statt sich in

1 „Feilen" für suikö ft® („drücken oder schlagen"), bildlicher Ausdruck der Frage, welcher
Ausdruck am besten passt); „Schmieden" für tanren ®sä, bildlicher Ausdruck der intensiven
Materialbearbeitung. Tanren ist eine weitere terminologische Leihgabe aus dem Kien shiwa

(Kien-Ikeda 1972 [1771]: 185).

2 Logisch konsistenter müsste es wohl heissen „im Ergebnis der Kunstfertigkeit ihre Rechtfertigung

findet".

Originaltitel: Sö jitsu ron Sf-Hsm, von Ishibashi Ningetsu

Guido Woldering, Frankfurt am Main, Germany. E-mail: guido.woldering@outlook.de



270 — Guido Woldering DE GRUYTER

seinem Text ganz dem Wirklichen zu verschreiben, möge man dieses lieber in einen

hohen und weiten Entwurf überführen und so zu einem Text mit Kunstcharakter
kommen. Statt sich in seinem Text von der Idee wegtragen zu lassen, möge man
dies lieber unter Rückgriff auf niedere und erdnahe menschliche Gefühle3 in das

Leben von Seele und Geist übertragen.4 Erst, wenn man dies erreicht hat, kann man
Willkür und Leichtfertigkeit meiden, stattdessen ausgeglichen sein und in sich

ruhen; dann ist es zu schaffen, dass die Sprache nicht aufdringlich ist, sondern

sanft und harmonisch. Diejenigen, welche nur die Oberfläche der Begebenheiten
und Dinge5 abbilden, sind nicht in der Lage, deren wahre Gestalt6 zu ergründen.
Dass die Mehrzahl der Dichtungen der Ming-Menschen7 nicht rein und ausgeglichen8

sind, liegt daran, dass sie sich in der Oberfläche verloren haben. Der Hauptinhalt

dessen, was ich mit Feilen und Schmieden meine, besteht in der Tat aus

nichts anderem als Idee und Wirklichem. Ich fordere, dass auch der Blickwinkel,
von dem aus man die Poesie9 kritisiert und beurteilt, sich hauptsächlich auf die

Geschicklichkeit beim Ausgleich zwischen Idee und Wirklichem fokussieren sollte.

Die Kritiker der Gegenwart (besonders diejenigen, welche Romane kritisieren)
sprechen nach einem kurzen Blick von Angenehmem, von Unausgereiftem und
wollen ohne jedes Mass in Lob und Tadel die Zügel schiessen lassen. Wie gewaltig
sind doch die Irrtümer, die daher rühren! Auf jenem Podium der Literaturkritik,10

selbst bei den Autoren der Shigarami zöshi,n die als die hoch aufragende Kiefer im

3 „Menschliche Gefühle" für ninjö Afflf, was seit Tsubouchi Shöyös Shösetsu shinzui (1885/86)

prägnant die Natur des Menschen bezeichnet.

4 Erneut bezieht Ishibashi sich auf Hahns Deutsche Poetik (1879).

5 „Begebenheiten und Dinge" für jibutsu was hier als Abkürzung für die in Abschnitt 4

(„Gebiet des Menschen und Gebiet der Poesie" diskutierten Begriffe jinji AV („menschliche
Begebenheiten") und jinbutsu („Personen") zu verstehen ist.

6 „Wahre Gestalt" für shinsö Jspjfl.

7 „Min-Menschen" für Min-jin Bf] A, die chinesischen Dichter der Ming-Dynastie (1368-1644).

8 „Rein und ausgeglichen" für junsui chüsei M#IT,IE.
9 „Poesie" für shigaku („Gelehrsamkeit von der Dichtung").
10 „Podium der Literaturkritik" für bungaku no hyöron dan eine dem Begriff
bundan AfÜ („literarisches Podium") nachgebildete Bezeichnung. Auch diese Begriffsbildung,
welche die Literaturkritik ebenso wie die Literatur in die Nähe darstellender Künste bringt,
unterstützt die Vorstellung, dass literaturkritische (-theoretische) Texte als Kunstwerke
anzusehen sind.
11 „Shigarami zöshi" ffMM (Titelvarianten: Bungaku hyöron Shigarami zöshi AlpfWlm Lzb G A
MM, Shigarami zöshi L i* G AMM, Shigarami zöshi Mfr b Zf-MM): 1889 von Mori Ögai 3^M§:A

(1862-1922) gegründete Zeitschrift, die unter der Führung ihres Gründers bis August 1894 in
insgesamt 53 Nummern literaturkritische Artikel der Gruppe Shinseisha („Gesellschaft
der neuen Stimme", Akronym „S.S.S.") veröffentlichte. Die wichtigsten Mitglieder dieser Gruppe

waren Ochiai Naobumi ï^'ê'itA (1861-1903), Koganei Kimiko (1870-1956),

Inoue Michiyasu (1866-1941) und Miki Takeji (1867-1908). Nummer 1 der



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil III) — 271

Mischwald verehrt,12 als das edle Ross inmitten einer Schweineherde13 angesehen

werden, deren Blick stets kühl bleibt und doch intensiv ist,14 begegnet man doch in
Diskussionen von Theaterstücken, die einen grossen Teil deren Studien der Poesie15

Zeitschrift enthält 18 Texte, von denen sich 7 mit Fragen der Dramentexte beschäftigen (worauf
Ishibashi im Folgenden durch die Bemerkung „welche einen grossen Teil ihrer Studien der

Poesie ausmachen" Bezug nimmt).
12 „Hoch aufragende Kiefer" für kyöshö WSi, ursprünglich ein aus Namensbestandteilen von
Wang Zijiao rE-T-fl (jap. Ö Shikyö) und Chi Songzi (jap. Seki Shöshi) gebildetes

Kompositum, das zwei als Heilige verehrte Figuren des chinesischen Altertums zu einer Allegorie

der Unvergänglichkeit und der Unsterblichkeit zusammenfasst. Im Zusammenhang mit
„Mischwald" wird hier die wörtliche Bedeutung des Kompositums aktiviert, wodurch der
Ausdruck ungleich weniger pathetisch wirkt als von seinem Schöpfer beabsichtigt. Diese „Demontage"

bringt einen leicht ironischen Ton in den Text.
13 Der bildliche Ausdruck ist anderwärts nicht verifizierbar und wohl von Ishibashi spontan
gebildet.
14 Den Anspruch des klaren Blickes zitiert Ishibashi aus dem programmatischen Vorwort
„Shigarami zöshi no honryö wo ronzu ([Über die Hauptaufgabe der

Shigarami zöshi]) von Nummer 1 der Shigarami zöshi (Oktober 1889) (Mori 1889a). Mori Ögai

legt dort dar, dass angesichts der stürmischen Entwicklungen der zeitgenössischen japanischen
Literatur kritische Betrachtungen notwendig seien, vielfach aber von traditionellen chinesischen

und japanischen Auffassungen oder gar nur vom persönlichen Geschmack der Kritiker

geprägt seien und demgegenüber Shigarami zöshi, klaren Massstäben der europäischen Ästhetik

{shinbi gaku ÏFH^) folgend, mit ungetrübtem Auge Urteile fällen wolle (NKiBT 11: 358-360;
OGZ 16: 25-28).
15 „Studien der Poesie" für shigaku In der Yomiuri shinbun vom 31. Okt. 1889 veröffentlichte

ein Anonymus (Ichi Daigakusei — „ein Universitätsstudent") unter dem Titel
„Shigarami zöshi no niki LÄ5 bfy-W&tOHnJ" ([Zweierlei Sonderbarkeiten der Shigarami
zöshi]) eine Kritik an der Shigarami zöshi und hält ihr vor: (1) Nur zwei Fünftel der japanischen
Literatur seien Dramen, aber unter den 18 Beiträgen der Nr. 1 haben 17 direkten Bezug zur
dramatischen Literatur. Das sei unverhältnismässig. (2) Die Mehrheit der Beiträger seien Mediziner.

Die lapidare Feststellung mag die Vorstellung implizieren, dass das Verfassen von Literatur
idealerweise dem professionellen (keinem anderen Beruf nachgehenden) Autor überlassen

bleiben sollte. Da dies aber nicht explizit gesagt wird, bleibt die Feststellung substanzlos. Zu

dieser substanzlosen Feststellung nimmt Mori gar nicht erst Stellung. Dafür rechnet er dem

„Universitätsstudenten" in „Shigarami zöshi to geki to ([Shigarami zöshi, die

dramatische Literatur und anderes] im November 1889 (Yomiuri shinbun; Mori 1889d) die
Haltlosigkeit der von jener behaupteten Zweifünftel-Relation der Dramatik gegenüber anderen
Textsorten vor. Dass Ishibashi hinter dem Pseudonym „Universitätsstudent" steckt, liegt
angesichts der für Ishibashi untypischen Substanzlosigkeit des Punktes (2) fern. Doch mag er sich
durch Punkt (1) des „Universitätsstudenten" angeregt gesehen haben, als er in Nr. 67 (1889) der
Kokumin no tomo in seinem Beitrag „Bungaku hyöron Shigarami zöshi

([Literaturkritiken Shigarami zöshi], KnT 5: 36-37; INZ 3: 95-96) kritisierte, dass Mori keine
Rücksicht auf die Frage genommen habe, ob ein Text für eine Aufführung gedacht sei oder

nicht. Im letzteren Fall handele es sich doch nicht um echte Dramen, sondern um „Literaturdramen"

(riteratsüru dorama ;>CHHÄ [bun'en gikyoku]), so dass sie aus der Diskussion



272 Guido Woldering DE GRUYTER

ausmachen, der Idee und dem Wirklichen mit einseitigem Blick! Um wieviel mehr
ist dies bei anderen, minderen Kritikern der Fall! Bei ihnen reicht es von vorneherein

nicht zu einer Teilnahme an der Diskussion über die Poesie. Seit alters war den

Menschen, die den Hauptinhalt des Feilens und Schmiedens verstanden, bei der

Disposition des Gesamtwerkes16 eine zwischen Idee und Wirklichem ausgleichende
Gestaltung eine Selbstverständlichkeit, doch wenn sie dies auch bei Schriftwerken

aus nur einem Ausdruck oder einer Zeile versuchen, fürchten sie, alleine schon an
der Abbildung des Gegenstandes17 zu verzweifeln. Wie sollte aber Poesie wie in
Wang Mojies „Über die weite Marsch fliegt ein weisser Reiher, im tiefen Schatten

der sommerlichen Bäume zwitschern goldene Buschsänger-Vögel"18 ihren

ausgeschlossen bleiben könnten. Mori entgegnet auf diesen Kritikpunkt in „Futatabi geki wo

ronjite yo no hyöka ni kotau StTJOSrlH ([Erneut das Drama erörternd

antworte ich auf die zeitgenössischen Kritiker], Shigarami zöshi 3, Dez. 1889; Mori 1889c), er

habe bei der Auswahl der behandelten Texte die formale Anlage der Texte in den Mittelpunkt
gestellt. Im Übrigen seien Bedingungen für Bühnenaufführungen nach Zeit und Ort so

verschieden, dass Unaufführbarkeit in einem Land zu einer Zeit den Text nicht zu einem „Literaturdrama"

machen könne. Diese Replik Ögais ignoriert Ishibashi und impliziert hier erneut, dass

durch den Einbezug von „Literaturdramen" in Nummer 1 der Shigarami zöshi die Zahl künstlich
hoch sei, geht also nicht auf Moris Argumente ein.

16 Das deutsche Wort „Disposition" verschriftet Ishibashi hier nicht nach dem weiter oben

besprochenen Muster (etwa mit jisupojishon fSUi [közö]), sondern mit einfachen Silbenzeichen

zu jisupojishion 7. Ishibashi zitiert das Wort „Disposition" und sinngemäss

das mit ihm verbundene Konzept wiederum aus Deutsche Poetik (1879) von Werner
Hahn. Im vierten Abschnitt der Deutschen Poetik erklärt Hahn; „Das Dichtwerk soll (wie jedes
Kunstwerk §. 14) ein Ganzes sein: ein in sich Geschlossenes; ein Gedankengang ohne Anknüpfung

nach aussen, ohne Entlehnung von dorther und ohne Beziehung darauf; [..] Das Gesetz,

nach dem ein Gewebe dieser Art geschaffen wird, nennt man „poetische Disposition". Die

poetische Disposition ist eine Richtung der Schönheit am Dichtwerk; und zwar diejenige, die
das Aeussere des Dichtwerkes (d.h. die sprachliche Gestaltung) und ferner, die das Ganze des

Dichtwerkes (d.i. den Aufbau zum Ganzen) betrifft. Sie stellt das harmonische Füreinander
und Durcheinander aller Glieder dar (§. 17) und ist unmittelbar ein Theil des Dichtens; [..] Der

Gegenstand der Poesie ersteht aus Gefühl und Gedanke des Menschen. Die Stufen seiner

allmäligen Entwicklung, seiner Heranbildung zu einem Gegenstand der Poesie, sind innere
Stufen des Seelen und Geisteslebens. [..] „Poetisch bearbeiten" heisst; nach dem Wesen der

Schönheit bearbeiten. Und „poetische Disposition" ist; Gedanken gestalten nach dem Wesen

dieser letzteren, der Schönheit, so dass, wenn die Disposition sich verwirklicht, das Gedicht

selbst entsteht." (Hahn 1879; 219-220).

17 „Abbildung des Gegenstandes" für busshö %
18 „Wang Mojie" (sinojap. Ö Maketsu) FEIfifn: Wang Wei FE^t (ca. 699-759), chinesischer
Dichter der Tang-Dynastie. Ishibashi zitiert hier (durch Inversionszeichen in kanbun umgeformt)

die Verse 3 und 4 aus dem Gedicht „Jiyu Wangchuan-zhuang zuo fjISWjllKfP"
([Gedichtet in meinem Hause von Wangchuang nach einem langen Regen]). Das formenstreng

in 8 reimenden Versen zu 7 Silben verfasste Gedicht (Typ „qiyanlü -bis#") beschreibt
die Idylle, in die sich der Erzähler vom Weg der politischen Karriere aus zurückgezogen hat.



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil III) 273

Sinn19 ausschliesslich in Reiher und Buschsänger-Vögel übertragen? Bei [Versen]

wie „Sein Umriss bewegt sich so, als sei jemand um die Ecke herbeigekommen. Man

wird gar eifersüchtig auf die Schmetterlinge, die wegen des schwingenden Duftes

herbeikamen." von Gao Qingqiu20 oder „Auf herbstlichem Felde blühen in wilder
Pracht von tausenderlei Farben die Blüten - eine Zeit, in der ich vielerlei bedenke"

von Tsurayuki21 bemerkt man, dass sich hinter der Anlage von stiller Einfachheit22

ein unausgesprochener emotionaler Nachklang verbirgt. [Das gilt] auch [für Texte]

wie die folgenden: ^„Vom Süden her kommt Wind auf/jene Sämlinge dort bekommen

Flügel." (Tao Yuanming)24„Als der alte Fischer sein Netz einholte,/waren darin
mehr rote Ahornblätter als Fische." (Bussan)25„Frühling ist es nun. Feiner Dunst um

In kaldkudashi lauten die zitierten Verse: Mömö suiden ni hakuro tobu, in'in kaboku ni kori

saezuru Pi* K;k»fJjtI§. (Wang-Chen 1997 [759J-V: 444).
19 „Sinn" für i M-
20 „Gao Qingqiu (sinojap. Kö Seikyü)" Ii: der chinesische Dichter Gao Qi it(1336-
1374). Ishibashi zitiert hier (durch Inversionszeichen in kanbun umgeformt) aus dessen Gedicht

„Linjia taohua ([Die Pfirsichblüten des Nachbarhauses]). Gao beschreibt einen
Pfirsichbaum am benachbarten, östlich gelegenen Haus, der sich wegen des niedrigen Zaunes ohne

Hemmungen in den Garten des Betrachters hinüberzuneigen und diesen aufreizend
anzuschauen scheint. Der Nebentrakt des benachbarten Hauses sei fest verschlossen, es sei niemand

zu sehen, weswegen die Pfirsichblüten ganz dem Genuss des lyrischen Ichs überlassen seien.

An diese Darstellung schliesst sich die im Folgenden in kakikudashi zitierte Passage an: Kage

ugoite hito no oru wo utagai, kö yuraide chö no tazunuru wo netamu Ait, SSPS-Ï#.
An die zitierte Passage anschliessend schildert Gao Qingqiu, dass angenehmer Frühlingswind
bisweilen Pfirsichblütenblätter zu ihm wehe und diese seinen Ärmel wie zur Erwiderung der

Zuneigung zu streifen schienen (ZKKTS 3: 515).

21 „Tsurayuki" Jt£: Ki no Tsurayuki fSJtiè. (ca. 868 - ca. 945). Ishibashi zitiert (in einer

orthographischen Variante) das waka Nr. 583 aus dem Kokin wakashü TÈf4~fPSfc!il (Sammlung

japanischer Lieder aus alter und neuer Zeit, ca. 914), das im Original wie folgt lautet: Aki no no ni /
midarete sakeru / hana no iro no/ chigusa ni mono wo/omou koro kana fc# (D<D?i-tz.tlX è ft 5

<" A (NKBT 8: 218). Übersetzung: „For me these are days / when

my musings are as varied / as colors of flowers / blooming in mingled beauty / all through an
autumn meadow." (McCullough 1985: 340).

22 „Stille Einfachheit" für heitan („flach und seicht").
23 Im Original sind die folgenden vier Zitate in einen erst nach den Gedichten endenen Satz

integriert. Der Übersichtlichkeit halber ergänze ich hier ein im Original nicht enthaltenes
Prädikat.

24 Tao Yuanming (sinojap. Tö Enmei) PfMSfj ist der von Ishibashi in Klammem gegebene

Dichtername des Chinesen Tao Qian PS3Î (365-427). Ishibashi zitiert hier in japonisierter Form
das Gedicht Shiyun ([Zeitläufte]), in dem Tao Qian seine Eindrücke bei einem morgendlichen

Spaziergang schildert. In japonisierter Form lautet das Original: Minami yori kaze ari, ka

no shinbyö ni tsubasa TTJIHÉ S, „Suddenly a wind comes from the south / And gives

wings to the new sprouts." (Tao/Chang 1954 [427]: 12).

25 „Bussan" {A ill meint Bussan dö (AlilS, den Dichternamen des Murakami Kö ftJiiiJ
(1810-1879). Das Gedicht chinesischen Stils (kanshi (HS#), aus dem Ishibashi hier zitiert, ist



274 — Guido Woidering DE GRUYTER

den namenlosen Berg." (Bashö)26„Wenn man Fetzen von dunkelvioletten oder

traubenvioletten Stoffen, die man in ein Heft eingelegt hatte, wiedergefunden hat.

Oder auch wenn man an einem Tage, an dem es ununterbrochen regnet und man
Mussestunden hat, den Brief eines Menschen, für den man einst etwas empfunden

hat, sucht und wiederentdeckt." (Sei Shönagon)27 Wären diese nicht aus dem Pinsel

von Menschen geflossen, die ein vom Himmel gegebenes poetisches Genie in sich

tragen oder dem tiefsten Geheimnis der Poesie auf den Grund gegangen sind, so

hätten sie nicht als Verse mit einem derartigen emotionalen Nachklang, eleganter
Melodie und Bildhaftigkeit28 zutagetreten können. Letztendlich: Wie sollte man
das, was ich emotionalen Nachklang nenne, was ich elegante Melodie nenne,

was ich Bildhaftigkeit nenne, erreichen, wenn man das Feilen und Schmieden

beiseiteliesse? Um zu erhärten, was ich gesagt habe, will ich im Folgenden eine

grosse Zahl von Beispielen (zumeist aus Romanen)29 anführen. Dabei handelt es

sich allerdings nur um sehr kurze Passagen und ich habe sie wahrlich nicht von
ihrer Situierung in der Gesamtanlage her betrachtet. Nein, die Kunstfertigkeit der

Dichtung bei der Gestaltung des Gesamtwerkes mit einzubeziehen, würde mir der

zur Verfügung stehende Platz schliesslich nicht verstatten.

enthalten in Murakamis Sammlung Bussan dö shishö („Auszüge aus den Gedichten

des Meisters Bussan", 1852) und trägt den Titel „Tochü shoken lÉ'PBffÂ" ([Was unterwegs

zu sehen war]; Band 1, Seite 2a). Das Gedicht schildert die Szene eines herbstlich kalten
Abends an einem Teich, auf dem ein Fischer im letzten Schein der Abendsonne sein Netz aus

dem stillen Wasser einholt. Die zitierte Passage lautet: Gyoö ami wo aguru tokoro, köyö uo yori
öshi (Murakami-Fujikawa 1989 [1852]: 420).

26 „Bashö": der Haiku-Dichter Matsuo Bashö (1644-1694). Ishibashi zitiert hier ein

haiku-Gedicht, das Bashö in verschiedene Sammlungen integriert hat, unter anderem in das

Reisetagebuch Nozarashi kikö if c? b LlSf? (Exposure in the fields, 1687): Haru nare ya / na mo

nald yama no / usu-gasumi t> Die 1687 fertiggestellte Version ist die

vierte Überarbeitung des ersten Manuskriptes. NKBT 46 gibt an, dass in früheren Versionen statt

usu-gasumi („feiner Dunst") asa-gasumi („morgendlicher Dunst") gestanden habe, zitiert aber

unverständlicherweise dieses haiku nicht in der von Bashö offensichtlich beabsichtigten
Endversion mit usu-gasumi, sondern mit der von Bashö verworfenen Variante mit asa-gasumi (vgl.

NKBT 46: 26).

27 Zitat aus Abschnitt 30 („Suginishi kata omoishiki mono", „Dinge aus vergangenen Zeiten,

die wehmütige Erinnerungen wecken") des Malura no söshi (um 1000) von Sei Shönagon (NKBT

19: 72). In der Übersetzung: „Wenn man tiefblau und zartlila gefärbte Stoffschnipfel in einem

Notizbuch eingepresst findet. Wenn man an einem regnerischen Tag voll Musse den Brief eines

Menschen aufstöbert, dem man damals seine Gefühle geschenkt hatte." (Sei/Amold-Kanamori
2001 [um 1000]: 96-97).
28 „Elegante Melodie" für füin JEU, „Bildhaftigkeit" für güi Küh
29 „Romane" für shösetsu /MST



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil III) 275

Zwar hat man in die Blumenbank mit Bedacht Erde gegeben und die Blumen darin
eingepflanzt, doch da man sie von der vertrauten Erde von Yoshino getrennt und in nicht
vertraute Erde aus der Hauptstadt gepflanzt hat, sind sie alsbald verdorrt, und ihre

Farbe hat sich in Violett ohne Frische verwandelt, so dass sie schliesslich der Missachtung
anheimfielen und man sie im grossen Kessel verbrennen liess, was sicherlich auch die

Blumen traurig und bedauernswert empfunden haben werden. (Keisei Uta Shamisen)30

Dazu sagt die Kritik31: [Der Text] tritt vom Wirklichen her in die Idee ein, erweckt

Unbelebtes mit Leben und lässt Niedriges und Erdnahes in überlegen Schönes

übergehen.

Er erfreute sich daran, vom Reiswein so betrunken zu werden, dass er wie ein Orang-Utan
mit den Armen kraulte, und seine Füsse flatterten wie ein Wandbehang [im Winde]."
(.Saikaku okimiyage)32 „Sein Sohn hatte, bis er achtundzwanzig wurde, noch nicht einmal
seinen Fuss auf die Matte eines Bordelles gesetzt, und noch heute kommt er mit jenem
seidenen Lendenschurze aus, welchen man ihm im Alter von sieben Jahren für das Erste

Schreiben33 gekauft hatte, (desgleichen)34

30 Zitat aus Band 3 des bereits erwähnten Keisei uta Shamisen ItV NttV ([Lieder eines

Freudenmädchens zur Laute], 1732) von Ejima Kiseki. In dieser Passage vergleicht die aus der

Provinz Mikuni in die Hauptstadt Edo „verpflanzte" Prostituierte ihr Schicksal mit dem aus

Yoshino stammenden, in eine Blumenbank verpflanzten Kirschbäumchen (KNBT 5: 475).

„Yoshino" WBf ist ein Gebiet bei Nara, berühmt für die Pracht seiner Kirschbäume.

31 „Dazu sagt die Kritik" für Hyö iwaku If El, eine Formulierung, die in ihrer unpersönlichen
Art Objektivität beansprucht, aber Ishibashi selbst meint.
32 „Saikaku okimiyage" (Saikaku's Parting Gift): 1693 gedruckter Text des Ihara
Saikaku TkJSHtl (1642-1693). Kern des Textes sind 15 Geschichten um der Liebe verfallene

Männer. Ishibashi zitiert hier aus Abschnitt 2 in Heft 3 (NMZ 2: 690), in dem es um die

Enteignung des lasterhaften Vaters durch seinen sittenstrengen Sohn geht. In der Übersetzung

von Robert Leutner: „He likes to get so drunk that his legs wobble like a hanging scroll flapping
in the wind and his arms flail around like a drunken orangutan swimming a crawl stroke."

(Ihara/Leutner 1975 [1693]: 385-386). Leutner weist auf die sprachliche Komplexität der Passage

hin. Zum einen zitiert Saikaku hier aus dem Nö-Theaterstück Shöjö („Orang-Utan", Verf.

angeblich Zeami Motokiyo, 1363-1443) die Vorstellung des Orangutans als Bild der Volltrunkenheit.

Zum anderen ist im Original das Wort für „Füsse" (ashimoto) auch auf das untere Ende

des Wandbehanges zu beziehen. Und schliesslich lässt sich die Phrase „Er erfreut sich daran"
auch auf den Wandbehang beziehen.

33 „Erstes Schreiben" für kakizome lrïUÛ>, eine Zeremonie der ferakoya-Schulen (Grundschulen

für Kinder der Edo-Zeit), bei der die Schüler am 5. Tag des neuen Jahres in der Schule ihre
Schreibfertigkeiten in Wiederholungsübungen unter Beweis stellen mussten. Es war Brauch,
dass Verwandte dem Schüler zu dieser Zeremonie einen neuen Lendenschurz (fundoshi)
schenkten.

34 Weiteres, diesmal allerdings inakkurates Zitat aus Saikaku okimiyage (Saikalai's Parting Gift),
Abschnitt 3-2 (NMZ 2: 690). In Ishibashis Zitat fehlt die von Robert Leutner korrekt übertragene
Erwähnung der Tante im Stadtteil Nakabayashi: „His son, though, had never trodden the mats
of a brothel, even though he was twenty-eight. When the son was seven, an aunt in



276 — Guido Woldering DE GRUYTER

Dazu sagt die Kritik: Diese beiden Abschnitte treten von der Idee aus in das

Wirkliche ein und geben auf geschickte Weise eine Vorstellung35 von gesamten
Lebenswandel, den Vater und Sohn pflegen.

Sie zählte sechzehn lahre,36 und als Kirschblüte wäre sie die Hochblüte von Ueno, als

Mond so rein wie die Umrisse des Mondes über dem Sumida-Flusse gewesen.37 Eine solch
schöne Frau gibt es eigentlich gar nicht! Die Zeit aber war eine andere als die jenes
Narihira mit seinem Vogel aus der Hauptstadt - wie bedauerlich, dass man sie ihm nicht
zeigen konnte!38 (Auslassung)39 Sie freute sich.40 Sie ergriff seine Hand und machte sich

erbötig, ihm aus dieser schwierigen Lage zu helfen. Der junge Mann hielt völlig selbstvergessen

ihre Hand fest, und sie konnten sich nicht voneinander lösen. Der Blick der Mutter
aber war abweisend, so dass sie voneinander Abschied nehmen mussten, ob sie nun

Nakabayashi bought him his first loin cloth, a silk one, and even now he's still making do with
it." (Ihara/Leutner 1975 [1693]: 386).

35 „Eine Idee geben" für suisô seshimu ttificS" Lîf. Darin ist das Wort sô M, mit dem Ishibashi
im Rahmen seiner Arbeit die „Idee" bezeichnet. Aus idiomatischen Gründen im zweiten Teil des

Satzes in „Vorstellung" übersetzt.

36 Diesen und den nach einer Auslassung folgenden Abschnitt zitiert Ishibashi aus Köshoku

gonin onna £f"fe3£A^f ([Fünf der Lust ergebene Frauen], 1686), Erzählungen über
Liebesbeziehungen zwischen Frauen und Männern von Ihara Saikaku. Beide zitierten Abschnitte
sind Kapitel 1 des 4. Bandes entnommen (NKBT 47: 283 f.). Saikaku erzählt darin von der

Schönheit der Tochter eines Gemüsehändlers und der aufkeimenden, von der Mutter argwöhnisch

beobachteten Liebe zu einem jungen Samurai, mit dem sie auf der Flucht vor einer

Brandkatastrophe zufällig in einem Tempel zusammengetroffen ist.

37 In der Edo-Zeit galt die Gegend von Ueno als schönster Ort für die Zeremonie der Kirschblütenschau

(hanami), die Ufer des Sumida-Flusses als der schönste Ort für die Zeremonie der

Mondschau (tsukimi).

38 Saikaku spielt hier auf ein im Abschnitt 9 des Ise monogatari (Geschichten aus Ise,

10. Jhdt., Ariwara no Narihira zugeschrieben) enthaltenes Gedicht an, in dem ein

junger Mann auf einem Schiff fern der Hauptstadt einen „Hauptstadt-Vogel" sieht und daraufhin,

von Sehnsucht nach der in der Hauptstadt verbliebenen Frau überwältigt, dichtet: Na ni shi

owaba / iza koto towamu / miyako-dori / Waga omou hito wa ari ya nashi ya t LAttlÄVW"1
è'# t HALF t fife 0 LA1 (NKBT 9: 117), zu Deutsch „Wenn du zu recht

so / heisst, will ich etwas fragen / du Hauptstadtvogel: / Ist sie, die ich so liebe/ noch am Leben

oder nicht?" (Naumann 1973: 78). Es heisst im Weiteren, dass der junge Mann mit seinem

Gedicht alle auf dem Schiff zu Tränen gerührt habe.

39 Nach der kleinen (durch „chüryaku als solche gekennzeichneten) Auslassung zitiert
Ishibashi die Szene, in welcher das Mädchen und der Samurai sich ineinander verlieben. Die

Mutter des Mädchens will dem Samurai beim Herausziehen eines Splitters aus der einen Hand

helfen, muss aber wegen ihrer schwachen Augen die Tochter dazubitten.

40 Ishibashis Zitat beginnt mit dem finalen Prädikat des vorigen Satzes (ureshi, „Sie freute

sich", MBgZ 23 : 288). Das Prädikat kennzeichnet die Freude der Tochter darüber, dass sie zur
Hilfe von der Mutter herangerufen wird und sich so dem attraktiven jungen Mann nähern kann.

Der junge Samurai ergreift die Hand des der Mutter assistierenden Mädchens - der Moment, in
dem der Funke überspringt.



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil Iii) —— 277

wollten oder nicht. Sie entfernte sich, nahm aber ganz absichtlich die Pinzette mit. Dann

ging sie ihm nach, um sie zurückzugeben, und als sie nun ihrerseits fest seine Hand

drückte, (Saikaku Gortin onna).'11

Dazu sagt die Kritik: Ein Werk allerhöchster Harmonie von Idee und Wirklichem.
Jedes einzelne Wort ist wie ein Kristall, wie reinste Tautropfen. Es lässt uns

vermuten, dass wohl die göttliche Seele der Muse in jedem Körnchen und in

jedem Tropfen tanzen.42

Mit diesem Besuch hat es eine Bewandtnis, spürt Akoya in ihrem Herzen, doch äusserlich ist
sie um prächtige Bewirtung bemüht. .Diese wechselvolle Welt ist wirklich seltsam! Selbst wenn
man sich in einem derart einsam gelegenen Viertel der Lustbarkeiten einrichtet, bleibt man
noch bis in entlegene Provinzen nicht verborgen und es heisst, man wolle Akoya sehen, wolle
sie rufen. Dass mir, die ihren Platz in dieser Welt des Leides eingenommen hat, derartige
Aufmerksamkeit zuteilwird, übersteigt in beschämender Weise alle Wünsche und Erwartungen.

Alles sollte man dafür eigentlich beiseiteschieben und eilig zurückkehren, doch zu
meinem Leidwesen ging es nicht nach meinem Herzen, und ich konnte nicht aufstehen und
meine auswärtigen Gäste verlassen. Nach umständlichsten Erklärungen bin ich nun endlich

[für Sie da]. Mögen Sie mir verzeihen, dass ich so spät bin!' sprach sie, zündete eine Tabakspfeife

an und reichte sie dar. (Dan no ura Kabuto gunki)43

41 In der Übersetzung von William de Bary sind Teile der Passagen umarrangiert und sehr frei
übersetzt: „[..] fifteen years old, as beautiful as the blossoms of Ueno, as delicately radiant as

the moon shining on Sumidagawa. Indeed, it was unfortunate that she had not appeared in the

time of Narihira, for the miyako bird could not have found a lady so fair. In her own time
Oshichi was the woman of almost every man's desire. [..] At last, to her delight, Mother

suggested that Oshichi try. Taking the tweezers, she soon delivered him from pain, but by
this time the young man's thoughts were entirely of his deliverer and not at all of the splinter.
Impulsively he squeezed her hand tight. He did not want Oshichi to go any more than she

herself did, but Mother was watching, and, like it or not, they had to part. Oshichi started away,
intentionally keeping the tweezers in her hand. „Oh, I must take these back," she said to her
mother a moment later, and following after the young man, she squeezed his hand as he had

hers, [..]." (De Bary 1956 [1686]: 160-163).
42 „Muse" für müze iv—if, womit Ishibashi den deutschen Namen der neun Schutzgöttinen
der Künste und der Wissenschaften aus der griechischen Mythologie (griech. musai) zitiert.
43 „Dan no ura kabuto gunld" ts?i'5ï!iiïfB ([Kriegsaufzeichnungen vom Helm von Dannoura]): 1732

uraufgeführtes Jöruri-Puppentheaterstück von Bunködö (Matsuda Kazuyoshi fôEEJfPËa,

fl. 1730) und Hasegawa Senshi ES (1689-1733). Ishibashi zitiert aus dem zweiten Aufzug.

Es geht um die für ihre Schönheit weitbekannte Dirne Akoya. Unter dem Vorwand, diese
berühmte Schönheit kennenlernen zu wollen, kommt der Beamte Michinatsu mit seiner Tochter
in das Freudenhaus, in dem Akoya angestellt ist. Das eigentliche Ziel seines Besuches ist es,

mithilfe seiner Tochter die Dirne auszufragen und den Aufenthaltsort ihres Geliebten Kagekiyo,
der als Verbrecher gesucht wird, zu erfahren. In der hier zitierten Szene kommt Akoya von
einem auswärtigen Kundenbesuch wieder und findet Michinatsu und dessen Tochter wartend
vor (NKBZ 45: 394-395).



278 Guido Woldering DE GRUYTER

Dazu sagt die Kritik: Die zwei Wörter „liebenswert" und „liebreizend" sind leicht
ausgesprochen, aber schwierig zu erklären. Dies Schriftwerk ist ohne Einschränkungen

dazu angetan, diese Schwierigkeit zu demonstrieren. Durch die sprachliche

Atmosphäre dieses Abschnittes teilen sich Wesen und Erscheinung mit.
Das ist die besondere Fertigkeit dieses Autors.

.Auch im Schatten der Bäume erblühen die Blumen, und auch das Wasser, welches sich

zwischen den Felsen sammelt, klart auf.44 Aber in Gedanken an die Welt, in der ich lebe,

möchte ich mich dreingeben', so hatte sie endlich einige wenige Worte hervorgebracht.
(.Shinrei yaguchi).''5

Im Folgenden will ich noch einmal meinen Blick umlenken und zu den vorigen
Beispielen noch zwei oder drei aus literarischen Meisterwerken der Gegenwart
anführen.46

Ich glaubte, dass aus dem Inneren ein Gespenst an mir zieht, schrie vor Schreck ein ,Aah!'

heraus, glitt gleich darauf auf den Samenkörnern des Biwa-Baums aus - ja, im Juni

vergangenen Jahres war's, dass ich einmal derart den Verstand verloren habe. (Köson,

Kakeochi no kakeochi)''1

Dazu sagt die Kritik: Hier wird das Gestalthafte abgebildet, man schliesst auf das

Gestaltlose.48

44 Zwei bildliche Ausdrücke dafür, dass auch ein Mädchen (verbildlicht durch „Blüte" und

„Wasser") vom einsamen Lande (verbildlicht durch „Schatten" und „Felsspalte") die Dinge der

Liebe begreift (verbildlicht durch „erblühen" und „aufklaren"), wenn nur das richtige Alter

dafür erreicht ist.

45 „Shinrei yaguchiKurztitel des föruri-Puppentheaterstückes Shinrei yaguchi no watashi
P tt ([Göttlicher Geist bei der Fähre von Yaguchi], 1770) von Hiraga Gennai

(1728-1779). Die hier von Ishibashi zitierte Passage findet sich im vierten Aufzug (NKBT 55:

387). O-Fune, die Tochter des Wächters an der Fähre, hat sich in Yoshimine verliebt, doch ist
dieser zusammen mit seiner Geliebten auf der Flucht. O-Fune kann unter den gegebenen
Umständen („in Gedanken an die Welt, in der sie lebt") ihre Liebe nur dadurch in die Tat

umsetzen, dass sie sich selbst zurücknimmt („dreingibt") und den beiden zur Flucht verhilft.
46 Bemerkenswerterweise kommentiert Ishibashi die zitierte Passage aus Shinrei yaguchi no

watashi im Gegensatz zur zuvor zitierten Passagen nicht.
47 „Köson": Aeba Köson. Ob das Erscheinen von dessen Erzählung Kakeochi no kakeochi ,1

WLH- ([Weglaufen vor dem Weglaufen]) in der Sammlung Shösetsu muratake im September 1889

die Erstveröffentlichung ist, ist nicht zweifelsfrei zu klären (MBgZ 26: 434). Der moderne Nachdruck

in MBgZ 26 (S. 108-114) basiert jedenfalls auf dieser Version. Die Erzählung handelt vom

„Durchbrennen" einer jungen Frau und ihres Geliebten. Unmittelbar vor der hier zitierten Passage

aus Abschnitt 6 schildert die Protagonistin zur Illustration ihres ängstlichen Wesens, wie sie

einmal nachts das für sie zu grosse Gewand des Angesprochenen anlegte, um zum Wasserlassen

den Abort aufzusuchen, und mit dem Gewand an der Aborttüre hängenblieb (MBgZ 26: 113).

48 „Gestalthaftes" für ukei -ÉTU, „Gestaltloses" für mukei



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil III) — 279

Obgleich es doch mit mir nichts zu tun hat/Warum entströmen mir doch derart die

Tränen?/Du zertretene Rosei/Wahrlich, in dieser dahintreibenden Welt ist dies Schicksal

gewöhnlich! (S.S.S., „Hana söbi")49

In tiefer Nacht bei hellem Mondenschein auf den Wellen/fährt ein Schiff weit hinaus./Man
kann von Zeit zu Zeit ein Lied hören./Es rudert dort wohl einer, der sehnsuchtsvolle
Gedanken hegt, (desgleichen, „Fue no oto")50

49 „S.S.S.": Akronym der Dichtergesellschaft Shinsei sha. Das hier zitierte Gedicht „Hana söbi" 76U

fl ([Die Rose]) ist die Übersetzung der 9. Strophe des Gedichtes „Die Rose im Staub" (1868) des

evangelischen Theologen und Kirchenlieddichters Karl Gerok (1815-1890). Das Gedicht schildert eine

am Boden liegende Rose, welche, „eines losen Buben Raub" geworden, ihren Wert verloren hat. Die

Kommentatoren Kanda Takao und Kobori Kei'ichirö /hfSfê—SR vermuten, dass Inoue

Michiyasu (1866-1941) das Original nach Anregung durch Mori Ögai, welcher der Vorlage
den handschriftlichen Kommentar „Prostitution" beigegeben hat, übersetzte (NKiBT 52: 130-131,

Anm. 6; NKiBT 52: 422). „Hana söbi" ist Teil der aus 17 Lyrikübersetzungen bestehenden Sammlung

Omokage die im August 1889 in der Kokumin no tomo HlKÄS; als Veröffentlichung der „S.S.

S." erschien. Meine Rückübersetzung folgt dem modernen Nachdruck in Ishibashi-Kawazoe 1972

[1889] (Shinseisha-Yoshida 1971 [1889], NKiBT 52:105-167), der den Titel wie Ishibashi, das Gedicht

aber komplett in hiragana (Silbenschrift) wie folgt zitiert: Wa ga ue ni shi mo aranalai ni/Nado kaku

otsuru nami zo mo / Fumikudakareshi hanasöbi / Yo wa nare nomi no uldyo ka wa. Es fällt auf, dass

Inoue das im Original nicht versprachlichte Erdendasein mit dem Ausdruck ukiyo 5 # ± bezeichnet.

In der ursprünglichen (aus dem Buddhismus kommenden) Schreibung ukiyo 3Ettt („traurige Welt",
„Jammertal") wird damit das Erdendasein als leidvoll beschrieben, mit der während der Edo-Zeit

üblichen Schreibung ukiyo S-Jft: („fliessende, vergängliche Welt") ist die Idealvorstellung des gerade

wegen seiner Vergänglichkeit zu geniessenden Erdendaseins verbunden und wurde häufig zur

Bezeichnung der Welt der Freudenviertel verwendet. Inoue lässt durch die in reiner Silbenschrift

mehrdeutige Schreibung sowohl das Bild vom Jammertal als auch das Bild vom Freudenviertel

anklingen. Im Übrigen verändert er an zwei Stellen durch Zusatz von kanji die Orthographie (hanasöbi
76-?: 5 Tf und Yo wa tft/N), wohl um den Text durch Aufzeigen von Wortgrenzen leichter lesbar zu
machen. Ausserdem bricht Ishibashi an den Versenden nicht um, sondern markiert sie durch einen
Punkt (maru „ (MBgZ 23: 288), die in meiner Übersetzung hier und analog im Folgenden durch
Schrägstriche (/) gekennzeichnet werden. Die in Übersetzung zitierte Stelle lautet in Karl Geroks

Original: „Und warum bei deinem Loose / Mir das Herz vor Wehmut bricht: / Du in Staub getretne
Rose, / Ach! du bist die einzge nicht!" (Gerok 1885: 62-63). Dass die gebrochene Rose hier bildlich für
„schöne junge Frau, welcher die sexuelle Jungfräulichkeit geraubt wurde" steht, liegt in Zusammenhang

unter anderem mit dem erwähnten „losen Buben" nahe. Ob aber Gerok (wie Mori Ögai

offensichtlich annahm) hier speziell die Prostitution oder den ausserehelichen Geschlechtsverkehr

allgemein geisselt, ergibt sich aus dem Originalgedicht nicht.

50 „Fue no oto ffi<Dilr" ([Der Klang der Flöte]) ist der Titel der wohl von Ochiai Naobumi stammenden

Teilübersetzung des Versepos' Der Trompeter von Säkkingen: Ein Sang vom Oberrhein (1854)

von Josef Victor von Scheffel (1826-1886). Die Teilübersetzung erschien erstmals 1889 in Omokage.

Aus der Übersetzung der dritten Stophe des zweiten „Liedes" in Abschnitt 14 („Das Büchlein der

Lieder") des Versepos' zitiert Ishibashi eine Passage wie folgt: „Yo fukaki nami ni tsuki saete / oldbe

wo tökufunezoyuku/ oriori Uta nokikoyuruwa/mono omou hitoya koguramu." ë
x_T • ifî<$-?$< • £9 ^ 5 tz(DÈ <*& bti (NKiBT 52:



280 —— Guido Wolderirg DE GRUYTER

Dazu sagt die Kritik: Weil er nicht an die Vergangenheit denkt, richten sich seine

Gedanken wohl an seine Heimat oder an eine Geliebte. Seit alters sind mit dem

Mondlichte Empfindung und Sehnsucht verbunden. Von meinem Lehrer, dem

ehrenwerten Son'an, gibt es folgendes Gedicht:

In der Hauptstadt Saiten- und Blasinstrumente,51 auf dem Meere das Schiff./Einige sind
in der Stimmung zum Dichten, einige spassen./Entschwundene Zeiten regnen weithin
herab aus den Wolken./Das Mondlicht strahlt lange auf die alte Heimat im Herbst.52

Ihr bringt mir warmes Wasser zum Händewaschen mit auf die Veranda, fasert
Weidenholzsplitter ein wenig auf und bringt sie mir zusammen mit einem Salztellerchen auf einem
Lacktablett53 - bis in die kleinsten Dinge hinein [geht es bei Euch]! Und dazu umsorgt Ihr
andere mit den Worten ,Ach, wie dauert es mich, dass ich mit meiner schlechten
Angewohnheit, früh aufzustehen, dich dazu bringe, ebenfalls früh aufzustehen und ungerührt
dazu zwinge, in dem noch kalten Morgenwind mühselig das Gewand glattzustreichen.'

125-126; Punkte ersetzen den Zeilenwechsel des Originals). In seinem Zitat ersetzt Ishibashi die

originalen Zeilenumbrüche durch Punkte, schreibt die im Original in hiragana gesetzten Wörter
oldbe ifjä, Uta Wt und omou ®.S» mit kanji, schreibt das originale fune fif in der Variante fune
und setzt bei mono omou hito die im Original nicht vorhandene Partikel ya dazu. Auffälliger als

diese äusserliche Entstellung ist indes, dass Ishibashi zu den erheblichen Freiheiten, die sich der

japanische Übersetzer leistet, keine Stellung bezieht. Das deutsche Original lautet nämlich wie

folgt: „Auf dunkeln Wasserpfaden / Tanzt spielend leicht ein Schiff, / Es klingt ein fremdes Singen /
Heran zum Felsenriff." (Scheffel 1870 [1854]: 242-243). Die sich im Original anschliessende letzte

Strophe lautet: ,,"0h wenn ich doch am Rheine / Bei meiner Liebsten wär' / 0 Heimath, alte

Heimath, / Wie machst das Herz du schwer." (Scheffel 1870 [1854]: 243).

51 „Saiten- und Blasinstrumente" für shichiku St)" („Faden und Bambus").
52 „Son'an Hf6" ist eine nicht verifizierbare Variante von Son'an Mtsf, des Dichterpseudonyms

des Sinologen Ezaki Wataru (1845-1926). Ezaki unterrichtete in Kurume (Kyüshü)

an der Kuroki juku H/klÈ, einer Privatschule für „chinesische Studien" (kangaku S^), in der

Ishibashi ab 1879 konfuzianische Klassiker und chinesische Dichtkunst studierte (Chiba 2006:

34-40). Das nicht verifizierbare, von Ishibashi ohne Titel und Inversionszeichen zitierte Gedicht

besteht aus 4 Versen zu 7 Silben. Die kakikudashi-Fassung lautet: Tomon wa shichiku, kaimon

wa fune / ikusama shijö, ikusama asobi / öji böbö to kumo yori chiru / gekkö kosan no aki ni eishö

su M (MBgZ 23: 288).

Durch drei Sachverhalte entsteht hier eine systematische Inkonsistenz: (a) Zum einen kommentiert

Ishibashi nicht einen bisher eigens zur Kommentierung zitierten Text (die Übersetzung des

Gerok-Gedichtes), (b) zum anderen verlässt Ishibashi hier die sprachanalytische Ebene und

interpretiert den motivischen Gehalt des zweiten Gedichtes, (c) und schliesslich stellt er zur
Erläuterung seiner inhaltlichen Interpretation ohne Formulierung einer entsprechenden

Aussage ein zweites Gedicht (das Gedicht seines Lehrers Ezaki) dazu.

53 Hier wird geschildert, wie freundlich der angesprochene Mann der Frau bei der Vorbereitung
der Morgentoilette zur Hand geht. Traditionell faserte man das Ende eines Zahnstochers auf und

tauchte es in Salz. Die auf diese Art gesalzene Zahnbürste verwendete man zur Zahnreinigung.



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil III) — 281

Wahrlich, nicht im mindesten ist es schade darum, Euch die dem Menschen gegebenen

fünfzig Jahre zu schenken! (Rohan, Füryü butsu).5'1

Dazu sagt die Kritik: Das ist eine perfekte Erklärung für liebevolle Zuwendung.

Sie nahm die Photographie heraus und zerriss sie in zwei Stücke. Draussen vor dem

Fenster, aus dem sie die Stücke warf, hatten die Rosen alle ihre Blätter verloren, und

von alle den Schmetterlingen, die sonst hier [flogen], war nicht ein einziger zu sehen.

(Köyö, „Shunme no hone")55

Dazu sagt die Kritik: Er geht vom Niederen und Erdnahen aus und bildet das

Hohe und Weite ab.

Bei Abschied und Empfang der Herren zeigte sich an der Zwischentüre56 der mitternächtliche

Mond. Weder hat sie jemals den in die Wolken aufsteigenden Kuckuck gehasst, noch

hat sie den Ruf der Vögel beklagt.57 Um das Geschenk eines Herren in mittleren Jahren an

54 „Füryü butsu HLöft-fA" ([Die elegante Buddha-Figur]): 1889 erschienene Erzählung von Köda

Rohan (1867-1947). Die hier zitierte Passage ist im zweiten Abschnitt von Kapitel 10 der

Erzählung enthalten (NKiBT 6: 79). Kurz vor der hier zitierten Passage erinnert sich der Protagonist

daran, dass die geliebte Frau ihn einst für seine Liebenswürdigkeit gelobt und ihm eine Art

von Eheversprechen gegeben hat. Zum Lob zählte die Frau auf, wie der damals kranke Protagonist

seine Gastgeberin durch Handreichungen entlastete und fürsorgliche Worte für sie fand, statt
über seine Erkrankung zu klagen. Das Eheversprechen bildet den Schluss der Passage.

55 „Köyö SUH": Schriftstellername des Ozaki Tokutarö ÂSîSdscSU (1867-1903). Die hier

erwähnte Erzählung „Shunme no hone IStH#" ([Knochen eines edlen Pferdes]) erschien 1889

zunächst in der Zeitschrift Bunko ~3cW-, im selben Jahr auch in der Sammlung Hatsu shigure

(Band 1 der Reihe Shösetsu gunpö 'bWiWïB, Tökyö: Shöseidö üäSjät, S. 1-16). Ishibashi zitiert aus

„Shunme no hone" die Schlussszene, in der eine Frau nach langer Zeit in einem Photoalbum das

Bild jenes Mannes, dessen Avançen sie einst abgelehnt hatte, wiederfindet. Unmittelbar vor der

hier zitierten Passage wird geschildert, dass die Frau ihre Ablehnung nun bereut und zugleich
beim Betrachten der Photographie die Phantasie hat, der inzwischen gesellschaftlich hoch
aufgestiegene Mann lache sie aus dem Bild spöttisch an und sage, um ihre Reue noch zu steigern, „Nun
schau' dir an, was aus mir geworden ist!" (Ozaki 1889: 9).

56 „Zwischentüre" für o-jöguchi 3o§Ë O : Übergang zwischen dem vorderen, für offizielle
Begegnungen und Empfänge gedachten Bereich und dem hinteren, privaten Bereich eines
hochherrschaftlichen Hauses.

57 Abgebrochenes Zitat aus der Erzählung „Yanagizakura WW ([Weiden und Kirschen]) von
Hirotsu Ryürö -ÊîUPPJJl (1861-1928). Hirotsu kombiniert mehrere in der klassischen japanischen

Lyrik häufig verwendete Topoi und beschreibt damit andeutungsweise Lebensumstände und

Stimmung der Protagonistin, einer als Magd in einem reichen Hause dienenden jungen Frau,
der nur wenig Zeit für ihr Liebesleben vorbehalten ist. Der „mitternächtliche Mondenschein" (hier

yahan no tsuki sonst auch yowa no tsuki fäliCDH tritt häufig in Verbindung
mit „sich hinter Wolken verbergen" (kumogalaire IfflHx) auf, so etwa in dem von Murasaki
Shikibu stammenden tanka JSfS; (Kurzgedicht) Meguriaite miji ya sore tomo wakanu ma ni

kumogakure ni shi yowa no tsukikage üb <* V i> LlSfl



282 — Guido Woidering DE GRUYTER

die Zofe58 legte sie kunstvoll eine Papierschleife59 und schrieb darauf ,[Von] Herrn Danjürö

- Otan'.60 In einer Welt, in der es so war. (Ryürö, Yanagizalaira)61

COM fctf (Shin kokin wakashü (1201), NKBT 28: 309, Nr. 1497), übersetzt: „Wenn

man ihm begegnet, sieht man ihn nicht, oder aber er verschwindet in den Wolken, noch ehe man
in erkannt hat, Mond der Mitternacht." Das kurze Aufscheinen des Mondes und sein Verschwinden

hinter den Wolken evoziert dort Trauer über die Flüchtigkeit der Begegnung der Liebenden. Bei

Ozaki überlappt sich das Wolkenmotiv nach Art der „Scharnierwörter" (kakekotoba) mit dem Motiv
des „in die Wolken aufsteigenden Kuckucks" (kumo ni hairu hototogisu StillA <5 (±11). Das darin

anklingende Motiv des „Aufsteigens der Vögel in die Wolken" (kumo ni hairu tori StA?>,fe)
deutet in der klassischen japanischen Lyrik auf die im Frühling beginnende Rückkehr der

Vögel aus ihrem südlichen Winterquartier in den Norden, evoziert also nicht nur den Frühling,

sondern auch den Abschied. Das Motiv der Klage über den ersten Schrei der Vögel am
anbrechenden Morgen (tori no ne wo kakotsu Mi<0i=r èfÉo), der vom allzu frühen Ende der
Liebesnacht kündet, ist beispielsweise ein tanka-Gedicht von Izumi Shikibu (976-
1030) im von Nijö Tameyo (1250-1338) kompilierten Shoku Senzai wakashü IftAÄfn
WtM (Collection of a Thousand Years, Continued, 1318) enthalten. Dort heisst es: Uki hito no /
kokoro ni isogu / wakareji wo /yoso naru tori no / ne ni kakotsu kana 5 è A©'i±(cv

iït;: (SKTK 1: 508<Nr. 1344>). „Wie beklagen, ach, die
betrübten [Liebenden] doch das Scheiden der Wege, auf das beim Rufe des Vogels sie sich

im Herzen einrichten müssen." Der „Kuckuck" (hototogisu (±11) schliesslich deutet nicht nur
als Jahreszeitenwort (kigo ^Uf) auf den Sommer, sondern tritt häufig in Verbindung mit dem

(auch bei Ozaki zitierten) Mond auf, der als Erinnerung an eine Liebesnacht im Morgengrauen
noch am Himmel steht. Ein Beispiel hierfür ist das folgende, von Fujiwara no Sanesada
7È (1139-1191) verfasste Gedicht aus dem von Fujiwara no Toshinari Ml&fêthUi (1114-1204)

kompilierte Senzai wakashü (Collection of a Thousand Years, 1187): Hototogisu
nakitsuru kata wo nagamureba tada ariake no tsukizo nokoreru iSt t

IfCOM -ïffêifrlô (SKTK 1: 188<Nr. 161 > „Nur der Mond war noch übrig im

Morgengrauen, als bei des Kuckucks Ruf sie in Gedanken versanken." So evoziert auch der

Kuckuck die Trauer über die Flüchtigkeit der Begegnung der Liebenden.

58 „Zofe" für o-tsubone tjsjlj.
59 „Papierschleife" für mizuhiki 7K5I, papierner Bindfaden für das Verschnüren von
Geschenken.

60 Zusammengenommen konnotiert die aus Yanagizakura zitierte Passage, wie abgeklärt
(resigniert) die Protagonistin mit der notgedrungen flüchtigen Begegnung mit Männern umgeht,
ohne pathetisch-lyrische Klage über ihr Schicksal. Die Zweitverwendung eines eigentlich für
eine Frau bestimmten Geschenks als Höflichkeitsgeschenk für ihren Liebhaber betont zusätzlich

die pragmatische Haltung der Frau.

61 „Yanagizakura #P#I" ([Weiden und Kirschen], 1889): Erzählung von Hirotsu Ryürö
(1861-1928), erstmals erschienen in den Nummern 22, 24 und 26 der Zeitschrift Bunko ~XW- (Juni

bis September 1889). Die hier zitierte Passage ist im zweiten Kapitel (Dai-ni shi JSAtë)
enthalten. Kurz vor der hier zitierten Passage ist die Rede davon, wie die Protagonistin unter dem

Vorwand, die kranken Eltern besuchen zu müssen, Sonderurlaub bekommt. Zu ihren Vergnügungen

gehörten das Anschauen von Theateraufführungen und der Umgang mit Männern.

(Bunko, Nr. 24, S. 94; Ken'yüsha 1985 [1889]: 9).



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil III) 283

Dazu sagt die Kritik: Ein guter Text, der von der Idee ausgeht und in das

Wirkliche übergeht. Er führt nur einen Sprenkel an, lässt aber doch im stillen
das ganze Muster mitdenken.62

Unter den aufgeführten Schriften gibt es solche, die von der Idee ausgehen
und zum Wirklichen übergehen, und solche, die vom Wirklichen ausgehen und
in die Idee übergehen. Im Ausgehen und Übergehen gibt es bei ihnen zwar
Unterschiede darin, was zuerst kommt und was danach, doch was die Erkenntnis

der zentralen Bedeutung des Feilens und des Schmiedens, das Verstehen der

feinen Fertigkeit sorgsamer Bestimmung des Gebietes der Poesie angeht, und
dass sie letztendlich künstlerische Schriftwerke hervorgebracht haben - darin
stimmen sie alle überein. Ach, wie fein sind doch die Hauptpunkte des Feilens

und des Schmiedens. Ach, wie trefflich ist doch die Fertigkeit, Idee und
Wirkliches aufeinander abzustimmen!

9 Zusammenfassung der Erörterung

Vom Beginn meiner Abhandlung über die Idee und das Wirkliche bis hierher bin
ich nun beim neunten Abschnitte angelangt. Im ersten habe ich erörtert, was die

Poesie sei und was der Poet, im zweiten, was Empfinden, Denken und das Wesen

sind, im dritten, was der Charakter der Idee und des Wirklichen ist, im vierten die

Unterscheidung der Gebiete des Menschen und der Poesie, im fünften habe ich

erörtert, warum die Poesie ewig und unvergänglich sein muss, im sechsten das

„Grosse",63 im siebenten den Zusammenhang zwischen Personen und menschlichen

Angelegenheiten, im achten habe ich den Kernpunkt des Feilens und des

Schmiedens angesprochen und habe ausserdem zur praktischen Erläuterung aus

einer grossen Zahl älterer und neuerer Werke exzerpiert. Damit habe ich nun
endlich den Punkt erreicht, an dem ich den Hauptteil der Erörterung abschliessen

kann. Der ehrenwerte Tan Zong64 der Ming-Zeit hat einmal die Makel und Krankheiten

der Poesie erörtert und gesagt: „Gefühllos und gewaltsam schreiben; auf den

Reim achten und deswegen unmotiviert aufbrausen und stolpern; keine Gestaltung

62 „Im Stillen denken" für mokkai ein Ausdruck, den Ishibashi hier wohl von aus dem
schon erwähnten Kien shiwa (1771) von Minagawa Kien zitiert.
63 Die Anführungszeichen sind in Ishibashis Originalzitierung enthalten.
64 „Tan Zong" für Tan Zonggong Wm<à. Diese Namensvariante des chinesischen Autors Tan

Zongji (Yuan Chun tc#) und das nachfolgende Zitat entnimmt Ishibashi (wenn auch

inakkurat) dem Kien shiwa (1771) von Minagawa Kien. Minagawa gibt dort als Quelle das Jinti
qiuyang ürfffkl® ([Herbstszenen im modernen Stil]) des Tan Zongong an.



284 —- Guido Woldering DE GRUYTER

durch Vergleich und Evokation haben.65 Das zuvor Aufgetretene und das nachher

Aufgetretene gehören nicht zusammen, widersprechen einander, schliessen nicht
lückenlos an, haben keine Ordnung" und so weiter.66 Wollen die zahlreichen

Poeten, die öffentlich in Erscheinung treten, diese Schwäche vermeiden, so bitte
ich sie: Gebt acht auf die Idee und das Wirkliche! Schafft einen harmonischen

Ausgleich zwischen der Idee und dem Wirklichen. Es sind wohl nicht wenige

Poeten, die seit alten Zeiten die Idee und das Wirkliche erörtern. Doch gibt es so

gut wie keinen, der die gegenseitige Bindung von Idee und Wirklichem erörtert,
der endlich zu einem Ausgleich der beiden gekommen wäre. Wie ich höre, hatten

vor zehn Jahren die beiden Herren Nakamura Masanao und Inoue Tetsujirö einen

Disput darüber, ob nun die Idee oder das Wirkliche in der Poesie hochzuschätzen,
welches von beiden im Text hochzuschätzen sei.67 Es scheint, dass die beiden

65 „Vergleich und Evokation" für hikyö LtPI (chines, bixing), zwei der sogenannten „Sechs

[dichterischen] Prinzipien {wuyi 7\|i) der chinesischen Gedichtsammlung Shijng (ca. 5.

Jhdt. v. Chr.): Ausdrücke des Vergleichs {hi) und Ausdrücke, die durch assoziationsgeladene

Begriffe Stimmungen evozieren {kyö).

66 „Makel und Krankheiten der Poesie" für shi no shibyö t#<Z>jE#f. Minagawas Zitat lautet:
Jö naku shite, shiite tsukuri, in wo mite sotsuji shite kore wo tsukuri, funkyö shite shiköshite sue

ni tsumazuki, hi l<yö no shu nashi, zengo sözoku sezu, sunawachi ai mujun shi, sösetsu naku,

shidai naku [..] t'ifÄtJtPJÄg, H«ISSJSiT, MStlS [..] (Kien-Ikeda 1972 [1771]: 209; die kakikudashi-Fassung folgt der

dortigen Bearbeitung durch Ikeda Roshü JtlljBjlttffi). Ishibashi übergeht in seinem Zweitzitat
die Phrase sösetsu naku SUSiT („hat keine Gliederung in Abschnitte").
67 Ishibashi meint eine Diskussion, die Inoue Tetsujirö (1855-1944) und Nakamura

Masanao T'ftlEIË (Keiu SStti5,1832-1891) um 1880 zunächst mündlich geführt hatten. Inoue, der

soeben sein Studium in der Abteilung Literatur der Tokyo Universität abgeschlossen hatte,
unterbreitete dem renommierten Aufklärer Nakamura, damals an eben jenem Institut Professor

für „Chinastudien" (kangaku ät^), die Frage der idealen Beschaffenheit von Lyrik und Prosa

(shibun 1NÖC). Auf Nakamuras bereitwillig gegebenen Antworten schliesslich bezieht sich der

Beitrag „Nakamura I<eiu-ö ni yosete kaku ([Geschrieben an den ehrenwerten

Nakamura Keiu]), den Inoue in Nr. 19 der Töyö gakugei zasshi (1883) veröffentlichte.

Der Beitrag hat die Form eines in kanbun verfassten respektvollen offenen Briefes. Inoue

zitiert darin die Antworten Nakamuras, um gegen sie zu argumentieren. Danach habe Nakamura

die Auffassung vertreten, dass in der Literatur allgemein die einfache (kan ffi) Schilderung von
Tatsachen (jitsuji Ulf) den Vorrang haben müssten, während die üppige (han S) Darstellung des

Vorgestellten (sözö M*W) allenfalls von sekundärem Wert sei. Inoue vertritt dagegen in seinem

Beitrag die Auffassung, dass in der Prosa {bun ISC) ein Vorrang der Tatsachen angehen mag, in der

Lyrik {shi I#) hingegen das Vorgestellte vorrangig sein müsse. Aussergewöhnliche Empfindungen
und Ereignisse solle man in lyrischen Texten beschreiben und dabei deren realistische Schilderung

meiden, weil sie ordinär und auf den Leser ermüdend wirke. Deswegen, so Inoue, nähmen

die Dichter des Westens das Vorgestellte in der Lyrik auch so wichtig (wofür Inoue dann
zahlreiche Beispiele anführt). Nakamura antwortete auf diese Einlassungen, dass es sowohl für das

Üppige und das Leere {kyo SÈ) als auch für das Einfache und das Tatsächliche (jitsu M) in der



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil III) 285

Herren noch nicht aufmerksam auf den Punkt der Harmonisierung von Idee und

Wirklichem geworden sind. Ich habe früher einmal das Naniwa miyage gelesen.68

Darin ist ein Gespräch des Chikamatsu Monzaemon über Inpon und Kabuki-Theater

enthalten,69 in dem es heisst: „Es ist erfunden, aber nicht erfunden, es ist
wirklich, aber nicht wirklich. Dazwischen liegt die Erbauung. (Aussparung)70

Wenn man [jemanden] genauso abbildet wie er im Leben ist, dann mag es eine

Prinzessin Yanggui sein, und doch wird es einen Grad erreichen, an dem die

Zuneigung vergeht.71 Dagegen fassen auch bei den leeren Worten eines Abbildes,72
72 einer gemalten oder in Holz geschnitzten Gestalt, die Menschen am Ende Zuneigung

zu ihr, weil man bei aller Übereinstimmung mit der Wirklichkeit die

Literatur je nach Anlass und Zweck einen natürlichen Ort gebe und man keine der beiden Seiten

einseitig bevorzugen dürfe. Damit verhalte es sich wie mit dem zwischenmenschlichen Umgang,

in dem je nach dem Gegenüber verschiedene Höflichkeitsformen praktiziert werden (Yanagida
1965-1: 408-412; Inoue 1884: 5a-8b). Ishibashi empfindet diesen Abschluss der Diskussion als

unbefriedigend, weil trotz der Abgewogenenheit Vorgestelltes und Tatsachen als Antipoden
gegeneinanderstehen und nicht miteinander harmonisiert werden.

68 „Naniwa miyage ÜSiS ([Abschiedsgeschenk aus Naniwa], 1738): Hg. Miki Hei'emon
Sadanari [fl. 1738). Das folgende Zitat stammt aus dem Einleitungsteil (Hottan

^üs), eine von Hozumi Ikan WfâëkW (1692-1769) verfasste Niederschrift der unter dem

(fingierten) Titel „Kyojitsu hiniku ron jSjifeSiiifn" („Erörterung über das Leere, das Wirkliche
und die [sie trennende] Hautschicht") berühmt gewordenen literaturtheoretischen Überlegungen

des föruri-Puppentheater-Schriftstellers Chikamatsu Monza'emon Ifif&PIfclfrPP (1653—

1724). Zitiert wird aus Chikamatsus Entgegnung auf das Argument, dass nur die realistische

Darstellung einer Figur vom Publikum angenommen werde. Chikamatsu formuliert hierzu: „Die
Kunst ist etwas, das in der Hautschicht zwischen dem Wirklichen und dem Erfundenen liegt."
(Gei to iu mono wa jitsu to uso to no hiniku no aida ni aru mono nari. S è V > 5 © l£3ï £ fit £
©ÄäS©Iff]fcfc;5 b©hlo (NKBT 50: 358) und erläutert exemplarisch, dass die einen Feudalfürsten

darstellende Figur nicht zur Erbauung (nagusami) diente, wenn sie so ungeschminkt wie
der tatsächliche Feudalfürst auf die Bühne träte. Hier liege die Hautschicht zwischen
Wirklichem und Erfundenem. Von hier aus führt Chikamatsu dann die von Ishibashi zitierte
These aus. Eine detaillierte Analyse bietet Regelsberger 2004.

69 „Inpon das Textbuch eines jörari-Puppentheaters, hier als Synonym für jöruri-Theaterstück.

„Kabuki traditionelle, volkstümliche Theaterform mit lebenden

Schauspielern.
70 In der von Ishibashi hier ausdrücklich ausgesparten Passage legt Chikamatsu dar, dass eine

allzu realistische und detailfreudige Abbildung eines Menschen in einer Puppe unheimliche
Gefühle auslöse und die ursprüngliche Anziehungskraft zerstöre (NKBT 50: 359).

71 „Prinzessin Yanggui" für Yöki hi 8fS (chines. Yanggui fei; 727-781), Geliebte des Tang-
Kaisers Xuan Zong SZg? und Inbegriff der schönen Frau in der klassischen chinesischen
Literatur.
72 „Leere Worte des Abbildes" für esoragoto M-îr b wir, hier zur Gegenüberstellung von
gegenständlicher Wirklichkeit und der sie abbildenden Kunst.



286 Guido Woldering DE GRUYTER

Darstellung allgemein hält. Bei der Gestaltung von Motiven73 ist es ebenso: Zwar

sind sie dem eigentlichen Gegenstand ähnlich, gleichzeitig aber doch allgemein

gehalten, und eben das macht sie zur Kunst,74 die zur Erbauung unseres Herzens

wird. Auch bei den Theatertexten gibt es vieles, bei dem man die Aufmerksamkeit

hierauf richten sollte." So sagte Chikamatsu, und weil er damit eigenüich nur ein

Detail der Theatertexte und der Maskeraden der Schauspieler erläuterte, kann man
es selbstverständlich nicht sogleich auf die Poesie in ihrer Gesamtheit anwenden.

Und doch: wenn man reiflich überlegt, worin das besteht, was Chikamatsu eigentlich

meint, so stellt sich heraus, dass er von Natur aus mit einem Blick für Ästhetik

ausgestattet ist. Er ist einer, der den Unterschied zwischem dem Gebiet des

Menschen und dem Gebiet der Poesie begreift. Er ist weder einer, der sich einseitig an
die Idee hält, noch ist er einer, der sich einseitig an das Wirkliche hält. Er weiss in
der Tat um die Wichtigkeit der Harmonisierung von Idee und Wirklichem. Dass

Chikamatsu als Shakespeare Japans bezeichnet wird,75 sein Werk bis auf den

heutigen Tag unvergänglich und unzerstörbar ist, dass er noch immer unsere

literarische Welt hell erleuchtet, ist sicherlich kein Zufall. Jemand sagte zu mir:

„Chikamatsu ist in der Tat ein grosser Poet. Saikaku und andere reichen nicht an

ihn heran. Chikamatsu ist mit einer Empfindsamkeit ausgestattet, in der er um
Klassen erhabener und grösser als Saikaku und andere ist."76 So hat er geprochen,

73 „Gestaltung von Motiven" für shukö ®|r], worin „Motiv" den Handlungsstrang einer Erzählung

meint. War zuvor von dem statischen Bild einer Figur die Rede, ist nun von deren

Handlung und von dyamischen Prozessen die Rede.

74 „Kunst" für gei §.
75 Tsubouchi Shöyö, der viele seiner Veröffentlichungen den Werken Chikamatsus und Shakespeares

gewidmet und immer wieder Vergleiche der beiden unternommen hat, liesse sich

zunächst als der Ursprung dieser Apostrophierung vermuten. Allerdings scheint die Einleitung
seiner (erst 1909 erschienenen) Abhandlung „Chikamatsu tai Shëkusupia tai Ibusen üxßUti

•y^ — py. y'-ty" ([Chikamatsu im Vergleich zu Shakespeare und Ibsen]) eben diese

Vermutung zu widerlegen. Es sei, so Tsubouchi dort, in Europa seit etwa dem 18. oder 19.

Jahrhundert üblich, einen Dramenautor als den höchstrangigen eines Landes zu kennzeichnen,

in dem man ihn als den Shakespeare jenes Landes bezeichnet, etwa nach der Art „Der

Shakespeare Frankreichs" oder „Der Shakespeare Deutschlands". Was den japanischen Autor
Chikamatsu Monzaemon betrifft, so wisse Tsubouchi zwar nicht, wer damit angefangen hat,

doch werde jener schon seit langer Zeit der Shakespeare Japans genannt. Das treffe nicht einmal

nur auf dessen Rang zu: Chikamatsu sei vielmehr auch in Bezug auf die historische Epoche

seines Wirkens, die Lebensumstände, die Besonderheiten als Autor, Inhalt und Form der Werke

und anderes Shakespeare ungemein ähnlich. (Tsubouchi 1978 [1909], SYS 10: 769).

76 Wortlaut: Chikamatsu wa jitsu ni dai-shijin nari. Saikaku nado no oyobubeki ni arazu.
Chikamatsu wa Saikalai nado yori sütö ködai naru kannen wo yüsu 'O

„Saikaku BIS":
der bereits erwähnte Ihara Saikaku. In der ursprünglichen Version des „So jitsu ron" (in der

Köko shinbun-Version) verweist Ishibashi deutlich auf den Urheber des Zitats. Es heisst dort



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil III) 287

und es verhält sich wohl auch so. Ich kann mich der Freude darüber nicht erwehren,

dass vor zweihundert Jahren jemand lebte, der mir ein wahrer Gleichgesinnter
war.77

Wer wollte nicht über dessen Leichtfertigkeit lachen, wenn jemand behauptete,

im tiefen Tale gebe es keine Orchideen, obwohl er noch nie das tiefe Tal

betreten hat,78 wenn jemand behauptete, in Kihoku gebe es keine Pferde,

obwohl er noch nie durch Kihoku gekommen ist?79 Wenn ich mir bei drei oder

vier Zeitschriften und Zeitungen anschaue, wie deren Journalisten die heutige
Literatur erörtern, so scheint mir das gerade so zu sein wie der Umgang, den

eine Stiefmutter mit dem Kind pflegt. Es sind viele, die nach nur flüchtigem
Hinschauen unbarmherzig das daran Werüose attackieren. Sie sagen, die heutige

Literatur sei Literatur der Eintagsfliegen.80 Sie sagen, die heutige Literatur

zur Einleitung: Ichi nichi Rohan shi to bun wo danzu. Rohan ware ni katatte iwaku — 0 üff#
t #èï£#8lffB-iCfno X E3 < („Eines Tages unterhielt ich mich mit Meister Rohan über
den Stil. Rohan sagte im Gespräche zu mir"; INZ 3: 144). „Meister Rohan" meint Köda Rohan

#0381# (1867-1947), eine stilistisch der Erzählprosa der Edo-Zeit verpflichteter, herausragender

literarischer Autor der japanischen Frühmoderne, aus dessen Roman Füryü butsu

Ishibashi weiter oben zitiert hat. Es ist bemerkenswert, dass Ishibashi in seiner (meiner
Übersetzung zugrundeliegenden) Koganemura-Version seine Quelle nicht mehr nennt. Im

obigen Zitat klingt der Begriff des „Erhabenen" durch das Wort ködai ÄA („erhaben und
gross") erneut an. Der wohl von Mori Ögai in ,,'Bungaku to shizen' wo yomu l'A# F g JçSj

7SA (Mori 1889b) eingeführte Begriff wird dort gegen das „Schöne" gesetzt. Gerade durch
das Hässliche und die Auflösung der dadurch ausgelösten Konflikte, so Mori, erreichten

Erzählungen das Erhabene (ködai BjA).
77 „Wahrer Gleichgesinnter" {shin chiki 3(£p B) meint hier natürlich Chikamatsu Monzaemon,
nicht den Urheber der soeben zitierten Hymne auf denselben.

78 Ishibashi spielt hier auf den Ausdruck yükoku kajin Ä^rffA („die schöne Frau im tiefen
Tale") an. Der Ausdruck bezeichnet das Motiv einer an Felswänden wachsenden Frühlingsorchidee

{shunran botan. cymbidium virens), Sinnbild der verborgenen Schönheit.

79 „Kihoku ÄJt" ist der nördliche Teil der chinesischen Provinz Ji zhou JI'J'H, berühmt für die

Zucht ausgezeichneter Pferde. Die implizite Antwort auf Ishibashis rhetorische Frage ist, dass

über Schönheit und Qualität der Literatur nicht urteilen kann, wer die beurteilten Texte nicht

genau liest und sich keinen Überblick über ihre Umgebung verschafft.

80 „Literatur der Eintagsfliegen" iürfuyü teki no bungaku Ishibashi bezieht sich
hier möglicherweise auf „Hihyö ron fthlftra" ([Theorie der Kritik]) von Önishi Hajime ABtÄ
(1864-1900), erschienen Mai 1888 in Nr. 21 der Zeitschrift Kokumin no tomo (Nachdrucke in
NKiBT 57: 75-84 und KBHT 1: 76-83). Das „Hihyö ron" ist in der Meiji-Zeit die erste schriftliche
theoretische Auseinandersetzung mit der Literaturkritik. Önishi argumentiert darin, dass Japan
literarisch gesehen ein Zwergenstaat sei und zur Entwicklung einer kritikwürdigen Literatur
noch viel Zeit brauche. Zurzeit seien die wenigsten der kritisierten Werke überhaupt
kritikwürdig. Das Problem der gegenwärtigen Literaturkritik sei, so Önishi, dass sie sogar „kleine
Heftchen, die, den Eintagsfliegen gleich, am Morgen geboren werden und am Abend sterben"
(iasa ni umareteyü ni shi su to iu fuyü ni hitoshiki shösasshi t



288 Guido Woldering DE GRUYTER

enthalte keine gewichtigen Wahrheiten,81 sie enthalte kein hohes Denken oder
keinen festen, unbeugsamen Charakter. Sie sprechen von vertrauensunwürdigen
Kerlen, von Literaten ohne Prinzipien, die zu nichts nutze seien. Sie sagen, jene
seien aktiv und umtriebig, aber ohne Lebensgeist, sie besässen kein absolut
hohes und kein absolut grosses Denken. Sie besässen keine Gefühle und
Empfinden, die dazu angetan sind, den Himmel in Aufruhr und die Erde in Bewegung

zu bringen, und so weiter und so weiter. Aber ach, haben jene wohl
überhaupt die Substanz, von der Poesie, vom Poeten etwas zu fordern? Fordern
sie zuerst etwas, von dem sie dann behaupten, es sei nicht vorhanden? Sind sie

solche, die das tiefe Tal betreten und dann in aller Öffentlichkeit erklären, es

gebe dort keine Orchideen? Sind sie solche, die durch Kihoku kommen und
dann behaupten, es gebe dort keine Pferde?82 Ich befürchte, dass, wenn man die
Geburt solcher Leute in Zeiten etwa von Lessing, Goethe, Schiller, Milton oder
Byron83 verlegte und ihnen dann die grossartigen Werke dieser grossartigen
Poeten vor Augen hielte, sie noch immer Worte wie die zuvor zitierten
ausspucken würden, weil sie nicht danach suchen, sondern ihrer Neigung, von

NKiBT 57: 79b) aufgreife. Zum „Berufsethos der Kritik" (hihyö no shokubun JJfcfF

gehöre, dass der Kritiker als avantgardistisch denkender Erzieher (sendösha

seinen Auftrag zwar wie ein Aussenstehender (kyokugai sha (-#), aber mit dem Autor
empfindend (döjö to naru IrUWL&S) ausüben möge. Der Kritiker möge sich das (implizite
oder explizite) Ideal des Autors zueigen machen und auf dessen Grundlage an den dem Kritiker
eigenen höchsten Massstäben messen und das Werk kritisieren. Diese höchsten Massstäbe

sollten geschult sein an der gegenwärtigen Welt des Denkens (shisö kai SM.W), womit der

Philosoph Önishi die von der Rezeption europäischer Philosophie geprägte japanische Philosophie

der Gegenwart meint (NKiBT 57: 75-84).
81 „Gewichtige Wahrheiten" für jüdai naru shinri >JCSL Ishibashi bezieht sich hier

möglicherweise auf den Text „Shösetsuka no sekinin ([Die Verantwortung des

Romanautors], 1889) von Saganoya Omuro HiK8<7)#P!i! (Yazaki Shinshirö AlWÄH®,
1863-1947). Saganoyas Theorie erschien im November 1889 in der Zeitschrift Shigarami zöshi

und stellt die Ergründung der Wahrheit (shinri no hakki sowie die Erklärung des

menschlichen Lebens (jinsei no setsumei A^©|ÄK) und die Kritik der Gesellschaft (shakai no

hihyö f±è©#fc¥F) als die Hauptaufgaben des Romanautors dar (KBHT 1: 83). Die Ausrichtung
des literarischen Schaffens am Streben nach dem Applaus der Massen sowie nach Ruhm und
Reichtum seien zu vermeiden. Saganoya behauptet an keiner Stelle dieses Textes explizit, dass

die von ihm postulierte „Wahrheit" in der gegenwärtigen Literatur nicht existiere, doch Vehemenz

und Pathos seines Appells vermitteln diesen Eindruck.

82 Ishibashi bezieht sich auf die weiter oben zitierten Bilder und unterstellt Kritiker-Kollegen,
wider besseres Wesen den Wert zeitgenössischer Literatur zu bestreiten.

83 Die Aufzählung der Dichter Gotthold E. Lessing (1729-1781), Johann W. von Goethe (1749-

1832), Friedrich von Schiller (1759-1805), John Milton (1608-1674) und George Byron (1788-1824)

deckt die Literaturgeschichte eines Zeitraums von 200 Jahren ab und fällt ausserdem dadurch auf,

dass sie im Gegensatz zur ihr vorausgehenden Argumentation nur noch auf europäische, aber

nicht mehr auf zuvor erwähnte japanische oder chinesische Autoren Bezug nimmt.



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil III) 289

vorneherein in Bausch und Bogen zu sagen „Da ist nichts, da ist nichts!" folgen.
Ich will damit zwar nicht eindeutig behaupten, es gebe in unserer Zeit einen

Goethe oder einen Milton,84 aber da eine Zeit dazu angetan ist, grosse
Persönlichkeiten erwachsen zu lassen, mag es wohl sein, dass jemand, der ein Milton
oder ein Goethe werden könnte, irgendwo verborgen ist. Es ist nicht meine Art,

ungeachtet dieser Tatsache darüber kalt und unbewegt hinwegzusehen und die

Literatur unserer Tage wie einen Feind zu behandeln. Ich bin der Überzeugung,
dass es kein kluges Vorgehen ist, derart nutzlos mit dem Pinsel zu spielen und
die gegenwärtige Literatur kalt abzuweisen. Man möge lieber mit einem

verständigen Blick für die Poesie die Poetik erörtern, möge sie lieben, möge zu ihrer

Weiterentwicklung beitragen und sie führen.85 Ach, wie sollte angesichts dieser

dringenden Notwendigkeit meine Erörterung der Idee, des Wirklichen86 nichts
als dilettantische Liebhaberei sein?

2.1 Nachwort des Übersetzers: Verdienste des „Sö jitsu ron"

Die grösste literaturtheoretische Leistung des Sö jitsu ron besteht im Entwurf eines

Konzeptes „Poesie" {shi I#), das sich vom Konzept „Literatur" (bungaku XX)
deutlich unterscheidet. Ein Vergleich mit dem Mainstream der

84 Die intertextuelle Verflechtung dieser Passage ist zumindest dreischichtig. Ishibashi bezieht

sich hier (an der Kombination „Goethe-Milton" erkennbar) auf den Artikel „Shimada Saburö ni
shissu ([Was ich Shimada Saburö vorwerfe]), den Uchida Fuchian F*3 H

(1868-1929) am 2. Feb. 1890 in der Kokumin shinbun veröffentlichte und dem Ishibashi im
Grossen und Ganzen zustimmt (KBHT 1: 94). Uchida seinerseits hatte mit seinem Artikel auf
einen unter dem Titel „Bungaku gokusui ZäC^fäiJs" ([Extremer Verfall der Literatur]) in Nummer

191 (Dez. 1889; KBHT 1: 89) veröffentlichten Artikel geantwortet. Der anonyme Verfasser

jenes Artikels wiederum zitiert und unterstützt die vom als Gesellschaftskritiker und Christ

profilierten Zeitungsmacher Shimada Saburö ÄEBFif® (1852-1923) angeblich während einer

Beiträgerversammlung der Jogaku zasshi mündlich vorgetragene Klage, die Gegenwart sei eine

Epoche des extremen Verfalls der Literatur. Uchida sieht zwar im gegenwärtigen lapan seinerseits

keine Poeten vom Range eines Goethe oder eines Milton, urteilt aber im Übrigen wesentlich

milder als der anonyme Verfasser des erwähnten Artikels. Ishibashi wiederum mildert hier
das schon von Uchida abgemilderte Urteil weiter ab, in dem er die Möglichkeit zulässt, dass

japanische Dichter vom Range eines Goethe oder eines Milton im Verborgenen existieren und

nur ihrer womöglich durch Literaturkritiker zu leistenden Entdeckung harren.
85 Das Bild von der unterentwickelten japanischen Literatur der Gegenwart und die Idealvorstellung

von einem die Autoren und das Publikum liebevoll erziehenden Literaturkritiker weist
deutlich eine Anlehnung an das „Hihyö ron" des Önishi Hajime auf.

86 Wie schon bemerkt, zitiert Ishibashi hier den Titel seiner Abhandlung in einer formalen
Variante; Ä, gojin ga sö, jitsu ron wo sö suru ani közu naran ya T v HSrWti"51

b/wX, worin die Begriffe sö und jitsu durch ein Komma getrennt werden.



290 — Guido Woldering DE GRUYTER

Literaturgeschichtsschreibung macht das deutlich. Suzuki/Tyler 2006 thematisiert

zwar die Geschichte des japanischen Konzeptes „Literatur", konzentriert sich dabei

aber auf die Wörter bungaku, bi bungaku („schöne Literatur"), jun bungaku

(„reine Literatur") und bungei X1S („literarische Kunst"). Dem wandel-

ndenen Begriffsinhalt des Wortes bungaku folgend, zeichnet Suzuki/Tyler 2006

die Loslösung der Textkunst aus dem mit bungaku ursprünglich assoziierten Feld

der Gelehrsamkeit nach. Ein Konzept, das als Oberbegriff nicht bungaku, sondern

shi hat, wäre der historisch-linearen Darstellung wohl im Wege gewesen. So

verwundert nicht, dass Suzuki/Tyler 2006 auf Ishibashis Literaturkonzept nicht
eingeht.87

Bemerkenswert ist im „Sö jitsu ron" an sich schon die in der Einleitung

vorgenommene Integration aller dort erwähnten Textsorten der „westlichen"
und der japanischen Literatur. Denn diese stellt dem Konzept einer japanischen
Nationalliteratur das Konzept einer „Weltliteratur" mit einem japanischen
Bestandteil gegenüber.

Doch der Entwurf des Konzeptes „Poesie" im „Sö jitsu ron" beschränkt sich

nicht auf eine abstrakte, rein begriffliche Integration aller Literaturen. Vielmehr
stellen die intertextuellen Bezüge, die das „Sö jitsu ron" insgesamt wie ein dichtes

Netz überziehen, konkrete literarische Prototexte aus Japan mit solchen aus China,

Deutschland, England, Russland und Norwegen auf eine Stufe. Nun mag man

einwenden, dass ein durch intertextuelle Bezüge praktisch umgesetztes Konzept

„WelÜiteratur" im Prinzip schon Tsubouchi Shöyö in „Shösetsu shinzui" (1885/6)

präsentiert habe, etwa, wenn er als Beispiel für die Textsorte „Fabel" in einem

Atemzug die griechischen Fabeln des Aisopos (Aesop; Mythön synagôgë, 6. Jhdt. a.

Chr.) und das dem Chinesen Zhuang Zhou îtJH (ca. 365-290 a.Chr.) zugeschriebene

Zhuangzi ÏF^P (Zhuangzi) nennt.88 Dem wäre aber zu entgegnen, dass Tsubouchi

zum einen (fast) nur die Erzählprosa behandelt, zum anderen für den Beleg seiner

Thesen fast ausschliesslich auf japanische literarische Prototexte zurückgreift.
Im „Sö jitsu ron" gelingt es Ishibashi, die schaffenstheoretischen Gedanken des

konfuzianischen Gelehrten Minagawa Kien (1735-1807) mit Grundzügen des von
Lessing und den grossen Theoretikern der Goethe-Zeit geprägten literaturästhetischen

Diskurses zu verbinden. Diesen hat Ishibashi in Auszügen zwar auch im

Original studiert, doch stützt sich er sich hauptsächlich auf die Deutsche Poetik

(1879), in der Werner Hahn in den Kapiteln II („Schönheit") und III („Poesie")

87 Erwähnung findet Ishibashi lediglich als Literaturkritiker und mit seiner im „Sö jitsu ron"
enthaltenen Forderung nach „grosser spiritueller Präsenz" („great spiritual presence") beim

Verfassen von Literatur (Suzuki/Tyler 2006:171-172; 180). Welches Wort aus dem Original dabei

mit „great spiritual presence" übersetzt wurde, ist allerdings nicht zu erfahren.

88 NKiBT 3: 55; Tsubouchi/Twine 1981: 14.



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil III) — 291

Kerngedanken aus der Diskussion zusammengetragen hat. Die Einfachheit, in der

Hahn dies tat, machte es Ishibashi überhaupt erst möglich, die erwähnte Verbindung

zur Theorie des japanischen konfuzianischen Gelehrten Minagawa Kien, der zwar in
etwa gleichzeitig, aber ohne jede Verbindung zu Lessing wirkte, herzustellen. Gleichwohl

ist die aus dieser Einfachheit entwickelte Literaturtheorie weder unspezifisch
noch primitiv. Und die Verbindung eröffnet die Möglichkeit, neben der japanischen
Literatur auch ihre Theorie von einengenden nationalen Zusammenhängen zu

befreien. Nähme man das „Sö jitsu ron" als Ausgangspunkt einer modernen japanischen

Literaturtheorie, müsste der von Hijiya-Kirschnereit (1979) konstatierte Stand

der japanischen Literaturtheorie der 1970er Jahre als Ergebnis eines Rückschrittes

betrachtet werden.

Abkürzungen

Sigle Auflösung

INZ Ishibashi Ningetsu zenshü THSSti Hgg. Yamamoto, Kenkichi lilzMSUÖ", Inagaki,
Tatsurö fîliJiiÉtÊIS und Odagiri, Susumu AEBWÛ. 4 Bde. Tökyö: Yagi shoten

1995-1996.
KBHT Kindai bungaku hyöron taikei Tökyö: Kadokawa shoten ÜJIIIIJSMO

Bde. 1971-1975.
KNBT Kindai nihon bungaku taikei Urft 0 25 Bde. Tökyö: Kokumin tosho HSISl

W, 1926-1928.
KnT Kokumin no tomo 55ÄS1. Nr. 1-372 (1887-1889). Faksimile Tökyö: Meiji bunken 5Ü

foSÄ, 1966-1968. Hg. Ritsumeikan Daigaku jinbun kagaku kenkyüjo Meiji Taishö shi

kenkyü kai

MBgZ Meiji bungaku zenshü 99 Bde. + Suppl. Tökyö: Chikuma shobö jrSÎIII
m, 1966-1989.

NKBT Nihon koten bungaku taikei 0 100 Bde. + Supp. und Indices. Tökyö:
Iwanami shoten mifcttiS, 1958-1968.

NKBZ Nihon koten bungaku zenshü 0 53 Bde. Tökyö: Shögakukan A^tf,
1973-1976.

NKiBT Nihon kindai bungaku taikei 0 61 Bde. Tökyö: Kadokawa shoten ftjll
*!£, 1970-1975.

NMZ Nihon meicho zenshü 0 ArfeïFdïiSl: Edo bungei no bu tljFEScSAFflL 31 Bde. Tökyö:
Nihon meicho zenshü kankökai 0 1926-1929.

OGZ Ögaizenshü Itlf-lfeilt. 33 Bde. + 2 Suppl. Tökyö: Iwanami shoten Jg-iïtlFJÎî, 1951-1956.
SKTK Shinpen Kokka Taikan f/rfiSRAIS. 10 Bde. Tökyö: Kadokawa shoten ÄJIIKTt,

1983-1992.
ZKKTS Zoku Kokuyaku kanbun taisei Bungaku bu Hg. Kokumin

Bunko kankökai SSSüÄfÜJTä. 50 Bde. Tökyö: Kokumin Bunko kankökai SKAJtfÜ
fr#, 1928-1958.



292 — Guido Woldering DE GRUYTER

Kleine systematische Inkonsistenzen im „Sö jitsu ron" sind zwar nicht zu
leugnen,89 doch dürfen wir den Text in seiner Gesamtheit getrost als einen

wichtigen Schritt auf dem Weg zu einer wissenschaftlichen theoretischen

Auseinandersetzung Japans mit seiner Literatur betrachten. Die wirkungsgeschichtliche

Einordnung bleibt allerdings künftigen Arbeiten vorbehalten.

Literaturverzeichnis

Primärliteratur

[Anonymus] (1968) [10. Jhdt.]: Ise monogatari Moderner Nachdruck: NKBT 9: 81-204.
[Anonymus] (19/2) [1889]: „Bungaku gokusui In: Jogaku zasshi 191 (Dez. 1889).

Moderner Nachdruck: KBHT 1: 89.

Ejima, Kiseki iliftÄijt (1928-1929) [1732]: Keisei Uta shamisen Moderner
Nachdruck: KiNBT 5: 417-519.

Gao, Qi Kl? / Kubo, Tenzui A(SAM (1930) [1374]: Kö Seikyü shishü [Gao Qingqiu

shiji iS5#ß|5f#Ä]. Moderner Nachdruck: ZKKTS 3: 19-22.
Gerok, Karl (1885): Der letzte Strauß: vermischte Gedichte: Der,Blumen und Sterne' neue Folge.

Stuttgart: Greiner & Pfeiffer.

Hahn, Werner (1879): Deutsche Poetik. Berlin: Hertz.

Hirotsu, Ryürö tSSTIPtl! (1889): „Yanagizakura WIS". In: Bunko Alt 22, 24, 26: 1.

Hirotsu, Ryürö tSSUPtS (1985) [1889]: „Yanagizakura fÜPti". In: Ken'yüsha keizasshi shüsei W

iL Hrsg, von Ken'yüsha ïjISlLfc. Tökyö Yumani shobö 7

(Zasshi sösho SSlÈJIIiF): 9.

Ichi Daigakusei — (1889): „Shigarami zöshi no niki ^ In: Yomiuri
shinbun 31. 10.1889:2.

Ihara, Saikaku (1926-1929) [1693]: Saikaku okimiyage Moderner Nach¬

druck: NMZ 2: 651-726.

Ihara, Saikaku (1969) [1668]: Köshoku gonin onna Moderner Nachdruck:

NKBT 47: 217-321.

Inoue, Tetsujirö JLJzJlfiikSli (1884): Sonken shishö 2 Bde. Tökyö Sakagami
Hanshichi

Ishibashi, Ningetsu TSJÜiSb (1995-1996) [1889]: „Bungaku hyöron Shigarami zöshi

In: Kokumin no tomo HßÄX 67. Moderner Nachdruck: INZ 3: 95-96.
Ki no Tomonori I3Ä10 etal. (1958) [914]: Kokin waka shü ifrAfPSfcft. Moderner Nachdruck:

NKBT 8.

Köda, Rohan (1974) [1889]: Füryü butsu JSI'ijfEJA. Moderner Nachdruck: NKiBT 6: 37-86.

89 So gibt es etwa inhaltliche Überlappungen zwischen den einzelnen Abschnitten. Das aus seiner

Sicht ideale Verhältnis von „Idee" und „Wirklichem" im literarischen Text demonstriert Ishibashi

anhand zahlreicher Beispiele, an einigen Stellen versäumt er aber die sachliche Begründung für sein

Lob (so etwa bei seinem Kommentar zu einer Passage aus dem Füryü butsu von Köda Rohan).



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil III) 293

Matsuo, Basho tèMSUS (1970) [1687]: Nozarashi kikö If c? LfBfT. Moderner Nachdruck:

NKBT 46: 35-44.
Miki, Heiemon Sadanari EiTlvïpfijPFJïjsê / Hozumi, Ikan (1944) [1738]: Jöruri monku

hyôchû Naniwa miyage Hottan fSS". In: Nihon engeki bunkert

kenkyû kai 0 (Hg.): Jöruri kenkyû bunken shûsei

Tokyo SjR: Hokkö shobö rJtfteUBt: 68-74.
Minagawa, Kien -WJ1 IvÄBl (1972) [1771]: „Kien shiwa iÄHf#SS". In: Nihon shiwa sösho HzR#

ISitlf 5. Hrsg. von Ikeda, Roshü /iilEB jï/Itlund Kokubu, Takatane HffÄJSL (2. Aufl). Tokyo

1ä: Ötori shuppan JRtÜJfc 177-226.

Mori, Ögai iSBlfi (1889a): „Shigaramizöshi no honryö wo ronzu 1In:
Shigaramizöshi flUMSIS, 1: 1-4; Moderner Nachdruck: OGZ 16: 25-28.

Mori, Ögai (1889b): „„Bungaku to shizen" wo yomu r;£*jÊ h =7§eJ*". In: Koku-

min no tomo 4 (50 (Mai 1889): 18. Moderner Nachdruck: OGZ 16: 11-19.

Mori, Ögai iSEs/S (1889c): „Futatabi geki wo ronjite yo no hyöka ni kotau STß&l&tm CXttt©
WW\Z-^?Ss>". In: Shigarami zöshi 3 (Dez. 1889). Moderner Nachdruck: OGZ

16: 35-60.
Mori, Ögai (1953) [1889d]: „Shigarami zöshi to geki to In: Yomiuri

shinbun, Nov. 1889. Moderner Nachdruck: OGZ 16: 61-62.
Murakami, Kö StJclfl (1989) [1852]: Bussandö shishö •fAlilSlNi#'. Moderner Nachdruck: Nihon

kanshi 15 (Shishü S#it; Hg. Fujikawa, Hideo "S±)II3ÇÊ|5; Tokyo Kyüko

shoin 0^«&): 409-578.
Nakamura, Masanao "tfflEDt (1883): Futatabi Inoue Sonken kun ni sho su In:

Töyö gakugei zasshi [KiffplSftft 19: 512-514.

Önishi, Hajime jzWfäl (1888): „Hihyö ron ftbfFfm". In: Kokumin no tomo HKÄSl 2 (21. Apr.):
25. Moderner Nachdruck: KBHT 1: 76-83.

Ozaki, Köyö MM&M (1889): „Shunme no hone HR#". In: ders.: Hatsu shigure
Tokyo SB: Shöseidö HäS$l£; Shösetsu gunpö /ht&lfjj 1: 1-16.

Saganoya, Omuro (MlIfRcDJËftllS (1889): „Shösetsu ka no sekinin In: Shigarami
zöshi L(2 (November 1889)). Moderner Nachdruck: KBHT 1: 83-85.

Scheffel, Victor von (1870) [1854]: Der Trompeter von Säkkingen: Ein Gesang vom Oberrhein.

Stuttgart: J.B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung.
Sei, Shönagon •MtP'Mi'm (1969) [1000]: Makura no söshi tfcïjt?-. Moderner Nachdruck: NKBT

19: 5-402.
Shinseisha (1971 [1889]: Omokage fô-fitJK. In: Nihon kindai bungaku taikei 0;iUr{l;;(C

Bd. 52 (Meiji Taishö shishü WpfrEfKINfil; hg. Yoshida, Sei'ichi llftHiffi—;
Tökyö: Kadokawa shoten ÄJIl#J3f): 105-167.

Tsubouchi, Shöyö SFrtïÊiil (1977-1978) [1909]: „Chikamatsu tai Shêkusupia tai Ibusen

— t? .x ÜTMri tfhzriy". In: ders.: Shöyö senshü jSiarSA 10 (Muraguchi, Kazuo ftP
—If, Hg.); Tökyö SB: Daiichi shobö (t/B: 769-813.

Uchida, Roan FllE0#JÏ (1972) [1890]: „Shimada Saburö ni shissu IIEBHIISCffi"": Zengö ni

tsuzuku < ". In: Kokumin shinbun HSSfrSB, Jan./Feb. 1890. Moderner
Nachdruck: NKiBT 57: 94.

Wang, Wei FE,ft / Chen, Tiemin KiSK (1997) [759]: Wang Wei ji jiaozhu FEftÄJSÄ. 4 Bde.

Beijing rJtÄ: Zhonghua shuju ^ijSlr/ij (Zhongguo gudian wenxue jiben congshu rfBllÊr



294 — Guido Woidering DE GRUYTER

Sekundärliteratur

Chiba, Shinrö (2006): Ishibashi Ningetsu kenkyü 5: Hyöden to köshö ffF

(S i: #iIE. Tökyö: Yagi shoten A/fcHJÎ;.
Ihara, Saikaku / De Bary, William Theodore (1956) [1686]: Five Women Who Loved

Love: Amorous tales from 17th-centry Japan [Köshoku gonin onna]. Tökyö (SÄ: C.E. Tuttle.

Ihara, Saikaku / Leutner, Robert (1975) [1693]: "Saikaku's Parting Gift: Translations

from Saikaku Okimiyage". in: Monumenta Nipponica (Vol. 30, No. 4, Winter, 1975): 357-391.
Ki no Tomonori ,|SSfiÜ et al. (1985) [914]: Kokin Wakashü: The First Imperial Anthology of

Japanese Poetry. Transi. McCullough, Helen. Stanford (Calif.): Stanford University
Press.

Naumann, Wolfram / Naumann, Nelly (1973): Die Zauberschale: Erzählungen vom Leben japa¬

nischer Damen, Mönche, Fierren und Knechte. München: Hanser.

Regelsberger, Andreas (2004): „Theater an der hauchdünnen Grenze zwischen Wahrheit und

Schein: Betrachtungen zur Ästhetik des Jöruri aus dem Naniwa miyage (1738)". In: Sünden

des Worts. Festschrift für Roland Schneider zum 65. Geburtstag. Hrsg. von Ärokay, Judit und

Vollmer, Klaus. Hamburg: Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens: Mitteilungen
der Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens e.V. Hamburg, 141: 79-108.

Sei, Shönagon / Arnold-Kanamori, Horst (2001) [1000]: Klassisches Japanisch: 5.,

Makuranosöshi: 2. Die „Kopfkissenhefte" der Sei Shönagon: Aufzeichnungen einer
japanischen Hofdame um das Jahr 1000. Hamburg: Kovac.

Suzuki, Sadami j| / Tyler, Royall (2006): The Concept of "Literature" in Japan. 1.

English ed. Kyoto TSfß: International Research Center for Japanese Studies (Nichibunken

monograph series, 8).

Tao, Yuanming / Chang, Lily Pao-Hu (1954) [427]: The Poems ofT'ao Ch'ien. 2. Aufl.

Honolulu: University of Hawai'i Press.

Tsubouchi, Shöyö ßFlArfiil! / Twine, Nanette (1981): The Essence of the Novel: Tsubouchi

Shöyö. Queensland: University of Queensland Press (Occasional Papers, 11).

Yanagida, Izumi IJPHU (1965): Meiji shoki no bungaku shisö 2 Bde.

Tökyö Sä: Shunjü sha

Anmerkung: Zu den verschiedenen Textfassungen und der Grundlage der hier gegebenen

Übersetzung siehe Teil I in Asiatische Studien/Études Asiatiques 71.1.


	Über die Idee und das Wirkliche (Teil III)

