
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 72 (2018)

Heft: 1

Artikel: Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft oder das Elend der
Ideengeschichte : eine kommentierte Übersetzung von Kiyoaki Hiratas
Aufsatz zum Begriff shimin shakai bei Antonio Gramsci (Teil 2)

Autor: Kremers, Daniel / Izuta, Shunsuke

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772560

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2018; 72(1): 215-248

Daniel Kremers* und Shunsuke Izuta

Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft oder das
Elend der Ideengeschichte: Eine kommentierte
Übersetzung von Kiyoaki Hiratas Aufsatz zum
Begriff shimin shakai bei Antonio Gramsci (Teil 2)

Kiyoaki Hirata: Über Gramscis Begriff der bürgerlichen
Gesellschaft (Teil 2: Die Neusetzung des Begriffs
der bürgerlichen Gesellschaft bei Gramsci)

https://doi.org/10.1515/asia-2017-0077

Abstract: The history of ideas is a history of translations and interpretations, of

finding new words for old phenomena and attributing new phenomena to old
words. In this commented translation from a Japanese source text, this historical

process is demonstrated for the term civil society and the languages German,

French, Italian and Japanese. In his 1989 article "On Gramsci's notion of civil
society", Japanese Marxist Kiyoaki Hirata compared the use of the term by Georg
W. F. Hegel, Karl Marx and Antonio Gramsci, while translating it to Japanese as

shimin shakai rfiKTfcè, today a highly popular term in Japan. After having
published a translation of the first part of Hirata's article, in which he endeavors

on the connections and differences between Hegel and Marx, we have now
translated the second part, in which Hirata reconstructs how Gramsci relied on
Hegel and Marx in redefining the concept of civil society (società civile). We have

pointed out why the global resurgence of the term civil society during the 1990s

Anmerkungen zu Übersetzung und Zitationsweise: Namen werden mit dem Vornamen voran
wiedergegeben. Die Umschrift japanischer Begriffe in lateinischen Lettern (römaji) erfolgt nach
dem Hepburn-System. Alle typografischen Sonderzeichen innerhalb der Übersetzung entsprechen

Hervorhebungen des Autors im Original. Anmerkungen und Kommentare der Übersetzer

befinden sich in den Fußnoten.

Originaltitel: Guramushi no shimin shakai gainen ni yosete (II: Guramushi ni okeru shimin shakai

gainen no saisotei) Vy JtitT (II: V'y J*

ÂÈ), von Kiyoaki Hirata

Corresponding author: Daniel Kremers, Deutsches Institut für Japanstudien (DIJ), Tokyo, Jochi

Kioizaka Bldg. 2F, 7-1 Kioicho, Chiyoda-ku, Tokyo 102-0094, Japan. E-mail: kremers@dijtokyo.org
Shunsuke Izuta, Faculty of Foreign Languages, Department of German, Dokkyo University, 1-1

Gakuen-cho, Soka-shi, Saitama 340-0042, Japan. E-mail: izuta@dokkyo.ac.jp



216 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

was accompanied by the invention of the neologism Zivilgesellschaft, while the
classic term bürgerliche Gesellschaft almost fell into disuse in the German

language. As both the English and the Japanese discourse on civil society (shimin

shakai) continued unaffected by this translative-turn however, we have decided

to translate shimin shakai in this pre-1990 text as bürgerliche Gesellschaft. This

way we are able underline the fact that Hegel, Marx and Gramsci were writing on
and further developing the same concept and that just because they have

highlighted different aspects and attributed different functions to it, we do not

necessarily need different words for each concept in order to properly understand

these continuities and differences. More so we argue that neologisms like
Zivilgesellschaft and Bürgergesellschaft have in the German discourse obscured

continuities in the history of ideas on civil society. Hiratas text - despite of its

weaknesses, such as a neglect of scientific documentation standards and a

highly metaphoric and speculative language - is therefore a valuable contribution

to highlighting such continuities and worth to be made accessible to a non-

Japanese speaking readership. By pointing out the dialectic heritage in Grams-

ci's writings, Hirata - much differently from many post-1990 authors - shows

that Gramsci's civil society is not constituted by a set of more or less organized
so-called "non-state" actors that enclose and limit government authority, but
rather forms an integral part of the state in which a government's political force

is bolstered by an ethical hegemony. It is in civil society that leading groups
stabilize their authority over the whole society by educating and persuading the

subaltern groups to an active consent to social and economic rules that benefit
the interests of the leading group, while on the other hand no subaltern group
can ever become politically leading before having established ethical hegemony
in civil society.

Keywords: Gramsci, Marx, Hegel, state, civil society

1 Einleitung

Bei der vorliegenden Übersetzung handelt es sich um den zweiten Teil eines

Textes von Kiyoaki Hirata (1922-1995) aus dem Jahr 1989, in dem der Autor die

unterschiedlichen Begriffe der bürgerlichen Gesellschaft (shimin shakai) bei G.W.

F. Hegel, Karl Marx und Antonio Gramsci einander gegenüberstellt.1 Im ersten

Teil des Textes, dessen Übersetzung in der vorigen Ausgabe von Asiatische

Studien veröffentlicht wurde, hält Hirata fest, dass Karl Marx sich zwar auf

1 Hirata 1989.



DE GRUYTER Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft — 217

Hegel beruft, er dessen Begriff der bürgerlichen Gesellschaft aber im französischen

Original von Das Elend der Philosophie einer Zweiteilung in société civile2

und société bourgeoise3 unterzogen hatte. In der späteren deutschen Übersetzung

trat jedoch an die Stelle der société bourgeoise die „bürgerliche
Gesellschaft", während die société civile mit der nicht weiter attribuierten
„Gesellschaft" verschmolz.4

Wie wir im Kommentar zum ersten Teil bereits dargestellt haben, wird seit 1990

im Deutschen Gramscis società civile meist als „Zivilgesellschaft" übersetzt. Der

Grund dafür liegt auch in jener deutschen Übersetzung von Das Elend der Philosophie

von 1885 in der Eduard Bernstein und Karl Kautsky société bourgeoise als

„bürgerliche Gesellschaft" und société civile als nicht weiter attribuierte „Gesellschaft"

übersetzten. Während die (zivile) Gesellschaft (société civile) in Das Elend der

Philosophie als Epochen übergreifender Oberbegriff auftaucht, den Marx auch auf
die Gesellschaft vor der bürgerlichen Revolution anwendet, habe erst die Bourgeoisie

aus der „alten Gesellschaft" eine bourgeoise, bzw. eine bürgerliche Gesellschaft

(,société bourgeoise) gemacht.5 Bürgerlich wurde so im deutschsprachigen Marxismus

zur Entsprechung von bourgeoise, während das Zivile verloren ging.
Damit erschien „bürgerliche Gesellschaft" für Wolfgang Fritz Haug und

andere auch ungeeignet als Übersetzungsbegriff der società civile Gramscis, die
stärker auf Hegels Rechtsphilosophie, bzw. auf der französischen Urfassung

von Das Elend der Philosophie aufbaut.6 Sowohl um ideengeschichtliche
Kontinuitäten hervorzuheben als auch um näher am japanischen Text zu bleiben, der

jene Begriffe mit Ausnahme der société bourgeoise (burujoa shakai) als shimin
shakai übersetzt, haben wir uns daher durchgängig für „bürgerliche
Gesellschaft" als Übersetzungsbegriff entschieden - ungeachtet, ob es sich um den

Hegeischen, Marxschen oder Gramscischen Begriff handelt. Es bleibt dennoch

festzuhalten, dass auch wenn die Autoren aufeinander aufbauten, sie den

Begriff jeweils einer erheblichen Umdeutung unterzogen haben. Diese Neusetzungen

sind in der Tabelle im Kommentar zum ersten Teil veranschaulicht.7 In
dem nun folgenden zweiten Teil des Textes zeichnet Hirata nach, wie sich
Gramsci der Marxschen Begriffe bediente und diese mit einem Rückgriff auf
Hegel einer Neubestimmung unterzog.

2 Shimin shakai rtrjäcü#.
3 Burujoa shakai ~7')V'y 3 Ttt#.
4 Kremers / Izuta 2017.

5 Marx 1968 [1847]: 67-68.
6 Haug 1989; 1992.

7 Kremers / Izuta 2017.



218 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

1.1 Stellungs- und Bewegungskrieg

Hirata stellt den zeitgeschichtlichen Hintergrund des Materials in den Mittelpunkt

seiner Argumentation und betont den biographisch bedingten Zusammenhang

von politischer Theorie und Strategie bei Gramsci. Gramsci war nicht nur
politischer Denker, sondern Journalist, Publizist, politischer Aktivist und
Parlamentarier. 1921 war er Gründungsmitglied der Kommunistischen Partei Italiens.
Von 1927 bis zu seinem Tode 1935 lebte er in politischer Gefangenschaft unter
dem Faschismus. Während dieser Zeit entstanden die sogenannten Gefängnishefte,

auf deren deutscher Gesamtausgabe unser Kommentar beruht.8 Die
japanische Sammlung ausgewählter Schriften (Guramushi senshü), die den

Ausführungen Hiratas zugrunde liegt, erschien in sechs Bänden von 1961 bis

1965 und wurde von Hisaji Dai9 und Michio Fujisawa10 herausgegeben.11

Besonderes Gewicht legt Hirata auf Gramscis martialische Metapher von
Bewegungs- und Stellungskrieg. Gramsci stellte darin eine Analogie zwischen

den Organisationen der bürgerlichen Gesellschaft und den Festungen und

Schützengräben eines Schlachtfeldes her, da diese einerseits den Staat gegen
ökonomische Krisen absicherten und andererseits verhinderten, dass der Staat

durch einen Sturmangriff auf die politischen Institutionen beseitigt werden
kann. Daraus entwickelt Gramsci den Gedanken, dass Staat mehr sein muss
als nur die politischen Gewalten, als bloß „Staat-Regierung" oder wie Gramsci es

8 Gramsci et al. 1992. Bei deutlichen inhaltlichen Abweichungen zwischen japanischer und

neuerer deutscher Übersetzung, welche societä civile grundsätzlich als „Zivilgesellschaft" übersetzt,

haben wir uns stärker an der japanischen Übersetzung orientiert. Die entsprechenden
Stellen in der deutschen Gesamtausgabe der Gefängnishefte sind in den Fußnoten wiedergegeben.

So ist es möglich die Auslegung Hiratas direkt mit der deutschen Übersetzung zu

vergleichen. Die Quellenangaben setzen sich aus Heft (Q) Paragraph (§) und Seitenzahl in der

deutschen Gesamtausgabe zusammen.
9 Hisaji Dai, geboren 1920, publizierte zwischen 1955 und 1973 zum internationalen Kommunismus,

Gewerkschaften, politischen Bewegungen sowie Revolution und Demokratie in Italien, Albanien

und Chile.

10 Michio Fujisawa (1933-2001) war Historiker und Literaturwissenschaftler mit Schwerpunkt Italien.

Er war u.a. beteiligt an der japanischen Übersetzung des Gesamtwerks von Niccolô Machiavelli, die

von 1999 bis 2002 in sieben Bänden bei Chikuma Shobö erschienen ist (Machiavelli 1999).

11 Seit Ende der 1990er Jahre sind auf Japanisch erneut mehrere Bücher erschienen, die Gramsci in

Auszügen übersetzen oder sich mit Gramscis Denken auseinandersetzen (Gramsci / Dai / Fujisawa

1961; Gramsci / Uemura 1999; Gramsci / Katagiri 2001; Katagiri 2006; Matsuda 2007; Gramsci /
Uemura 2008; Gramsci / Uemura 2017). Nur einzelne Gefängnishefte wurden bisher komplett übersetzt

und veröffentlicht (Gramsci 1981). 2006 begann die Gramsci-Gesellschaft-Tokio {Tokyo
Guramushi Kai) mit Heft 22 eine Serie von japanischen Übersetzungen und Abdrucken des italienischen

Originals. Diese wurde in ihrer Zeitschrift La Città Futura bis 2013 fortgesetzt (Gramsci 2006; Tokyo

Guramushi Kai 2013).



DE GRUYTER Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft — 219

auch nennt „politische Gesellschaft". Gramsci entwickelt also ein erweitertes

Staatsverständnis, zu dem sowohl die politische Gesellschaft als Zwangsapparat
als auch die bürgerliche Gesellschaft als Hegemonieapparat zu zählen sind.

Hauptfunktion des Staates ist die Organisierung der Gesamtgesellschaft und
die Ausrichtung der Produktionsverhältnisse auf die Bedürfnisse der herrschenden

Gruppen, die sich als Klasse formiert haben. Die herrschenden Gruppen
stützen sich dabei gleichermaßen auf Zwang (bzw. Herrschaft) und Hegemonie

(bzw. Führung). Autoritätskrisen entstehen, wenn die herrschende Gruppe die

Hegemonie verliert. Diese können in Revolutionen münden, bei denen entweder

die Gesellschaft von Teilen der herrschenden Klasse, durch eine teilweise

Reorganisation der Produktionsverhältnisse unter Ausweitung politischer
Zwangsmaßnahmen restauriert wird (passive Revolution) oder aber neue

gesellschaftliche Gruppen herrschend werden, die dann die Gesellschaft auf
ihre Bedürfnisse abstimmen (aktive Revolution).

1.2 Bürgerliche Gesellschaft als Element der Superstruktur

Hirata zeigt, wie Gramsci die strukturellen Elemente der Hegeischen und Marx-

schen Gesellschaftstheorien umgruppierte. Elemente, die Hegel dem Staat

zuschreibt, wie z.B. die öffentliche Meinung, verlagert Gramsci in die bürgerliche
Gesellschaft bzw. Zivilgesellschaft (società civile). Elemente, die Hegel der bürgerlichen

Gesellschaft zuschreibt, wie Produktion und Markt, verschiebt Gramsci mit
Bezug auf Marx in die Basis bzw. die bourgeoise Gesellschaft. Elemente der politischen

Regulierung und Verwaltung („Polizei") sowie die Rechtsprechung, die Hegel
ebenfalls in der bürgerlichen Gesellschaft verortete, verlegt Gramsci, einen Begriff
von John Locke reaktivierend, in die „politische Gesellschaft".12 In Gramscis bürgerlicher

Gesellschaft verbleiben damit Bildung, Erziehung, Kultur und öffentliche

Meinung sowie die sie hervorbringenden und reproduzierenden „privaten Organismen".

Zusammen mit der politischen Gesellschaft bilden diese den Überbau

(Superstruktur), welchen Gramsci im Begriff (integraler) Staat zusammenfasst.

Der Staat bei Gramsci ist durch eine Doppelperspektive gekennzeichnet. In
ihm vereinen sich die Elemente Hegemonie und Zwang, die von der bürgerlichen
Gesellschaft als staatlichem Hegemonieapparat und der politischen Gesellschaft
als staatlichem Zwangsapparat hervorgebracht werden. Dabei macht Gramsci

seine Bezüge auf Hegel und Marx durchaus transparent. Bei Hirata dagegen
wirkt es ein mitunter so, als müssten diese erst aufgedeckt werden. Da Hirata
vielfach ohne Quellenangaben arbeitet, bleibt es in seiner Darstellung darüber

12 Hegel 1981 [1833].



220 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

hinaus stellenweise im Dunkeln, ob es sich bei dem von ihm wiedergegebenen

um eine Aussage von Marx, eine Auslegung von Marx durch Gramsci oder eine

Interpretation von Gramsci durch Hirata handelt. Um diesen Mangel an
Transparenz auszugleichen, haben wir unsere Übersetzung mit Fußnoten versehen, in
denen sich Kommentare, Zitate aus deutschen Übersetzungen und Originalen
sowie Quellenangaben befinden.

Nicht berücksichtigt werden von Hirata die Rückgriffe Gramscis auf andere

Denker wie Vincenzo Cuoco13 auf den der Begriff der passiven Revolution

zurückgeht. Auch die deutlichen Bezüge Gramscis auf den italienischen Philosophen

und Historiker Benedetto Croce14 werden von Hirata nicht aufgenommen.
Wie wichtig Croce Geschichtsphilosophie für Gramscis Konzept des integralen
Staats ist, wird in folgendem Zitat deutlich:

Die Annäherung der beiden Ausdrücke Ethik und Politik, [...] ist der Ausdruck der Ansprüche,

in denen sich das Geschichtsdenken Croces bewegt: die Ethik bezieht sich auf die

Aktivität in der Zivilgesellschaft, auf die Hegemonie; die Politik bezieht sich auf die

Initiative und den Zwang regierungsmäßig-staatlicher Art. Wenn es Widerspruch zwischen

Ethik und Politik gibt, zwischen Ansprüchen der Freiheit und Ansprüchen der Gewalt,
zwischen Zivilgesellschaft und Regierung-Staat, dann herrscht Krise, und Croce kommt zu

der Aussage, daß man den wahren »Staat«, das heißt die leitende Kraft des geschichtlichen
Impulses, manchmal nicht [...] im Staat im juristischen Sinn, sondern bei den »privaten«
Kräften und auch bei den sogenannten Revolutionären [suchen muss].15

Weitere zentrale Motive innerhalb des Gramscischen Geschichtsbildes, die

Hirata nur streift, sind die Aggregatszustände flüssig, gallertenhaft und robust.

Eine bürgerliche Gesellschaft ist dann flüssig, wenn sie einen geringen

13 Vincenzo Cuoco (1770-1823) war Autor, Jurist und Historiker. Er engagierte sich politisch für
eine italienische Republik. Nach der Niederlage der neapolitanischen Revolution 1799 und der

Rückkehr zu Monarchie wurde er nach kurzer Haft exiliert. Er lebte in Paris und Mailand bevor

er 1806 nach Neapel zurückkehrte. Zu seinen Hauptwerken zählen sein Saggio Storico sulla

Rivoluzione Napoletana del 1799 (Historischer Aufsatz über die Neapolitanische Revolution von
1799) und der alternativ-historische Briefroman Piatone in Italia (Platon in Italien).
14 Benedetto Croce (1866-1952) war ein idealistischer Philosoph, Historiker, Grundbesitzer und
Politiker Italiens. 1922 unterstützte er die Machtübernahme Mussolinis. In Folge der Ermordung des

Sozialisten Giacomo Matteotti 1924 verfasste er 1925 das gegen den italienischen Faschismus und
dessen Vordenker Giovanni Gentile gerichtete Manifesto degli intellettuali antifastisti (Manifest der

antifaschistischen Intellektuellen). Nach dem zweiten Weltkrieg befürwortete er als Mitglied der

Partito Liberale Italiano (PLI) die Errichtung einer konstitutionellen Monarchie. Von 1949 bis 1952

war er Präsident des internationalen Autorenverbandes PEN. Die Geschichtsphilosophie Croces

stand besonders unter dem Einfluss des deutschen Idealismus vertreten durch Hegel und Schelling.

Gramsci bezog sich vielfach auf Croces Schriften, u.a. Etica e politico (Ethik und Politik) sowie Storia

d'Italia dal 1871 al 1915 (Geschichte Italiens von 1871 bis 1915) (vgl. Haug 1994:1205-1208).

15 Q10 §41: 1310.



DE GRUYTER Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft — 221

Organisationsgrad aufweist, ihre Akteure eine große Autonomie haben, sich also

sowohl ideell als auch praktisch frei bewegen und leicht umgruppieren können.

Eine solche Gesellschaft ist instabil und ihre herrschende Klasse ist schlecht

vorbereitet auf Krisen und Umstürze. Gramsci schreibt:

Die Formel [der sogenannten »permanenten Revolution«] gehört einer historischen Epoche

an, in der die großen politischen Massenparteien und großen ökonomischen Gewerkschaften

[also die Organe der bürgerlichen Gesellschaft] noch nicht existierten und die Gesellschaft

unter vielen Aspekten sozusagen noch im flüssigen Zustand war [...].16

Eine bürgerliche Gesellschaft in gallertenhaftem Zustand sieht Gramsci im zaristischen

Russland, dessen bürgerlichen Organisationen, noch in der Entwicklung
begriffen, der kommunistischen Revolution nach dem bolschewistischen
Staatsstreich wenig entgegenzusetzen hatten. Westeuropäische Staaten wie Deutschland

hingegen hätten zu diesem Zeitpunkt bereits über eine gut organisierte bürgerliche
Gesellschaft verfügt, deren „robuste Struktur" eine Revolution auch angesichts der

Krise des ersten Weltkriegs und dem Ende des deutschen Kaiserreichs verhindert
habe. Da die organische Krise, also der Widerspruch zwischen den Bedürfnissen des

Kapitals und der Arbeiterklasse, jedoch nicht aufgelöst worden sei und die
kommunistischen Kräfte gewaltsam zerschlagen wurden, sei es zu einer passiven Revolution

in Form einer gewaltsamen Reorganisation der Produktionsverhältnisse im Faschismus

gekommen. Das Geschichtsverständnis Gramscis kann hier nur in sehr groben

Zügen angerissen werden und noch viel weniger kann beantwortet werden, ob seine

stark abstrahierenden Darstellungen den Ereignissen von 1917 bis 1933 gerecht
werden. Anspruch dieser kommentierten Übersetzung ist es daher vornehmlich, die

Interpretation Fliratas im Lichte neuerer Übersetzungen kritisch zu betrachten.

1.3 Gramscis dialektischer Staatsbegriff

Hirata weist ferner darauf hin, dass Gramsci das strukturelle Modell des integralen

Staats mit einem Fortschrittsmodell verbindet, das an Hegel und Marx

angelehnt ist. Von Hegel habe Gramsci dessen dialektisches Geschichtsverständnis

übernommen, dem zufolge sich die Gesellschaft auf einen „sittlichen" bzw.

„ethischen Staat" zubewege. Dieses habe Gramsci zusammengeführt mit der im
Vorwort von Marx' Zur Kritik der politischen Ökonomie formulierten Annahme,
dass keine Gesellschaftsform untergehen, bzw. revolutioniert werden könne,
bevor sie nicht ihr volles Potential an Produktivkräften entfaltet hat.17 Hiratas

16 Q13 §7: 1544.

17 Marx 1971 [1859]: 9.



222 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

Interpretation zeigt dabei deutliche Spuren ihres Entstehungskontextes und
Vorlieben des Autors. Statt auf eine inhaltliche und strukturelle Bestimmung
der bürgerlichen Gesellschaft Gramscis legt Hirata vielmehr Wert auf ihre
funktionale Bestimmung innerhalb des erweiterten Staats und eines dialektischen
Geschichtsbildes. Der Text wäre daher besser mit „Gramscis dialektischer
Staatsbegriff" überschrieben.

Aus heutiger Sicht ist es durchaus bemerkenswert, dass Hirata den ethischen

Staat auf das utopische Modell einer regulierten Gesellschaft zuspitzt. Hirata ist dabei

bemüht sein dialektisches Geschichtsverständnis von einem deterministischen

abzugrenzen, dem zufolge die Konflikt- und Krisenhaftigkeit des Kapitalismus automatisch

zu seinem Zusammenbruch führe. Da der Kapitalismus die für sein Bestehen

notwendigen Ideologien Tag für Tag reproduziere, folge alleine aus den Widersprüchen

der Produktionsverhältnisse mit den Produktivkräften kein Automatismus zur

Aufhebung des Kapitalismus, so Hirata. Da sich aber, Marx zu Folge, die Menschen

des sozialen Konfliktes erst in Form von Ideologien bewusstwürden, könne
gesellschaftlicher Fortschritt nur aus den ideologischen Auseinandersetzungen auf dem

Feld der bürgerlichen Gesellschaft (oder Zivügesellschaft) hervorgehen.18

Bezugnehmend auf Marx und Gramsci leitet Hirata demnach eine historische
Tendenz zur Aufhebung des Kapitalismus nicht unmittelbar aus der Krisen- und

Konflikthaftigkeit der kapitalistischen Produktionsweise ab, sondern vermittelt
durch den selbstwidersprüchlichen Charakter der bürgerlichen Gesellschaft.

Diese sei einerseits Konfliktfeld privater Interessen und andererseits sozialer

Raum, in dem „Gesellschaftlichkeit, Gemeinschaftlichkeit und Öffentlichkeit" als

Vorbedingungen eines „ethischen Staates" entstünden. Es sei dieser inhärente

Widerspruch, der ihre Selbstaufhebung ermögliche.19 Am Ende dieses Prozesses

stehe, und hier bezieht sich Hirata wieder auf Gramsci, der „ethische Staat"

bzw. die „regulierte Gesellschaft", in der sowohl die politische Gesellschaft

und mit ihr der juristische Zwang als auch die bourgeoise Gesellschaft und mir
ihr die Klassengegensätze aufgehört haben zu existieren.20 Dazu bedarf es

bei Gramsci jedoch eines besonderen kollektiven Subjektes, denn „einzig die

gesellschaftliche Gruppe, die das Ende des Staates und ihrer selbst als zu

erreichendes Ziel setzt, [kann] einen ethischen Staat schaffen, im Bestreben, den

inneren Spaltungen von Beherrschten usw. ein Ende zu bereiten und
einen einheitlichen technisch-moralischen gesellschaftlichen Organismus zu
schaffen".21 Wer dieses Subjekt ist, bleibt bei Hirata unbestimmt.

18 Hirata 1989: 134.

19 Hirata 1989: 137.

20 Q6 §88: 783; Q7 §33: 888; siehe Fußnote 100.

21 Q8 §179: 1044.



DE GRUYTER Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft — 223

Derartige Vorhersagen über den Verlauf gesellschaftlichen Fortschritts in
Form der Begriffe „regulierte Gesellschaft" und „ethischer Staat" tauchen in den

ersten acht von Gramscis 29 Gefängnisheften an einigen wenigen Stellen auf.22

Während Hirata ihnen eine zentrale Rolle zuweist, sind sie in der deutschsprachigen

Auseinandersetzung mit Gramsci seit 1990 zu weniger beachteten Thema

geworden. Gramscis Modelle wurden hier stärker zur Analyse der Gegenwart,
denn als Matrize für Vorhersagen gesellschaftlicher Entwicklung genutzt. Daher

mag dieser Einschlag bei Hirata heute verblüffen. Ähnlich verhält es sich mit
Hiratas Betonung der Regulationstheorie, welche für ihn damals ein neues Feld

von großem Interesse war.23 In den heutigen sozialwissenschaftlichen Diskursen

scheint sie so gut wie vergessen. Stattdessen kreiste das Denken vieler, die sich

auf ab 1990 auf Gramsci beriefen, um das demokratisierende und pluralisierende
Potential der Zivilgesellschaft einerseits sowie das machtpolitische Potential der

Hegemonie anderseits.24 Vor dem Hintergrund der aktuellen Ereignisse ist man
vielleicht wieder eher geneigt in Gramsci den Analytiker der passiven Revolution

in Form von Faschismus und Populismus und den Ideengeber einer auf die

positive Aufhebung sozialer Konflikte gerichteten Gegenstrategie zu suchen.

Noch zu klären wäre, ob, wie es Hirata 1989 versuchte, die Begriffe „ethischer
Staat" und „regulierte Gesellschaft" dafür nutzbar gemacht werden können.

2 Übersetzung

2.1 Die Neusetzung des Begriffs der bürgerlichen Gesellschaft
bei Gramsci Intermezzo - der historische Hintergrund

Gramsci war ein revolutionärer Denker, der in einer - heute als Zwischenkriegszeit

bekannten - Epoche zahlreicher Erschütterungen lebte, kämpfte und in
Gefangenschaft starb. Mit dem Sieg der russischen Revolution und der Niederlage

der deutschen Revolution, mit der Festigung der Vorherrschaft25 der Bol-

schewiki in Russland und dem Autoritätsverlust der Sozialdemokratischen Partei

Deutschlands, war seine Epoche eine Zeit des großen Hin und Her für die
Befreiungsbewegungen in der ganzen Welt. Das globale kapitalistische System [seiner Zeit] war
geprägt von der Niederlage des vom Finanzkapital geführten Imperialismus in

22 Das Register der deutschen Gesamtausgabe verweist auf fünf Stellen.
23 Kremers / Izuta 2017.

24 Buttigieg 2005; Mouffe 2005.

25 Haken RH.



224 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

Deutschland, vom fortschreitenden Übergang der Rolle des vorherrschenden Staats

vom Vereinigten Königreich auf [die Vereinigten Staaten von] Amerika sowie vom
fordistischen Industrieimperialismus, der - mit einem Seitenblick auf den Verfall
eines Imperialismus der freien Konkurrenz - zur Raserei ansetzte. Innerhalb dieses

globalen Kontextes stürmte in Italien der Faschismus, beruhend auf dem Granddesign
des Staatskorporatismus,26 [129:] los zur industriellen Erneuerung im Innern und zum
Kolonialismus im Äußern. Wenig später erhob sich in Deutschland ein Fanatismus,
der mit keynesianischen Anti-Rezessions-Maßnahmen unter militärischem Vorzeichen

den sozialdemokratischen Determinismus beseitigte und, sich eines gegen das

Versaülersystem gerichteten Nationalgefühls sowie der Diskriminierung von Juden

bedienend, einen chauvinistischen Ethno-Nationalismus zum,Prinzip der Überlegenheit'

machte.27

Wie soll man in dieser Situation den Weg zur Befreiung Italiens suchen?

Ferner, wie soll man eine über den bereits begonnen verdeckten Streit
der Fraktionen Trotzki und Stalin innerhalb der Komintern hinausführende

neue Strategie konstruieren? Dies waren für Gramsci die größten
Herausforderungen.

In den Gesellschaften Westeuropas waren die internationalen Befreiungskämpfe
bereits nach der Niederlage der deutschen Revolution in die Defensive geraten. Wo

sollte man das battle field28 einrichten, um aus der Unterlegenheit heraus wieder

vorrücken zu können? Dies war für Gramsci, als einem Verantwortlichen einer

Kampforganisation, die dringlichste Aufgabe.
Ohne die Kategorien der Marxschen Gesellschafts-( GeschichtsJ-Theorie erneut

zu erforschen, ideell und theoretisch zu überarbeiten und neu zusammenzustellen,

kann der Ort dieser in hohem Maße praktischen Probleme, die den Bereich einer bloß
technischen Lehre der Revolution übersteigen, nicht aufgezeigt werden. Dass

Gramsci den bei Marx auftauchenden Begriff der bürgerlichen Gesellschaft société

26 Kokka köporatizumu
27 Hirata missversteht den Nationalsozialismus, wenn er angesichts des zelebrierten und organisierten

Judenhasses sowie des bürokratisch geplanten industriellen Massenmordes an den europäischen

Juden von „Diskriminierung" spricht. Die Nazis haben sich der „Diskriminierung" auch nicht

„bedient", wie Hirata schreibt. Vielmehr war der Judenhass tragender Kern ihrer Rassenideologie

auf dessen Umsetzung im Genozid sie erhebliche Energien verwendeten, wobei sie in breiten Teilen

der antisemitisch eingestellten Deutschen „willige Vollstrecker" und Applaus fanden (Goldhagen

2000 [1996]; Wirner / Yücel 2005). Auch Hiratas Interpretation der Aufrüstung der Wehrmacht als

keynesianische Wirtschaftspolitik kann als Verharmlosung des aggressiven Weltmachtstrebens

Nazi-Deutschlands gelesen werden. Es scheint als habe Hirata den Faschismus vor allem ökonomisch

als Korporatismus zu erklären und kritisieren gesucht, wobei ihm der nicht in ökonomischen

Kategorien rationalisierbare Herrschafts- und Rassenwahn der Deutschen sowie das von ihnen

erzeugte Leid der europäischen Juden aus dem Blick gerieten.

28 Englisch im Original.



DE GRUYTER Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft —— 225

civile29 nicht nur neu setzte, sondern darüber hinaus in Marx' Diktaturbegriff eine

neue Kategorie namens „Hegemonie"30 einfließen ließ und damit Neuland innerhalb

der Staatstheorie betrat, ist auf seinem hochgradig praktischen Interesse gegründet.

Seine Gefängnishefte, verfasst unter dem Druck zweier Leiden, der Unfreiheit
der Haft sowie seiner sich verschlechternden Gesundheit, sind fragmentarische

Darstellungen. Manchmal wechselte Gramsci den Drehpunkt der Darstellung, was
den semantischen Gehalt überaus mehrdeutig werden ließ. In Momenten der Intuition

verband er in Zusammenhang stehende Begriffe unvermittelt mit einem

„ /gleich". Dies macht seine außerordenüiche Auffassungsgabe auch bei dem

gleichzeitigen Mangel an Erläuterungen nachvollziehbar. Seine Aufzeichnungen,
darunter wertvolle und traurige, sind die eines großen Geistes.

2.2 Zum Berührungspunkt von Basis (Struktur) und

Superstruktur

(1) Die Neusetzung des Begriffs der bürgerlichen Gesellschaft

Vor dem Hintergrund des sich erhebenden Faschismus, der versuchte die kapitalistische

Gesellschaft durch einen korporatistischen Staat zu absorbieren, hat
Gramsci die ideelle Diskussion des Kampfes neu bestimmt, indem er zum
entstehungstheoretischen Ausgangspunkt der modernen Gesellschaft, d.h. der Trennung
und Wiederzusammenführung von bürgerlicher Gesellschaft und Staat zurückfand.

Seine klassische Ausbildung half ihm, Hegel zu interpretieren und diesen auf
Marx anzuwenden. Dazu veranlasst hat ihn die praktische und schmerzvolle Erfahrung

des „Sieges im Osten" und der „Niederlage im Westen". „Im Osten war der Staat

alles, die bürgerliche Gesellschaft war in ihren Anfängen und gallertenhaft; im Westen

bestand zwischen Staat und bürgerlicher Gesellschaft ein richtiges Verhältnis, und
beim Wanken des Staates gewahrte man sogleich eine robuste Struktur der bürgerlichen

Gesellschaft" (Senshü 1: 180).31 [130:] Als im Osten, also im zaristischen

29 Französisch im Original.
30 Hegemon!
31 Mit dem Bild des Stellungs- und Bewegungskrieges versuchte Gramsci unterschiedliche

politische Strategien zu illustrieren. Während er Trotzki (Bronstein) direkt und Lenin (Iljitsch)
indirekt kritisierte, entlarvte er gleichzeitig die Oktoberrevolution als Staatsstreich; als
politischen Bewegungskrieg, bei dem die Bolschewisten den zaristischen Herrschaftsapparat im
Sturm überrannten, ohne auf bedeutenden Widerstand seitens der unterentwickelten bürgerlichen

Gesellschaft zu stoßen. Zum besseren Verständnis ist der Abschnitt aus dem Hirata zitiert
in Gänze wiedergegeben. Es ist zu beachten, dass Gramsci hier „Staat" im Sinne von „politische
Gesellschaft" also Regierung bzw. Staatsgewalt verwendet: „Zu prüfen ist, ob Bronsteins



226 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

Russland, durch einen politischen Bewegungskrieg die politische Macht erlangt
wurde, und alle Elemente der (bürgerlichen) Gesellschaft gegen lediglich geringen
Widerstand in den (politischen) Staat absorbiert wurden, gab es de facto so gut wie
kein Dazwischen mehr.32

Aber im Westen existiert zwischen dem politischen Staat und der
kapitalistischen Wirtschaftsgesellschaft (,bourgeoise Gesellschaft') ein nicht gallerten-
hafter, sondern fester kultureller und gesellschaftlicher Raum - die „bürgerliche
Gesellschaft". Deren „robuste Struktur" stellt vor der politischen Revolution aber

auch danach ein schwerwiegendes Problem dar.

Die bürgerliche Gesellschaft an und für sich ist im Wesentlichen eine Gesellschaft

der privaten Interessen, ein Widerschein des privaten Kapitalistencharakters
der kapitalistischen Wirtschaftsgesellschaft. In dieser Gesellschaft bilden
Berufsverbände, Zeitungen, Schulen, Kirchen und Kulturorganisationen sowie politische
Parteien mit ihren eigenen traditionellen historischen Färbungen ein Magnetfeld

privater Anziehungskraft, welches den öffentlichen Organen des Staates private
und klassenspezifische Substanz verleiht.

berühmte Theorie über die Permanenz der Bewegung nicht der politische Reflex der Theorie des

Bewegungskriegs ist [...], in letzter Instanz der Reflex der allgemein-ökonomisch-kulturell-
gesellschaftlichen Bedingungen eines Landes, in dem die Kader des nationalen Lebens

embryonal und erschlafft sind und nicht »Schützengraben oder Festung« werden können. [...] Mir
scheint, Iljitsch hatte verstanden, daß es einer Wende vom Bewegungskrieg, der 1917 siegreich
im Osten angewandt worden war, zum Stellungskrieg bedurfte, welcher der einzig mögliche im
Westen war, wo, wie Krasnow bemerkt, die Heere in kurzer Zeit unermessliche Mengen an

Munition anhäufen konnten, wo die sozialen Kader von sich aus noch fähig waren, zu

hochgewappneten Schützengräben zu werden. Dies scheint mir die Formel von der »Einheitsfront«

zu bedeuten, die der Konzeption einer einheitlichen Front der Entente unter dem einheitlichen
Kommando von Foch entspricht. Nur das Iljitsch die Zeit nicht hatte, seine Formel zu vertiefen,
wobei auch zu berücksichtigen ist, daß er sie nur theoretisch vertiefen konnte, während die

Hauptaufgabe national war, das heißt eine Erkundung des Terrains und eine Fixierung der

Elemente von Schützengraben und Festung erforderte, die durch die Elemente der Zivilgesellschaft

repräsentiert wurde, usw. Im Osten war der Staat alles, die Zivilgesellschaft war in ihren

Anfängen und gallertenhaft; im Westen bestand zwischen Staat und Zivilgesellschaft ein richtiges

Verhältnis, und beim Wanken des Staates gewahrte man sogleich eine robuste Struktur der

Zivilgesellschaft. Der Staat war nur ein vorgeschobener Schützengraben, hinter welchem sich
eine robuste Kette von Festungen und Kasematten befand; von Staat zu Staat mehr oder

weniger, versteht sich, aber gerade dies verlangte eine genaue Erkundung nationaler Art" (Q7

§16: 873-874).
32 Die Absorption der bürgerlichen Gesellschaft in den politischen Staat ist für Gramsci ein
Zeichen von Totalitarismus, dessen praktischen Versuch er im italienischen Faschismus sieht.

Wenn daher Hirata hier die russische Revolution als Absorption der bürgerlichen Gesellschaft in
den Staat kennzeichnet, setzt er sie im Sinne Gramscis mit Totalitarismus und Faschismus

gleich.



DE GRUYTER Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft — 227

Demzufolge besteht [im Westen] eine „richtige Beziehung zwischen Staat

und bürgerlicher Gesellschaft". Ohne jene Beziehung umzuwälzen,33 würde das

Ergreifen der Staatsmacht durch einen Sturmangriff russischer Art in eine

Niederlage umschlagen oder nur in degenerierter Form fortbestehen können. Je

mehr der Faschismus, sich selbst als System des Korporatismus34 gerierend,
die [oben genannten] privaten Organe zu seinem eigenen Herrschafts- und

Regulierungsapparat umgruppiert, desto mehr ist es von zentraler Bedeutung
in einem Stellungskrieg auf dem Schlachtfeld der bürgerlichen Gesellschaft

einen Sieg nach dem anderen zu erringen.
Indem Gramsci die bürgerliche Gesellschaft als Berührungspunkt der

wirtschaftlichen Gesellschaft als Basis mit dem Staat als Überbau wiederentdeckt,
hat er einen neuen Beitrag zu einer materialistischen Geschichtsauffassung

geleistet, die grundsätzliche Strategie der Revolution und Idee der Umwälzung
ist. Während seine intellektuellen und praktischen Tätigkeiten eine Kritik am
Ökonomismus der deutschen Sozialdemokratie darstellen, sind sie gleichzeitig
eine praktische Aufhebung der trotzkistischen Idee der permanenten
Revolution.35

Solange die kapitalistische Wirtschaft in ihrem politischen System auf
demokratische Strukturen zurückgreift, ist die bürgerliche Gesellschaft, sowohl
im - vor Gramscis Auge liegenden - „Westen", aber möglicher Weiße auch im
„Osten", das Schlachtfeld, welches von den Befreiungskämpfen eingenommen
werden muss. All jene Organe, welche sich aus den Organen des „Staatsge-
füges" und den „Organen des bürgerlichen Lebens"36 zusammensetzen, sind die

„Festungen", die vor den „Schützengräben" liegen.37 Diese von innen heraus zu
erobern, wäre gleichzeitig auch ein Mittel, die trotzkistische Idee der permanenten

Revolution zu überwinden.

33 Henkaku iEIS.

34 Shokunö shugi taisei flSfIiïÈliflsfM. Wörtlich „Berufsfunktionalistisches System".
35 Aus Gramscis Sichtwar die „achtundvierziger Formel der »permanenten Revolution«" schon lange
bevor Trotzki sich ihrer bediente überholt. Sie sei bereits „in der politischen Wissenschaft [nach 1870]

in der Formel der »zivilen Hegemonie« umgearbeitet und aufgehoben" worden (Q13 §7:1545).

36 Shimin seikatsu ni okeru shososhiki TÛJâçfËfSICjoft In der deutschen Ausgabe
der Gefängnishefte als „Komplex von Vereinigungen im zivilen Leben" übersetzt: „Die massive

Struktur der modernen Demokratien, sowohl als staatliche Organisationen als auch als

Komplex von Vereinigungen im zivilen Leben, bilden für die politische Kunst so etwas wie die

»Schützengräben« und die dauerhaften Befestigungen der Front im Stellungskrieg: sie

machen das Element der Bewegung, das vorher der »ganze« Krieg war, zu einem »partiellen«,
usw." (Q13 §7: 1545).

37 Hier kehrt Hirata Gramscis Anordnung von „Schützengraben" und „Festung" um (siehe
Fußnote 31).



228 Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

Um die „Waffen der Kritik" gegen die „Kritik der Waffen" auszutauschen, ist
die Wahl des Kampfplatzes wichtiger als alles andere. Die Form des Kampfes auf
diesem Schlachtfeld hängt davon ab, ob sich die Waffen der Ideologiekritik in
Kritik durch praktische Waffen verwandeln lassen. Dafür ist es vor allem
notwendig, „die Elemente der bürgerlichen Gesellschaft, [...] die den Verteidigungssystemen

des Stellungskrieges entsprechen" (Senshü 1: 170)38 als das

zuerkennen, was sie sind.

Im methodentheoretischen Berührungspunkt von Basis und Überbau hat
[Gramsci] den Raum der bürgerlichen Gesellschaft entdeckt. Dadurch, dass er

mit (Hegel->) Marx den entstehungstheoretischen Ausgangspunkt der „modernen

bourgeoisen [131:] Gesellschaft" erneut bestätigt, leistet er einen
entscheidenden Beitrag zur Überwindung der gegenwärtigen bourgeoisen
Gesellschaft (des kapitalistischen Systems).39 Es wäre nicht übertrieben zu

sagen, dass [Gramsci] damit auch für unsere Gegenwart am Vorabend des 21.

38 „Dieselbe Einschränkung [dass Bewegungskrieg nur noch taktisches und nicht mehr
strategisches Element der Kriegführung ist] muß in der Kunst und in der Wissenschaft der Politik
stattfinden, wenigstens was die fortgeschrittensten Staaten angeht, wo die »Zivilgesellschaft«
eine sehr komplexe und gegenüber den katastrophenhaften »Einbrüchen« des unmittelbar
ökonomischen Elements (Krisen, Depressionen usw.) resistente Struktur geworden ist:' die

Superstrukturen der Zivilgesellschaft sind wie das System der Schützengräben im modernen

Krieg. Wie es vorkam, daß ein heftiger Artillerieangriff gegen die feindlichen Gräben, der alles

zerstört zu haben schien, in Wirklichkeit nur die Oberfläche der Verteidigung zerstört hatte und
im Augenblick des Vorstoßes die Angreifer eine immer noch wirksame Verteidigung vorfanden,

so geschieht es in der Politik in den großen Wirtschaftskrisen, weder organisieren sich unter der

Wirkung der Krise die Angriffstruppen blitzartig in der Zeit und im Raum, noch und umso

weniger bringen sie Angriffsgeist auf; entsprechend verlieren die Angegriffenen weder ihre

Moral noch verlassen sie die Verteidigungslinien, nicht einmal unter Trümmern, noch verlieren
sie das Vertrauen in die eigene Kraft und die eigene Zukunft. Nicht daß die Dinge beim Alten
blieben; aber die Dinge entwickeln sich nicht blitzartig und im unwiderruflichen Vorwärtsschreiten,

wie es die Strategen des politischen Cardonismus erwarten würden. Der letzte Fakt

dieser Art sind die Ereignisse von 1917 gewesen. Sie stellten eine entscheidende Wende in der

Geschichte der Kunst und der Wissenschaft von der Politik dar. Es geht folglich darum, gründlich

zu untersuchen, welches die Elemente der Zivilgesellschaft sind, die den Verteidigungssystemen

im Stellungskrieg entsprechen. Ich sage absichtlich gründlich, weil sie untersucht
worden sind, aber von einem oberflächlichen und banalen Gesichtspunkt aus, wie gewisse

Vertreter der Sittengeschichte die Merkwürdigkeiten der weiblichen Mode oder was weiß ich

untersuchen; oder von einem rationalistischen Standpunkt aus, das heißt in der Überzeugung,

daß bestimmte Erscheinung zerstört sind, kaum daß eine realistische Rechtfertigung oder

Erklärung dazu gegeben worden ist, kurz, wie abergläubische Vorstellungen" (Q7 §10: 867-
868).

39 Gramsci selbst verwehrte sich gegen den Glauben, dass aus der Erkenntnis der Verhältnisse

automatisch deren Überwindung entspränge (siehe Fußnote 38).



DE GRUYTER Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft — 229

Jahrhunderts die Grundlinien einer Umwälzung des kapitalistischen Staates

von innen heraus aufzeigt.

(2) Bürgerliche Gesellschaft und politische Gesellschaft

Als Gramsci den eigentlichen Daseinsgrund der „bürgerlichen Gesellschaft" im

kapitalistischen System des 20. Jahrhunderts wiederentdeckte, lagen vor seinem

Auge die „Festungen" auf dem Feld des Stellungskriegs, jene „Organisationen
des bürgerlichen Lebens", d.h. die Berufsverbände, Gewerkschaften und Vereine

aller Art, Schulen, Hospitäler, Kirchen, Presseorgane und allen voran die privaten

politischen Parteien.

Während diese unmittelbar voneinander unabhängig sind, stellen sie gegenüber

dem kapitalistischen System, welches ihre gemeinsame Grundlage ist, ihre
Gesellschaftlichkeit und Gemeinschaftlichkeit zur Schau. Doch existiert
zwischen ihnen das Medium („Katharsis" - s.u.) der Waren- und Geldverhältnisse,
welche die Ideologie der bourgeoisen trinitarischen Formel40 verkörpert.

Einerseits sind jene Waren- und Geldverhältnisse Wege, welche in die

„Festungen", derer sich das „Kapital" als auch die „Arbeit" auf ihre eigene Art
und Weise bemächtigen,41 hinein und aus ihnen herausführen, d.h. versteckte

„Schützengräben". Andererseits besitzen die „Festungen", sowohl für die Seite

des „Kapitals" als auch der „Arbeit", den Charakter eines Ortes, an dem im
Rahmen des Privateigentums das Privateigentum teilweise aufgehoben wird,
oder mit den Worten des jungen Marx eine „TeilVergesellschaftung"42 erfährt.

40 Sanmi ittai hanshiki HJjL—JkfciÄ. Mit dem Begriff „trinitarische Formel" bzw. „trinitarische
Form" kritisierte Marx in Das Kapital eine Grundannahme der klassischen politische Ökonomie,
die nicht erkannt habe, dass der Profit das wesentliche Merkmal der kapitalistischen
Produktionsweise sei und diese als lediglich aus den drei Elementen „Kapital - Zins, Boden - Grundrente,

Arbeit - Arbeitslohn" bestehend darstelle, „wo der Profit, die die kapitalistische
Produktionsweise spezifisch charakterisierende Form des Mehrwerts, glücklich beseitigt ist"
(Marx 1983 : 822; vgl. Heinrich 2005).

41 Shöaku MM.
42 Bubun shakaika pH^îtèfL. Einen Verweis darauf, wo der junge Marx von „Teilvergesellschaftung"

gesprochen habe, bleibt der Autor schuldig. Vermutlich bezieht sich Hirata auf
einen kurzen Passus aus Das Elend der Philosophie in dem von „partiellejn] Assoziationen"
der Monopolisten die Rede ist (vgl. Bluhm 2011: 16). Darin wird jedoch eine Aufhebung des

Privateigentums nicht eindeutig beschrieben: „In der Praxis des Lebens findet man nicht nur
Konkurrenz, Monopol und ihren Widerstreit, sondern auch ihre Synthese, die nicht eine Formel,
sondern eine Bewegung ist. Das Monopol erzeugt die Konkurrenz, die Konkurrenz erzeugt das

Monopol. Die Monopolisten machen sich Konkurrenz, die Konkurrenten werden Monopolisten.
Wenn die Monopolisten die Konkurrenz unter sich durch partielle Assoziationen einschränken,



230 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

Ihr teilgesellschaftlicher43 Charakter steht ununterbrochen in einem Spannungsverhältnis

zu ihrem wesentlich privaten Charakter. Ihr gesellschaftlicher Charakter

wird daher von den einzelnen Organen innerhalb der politischen Gesellschaft

juristisch subsumiert und absorbiert. In ihrer Zusammensetzung zum Allgemeinen,44

bilden jene politischen Organe auf eigentümliche Weise den Einheitskörper45

des „Staats".46 Sie können aber nach wie vor nicht aus der Integration
mit der bürgerlichen Gesellschaft heraustreten. All jene Organe bilden als
politische und bürgerliche Gesellschaft zusammengenommen die „Superstruktur",47
welcher der kapitalistischen Wirtschaft (bourgeoise Gesellschaft als Basis)

gegenübersteht.
Zwischen bürgerlicher und politischer Gesellschaft besteht jedoch ein

Unterschied - nämlich der Unterschied zwischen der Versammlung der im Wesentlichen

privaten Teilgesellschaften48 einerseits und den im Wesentlichen politischen

Apparaten bzw. dem politischen System der „Gesamtgesellschaft"49
andererseits. Gebüdet wird die politische Gesellschaft durch die spezifischen
Kompetenzen voneinander unabhängig organisierter Organe, welche in allen Ländern

von der Verfassung oder den öffentlichen Gesetz bestimmt und postuliert werden,
durch die sie umsetzende Beamtenschicht sowie ferner durch Politiker, die die

so wächst die Konkurrenz unter den Arbeitern, und je mehr die Masse der Proletarier gegenüber
den Monopolisten einer Nation wächst, um so zügelloser gestaltet sich die Konkurrenz unter
den Monopolisten der verschiedenen Nationen. Die Synthese ist derart beschaffen, daß das

Monopol sich nur dadurch aufrechterhalten kann, daß es beständig in den Konkurrenzkampf
eintritt" (Marx 1972 [1885]: 164-165).

43 Bubun shakaiteki Hier fällt die kurze Folge in der von „Teilvergesellschaftung"
bzw. „partieller Assoziationen" und „teilgesellschaftlich" die Rede ist ins Auge. Ersteres

bezeichnet i.d.R. eine teilweise Rückführung von Eigentum in Allgemeinbesitz, also z.B. Umverteilung

in Form von gesetzlicher Beschränkung der Arbeitszeit oder Steuern und aus diesen

finanzierten öffentlichen Dienstleistungen sowie die Verstaatlichung und Kommunalisierung
von Produktionsmitteln (Fülberth 2008: 248; Neurath 1920). Im Folgesatz erscheint
„teilgesellschaftlich" jedoch als Eigenschaft der Organisationen der bürgerlichen Gesellschaft. Da Hirata
auf diesen Unterschied nicht weiter eingeht, bleibt der Eindruck, dass er zwischen den beiden

Begriffen einen engen Zusammenhang sieht, sie möglicherweise gar für identisch hält.
44 Sötai Hfls.
45 Töitsutai

46 Hier handelt es sich um den verengten Staatsbegriff, bei dem Staat mit Regierungsapparat
bzw. politische Gesellschaft gleichgesetzt wird. Neben diesem benutzte Gramsci auch einen

erweiterten Staatsbegriff, der die bürgerliche Gesellschaft (bzw. Zivilgesellschaft) mit
einschließt. Diese Doppeldeutigkeit des Staatsbegriffes bei Gramsci wird von Hirata zwar erkannt
aber nicht immer kenntlich gemacht.
47 Jöbuközö icSUfilüi.
48 Bubun shoshakai JfjUjjHfisjiâ.
49 Zentai shakai



DE GRUYTER Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft — 231

praktische Macht ergreifen. [Ferner durch] die gesetzgebenden Organe des Ober-

und Unterhauses, Verwaltungsgerichte, Strafgerichte, Militär und Polizei, die Wirt-

schafts-, Sozial-, Kultur- und Wohlfahrtsämter sowie durch die vorübergehenden
Kommissionen und Beratungsausschüsse der angegliederten Einrichtungen aller
Ministerien und Behörden sowie die halbstaatlichen Organe, d.h. die öffentlichen
Betriebe und Unternehmen und so weiter.

All jene Staatsorgane und -Organisationen bilden die „Festungen" der politischen

Gesellschaft. [132:] Sind sie zwar Einzelkörper,50 die durch Verfassung und
das Gesetz zur Organisation der Staatsverwaltung51 sowie durch die Gesetze zur

Einrichtung von Behörden gebildet werden. Zwischen sie aber tritt der Weg des

„Rechts".52 Gemeinsam mit der bürgerlichen Gesellschaft sind ihnen Waren- und
Geldverhältnisse. Beide sind nichts anderes als die offiziell anerkannte Gestalt

der wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Voraussetzungen der kapitalistischen

Wirtschaftsgesellschaft.
Durch die Normativität der gesellschaftlichen Form des „Rechts" sowie der

Waren- und Geldverhältnisse können die führenden Klassen des „Staats" ihre

eigene Herrschaft nicht nur legitimieren und aufrechterhalten, sondern darüber

hinaus diese in den positiven Gehorsam der Beherrschten und letztlich in ihre
aktive Zustimmung umwandeln.

50 Dokujitai ïfi È fr.
51 Hier verwendet Hirata den Namen eines japanischen Gesetzes (kokka gyösei soshikihö SH^ff

'&). Englische Übersetzung: National Government Organization Act (Gesetz Nr. 120

vom 10. Juli 1948).

52 Hö ife. Zur Funktion des Rechts heißt es bei Gramsci: „Genau dies ist die Funktion des

Rechts im Staat und in der Gesellschaft [Erziehung der Massen, ihre »Anpassung« an die

Erfordernisse des zu erreichenden Zwecks]; durch das »Recht« homogenisiert der Staat die

herrschende Gruppe und sucht einen gesellschaftlichen Konformismus zu schaffen, welcher
der Entwicklungslinie der führenden Gruppe nützlich ist" (Q6 §84: 777).

„Wenn jeder Staat bestrebt ist, einen bestimmten Typus von Zivilisation und von
Staatsbürger (und damit des Zusammenlebens und der individuellen Beziehungen) zu schaffen und
zu erhalten, bestimmte Gewohnheiten und Verhaltensweisen zum Verschwinden zu bringen
und andere zu verbreiten, wird das Recht das Mittel für diesen Zweck sein (neben der Schule

und anderen Institutionen und Aktivitäten) und muß so ausgearbeitet werden, daß es dem Ziel

angemessen, in höchsten Maße wirksam ist und positive Ergebnisse hervorbringt. [...] In
Wirklichkeit muß der Staat als »Erzieher« aufgefaßt werden, insofern er gerade danach strebt, einen

neuen Typus oder ein neues Niveau der Zivilisation zu schaffen. [...] Das Recht ist der repressive,

negative Aspekt der gesamten Enkulturation des Staates. In die Rechtsauffassung müßten
auch die Aktivitäten der »Belohnung« von Individuen, Gruppen usw. einbezogen werden; man
belohnt die lobenswerte, verdienstvolle Aktivität, wie man die kriminelle Aktivität bestraft (und
auf originelle Weisen bestraft, indem man die »öffentliche Meinung« als sanktionierendes
Element auftreten läßt)" (Q13 §11: 1548-1549).



232 Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

Diesen entscheidenden Punkt erfassend, definierte Gramsci Staat als: „der
gesamte Komplex praktischer und theoretischer Aktivitäten [...], womit die

führende Klasse ihre Herrschaft nicht nur rechtfertigt und aufrechterhält, sondern

es ihr auch gelingt, den aktiven Konsens der Regierten zu erlangen"53 (Senshü 4:

16). Dass Gramsci in dieser Definition den „Staat" als „Komplex praktischer und
theoretischer Aktivitäten" begreift, mittels dessen es der „führende Klasse"

gelingt den „Konsens der Regierten zu erlangen", ist gerade Ausdruck seines

Weitblicks. In den Kategorien der gegenwärtigen Politikwissenschaft ausgedrückt,
kann der Staat (le politique), dadurch, dass er ein politischer Prozess (la politique)
der Konsensbeschaffung ist, .selbständige' Kompetenzen als Herrschaftsapparat54

ausüben. So kann er sich als Herrschaftsapparat selbst reproduzieren.
Wir kommen an dieser Stelle nochmal auf die bürgerliche Gesellschaft zurück.

Gemeinsam mit der politischen Gesellschaft bildet sie - wie Gramsci so treffend

gezeigt hat - die „zwei großen Dimensionen des Überbaus"55 (Senshü 3: 8). Dort

wo die beiden gleichermaßen als Überbau miteinander verzahnt sind, liegt ein

praktischer und theoretischer Drehpunkt (Rhythmus). Dieses ist - dem Gegenwartsgeschmack

entsprechend - zusammen mit den Kategorien aus dem bereits zuvor
erwähnten in Shisö erschienen Text in den Abbildungen 1 und 2 dargestellt.56

Auf dem internationalen Symposium der Gramsci-Forschung am 27. und 28.

November 1987 in Tokio hat David Forgacs von der Universität Essex im Anschluss

an Ryöchi Takeuchi, Nobuo Ishii und Momo Iida in Fachgruppe 5 mit dem Thema

„Hegemonie und Staat" das Verhältnis von bürgerlicher Gesellschaft und Staat bei

Gramsci dargelegt. Dabei betonte er die Stellung der Hegemonie innerhalb der

beiden. Er illustrierte diesen Strukturraum57 wie folgt (Abb. 3). In diesem Schaubild

hat Forgacs mit Deutlichkeit darauf hingewiesen, dass sich Hegemonie als

53 Katsudö no sötai firSjCDUffc. „Wenn Politische Wissenschaft die Wissenschaft vom Staat

bedeutet und Staat der gesamte Komplex praktischer und theoretischer Aktivitäten ist, womit
die führende Klasse ihre Herrschaft nicht nur rechtfertigt und aufrechterhält, sondern es ihr
auch gelingt, den aktiven Konsens der Regierten zu erlangen, dann ist offensichtlich, daß alle

wesentlichen Fragen der Soziologie nichts anderes sind als die Fragen der Politischen Wissenschaft"

(Q15 §10: 1725-1726).

54 Töchi kikan Mr/MSIIB.

55 Jöbu no nidai jigen Zçkïfcjc. „Vorläufig lassen sich zwei große superstrukturelle
»Ebenen« festlegen - diejenige, die man die Ebene der »Zivilgesellschaft« nennen kann, d.h.

des Ensembles der gemeinhin »privat« genannten Organismen, und diejenigen der »politischen
Gesellschaft oder des Staates« -, die der Funktion der »Hegemonie«, welche die herrschende

Gruppe in der gesamten Gesellschaft ausübt, und der Funktion der »direkten Herrschaft« oder

des Kommandos, die sich im Staat und in der »formellen« Regierung ausdrückt, entsprechen.
Diese Funktionen sind eben organisierend und verbindend" (Q12 §1: 1502).

56 Auf eine Reproduktion der Abbildungen wurde verzichtet.

57 Közö kükan ISiaffiFa].



DE GRUYTER Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft — 233

prozesshafte Kraft zwischen bürgerlicher Gesellschaft und politischer Gesellschaft

sowie zwischen Basis Struktur) und Superstruktur ausrichtet und dass, während

Hegemonie in diesem Schaubild ganz allgemein mit der Gesamtheit in Beziehung

steht, besonders innerhalb unserer Gegenwart ihr wichtigster Aspekt ihre Kraft zur
wirtschaftlichen Regulierung und Koordination ist. Ich glaube es ist angemessen zu

sagen, dass Gramsci heute wiederauflebt.

Wahrhaftig hat Gramsci in Der neue Fürst,58 darauf hingewiesen, dass „im
allgemeinen Staatsbegriff [133:] Elemente vermischt sind, welche in die bürgerliche

Gesellschaft' zurück geführt werden müssen"59 (Senshü 1: 207). In der

Umkehrung dessen hat Gramsci den späteren Generationen ein methodisches

Fundament hinterlassen, welches präzisiert, dass der Staat von der bürgerlichen
Gesellschaft unterschieden werden muss.60

58 Shin kunshuron iffffüm, in Anlehnung an Niccolô Machiavellis Der Fürst (kunshuron iÈH).
In zahlreichen Abschnitten der Gefängnishefte (vor allem Q13) setzt sich Gramsci mit Machiavelli
auseinander. Während er ihn gleichzeitig für seine Naivität kritisiert adaptiert er dessen Gedanken

zur Beschreibung politischer Bewegungen und Kämpfe seiner Gegenwart, in der er u.a. eine

Analogie der Rolle von Parteien zu jener Rolle, die Machiavelli seinem Fürsten zuschreibt, herstellt:

„Wenn man den Begriff des »Fürsten«, so wie er in Machiavellis Buch gebraucht wird, in moderne

politische Sprache übersetzen sollte, müßte man eine Reihe von Unterscheidungen treffen: »Fürst«

könnte ein Staatschef (capo) sein, ein Regierungschef, aber auch ein politischer Anführer, der einen
Staat erobern oder einen neuen Typ von Staat begründen will; in diesem Sinne könnte man »Fürst«

in die moderne Sprache übersetzen mit »politische Partei«. In der Realität mancher Staaten ist der

»Anführer des Staates«, d.h. das Element, das die im Kampf gegen das vorherrschende Interesse

stehenden verschiedenen Interessen ausgleicht, aber keinen absolut ausschließlichen Charakter

besitzt, eben die »politische Partei«; diese aber mit dem Unterschied, daß sie im traditionellen
Verfassungsrecht juristisch gesehen weder herrscht noch regiert: sie hat die »faktische Macht«, übt
die hegemoniale und somit ausgleichende Funktion für verschiedenartige Interessen aus, in der

»Zivilgesellschaft«, die aber de facto derart mit der politischen Gesellschaft verquickt ist, daß alle

Staatsbürger das Gefühl haben, daß sie sehr wohl herrscht und regiert. Auf dieser Realität, die in
ständiger Bewegung ist, kann man kein Verfassungsrecht herkömmlichen Typs aufbauen, sondern

nur ein System von Grundsätzen, die als Ziel des Staates dessen eigenes Ende, sein eigenes
Verschwinden festlegen, d.h. das Wiederaufgehen der politischen Gesellschaft in der zivilen Gesellschaft

[sic!]" (Q5 §127: 684-685).

„Der moderne Fürst, der Fürst-Mythos kann keine wirkliche Person, kein konkretes Individuum
sein, er kann nur ein Organismus sein; ein komplexes Gesellschaftselement, in welchem ein

Kollektivwille schon konkret zu werden beginnt, der anerkannt ist und sich in der Aktion teilweise

behauptet hat" (Q13 §1:1537).

59 „[...] es ist festzuhalten, daß in den allgemeinen Staatsbegriff Elemente eingehen, die dem

Begriff der Zivilgesellschaft zuzuschreiben sind (in dem Sinne, könnte man sagen, daß Staat-

politische Gesellschaft + Zivilgesellschaft, das heißt Hegemonie, gepanzert mit Zwang)" (Q6

§88: 783).

60 Diese Trivialität wirkt angesichts des bis hier gesagten befremdlich. Den Staat von der

bürgerlichen Gesellschaft unterschieden hatte bereits Hegel, nur mit einem anderen Gehalt



234 Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

2.3 „Katharsis" » „Hegemonie" > „ethischer Staat"

(1) Ideologie als „Katharsis"

Wir müssen an dieser Stelle erneut dem Umstand besondere Beachtung schenken,

dass Gramsci die „Isolierung der bürgerlichen Gesellschaft von der politischen

Gesellschaft" als eine methodische prinzipielle aufgefasst hat. Deren

praktisches Moment ist nichts Geringeres, als die „Hegemonie" im „Stellungskrieg"

auf der Seite der „Arbeit" zu halten. Insbesondere, da der Faschismus

„(für Italien) der praktische Repräsentant des Stellungskrieges ist, während er

(für Europa) dessen ideologischer Repräsentant ist"61 (Senshü 4: 346).

Der Faschismus ist hier der praktische Repräsentant des Stellungskriegs,
weil er sich vor allem in der Gestalt des Korporatismus zeigend alle
Schlüsselpositionen der bürgerlichen Gesellschaft Italiens eroberte und versuchte deren

wechselseitige Beziehungen in den faschistischen Staat zu integrieren. In Italien,

als Gramsci. Zwar beginnt Hirata den nächsten Absatz mit dem Hinweis, dass die Trennung eine

rein methodische sei, wie eng verflochten Gramsci politische Gesellschaft und bürgerliche
Gesellschaft (bzw. Zivilgesellschaft) im Staat denkt, machen aber erst die folgenden Zitate
deutlich: „[...] in Wirklichkeit ist jedes homogene gesellschaftliche Element »Staat«, repräsentiert

den Staat, insofern es seinem Programm anhängt: sonst verwechselt man den Staat mit der

staatlichen Bürokratie. Jeder Mitbürger ist »Beamter«, wenn er im gesellschaftlichen Leben in
der vom Staat-Regierung vorgezeichneten Führung aktiv ist, und er ist desto mehr »Beamter«, je

mehr er dem staatlichen Programm anhängt und es intelligent bearbeitet" (Q3 §61: 380).

„[...] es wird behauptet, die ökonomische Tätigkeit sei der Zivilgesellschaft eigen und die

politische Gesellschaft dürfe nicht in ihre Regulierung eingreifen. Aber in Wirklichkeit ist diese

Unterscheidung rein methodisch, nicht organisch, und im konkreten historischen Leben sind

politische Gesellschaft und Zivilgesellschaft ein und das selbe" (Q4 §38: 498-499).
„Daß der gängige Staatsbegriff einseitig ist und zu riesigen Fehlern führt, läßt sich an dem

neuen Buch von Daniel Halévy, Verfall der Freiheit, zeigen, zu dem ich eine Rezension in den

»Nouvelles Littéraires« gelesen habe. Für Halévy ist »Staat« der repräsentative Apparat, und er

entdeckt, daß die wichtigsten Tatsachen der französischen Geschichte von 70 bis heute nicht
Initiativen der politischen Organismen zu verdanken sind, die sich vom allgemeinen Wahlrecht

herleiten, sondern entweder von privaten Organismen (Kapitalgesellschaften, [industrieller]
Generalstab usw.) oder von dem Lande unbekannten hohen Beamten usw. Aber was heißt
das anderes, als daß man unter Staat außer dem Regierungsapparat auch den »privaten«

Hegemonieapparat oder Zivilgesellschaft verstehen muss" (Q6 §137: 815-816).

61 Die von Hirata genutzte japanische Übersetzung unterscheidet sich erheblich von der
deutschen: „Im Europa von 1789 bis 1870 hat es einen (politischen) Bewegungskrieg in der Französischen

Revolution und einen langen Stellungskrieg von 1815 bis 1870 gegeben; in der

gegenwärtigen Epoche hat es den Bewegungskrieg politisch vom März 1917 bis zum März 1921

gegeben, gefolgt von einem Stellungskrieg, dessen Repräsentant nicht nur praktisch (für
Italien), sondern auch ideologisch, für Europa, der Faschismus ist" (Q10 §9: 1243-1244).



DE GRUYTER Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft — 235

jenem Land in dem in der Nachfolge der Kultur des antiken Roms die Blume der

Renaissance erblühte, entstand eine kapitalistische Wirtschaft zwar schneller als

in England, aber dadurch, dass die industrielle Revolution verspätet kam, wurden

die parasitären Klassen62 der Händler-Wucherer, Kapitalisten und
Grundbesitzer zu den „feinen Herren"63 der bürgerlichen Gesellschaft. [134:] Während

Italien im Innern vom Nord-Süd-Problem zerrissen war, beschränkte sich die

Ideenbildung der Arbeiterklasse auf die Stützpunkte des „Nordens", wie Turin,
welche jedoch einer nach dem anderen besiegt wurden. Letzteres gilt aber nicht

nur für Italien, sondern mehr oder weniger für ganz Europa, wo sich der

Kapitalismus, anders als in Amerika, sogleich zur Tradition wandelte. Der

Faschismus war also der „ideologische Repräsentant des Stellungskriegs in
Europa". Bewiesen hat sich dieses Postulat zehn Jahre später mit dem Aufstieg
des Nazismus64 als Faschismus deutschen Typs.

In Vorwegnahme jener Krise versuchte Gramsci den Marxschen
Emanzipationsgedanken als „Philosophie der Praxis" wiederzubeleben, indem er die

Raumbestimmung des Stellungskrieges mit der gedanklichen Bestimmung der

„Katharsis" verband. In diesem Sinne setzt und reproduziert der Kapitalismus,
dadurch dass er seine eigene „wirtschaftliche Struktur" ist, die „ideologischen
Formen", welche notwendige Bedingungen für sein eigenes Fortbestehen sind,

Tag für Tag neu. Erhebt sich dagegen kein Widerstand, dann gibt es in den der

wirtschaftlichen Struktur innewohnenden Widersprüchen auch keine zur
Aufhebung des Kapitalismus tendierende Selbstentfaltung.

62 „[...] warum sammelt sich in Frankreich so viel Erspartes an? [...] warum sammelt sich in
Italien kein Erspartes an? Die durchschnittliche Lebenshalt der Franzosen ist beträchtlich höher
als die der Italiener [...], deshalb müßten die Italiener mehr sparen als die Franzosen. In Italien
geschieht nicht, was in Frankreich geschieht, weil es absolut parasitäre Klassen gibt, die es in
Frankreich nicht gibt [...]" (Q7 §72: 911-912).

„In seiner entwickeltesten Form verlangt der Amerikanismus eine Vorbedingung, [die] in
Amerika »von Natur aus« existiert: [...] »eine rationale demographische Zusammensetzung« [...]

keine zahlenmäßig starken Klassen [...] ohne wesentliche Funktion in der Welt der Produktion,
das heißt absolut parasitäre Klassen. Die [...] »Kultur« Europas ist jedoch gerade durch die

Existenz solcher Klassen gekennzeichnet, die vom »Reichtum« und der »Komplexität« der

vergangenen Geschichte geschaffen worden sind, die eine Unmenge passiver Ablagerungen
hinterlassen hat, von den Erscheinungen der Saturierung und Verknöcherung des Staatspersonals

und der Intellektuellen, des Klerus und des Grundbesitzes, bis hin zum Raubhandel und
der Armee [...]. Die bedeutende Zahl großer und mittlerer [...] Ballungsgebiete städtischen Typs
ohne Industrie (ohne Fabriken) ist eines dieser Indizien [...]" (Q22 §2: 2065).

63 Shinshi Kann sozialgeschichtlich auch im Sinne von gentlemen oder gentry verstanden
werden.

64 Nachizumu tEXXi*.



236 Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

An dieser Stelle sollten wir uns an den berühmten Ausspruch Gramscis

erinnern, dass „die Menschen sich auf dem Terrain der Ideologien der Konflikte
der Wirtschaftswelt bewusst werden".65 Es täte gut sich daran zu erinnern, dass

Gramsci als Produzent einer Ideologie der Befreiung, in Gestalt eines organischen

Intellektuellen,66 ganz allgemein dem Problem der „Intellektuellen"
besonders große Aufmerksamkeit schenkte.67

65 Hier unterschlägt Hirata, dass sich Gramsci ausdrücklich auf Marx' „Vorwort von Zur Kritik
der Politischen Ökonomie [bezieht], [...] wo es heißt, daß die Menschen sich des Konflikts
zwischen Form und Inhalt der Produktionswelt auf dem Terrain der Ideologien »bewußt
werden«" (Q4 §38: 500). Bei Hirata fehlt der Hinweis auf „Form und Inhalt". Zum besseren

Verständnis sei die Passage aus dem Vorwort von Zur Kritik der Politischen Ökonomie auf die

sich sowohl Gramsci als auch Hirata beziehen vollständig wiedergegeben: „In der gesellschaftlichen

Produktion ihres Lebens gehen die Menschen bestimmte, notwendige, von ihrem Willen
unabhängige Verhältnisse ein, Produktionsverhältnisse, die einer bestimmten Entwicklungsstufe

ihrer materiellen Produktivkräfte entsprechen. Die Gesamtheit dieser Produktionsverhältnisse

bildet die ökonomische Struktur der Gesellschaft, die reale Basis, worauf sich ein

juristischer und politischer Überbau erhebt und welcher bestimmte gesellschaftliche
Bewußtseinsformen entsprechen. Die Produktionsweise des materiellen Lebens bedingt den sozialen,

politischen und geistigen Lebensprozeß überhaupt. Es ist nicht das Bewußtsein der Menschen,
das ihr Sein, sondern umgekehrt ihr gesellschaftliches Sein, das ihr Bewußtsein bestimmt. Auf
einer gewissen Stufe ihrer Entwicklung geraten die materiellen Produktivkräfte der Gesellschaft

in Widerspruch mit den vorhandenen Produktionsverhältnissen oder, was nur ein juristischer
Ausdruck dafür ist, mit den Eigentumsverhältnissen, innerhalb deren sie sich bisher bewegt
hatten. Aus Entwicklungsformen der Produktivkräfte schlagen diese Verhältnisse in Fesseln

derselben um. Es tritt dann eine Epoche sozialer Revolution ein. Mit der Veränderung der

ökonomischen Grundlage wälzt sich der ganze ungeheure Überbau langsamer oder rascher

um. In der Betrachtung solcher Umwälzungen muß man stets unterscheiden zwischen der

materiellen, naturwissenschaftlich treu zu konstatierenden Umwälzung in den ökonomischen

Produktionsbedingungen und den juristischen, politischen, religiösen, künstlerischen oder

philosophischen, kurz, ideologischen Formen, worin sich die Menschen dieses Konflikts bewußt
werden und ihn ausfechten. Sowenig man das, was ein Individuum ist, nach dem beurteilt, was

es sich selbst dünkt, ebensowenig kann man eine solche Umwälzungsepoche aus ihrem
Bewußtsein beurteilen, sondern muß vielmehr dies Bewußtsein aus den Widersprüchen des

materiellen Lebens, aus dem vorhandenen Konflikt zwischen gesellschaftlichen Produktivkräften

und Produktionsverhältnissen erklären. Eine Gesellschaftsformation geht nie unter, bevor

alle Produktivkräfte entwickelt sind, für die sie weit genug ist, und neue höhere Produktionsverhältnisse

treten nie an die Stelle, bevor die materiellen Existenzbedingungen derselben im
Schoß der alten Gesellschaft selbst ausgebrütet worden sind. Daher stellt sich die Menschheit

immer nur Aufgaben, die sie lösen kann, denn genauer betrachtet wird sich stets finden, daß

die Aufgabe selbst nur entspringt, wo die materiellen Bedingungen ihrer Lösung schon
vorhanden oder wenigstens im Prozeß ihres Werdens begriffen sind" (Marx 1971 [1859]: 9).

66 Yükiteki chishikijin
67 Gramsci definierte Intellektuelle im weitesten Sinne als Menschen, die über rein ökonomisches

Handeln hinaus gesellschaftlich aktiv sind. Dazu zählt er aktive Gläubige genauso wie



DE GRUYTER Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft — 237

Auch in diesem Fall war er praktisch theoretisch. Er hat herausgearbeitet,

dass es zwischen „Basis" („Struktur") und „Superstruktur", oder im
Problem des Übergangs „vom wirtschaftlichen Moment zum ethisch politischen

Moment68", einen gedanklichen Raum gibt, der „Katharsis69 (catarsis)"

genannt werden sollte. Darauf basierend und darüber hinaus gehend, dass

es, wie Marx im Vorwort von Zur Kritik der politischen Ökonomie betonte,

notwendig ist zwischen „der [...] Umwälzung in den ökonomischen
Produktionsbedingungen" und der Dynamik der „juristischen, politischen, religiösen,

künstlerischen oder philosophischen, kurz, ideologischen Formen" zu

„unterscheiden", hat [Gramsci] auf die Wichtigkeit der Momente hingewiesen,
die diese „Unterscheidung" in eine „Wiederzusammenführung" umwandeln.
In folgender Ausführung versuchte er, diesen Sachverhalt offenzulegen. „Der
Terminus »Katharsis« lässt sich verwenden, um den Übergang vom bloß
ökonomischen (oder leidenschaftlich-egoistischen) Moment zum
ethischpolitischen Moment zu bezeichnen, das heißt die Hinaufarbeitung70 der

Struktur zu Superstruktur im Bewusstsein der Menschen. [...] Von einer
äußerlichen Kraft, die den Menschen erdrückt, ihn sich assimiliert, ihn passiv
macht, wird die Struktur transformiert in ein Mittel der Freiheit, in ein

Parteimitglieder. Als organische Intellektuelle (inteüettuali organici) bezeichnet er eine Gruppe
von Intellektuellen, die organisch, also sowohl persönlich als auch funktional, mit der Lebenswelt

und dem Denken einer sozialen Gruppe (Klasse) verbunden sind. Davon unterscheidet er
traditionelle Intellektuelle, die ihre intellektuelle Prägung nicht in erster Linie durch ihre
Klassenherkunft, sondern durch ein tradiertes intellektuelles System erfahren haben, wie z.B.

Laien und Geistliche innerhalb der katholischen Kirche: „Alle Menschen sind Intellektuelle,
könnte man daher sagen; aber nicht alle Menschen haben in der Gesellschaft die Funktion von
Intellektuellen. [...] Die Beziehung zwischen den Intellektuellen und der Welt der Produktion ist
nicht unmittelbar, wie das bei den grundlegenden Gesellschaftsgruppen der Fall ist, sondern

ist, in unterschiedlichem Grad, durch das gesamte gesellschaftliche Gewebe, den Komplex der

Superstrukturen »vermittelt«, dessen »Funktionäre« eben die Intellektuellen sind. [...] Die
Intellektuellen sind die »Gehilfen« der herrschenden Gruppe bei der Ausübung der subalternen
Funktionen der gesellschaftlichen Hegemonie und der politischen Regierung, nämlich: 1. Des

»spontanen« Konsenses, den die großen Massen der Bevölkerung der von der herrschenden

grundlegenden Gruppe geprägten Ausrichtung des Lebens geben, eines Konsenses, der »historisch«

aus dem Prestige (und folglich aus dem Vertrauen) hervorgeht, das der herrschenden

Gruppe aus ihrer Stellung und ihrer Funktion in der Welt der Produktion erwächst; 2. des

staatlichen Zwangsapparats, der »legal« die Disziplin derjenigen Gruppen gewährleistet, die
weder aktiv noch passiv »zustimmen«, der aber für die gesamte Gesellschaft in der Voraussicht

von Krisenmomenten im Kommando und der Führung, in denen der spontane Konsens schwindet,

eingerichtet ist" (Q12 §1: 1500-1502).
68 Rinri-seijiteld keiki

69 Katarushisu dl-Z lU'yTs.
70 Shiageru f±_hlf 5.



238 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

Instrument zur Schaffung einer neuen ethisch-politischen Form, in den

Ursprung neuer Initiativen"71 (Senshü 1: 290-291).
Damit verweist Gramsci darauf, dass die ideologischen Formen der Ort

sind, an dem sich die Menschen des „Widerspruch^]" zwischen den „materiellen

Produktivkräfte der Gesellschaft" und den „vorhandenen Produktionsverhältnissen"

(insbesondere „den Eigentumsverhältnissen, was nur ein juristischer
Ausdruck dafür ist") „als Zusammenstoß (oder Gegensatz) bewusstwerden und
diese ausfechten".72 [135:] Gramsci hat herausgearbeitet, dass gerade die Ideologie

die wirtschaftlichen Interessen in Form ethisch-politischer Interessen und

Kämpfe vermittelt, und dass durch ihre Integrationskraft der Wille der sozialen

Gruppen geformt wird.
Die Ideologie als Kristall der Katharsis, enthält gleichzeitig die These von

den Intellektuellen als persönlichen Trägern der Katharsis.73 Sie sind die schweren

Geschütze und Kanonen auf dem Feld des Stellungskriegs, welches die

bürgerliche Gesellschaft genannt wird. - Zwar zielen die von ihnen abgefeuerten

71 „Der Terminus »Katharsis« läßt sich verwenden, um den Übergang vom bloß ökonomischen

(oder leidenschaftlich-egoistischen) Moment zum ethisch-politischen Moment zu

bezeichnen, das heißt die Hinaufarbeitung der Struktur zu Superstruktur im Bewußtsein
der Menschen. Dies bedeutet auch den Übergang vom »Objektiven zum Subjektiven« und

von der »Notwendigkeit zur Freiheit«. Von einer äußerlichen Kraft, die den Menschen

erdrückt, ihn sich assimiliert, ihn passiv macht, wird die Struktur transformiert in ein Mittel
der Freiheit, in ein Instrument zur Schaffung einer neuen ethisch-politischen Form, in den

Ursprung neuer Initiativen. Die Fixierung des »kathartischen« Moments wird meines Erachtens

somit zum Ausgangspunkt für die gesamte Philosophie der Praxis; der kathartische
Prozeß fällt zusammen mit der Kette von Synthesen, die Resultat der dialektischen
Entwicklung sind (An die beiden Punkte erinnern, zwischen denen sich dieser Prozeß hin- und
herbewegt; daß keine Gesellschaft sich Aufgaben stellt, für deren Lösung nicht bereits die

notwendigen und zureichenden Bedingungen vorhanden oder auf dem Weg des Erscheinens
sind - und daß keine Gesellschaft untergeht, bevor sie nicht ihren gesamten potentiellen
Inhalt hervorgebracht hat)" (Q10 §6; 1259; siehe Fußnote 65).

72 Hier zitiert Hirata aus der japanischen Übersetzung von Marx' Vorwort zu Zur Kritik der

politischen Ökonomie. In der deutschen Version heißt es lediglich „sich dieses Konflikts bewußt
werden" (siehe Fußnote 65).

73 Von sich derart selbst überschätzenden und populistisch agierenden Intellektuellen distanziert

sich Gramsci; „Man kann bemerken, daß eine solche Auffassungsweise der Dialektik [Kompromiß
[...] in Gestalt der »Revolution-Restauration«] charakteristisch für die Intellektuellen ist, die sich

selbst als die Schiedsrichter und die Vermittler der wirklichen politischen Kämpfe auffassen, als

diejenigen, die die »Katharsis« vom ökonomischen Moment zum ethisch-politischen Moment

personifizieren, das heißt die Synthese des dialektischen Prozesses selbst, eine Synthese, die sie

spekulativ in ihrem Hirn »manipulieren«, in dem sie deren Elemente »willkürlich« (das heißt

leidenschaftlich) dosieren. Diese Position rechtfertigt, daß sie sich nicht gänzlich »engagieren« im

wirklich geschichtlichen Akt, und sie ist zweifellos bequem; es ist die Position von Erasmus

gegenüber der Reformation" (Q10 §6: 1237-1238).



DE GRUYTER Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft — 239

Kugeln auf die vorne gelegenen Feinde, manchmal kommt es aber auch dazu,

dass sie in Richtung der hinten gelegenen Verbündeten fehlgeschossen werden.

Die Kugeln kommen aber nicht nur aus Richtung des Feindes vorne, sondern

auch vom Verbündeten hinten geflogen. Der Stellungskrieg - der Kampf der

Ideologie, ist immer eine Art Handgemenge, ein unübersichtlicher Kampf, bei

dem Freund und Feind durcheinandergeraten.
Eine intellektuelle, moralische Leadership,74 die jene Situation ordnet und ihr

grundsätzlich eine Orientierung in eine Richtung verleiht, sie zu einer politischen
Integration organisiert, welche Kompromisse und Kooperationen zwischen den

Interessengruppen aufnimmt, nannte Gramsci bekanntlich Hegemonie.75

Hegemonie ist nichts anderes als das Ergebnis einer Katharsis, welcher der Grundstein

einer grundsätzlichen Ausrichtung gelegt wurde. Gerade die Existenz (jenes

,,Katharsis-catarsis"-Begriffs) ist der entscheidende Punkt, den Althusser, der die

gleichzeitige Determiniertheit aller Instanzen [des politischen Überbaus] betonte,

nicht richtig operationalisieren konnte.76 Dieser Streitpunkt bereitet den

Vermittlungsbegriff vom poststrukturalistischen „Politikprozess la politique" vor.77

(2) Die wirtschaftliche Funktion der Hegemonie und der ethische Staat

Wie oben dargelegt, ist die Hegemonie eine gesellschaftliche Kraft, welche den

aktiven Konsens zur Herrschaft (und Führung) beschafft und reproduziert. Dazu

74 Rïdâshippu D — ty—'y y~f.
75 „[...] die Suprematie einer gesellschaftlichen Gruppe [äußert sich] auf zweierlei Weise [...], als

»Herrschaft« und als »intellektuelle und moralische Führung«. Eine gesellschaftliche Gruppe ist
herrschend gegenüber den gegnerischen Gruppen, die sie »auszuschalten« oder auch mit
Waffengewalt zu unterwerfen trachtet, und sie ist führend gegenüber den verwandten und
verbündeten Gruppen. Eine gesellschaftliche Gruppe kann und muss sogar bereits führend
sein, bevor sie die Regierungsmacht erobert (das ist eine der Hauptbedingungen für die Eroberung

der Macht); danach, wenn sie die Macht ausübt und auch fest in den Händen hält, wird sie

herrschend, muss aber weiterhin auch »führend« sein. [...] Sobald die herrschende gesellschaftliche

Gruppe ihre Funktion erschöpft hat, neigt der ideologische Block zum Zerfall, und die

»Spontanität« kann dann ersetzt werden durch den »Zwang« in immer weniger verhüllten und
indirekten Formen bis hin zu regelrechten Polizeimaßnahmen und Staatsstreichen" (Q19 §22:

1947).

76 Zur Ideologie als Instanz und ihrer „Determiniertheit" bei Althusser siehe Althusser (2010: 37f.)

und Müller (1991:100). Zur Kritik der Althusserschen Kritik an Gramsci siehe Spiegel (1997).

77 Die poststrukturalistische Umdeutung Gramscis und die Instrumentalisierung seines Hegemonie-

begriffs für den Populismus geht am weitesten in den Schriften von Chantal Mouffe (Mouffe 2005; Elbe

2017). Dass sich Gramsci gegen eine solche Umdeutung im Sinne eines machtpolitischen Relativismus
wohl gewehrt hätte, legt das obige Zitat aus Heft 10 Paragraf 6 nahe (siehe Fußnote 73).



240 Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

nutzen die herrschende Klasse gegenüber den beherrschten Klassen sowie umgekehrt

die beherrschten Klassen gegenüber der herrschenden Klasse den Alltagsverstand

und die öffentliche Meinung der bürgerlichen Gesellschaft, traditionelle
Rechtsnormen und philosophische Ideen sowie letztlich das künstlerische und

religiöse Bewusstsein. In diesem Sinne ist Hegemonie überaus ideologisch und
dadurch auch wahrhaft politisch-ethisch. Zwei Dinge gilt es hier jedoch zu beachten.

Erstens: Hegemonie als Regulierung.

Als Gramsci die Bedeutung der Ideologie erneut bestätigte und den Begriff der
Hegemonie einbrachte, hat er zwar deren ethisch-politischen Charakter betont, er hat aber

auch vielfach darauf hingewiesen, dass der Begriff ins Leere läuft, wenn er abgetrennt

von wirtschaftlicher Regulierung betrachtet wird. Man kann nicht behaupten, dass

dies für eine materialistische Geschichtsauffassung selbstverständlich ist. Gramsci

hat nicht bloß auf Italien geschaut. Auch hat er die weltweite Ausdehnung des

Amerikanismus, der ursprünglich etwas Europäisches ist, kritisch in den Blick
genommen.78 Besondere Aufmerksam schenkte er der Bedeutung des Taylorismus
und Fordismus.79

78 Über den Amerikanismus schreibt Gramsci: „[...] das Problem ist nicht, ob es in Amerika
eine neue Zivilisation, eine neue Kultur gibt, [...] und ob diese in Europa [...] bereits
eingedrungen seien: [...] nein, es gibt keine [...], im Gegenteil, in Amerika käut man nur die alte

europäische Kultur wieder. Das Problem ist folgendes: ob Amerika mit dem unerbittlichen
Gewicht seiner wirtschaftlichen Produktion [...] Europa zu einer Umwälzung seiner allzu veralteten

sozio-ökonomischen Formation zwingen wird [...]" (Q22 §15: 2098).

79 Gramsci beschrieb den Zusammenhang von Prohibition, Taylorismus und Fordismus wie

folgt: „In Amerika hängen die Rationalisierung der Arbeit und der Prohibitionismus zweifellos

zusammen: die Nachforschungen der Industriellen über das Privatleben der Arbeiter, der von
einigen Industriellen geschaffene Inspektionsdienst zur Kontrolle der »Moralität« der Arbeiter
sind Erfordernisse der neuen Arbeitsmethode. [...] Taylor bringt [in seinem Satz vom »dressierten

Gorilla«] in der Tat mit brutalem Zynismus das Ziel der amerikanischen Gesellschaft zum
Ausdruck: im Arbeiter die maschinenhaften und automatischen Haltungen in höchstem Grad zu

entwickeln, den alten psycho-physischen Zusammenhang der qualifizierten Berufsarbeit zu

zerreißen, der eine gewissen aktive Beteiligung der Intelligenz, der Phantasie, der Initiative
des Arbeiters verlangte, und die produktiven Tätigkeiten auf den bloßen maschinell-physischen
Aspekt zu reduzieren. Aber in Wirklichkeit handelt es sich nicht um originell Neues: es handelt
sich nur um die jüngste Phase eines langwierigen Prozesses, der mit der Entstehung des

Industrialismus selbst begonnen hat, eine Phase, die nur intensiver als die vorangegangene
ist und in brutaleren Formen auftritt [...]. Unausweichlich wird es eine verstärkte Auslese geben,

ein Teil der alten Arbeiterklasse wir unerbittliche aus der Welt der Arbeit und vielleicht aus der

Welt schlechthin eliminiert. Von diesem Standpunkt aus gilt es die »puritanischen« Initiativen
der amerikanischen Industriellen vom Typus Ford zu untersuchen. Freilich sorgen sie sich nicht

um die »Menschlichkeit«, um die »Geistigkeit« des Arbeiters, die unmittelbar zerbrochen wird.
Es ist ausgeschlossen, dass diese »Menschlichkeit« und Geistigkeit sich außerhalb der Welt der

Produktion und der Arbeit, in der produktiven »Schöpfung« verwirklichen kann; sie war am



DE GRUYTER Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft — 241

Dies wird zwar ausführlich in einem anderen Kapitel diskutiert, ich möchte

jedoch an dieser Stelle [136:] nur vorläufig die Aufmerksamkeit auf folgende

Beschreibung lenken. „[...] wenn die Hegemonie politisch-ethisch ist, dann kann

sie nicht umhin, auch ökonomisch zu sein, kann nicht umhin, ihre materielle

Grundlage in der entscheidenden Funktion zu haben, welche die führende

Gruppe im entscheidenden Kernbereich der ökonomischen Aktivität ausübt"
(,Senshü 1: 124).80 Hier wird die führende Rolle von Unternehmerverbänden

in der bürgerlichen Gesellschaft sowie unter den politischen Organen die

„politisch-ethisch" -> integrierende Rolle von Ministerien und Behörden der

Wirtschaft festgestellt und betont.
Zwar ist die Hegemonie für die herrschende Klasse in diesem Sinne eine

„bürgerliche Hegemonie".81 Demgegenüber jedoch ist Hegemonie für „die

größten beim Handwerker, beim »Demiurgen«, wo sich die Persönlichkeit des Arbeiters ganz im

geschaffenen Gegenstand widerspiegelte, wo die Verbindung zwischen Kunst und Arbeit noch

sehr fest war. Aber gerade gegen diesen »Humanismus« kämpft der neue Industrialismus. Die

»puritanischen« Initiativen haben einzig das Ziel, außerhalb der Arbeit ein bestimmtes psycho-

physisches Gleichgewicht aufrechtzuerhalten, das den psychologischen Zusammenbruch des

von der neuen Produktionsmethode ausgepressten Arbeiters verhindert. [...] Der amerikanische

Industrielle kümmerst sich darum, die Kontinuität der physischen Leistungsfähigkeit des Arbeiters,

seiner nervlich-muskulären Leistungsfähigkeit aufrechtzuerhalten: sein Interesse ist es

eine stabile Belegschaft zu haben, einen dauerhalt eingespielten Zusammenhang, da auch der

menschliche Zusammenhang (der Kollektivarbeiter) eines Betriebs eine Maschine ist, die nicht
ohne riesige Verluste allzu oft zerlegt und in ihren Einzelteilen erneuert werden kann. Der

sogenannte hohe Lohn ist ein von dieser Notwendigkeit abhängiges Element: er ist das Instrument,

eine für das Produktions- und Arbeitssystem geeignete Belegschaft auszulesen und sie

stabil zu halten. Aber der hohe Lohn ist zweischneidig: es ist nötig, daß der Arbeiter sein

übriges Geld »rational« ausgibt, um seine nervliche-muskuläre Leistungsfähigkeit zu erneuern,
zu erhalten und möglichst zu erhöhen, nicht um sie zu zerstören oder zu schädigen. Und daher
die Kampagne gegen den Alkohol, den gefährlichsten Zerstörungsfaktor der Arbeitskraft, die zur
Staatsfunktion wird" (Q22 §11: 2086-2087).

80 „Die Tatsache der Hegemonie setzt zweifellos voraus, daß den Interessen und Tendenzen
der Gruppierungen, über welche die Hegemonie ausgeübt werden soll, Rechnung getragen
wird, daß sich ein gewisses Gleichgewicht des Kompromisses herausbildet, daß also die
führende Gruppe Opfer korporativ-ökonomischer Art bringt, aber es besteht auch kein Zweifel,
daß solche Opfer und ein solcher Kompromiß nicht das Wesentliche betreffen können, denn

wenn die Hegemonie politisch-ethisch ist, dann kann sie nicht umhin, auch ökonomisch zu
sein, kann nicht umhin, ihre materielle Grundlage in der entscheidenden Funktion zu haben,
welche die führende Gruppe im entscheidenden Kernbereich der ökonomischen Aktivität
ausübt" (Q13 §18: 1566-1567).

81 Gramsci erklärt die relative Stabilität der bürgerlichen Hegemonie in Frankreich im Gegensatz

zu der in Italien nach dem ersten Weltkrieg aus der intellektuellen Homogenität der Eliten:
„Man kann sogar sagen, daß die Vielfalt der Parteien unter den besonderen Umständen von
Frankreichs national-politischer Formierung in der Vergangenheit sehr nützlich gewesen ist: sie



242 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

gesellschaftliche Gruppe, die das Ende des Staates und ihrer eigenen Klasse als

zu erreichendes Ziel setzt"82 nichts anderes als die Gestaltungskraft einer „neuen
Wirtschaftsordnung", welche die „Reorganisation des Unterbaus" ermöglicht. In
diesem Sinne ist sie eine contra-bürgerlicher Hegemonie.83

„Wenn es richtig ist zu behaupten, dass ein jeder Staat eine Phase primitiver
wirtschaftlicher Berufsgenossenschaften durchmachen muss, ergibt sich daraus
das Folgende. Es kann nur so sein, dass der Inhalt der politischen Hegemonie
der neuen gesellschaftlichen Gruppe, die den neuen Staat geschaffen hat,
hauptsächlich mit der wirtschaftlichen Ordnung zu tun hat. Also ist das Problem die

Reorganisierung der Unterstruktur, die Beziehungen der Menschen zur Wirt-
schaftswelt, das heißt zur Welt der Produktion zu reorganisieren" (Senshü 1:

208).84

hat ein umfangreiches Werk individueller Auslesen ermöglicht und die große Zahl fähiger
Regierungsmänner geschaffen, die ein französisches Charakteristikum ist. Durch diesen recht

gelenkigen und artikulierten Mechanismus fand jede Bewegung der öffentlichen Meinung eine

unmittelbare Spiegelung und eine Schlichtung. Die bürgerliche Hegemonie ist sehr stark und
hat viele Reserven. Die Intellektuellen sind stark konzentriert (Institut de France, Universitäten,
große Pariser Zeitungen und Zeitschriften), und obwohl sehr zahlreich, werden sie an den

nationalen Bildungszentren im Grunde sehr diszipliniert. Die militärische und zivile Bürokratie
hat eine große Tradition und hat einen hohen Grad aktiver Homogenität erreicht" (Q13 §37:

1611-1612).

82 In der deutschen Gramsci-Übersetzung heißt es statt „ihrer eigenen Klasse" nur „ihrer selbst":

„Mir scheint, was sich am vernünftigsten und konkretesten zum Thema des ethischen oder

Kulturstaats sagen läßt, ist folgendes: jeder Staat ist ethisch, insofern eine seiner wichtigsten
Funktionen darin besteht, die große Masse der Bevölkerung auf ein bestimmtes kulturelles und
moralisches Niveau zu heben, ein Niveau (oder Typ), der den Entwicklungsnotwendigkeiten der

Produktivkräfte und daher den Interessen der herrschenden Klassen entspricht. Die Schule als

positive Erziehungsfunktion und die Gerichte als repressive und negative Erziehungsfunktion sind

in dieser Hinsicht die wichtigsten staatlichen Aktivitäten: aber in Wirklichkeit zielt darauf eine

Vielzahl anderer sogenannter privater Aktivitäten und Initiativen, die den Apparat der politischen
und kulturellen Hegemonie der herrschenden Klassen bilden. Hegels Konzeption gehört einer

Epoche an, in welcher die Entwicklung des Bürgertums der Ausdehnung nach unbegrenzt
erscheinen und daher dessen Ethizität oder Universalität behauptet werden konnte: die gesamte

menschliche Gattung wird bürgerlich sein. Aber in Wirklichkeit kann einzig die gesellschaftliche

Gmppe, die das Ende des Staates und ihrer selbst als zu erreichendes Ziel setzt, einen ethischen

Staat schaffen, im Bestreben, den inneren Spaltungen von Beherrschten usw. ein Ende zu bereiten

und einen einheitlichen technisch-moralischen gesellschaftlichen Organismus zu schaffen" (Q8

§179: 1044).

83 Kauntä shimin hegemoni —.

84 „Wenn es stimmt, daß jeder Staatstypus eine Phase des ökonomisch-korporativen Primitivismus

durchmachen muß, leitet sich daraus ab, daß der Inhalt der politischen Hegemonie der

neuen gesellschaftlichen Gruppe, die den neuen Staatstypus gegründet hat, überwiegend
ökonomischer Art sein muß: es handelt sich darum, die Struktur und die wirklichen



DE GRUYTER Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft — 243

Der wichtigste Punkt innerhalb dieses, auf den ersten Blick eigentlich
klaren, Sachverhalts ist der folgende. Nämlich, dass der Staat ein Überbau

von zweidimensionalem Aufbau ist, oder, um es mit einem Gramscischen

Ausdruck zu illustrieren: „Staat politische Gesellschaft + bürgerliche
Gesellschaft".85 Aber, wenn dem so ist, dann muss insbesondere seit der Moderne

[dem Staat] innerhalb der Reorganisation der „Wirtschaftswelt" die Funktion
eines strukturellen Fundaments der Reproduktion der Arbeitskraft zukommen.

[Zu entscheiden,] wie die Organisation der Reproduktion der Arbeitskraft
formell und praktisch konstruiert wird, ist die allerwichtigste Aufgabe des

kapitalistischen Staates. In Gramscis Epoche geschah dies in Form von
„Amerikanismus"86 (de facto Europäismus87) und „Fordismus". Hier liegt
auch der Ausgangspunkt der „Regulationstheorie", die sich heute an einer

Begriffsbildung versucht, um den Glauben an statische Zustände innerhalb
des Strukturalismus zu überwinden. Anders gesagt: Angesichts des heutigen
Horizonts darf man feststellen, dass der Hegemoniebegriff den Regulationsbegriff

vorbereitet hat.

Zweitens: „Sittlicher Staat"88 und staatlicher Zwang.
Dass Gramsci das Problem der Hegemonie aufwarf, hat damit zu tun, dass das

„geschichtliche Fundament des Staates" innerhalb der internationalen
Befreiungsbewegung nach dem ersten Weltkrieg einen „allgemeinen
Übergang"89 von der „politischen Gesellschaft" zur „bürgerlichen Gesellschaft"

durchgemacht hatte. Das heißt, der Staat hat seinen Kraftpunkt vom
„Zwang"90 in der politischen Gesellschaft zur „Hegemonie" in der bürgerlichen
Gesellschaft verlagert.91 Dies war in seinem Verständnis der Wirklichkeit nicht
mehr und nicht weniger als eine Tatsache.

Beziehungen zwischen den Menschen und der ökonomischen oder Produktionswelt zu
reorganisieren" (Q8 §185: 1047).

85 Siehe Fußnote 59.

86 Amerikanizumu TX U fi-XA.
87 Yöroppa shugi 3—nydii,
88 Jinrinteki kokka Unvermittelt wechselt Hirata hier vom „ethischen" Staat

Gramscis zum „sittlichen" Staat Hegels.

89 Söiten

90 Kyöseiryoku jjâfMtl.
91 Wir konnten keine dem Wortlaut entsprechende Stelle in der deutschen Fassung der
Gefängnishefte ausfindig machen. Inhaltlich nah kommt folgende Stelle aus dem sechsten Heft:
„Vergangenheit und Gegenwart. Übergang vom Bewegungskrieg (und vom Frontalangriff) zum
Stellungskrieg auch im Feld der Politik. Dies scheint mir das wichtigste von der Nachkriegszeit
gestellte Problem politischer Theorie [...]" (Q6 §138: 816).



244 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

Er sah, dass sich in Wirklichkeit zwei Dinge einander entgegenstehen.92

Nämlich [137:] der Gegensatz zwischen [dem Versuch] „gegen das Neue zu

kämpfen, die Exekutivgewalt93 zu halten und durch eine Festigung der
schwankenden Basis weiter zu bestehen" einerseits und [dem Versuch] „zum
Ausdruck des Neuen zu werden, indem man die in dieser Entwicklung
auftretenden Widerstände beseitigt" andererseits. —Das ist der Gegensatz zwischen

passiver und aktiver Revolution.94

92 Taikö suru xfiriilh <5.

93 Shikköryoku

94 Das Konzept der passiven Revolution übernahm Gramsci von Vincenzo Cuoco und
entwickelte es auf Basis von Marx' Annahme weiter, dass „keine Gesellschaft sich Aufgaben stellt,
für deren Lösung nicht bereits die notwendigen und zureichenden Bedingungen vorhanden [...]

sind [...], und [...] daß sich keine Gesellschaft auflöst und ersetzt werden kann, bevor sie all die

Lebensformen, die in ihren Verhältnissen enthalten sind, entwickelt hat" (Q13 §17: 1556; Fußnote

65). Das von Hirata verwendete Zitat konnte in deutscher Übersetzung nicht gefunden
werden. An seiner Stelle seien einige für das Konzept der passiven Revolution zentrale und
ähnlich klingende Passagen widergegeben: „Wenn die herrschende Klasse den Konsens
verloren hat, das heißt nicht mehr »führend«, sondern einzig »herrschend« ist, Inhaberin der

reinen Zwangsgewalt, bedeutet das gerade, daß die großen Massen sich von den traditionellen
Ideologien entfernt haben, nicht mehr an das glauben, woran sie zuvor glaubten usw. Die Krise

besteht gerade in der Tatsache, daß das Alte stirbt und das Neue nicht zur Welt kommen kann
[...]. [...] kann ein derart schwerwiegender Bruch zwischen Volksmassen und herrschenden

Ideologien wie jener, der sich in der Nachkriegszeit ereignet hat, »kuriert« werden mit der

bloßen Gewaltausübung, die neue Ideologien daran hindert, sich durchzusetzen? Wird das

Interregnum, die Krise, deren historisch normale Lösung derart verhindert wird, notwendig
zugunsten einer Restauration des Alten gelöste werden?" (Q3 §34: 354).

„Beim Studium einer Struktur gilt es indessen, die organischen (relativ dauerhaften)
Bewegungen von denen zu unterscheiden, die konjunkturell [gelegenheitsbedingt] genannt werden

können. [...] Die organischen Erscheinungen geben Anlaß zur gesellschaftlich-geschichtlichen
Kritik, die sich auf die großen Gruppierungen jenseits der unmittelbar Verantwortlichen und des

Führungspersonals bezieht. [...] Es kommt zu einer Krise, die sich manchmal über Jahrzehnte

hinzieht. Diese außergewöhnliche Dauer bedeutet, daß sich in der Struktur unheilbare
Widersprüche offenbart haben [...] und die positiv für die Konservierung und Verteidigung derselben

Struktur wirkenden politischen Kräfte trotzdem bemüht sind, sie innerhalb gewisser Grenzen zu

heilen und zu überwinden. Diese unablässigen und beharrlichen Anstrengungen [...] bilden den

Boden für das »Gelegenheitsbedingte«, auf dem sich die antagonistischen Kräfte organisieren,
die zu beweisen suchen [...], daß die notwendigen und hinreichenden Bedingungen bereits

dafür vorhanden sind, daß bestimmte Aufgaben geschichtlich gelöst werden können und

folglich müssen [...]. Neues kann Entstehen, weil entweder eine Situation des Wohlstands

durch den nackten Egoismus einer gegnerischen Gruppe bedroht ist oder weil der Mißstand

unerträglich geworden ist und man in der alten Gesellschaft keine Kraft sieht, die in der Lage

wäre, ihn zu lindern und mit legalen Mitteln einen normalen Zustand wiederherzustellen. [...]

Wenn dieser Entwicklungsprozess [Übergang von gesellschaftlichen Kräfte Verhältnissen zu

politischen Kräfteverhältnissen] nicht stattfindet, [...] können sich widersprüchliche



DE GRUYTER Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft — 245

Innerhalb jenes Malstroms von Bewegung und Gegenbewegung vergaß Gramsci

jedoch nicht, auch auf das Folgende hinzuweisen. In Gegnerschaft zu ihrem im
Wesentlichen privaten Charakter beherbergt die bürgerliche Gesellschaft als

Teilgesellschaft Gesellschaftlichkeit, Gemeinschaftlichkeit und Öffentlichkeit. Auf Grund

ihres selbstwidersprüchlichen Charakters, sollte sie durch sich selbst aufgehoben95

und in den „sittlichen Staat" hinein aufgehoben96 werden. Dessen aktive Förderin ist,

wie oben dargestellt, „die gesellschaftliche Gruppe, die das Ende des Staates und

ihrer eigenen Klasse als zu erreichendes Ziel setzt". „Im ethischen Staat wird sie die

inneren Spaltungen der Beherrschten enden lassen, sie vereinen, und eine

technisch-moralische Gesellschaftsorganisation schaffen" (Senshü 4:16).97

Durch seine Erklärung, dass nur die gesellschaftliche Klasse, die das Absterben
des Staates und die Beseitigung der Klassen vorantreibt, einen sittlichen Staat im

hegelianischen Sinne verwirklichen kann, hat Gramsci die verbindenden
Hauptpunkte in der Theorie des Staats und der bürgerlichen Gesellschaft bei Hegel ->

Marx aufgedeckt. (Vermerk 1: Zu diesem Diskussionspunkt sei den Lesern besonders

Masanori Sasakis Artikel „Bürgerliche Gesellschaft und Staat bei Gramsci" in
Hirata, Yamada, Yagi (Hrsg.) (1987): Zirlailationen der bürgerlichen Gesellschaft der

Gegenwart, Tokyo: Shöwadö, S. 33-39 empfohlen. Eine Zusammenfassung der

aktuellen Gramseiforschung bietet Christine Buci-Glucksmann (1983) in Gramsci

und der Staat, übersetzt von Ötsu Shinsaku, Tökyö: Gödöshuppan).
Aber eine bürgerliche Gesellschaft, die auf dem Weg zum sittlichen

Staat sich selbst entwickelnd aufhebt, ist dort, wo sie zu einer Form
der Lösung ihrer inhärenten Widersprüche gelangt, eine „Steuerungs- und
Regelungsgesellschaft98" (Regulationsgesellschaft99). Zwar ist die Existenz
des „Staats" als „Zwang" immer noch unvermeidlich, aber das „Element
Staat-Zwang kann man sich in dem Maße als erlöschend vorstellen, wie sich

immer beträchtlichere Elemente von Steuerungs- und Regelungsgesellschaft
(also sittlichem Staat oder bürgerlicher Gesellschaft) durchsetzen"100 (Senshü 1:

Konsequenzen ergeben: die alte Gesellschaft widersteht und sichert sich eine Zeit der
»Atempause«, indem sie die gegnerische Elite physisch zerstört und die Massen der Reserve terrorisiert,

oder aber die wechselseitige Zerstörung der sich im Konflikt befindlichen Kräfte und der

Einzug von Friedhofsruhe, womöglich unter der Aufsicht einer fremden Wache" (Q13 §17: 1564).

95 Jiko yöki ê
96 Shiyö it®.
97 Siehe Fußnote 82.

98 Seigyo chösei shakai rSIllîlSSItbê.
99 Regyurashion shakai 7
100 „In einer Staatslehre, die diesen als tendenziell dem Erlöschen und der Auflösung in der

regulierten Gesellschaft unterworfen begreift, ist das Thema fundamental. Das Element Staat-

Zwang kann man sich in dem Maße erlöschend vorstellen, wie sich immer beträchtlichere



246 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

207-208). Wenn wir unser Augenmerk auf die Selbstentfaltung der, jener Steuerung

und Regelung inhärenten, wesenüichen Widersprüche lenken, dann liegt in
diesem wichtigen Gesellschafts Geschichtsverständnis der Inhalt der These vom
„Absterben des Staats".

Anstelle einer abschließenden Zusammenfassung, sei lediglich das

Folgende bemerkt. Wie Christine Buci-Glucksmann es ausgedrückt hat, war Gramsci

„die Figur, die die Mechanismen der Hegemonie in der bürgerlichen Gesellschaft

verortet hat". Dadurch, dass er die These von der Gleichung „Staat politische
Gesellschaft + bürgerliche Gesellschaft" aufstellte und darauf hinwies, dass

„Staat [...] Hegemonie [...] gepanzert mit Zwang" ist, hat er einen praktischen
Punkt erschlossen, der zu einem methodologischen Punkt von großer Bedeutung

für die Reflexion über den Staat der Gegenwart wurde. Er war damit die

Figur, die den Grundstein der gegenwärtig stattfindenden Theoriebildung der

gesellschaftlichen Steuerung und Regelung (Regulation) vorbereitet hat.

Bibliographie

Althusser, Louis (2010): „Ideologie und ideologische Staatsapparate". In: Gesammelte Schrif¬

ten. Hrsg. von Frieder Otto Wolf. Hamburg: VSA-Verlag, 37-103.
Bluhm, Harald (2011): „Bewegungen, Assoziationen und Partei: Elemente einer Theorie kollek¬

tiver Akteure bei Karl Marx". In: Marx-Engels-Jahrbuch 2010. Hrsg. von Internationale

Marx-Engels-Stiftung. Berlin: Akademie Verlag, 7-27, http://mega.bbaw.de/begleitende-
publikationen/mejb/mejb-2010.pdf (10.10.2017).

Buci-Glucksmann, Christine (1980): Gramsci and the State. London: Lawrence and Wishart.

Elemente von regulierter Gesellschaft (oder ethischem Staat oder Zivilgesellschaft durchsetzen).
Die Ausdrücke ethischer Staat oder Zivilgesellschaft würden bedeuten, daß dieses »Bild« von
Staat ohne Staat den bedeutendsten Politik- und Rechtswissenschaftlern vorschwebte, sofern

sie sich auf den Boden der reinen Wissenschaft stellten reine Utopie, insofern sie auf der

Voraussetzung beruhte, daß alle Menschen wirklich gleich und folglich in gleicher Weise

vernünftig und moralisch sind, das heißt fähig, das Gesetz spontan, frei anzuerkennen, und
nicht durch Zwang, als von einer anderen Klasse auferlegt, als dem Bewußtsein äußere Sache.

Es muß daran erinnert werden, daß der Ausdruck Nachtwächter für den liberalen Staat von
Lasalle stammt, das heißt einem dogmatischen und nicht dialektischen Etatisten. [...] In der

Staatslehre -> regulierte Gesellschaft wird man von einer Phase, in der Staat gleich Regierung
sein und Staat mit Zivilgesellschaft gleichgesetzt werden wird, zu einer Phase des Nachtwächterstaates

übergehen, das heißt einer Zwangsorganisation, welche die Entwicklung der in
ständiger Zunahme begriffenen Elemente regulierter Gesellschaft schützen wird, daher auch

stufenweise seine autoritären und zwangsmäßigen Eingriffe reduzierend. Das kann auch nicht

an einen neuen Liberalismus denken lassen, obwohl es der Anfang einer Ära organischer
Freiheit sein will" (Q6 §88: 783).



DE GRUYTER Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft 247

Buttigieg, Joseph A. (2005): „The Contemporary Discourse on Civil Society: A Gramscian

Critique". Boundary 2 32.1: 33-52.
Elbe, Ingo (2017): Die postmoderne Querfront: Zur Kritik des Linkspopulismus am Beispiel von

Mouffe und Laclau. Portal für Politikwissenschaft, https://www.pw-portal.de/herausforde
rung-von-links/40484-die-postmoderne-querfront (10.10.2017).

Fülberth, Georg (2008): „Die Permanenz der Eigentumsfrage". In: Jenseits von Subcomandante

Marcos und Hugo Chavez: Soziale Bewegungen zwischen Autonomie und Staat. Hrsg. von
Stefan Schmalz und Anne Tittor. Hamburg: VSA-Verlag, 244-252.

Goldhagen, Daniel J. (2000 [1996]): Hitlers willige Vollstrecker: Ganz gewöhnliche Deutsche und
der Holocaust. Goldmann, München 2000.

Gramsci, Antonio Jfy7.'y- 7 y h=A/Dai, Hisaji ftA—/Fujisawa, Michio ÜtKüSlf (1961):

Guramushi senshü fyK'yijg^. Tökyö: Gödö Shuppan.
Gramsci, Antonio Jfy7.y • 7y (1981): Guramushi gokuchü nöto 1 JfyJ^yW.1PZ—

hl. Tökyö: Ötsuki Shoten.

Gramsci, Antonio/Bochmann, Klaus/Graf, Ruedi/Haug, Wolfgang F./Jehle, Peter/Kuck, Gehrhard/

Meinert, Joachim/Schröder, Leonie (1992): Gefängnishefte. Hamburg: Argument Verlag.

Gramsci, Antonio JfyK'y-7y h =-A/Uemura, Tadao_bH"SSJ§ (1999): Chishikijin to ken-

ryoku - Rekishiteki-chisei gakuteki kösatsu JfnBÊÀ i ttA—K6-I •

Tökyö: Misuzu Shobö.

Gramsci, Antonio JfyKy • 7 y h =.A/Katagiri, Kaoru /tflfli (2001): Guramushiserekushon

f y h. y—irU/r-Aa >. Tökyö: Heibonsha.

Gramsci, Antonio JfyKy • 7y (2006): Notö 22: Amerikanizumu to fodizumu (Antonio
Guramushi gokuchu noto taiyaku Serie 1) 2 — h 22—7 V- %=. Xi\ t 7 ^—7d XM

(7 y h=- Zr • ff y J*~yffî<p 2 — h/SflRir 'J ^1). Tokio: Tökyö Guramushi Kai.

Gramsci, Antonio JfyKPy • 7'y h^A/Uemura, Tadao±/-'t;lS^ (2008): Gendai no kunshu

ï&ft©S3i. Tökyö: Chikuma Shobö.

Gramsci, Antonio (fyky • 7 y h^A/Uemura, Tadao_hl:-t$,B (2017): Kakumei ronshû
Spl^îfmÂ. Tökyö: Ködansha.

Haug, Wolfgang F. (1989): Gramsci Übersetzen: Bürgerliche Gesellschaft oder Zivilgesellschaft?.
http://www.wolfgangfritzhaug.inkrit.de/documents/GR-UEBERSETZEN.pdf (10.10.2017).

Haug, Wolfgang F. (1992): „Vorwort". In: Gefängnishefte 1. Hrsg. von Bochmann, Klaus/Graf,

Ruedi/Haug, Wolfgang F./Jehle, Peter/Kuck, Gehrhard/Meinert, Joachim/Schröder, Leonie.

Hamburg: Argument Verlag, 1195-1221.

Haug, Wolfgang F. (1994): „Einleitung". In: Gefängnishefte 6: Philosophie der Praxis. Hrsg. von

Bochmann, Klaus/Graf, Ruedi/Haug, Wolfgang F./Jehle, Peter/Kuck, Gehrhard/Meinert,
Joachim/Schröder, Leonie. Hamburg: Argument Verlag, 1195-1221.

Hegel, Georg W. F. (1981 [1833]): Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und

Staatswissenschaft im Grundrisse. Berlin: Akademie-Verlag.
Heinrich, Michael (2005): „Invaders from Marx: Über den Umgang mit der Marx'schen Theorie

und über die Schwierigkeiten einer heutigen Lektüre". In: Jungle World 38, http://oeko
nomiekritik.de/205lnvaders from Marx.htm (10.10.2017).

Hirata, Kiyoaki ^EBÎhM (1989): „Guramushi no shimin shakai gainen ni yosete" JfyT-tyCDTfî
JtH/rT. In: Ikite iru Guramushi: Botsugo gojü nen ki'nen bunshü ZÈcf

(fy 7.7—/ê/â 5 0 Hrsg. von Kiyotomo Ishidö ÇS'fiffii/Momo lida VH"1

tifo %/Kaoru Katagiri Tökyö: Shakai Hyöronsha, 120-137.

Katagiri, Kaoru /tlSÜ; (2006): Guramushi,gokuchü nöto' kaisetsu Jfy7~y /— hj MVt.
Tökyö: Kobushi Shobö.



248 Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

Kremers, Daniel/Izuta, Shunsuke (2017): „Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft oder das
Elend der Ideengeschichte: Eine kommentierte Übersetzung von Kiyoaki Hiratas Aufsatz

zum Begriff shimin shakai bei Antonio Gramsci (Teil 1)". Asiatische Studien 71.2: 713-739.

Kurusawa, Nobuaki (2014): Gendai shimin shakai no kyöikugaku: Hëgeru, Marukusu, Gura-

mushishisö no kanten kara ^
(DMM.fr b. Tökyö: Akashi Shoten.

Machiavelli, Niccolö (1999): Makyaverri Zenshû -vy Mai -y ]) [Machiavelli Gesamtaus¬

gabe], Hrsg. von Mitsuaki Nagai zk^HlfJ/Michio Fujisawa UtKidlSß. Tökyö: Chikuma

Shobö.

Marx, Karl (1968 [1847]): Misère de la Philosophie: Réponse à la Philosophie de la Misère de

Proudhon. https://www.marxists.org/francais/marx/works/1847/06/kml8470615.htm
(1.9.2016).

Marx, Karl (1971 [1859]): „Zur Kritik der Politischen Ökonomie". In: Karl Marx/Friedrich Engels: Werke

13. Berlin: Dietz Verlag, http://www.mlwerke.de/me/mel3/mel3_003.htm (17.9.2017).

Marx, Karl (1972 [1885]): „Das Elend der Philosophie". Übers, von Eduard Bernstein und Karl

Kautsky. In: Karl Marx/Friedrich Engels: Werke 4. Berlin: Dietz Verlag. http://www.
mlwerke.de/me/me04/me04_063.htm (1.9.2016).

Marx, Karl (1983 [1894]): Das Kapital: Band III. Berlin: Dietz Verlag, http://www.mlwerke.de/
me/me25/me25_822.htm (17.9.2017).

Matsuda, Hiroshi t&03[# (2007): Guramushishisö no tankyü: Hegemoni, shinchisen, sabarutan
Jf y • •f-sïrPf' >. Tökyö: Shinsensha.

Mouffe, Chantal (2005): „Eine kosmopolitische oder eine multipolare Weltordnung?". DZPhil

53.1: 69-81.
Müller, Jost (1991): Literatur und Politik bei Peter Weiss: Die „Ästhetik des Widerstands" und die

Krise des Marxismus. Wiesbaden: Springer.
Neurath, Otto (1920): Betriebsräte, Fachräte, Kontrollrat und die Vorbereitung der Vollsoziali-

sierung. Berlin: Rätebund.

Spiegel, Hermes (1997): Gramsci und Althusser: Eine Kritik der Althusserschen Rezeption von

Gramscis Philosophie. Hamburg: Argument Verlag.

Tökyö Guramushi Kai (2013): La Cittä Futura. Tökyö: Tökyö Guramushi Kai, http://gramsci-
tokyo.com/#ü/2013.aspx (10.10.2017).

Wirner, Stefan/Yücel, Deniz (2005): „»Hitler war populär«: Ein Gespräch mit dem Politologen
Daniel Jonah Goldhagen über den 8. Mai, die deutsche Geschichtspolitik und Deutschland

60 Jahre danach". In: Jungle World 18, https://jungle.world/artikel/2005/18/15137.html
(17.10.2017).


	Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft oder das Elend der Ideengeschichte : eine kommentierte Übersetzung von Kiyoaki Hiratas Aufsatz zum Begriff shimin shakai bei Antonio Gramsci (Teil 2)

