
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 72 (2018)

Heft: 1

Artikel: Unfertige Studien 3 : die Nihyat-al-marm des Diy`addn ar-Rz

Autor: Ess, Josef van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772553

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2018; 72(1): 31-85

Josef van Ess*

Unfertige Studien 3: Die Nihâyat al-maräm
des Diyâ'addïn ar-Râzï

https://doi.org/10.1515/asia-2017-0079

Abstract: This article contains a summary of an Islamic theological text written
in the middle of the 6. century H. / 12. century AD. The author lived in Iran, in
the city of Rayy; he was the father of Fakhr al-din al-Razi (d. 606 H. / 1210 H.),

who was the protagonist of the „Avicennian turn" in Islamic theology. The text
was a kind of manual for teaching an advanced course at a madrasa; but only
the second half of it is preserved. After the summary an attempt is made at

pointing out the peculiarities of the author's approach, with regard to its

historical as well as educational and social context.

Keywords: Diyä' al-Din al-Räzi, Islamic theology, madrasa, teaching, textbook

Vor einigen Jahren ist als Frucht deutsch-iranischer Bemühungen1 im Rahmen

einer von Berlin aus initiierten „Classical Muslim Heritage Series" ein größeres

Bruchstück der Nihâyat al-maräm fi diräyat al-kaläm im Facsimile-Druck erschienen,

die der Vater des Fahraddln ar-Räzi, der bekannte Freitagsprediger von Raiy
Ghatïb ar-Raiy) Diyä'addin Abü 1-Qäsim (auch Abü Hafs) "Umar b. al-Husain
at-Tabari al-Makk! (gest. 559/1163-64), als Einführung in das Studium der
islamischen Theologie für den Universitäts-, also Madrasen-Betrieb seiner Zeit
verfaßte.2 Erhalten ist die zweite Hälfte des Buches, in einer einzigen Handschrift

von insgesamt 385 Folia, die in der Asafiyya Library in Haidarabad aufbewahrt
wird. Der Autor hat ihr Entstehen überwacht. Ein Schüler, über den wir nichts
weiter wissen, der aber im Kolophon seinen Namen nennt,3 hat sie i. J. 550/1155 zu

1 Genauer gesagt: auf Anregung einer Berliner „Research Unit Intellectual History of the
Islamicate World" und ins Werk gesetzt durch Mirät-i Maktüb, das 1993 gegründete „Written
Heritage Publication Center" in Teheran. Ich weiß nicht, wieweit die genannte „Research Unit"
noch existiert; sie mag mittlerweile ihr Tätigkeitsfeld nach Princeton verlagert haben.
2 Teheran 1391 S./2013.

3 Mahmüd b. 'Abdassaläm b. 'Abdarrahim al-Kirmäni, vielleicht ein Student, der aus Kirmän

gekommen war und, wie er im Kolophon sagt, sich jetzt „in Raiy aufhielt". Vgl. dazu die

englische Einleitung des Buches, S. xvi f.

Corresponding author: Josef van Ess, Liegnitzer Straße 11, 72072 Tübingen, Germany.
E-mail: josef.van-ess@uni-tuebingen.de



32 — Josef van Ess DE GRUYTER

Papier gebracht, knapp ein Jahrzehnt vor Diyä'addlns Tod also. Diyä'addin hat sie

denn auch überprüft und die Gelegenheit genutzt, mißratene Stellen durchzustreichen

oder Ergänzungen am Rande noch nachzutragen;4 an einer Stelle hat er sogar
einen ganzen (allerdings verhältnismäßig kleinen) Abschnitt auf einem

Einlegeblatt hinzugefügt.5 Die Handschrift ist dann anscheinend in den Besitz

eines weiteren Schülers übergegangen; diesem bestätigt Diyä'addin nämlich in
einer langen igäza auf dem letzten Folio, daß er das Werk bei ihm gehört habe

(iqara'a 'alaiya).6

Diyä'addlns Ductus, so wie wir ihn in der Überlieferungserlaubnis vor uns
haben, ist von dem der Handschrift völlig verschieden. Das gibt uns die

Möglichkeit, ihn mit dem Duktus der Randglossen zu vergleichen. Dabei stellt
sich heraus, daß Letztere von zwei verschiedenen Händen stammen. Die zweite

kann die des Schülers und späteren Besitzers sein; er hat den Text, als er ihn vor
und mit dem Autor las, noch einmal überprüfen können.

All das geschah im Jahre 550 H., als Fahraddin gerade sechs (Mond-) Jahre

alt war. Sein Vater konnte nicht ahnen, daß der Sohn ihn einmal so sehr

überstrahlen werde, daß die Nihäyat al-maräm, das „Ziel (aller) Wünsche", für
Jahrhunderte in Vergessenheit geriet.7 Selbst jetzt, da wir sie zwischen zwei

Pappdeckeln und mit altmodischer Druckerschwärze wieder vor uns haben, ist
nicht unbedingt gesagt, daß ihr ein neues Leben beschieden sei. Die

Beschäftigung mit Handschriften ist nicht jedermanns Sache, und dem Boom,

von dem das gegenwärtige Interesse an später islamischer Theologie getragen

4 An einigen Stellen wird dabei etwas, das durchgestrichen ist, nicht am Rande verbessert,
sondern innerhalb des Textes selber durch das Richtige ersetzt (fol. 116r, 270r, 358r, 369r). Das

könnte darauf hindeuten, daß Diyä'addin das Buch diktierte. Jedoch lassen auffällige
Verschreibungen (s. u. Anm. 99) vermuten, daß bereits eine Vorlage da war, mit der der

Kopist nicht überall zurechtkam. Wie auch immer es sich verhalten mag, sind die

Randglossen das Ergebnis einer späteren Durchsicht.
5 Hier als eigenes Folio gezählt (238). Aber nur recto; 238v ist unbeschrieben.

6 Er hieß Burhänaddin 'AbdaTaziz b. Abi n-Nagib b. Bundär al-Qalänisi und war, wenn man
nach dem laqab urteilen darf (Burhänaddin), damals schon ein angesehener (und vielleicht
wohlhabender) Mann (vgl. S. xviii). Der Herausgeber möchte in ihm einen nahen Verwandten
des Säfi'iten Muhammad b. al-Husain b. 'Ali Ibn Bundär al-Qalänisi (gest. 521/1127) sehen, der

bei Abü Ishäq as-Siräzi (gest. 476/1083; vgl. EI2: 9: 481 ff.) in Bagdad studiert hatte und von
Subki in seinen Tabaqät as-Säfl'iya mit einer kurzen Biographie bedacht worden ist (Subkl

1964-1976: 6: 97 f.; vgl. auch schon GAL21/519 S 1/723 oder Zirikli 1969-1970: 6: 333). Er wäre

dann vermutlich von weither gekommen; denn die Familie war in Wäsit, also im 'Iräq ansässig.

7 Der Titel ist nicht besonders originell; auch Sahrastäni hatte nur wenige Zeit zuvor ein (nicht
mehr erhaltenes) K. Gäyat al-maräm fi 'Um al-kaläm verfaßt (vgl. meine Kleinen Schriften II 1550,

nr. 11). Der Binnenreim lag nahe.



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 33

wird, sind auf die Dauer vermutlich Grenzen gesetzt. Die Edition ist gemacht

von einem Spezialisten für Spezialisten. Die Handschrift enthält viele unpunktierte

Stellen, und der Ductus ist zwar elegant, aber nicht überall Idar und

eindeutig. Ein native speaker des Arabischen, der sich in theologische Literatur
eingelesen hat, wird sich zurechtfinden; aber wer sonst noch Interesse hat, wird
anfangs - wie ich - seine liebe Not haben. Ich habe mich deswegen entschlossen,

mit einer Inhaltsangabe den Einstieg zu erleichtern und in der Materie

Ordnung zu schaffen. Das heißt nicht, daß ich selber alles verstanden hätte;

späteren Generationen bleibt noch viel zu tun.8

Der Herausgeber, Ayman Shihadeh von der School of Oriental and African
Studies in London, hat dem in Teheran hervorragend betreuten Facsimile9 eine

kurze Einleitung beigegeben, gleich zweimal, auf englisch (S. vii-xix) und auf
arabisch (S. 55-64 der arabischen Zählung). Hinzu kommt, wohl auf Wunsch
der iranischen Seite, eine persische Einführung, die Hasan Ansari zu danken ist
(S. 21-49). Auf diese Weise ist erst einmal alles Wissenswerte und Wißbare zu
Leben und Umwelt des Autors gesagt. Shihadeh hat sich zudem die Mühe

gemacht, diejenigen Stellen zu reproduzieren, an denen Fahraddin in seinen

bisher bekannten Werken auf das Buch seines Vaters Bezug nimmt (S. 65-74).
Über den Namen, unter dem man Letzteren in Zukunft zitieren soll, wird man
sich allerdings noch einigen müssen. Shihadeh nennt ihn - wie auch auf dem

Titelblatt - Diyä'addin al-Makki. So war er in Raiy bekannt, und so liebte er es

wohl auch zitiert zu werden; er war stolz darauf, von dem Kalifen 'Umar
abzustammen (deswegen die nachträglich gewählte kunya Abü Hafs), und sein

Großvater hatte noch als offenbar reicher Kaufmann in Mekka gelebt, bevor die

Familie dann in Iran ansässig wurde.10 Aber der Name ist in dieser Form nicht
eindeutig. Es gibt nämlich noch einen anderen Diyä'addin al-Makki, der zudem

im gleichen Zeitraum lebte: Diyä'addin al-Muwaffaq Ahmad b. Muhammad al-

Makki al-Hwärazmi (gest. 568/1172); auch er war ein Prediger und bekannt unter
dem Beinamen al-hatib al-Hwärazmi. Mit ihm kann man Fahraddins Vater

8 Auch das arabische Inhaltsverzeichnis des Herausgebers sollte man natürlich heranziehen,
ebenso wie die sehr sorgfältigen Indices.
9 Nur selten kommt es dazu, daß eine Randglosse nicht ganz vom Foto erfaßt wird (z. B. 254v

oder 301r; auch 22v am Ende von Zeile 2). An einigen Stellen wird dann das nicht aufgenommene

Textelement außerhalb des Fotos mit Computersatz nachgetragen (z. B. 18b, 255r und
wieder 254v).

10 Vermutlich zuerst in Tabaristän; denn Diyä'addin trug auch die Nisbe at-Tabari (vgl. die

englische Einleitung, S. viii f.). Aber vielleicht hat die Familie dort auch ihre Wurzeln gehabt,
auf die sie sich dann in Raiy wieder besann. Die connection mit Mekka wäre dann wohl durch
den Hagg zustande gekommen und hätte sich auf maximal zwei Generationen beschränkt.



34 Josef van Ess DE GRUYTER

verwechseln. Hasan Ansari schlägt darum vor, Letzteren „Diyä'addin ar-Râzî"

zu nennen. Er kann sich darauf berufen, daß auch der Sohn gelegentlich diese

Form benutzt, wenn er sich in seinen Schriften auf den Vater bezieht; jene lag ja
auch nahe, sobald man selber sich nicht mehr in Raiy befand.11 Der Konkurrent

aus Hwärazm hatte bei Zamahsarl studiert und bekannte sich zu dessen mu'ta-
zilitischen Prinzipien; er war Zaidit und verfaßte u. a. ein K. Maqtal al-Husain.

Ansari hat sich kurz mit dessen Kifäya fi 'Um al-i'räb befaßt;12 daher sein
Interesse.13

Fahraddin hat seinen Vater schon früh verloren. Er war damals knapp 15 Jahre

alt und entwickelte sich dann in eine ganz andere Richtung. Zwar fühlte er sich über
seinen Vater der as'aritischen Tradition in Ostiran verbunden; dieser hatte bei Abü 1-

Qäsim Salmän al-Ansäri (gest. 512/1118) in Nesäpür studiert. Aber der Sohn vertiefte
sich bald in die Philosophie Ibn Sinä's und strukturierte damit seinen theologischen
Ansatz auf andere Weise. Zudem lernte er in Raiy den si'itischen Theologen
Sadidaddln Mahmüd al-Himmasi kennen, der in mu'tazilitischer Tradition stand;14

Letzterem hat Fahraddin zeit seines Lebens ein ehrendes Andenken bewahrt.15

Er reiste viel und mußte sich immer wieder auf abweichende lokale Traditionen

einstellen, kritisch zwar, aber auch in schöpferischer Anpassung. Der Vater dagegen

hat Raiy anscheinend kaum verlassen; er hatte sich ganz auf die dortigen
Denkgewohnheiten eingestimmt und mußte dies als Stadtprediger wohl auch tun.
Er blieb seit seinem Studium der as'aritischen Grundlinie treu; die Mu'tazila kommt

in dem uns nunmehr vorliegenden Text nur mit Einwänden zu Wort, sog. subah,

deren Abwegigkeit von vornherein feststand.

Abweichende Positionen werden auch sonst meist nur häresiographisch
erfaßt; sie entwickeln kein Eigenleben. Das Weltbild Diyä'addlns war nicht

von Zweifeln getrübt; daß es in Raiy ebenso wie in anderen Großstädten

Gemeinden verschiedener Konfession gab, spielt für ihn keine Rolle. Er ist

11 Subki z. B. zitiert Diyä'addin so (Subki 1964-1976: 3: 159, 3).

12 Diyä'addln-i Makld ve Kitäb al-Kifäya; in: Ansari 2012: 357-359; es handelt sich um einen

Kommentar zu Zamahsaris Unmüdag, einem Auszug aus dem Mufassal. Das Buch ist auch

schon genannt in GAL S 1/510 nr. III 5 (vgl. ib. 513 nr. 13 und GAL2 1/350 nr. 12).

13 Auch Shihadeh macht auf die Duplizität aufmerksam (S. vii), zieht daraus aber keine

Konsequenzen.
14 Allerdings nicht in der des Abü Häsim, also der sog. Bahsamiya, sondern der des Abü 1-

Husain al-Basri, gest. 436/1044 (vgl. Ansari, Einführung 30 f.). Daß Fahraddin geradezu
Himmasls Schüler gewesen sei, wie Ibn Hagar al-'Asqalänl und Hwänsärl später behaupteten,
ist damit nicht gesagt; Eçref Altaç hat das mit Recht zurückgewiesen (Alta§ 2013. 1: 48, Anm.

46). Näheres zu HimmasI jetzt auch in OHIT 2016: 209 f.; dort wird ihm allerdings ein
abenteuerlich hohes Lebensalter zugeschrieben.
15 Vgl. van Ess 2011: 1070 f.



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 35

nicht nur „orthodoxer" als sein Sohn, sondern vermeidet auch viel mehr als

jener jegliche direkte Polemik. Jener hat, als er, schon über Mitte 30 und immer

noch ein reisender Scholar, sich in Transoxanien aufhielt, die aktive

Auseinandersetzung gesucht.16 Als der (sehr konservative) Andalusier Ihn
Gubair ihn auf seiner zweiten Reise zwischen 585/1189 und 587/1191 in Raiy

traf, gewann er den Eindruck, daß „der Sohn des (verstorbenen) dortigen
Stadtpredigers sich von der Sünna abgewandt hat und das (Volk) mit den

Büchern von Avicenna und Aristoteles ablenkt".17 Das ist bei dem Vater ganz
anders; wenn er persönlich wird, reicht es normalerweise nur zu einem „Man
muß sich wundern, daß ..." (wal-'agab an).18 Jedoch lohnt es sich zu überlegen,

an wem er sich denn, abgesehen von Salmân al-Ansäri, ausrichtete. Auch dieser

Frage wollen wir bei unserer Inhaltsangabe kurz nachgehen.
Bevor die Handschrift ihren jetzigen Einband erhielt, waren die einzelnen

Faszikel bzw. Folia durcheinandergeraten. In diesem Zustand wurden die Folia

einmal mit Bleistift durchpaginiert.19 Der Herausgeber hat die richtige Reihenfolge
wieder hergestellt; die (falsche) Bleistiftzählung ist jedoch im Facsimile meist noch

erkennbar. Ich zitiere nach der neuen Zählung, u. z. mit Bezug auf die Folia, also

mit r(ecto) und v(erso).20 Die von mir vorgenommene Gliederung folgt soweit wie

möglich der Handschrift. Dort ist der Beginn eines Abschnitts durch einen

kräftigeren Ductus hervorgehoben; meist hat der Abschnitt auch einen Titel
oder er wird durch die Bezeichnung mas'ala hervorgehoben. Großkapitel haben

eigene Überschriften und stellenweise sogar eine neue rhetorische Einleitung.
Allerdings habe ich, um das spätere Zitieren zu erleichtern, die einzelnen

Abschnitte durchnumeriert; diese Zahlen stehen in Klammern am Anfang.

I Handlungstheorie

Der verlorene erste Band handelte, wie dies in theologischen Traktaten
üblich ist, von Gott und seinen Eigenschaften. Zu Beginn des zweiten
Bandes ist Diyä'addln, wohl auf dem Wege über Gottes Allmacht und
Gerechtigkeit, bei den Konsequenzen für den Menschen angelangt.21

16 Und, indem er die Streitgespräche subjektiv gefärbt (in Raiy?) publizierte, für sich Reklame

gemacht; vgl. Kholeif 1966.

17 Safadl 1931-2013: 4: 251, 16 ff., nach Ibn Saiyid an-näs (gest. 734/1334).

18 Vgl. etwa 93v, 7 oder 105v, -7. Die Mu'taziliten redet er an mit ma'äsir al-Mu'tazila (107r, 14 f.).
19 Vgl. die englische Einleitung, S. xvi.
20 Der Druck hat daneben (am linken unteren Rand) auch noch eine normale Seitenzählung.
21 Zur Gliederung solcher Traktate vgl. schon Gardet/Anawati 1948: 152 ff. und vorher.



36 Josef van Ess DE GRUYTER

Mit einem Großkapitel über die Erschaffenheit des menschlichen Handelns

(fi halq al-af'äl) steckt er den Rahmen ab:

(1) Erste Vorrede (muqaddima): Lexikalischer Ansatz, über die verschiedenen

Bedeutungen von halq und kasb (fol. lv, 8 ff.). Dazu werden zitiert:
(a) zu halq: Bäqilläni22 (lv, apu. ff. und 2r, pu.); As'ari23 (2r, 14); ÖuwainI24

(2v, 7); Gubbä'i und Abü Häsim (2v, II).25 Es folgt eine eigene Stellungnahme
(3r, 2 - 3v, l).26 - (b) Zu kasb: Bäqilläni (3v, 5), Salmän al-Ansärl27 (3v, 6; 3v,

-5; 4v, pu.), Isfarä'Inl28 (3v, 11) in seinem Muhtasar,29 Ibn Fürak30 (4r, 3) in

22 Gest. 403/1013. Nach dem Brauch der Schule erscheint er als „al-Qädi" oder, seltener, als

„al-Qädi Abü Bakr"; sein Name oder seine Nisbe werden nie genannt. Er lebte vornehmlich in
Bagdad, als Richter mälikitischer Observanz. Zu ihm EI2: 1: 958 f. (R. J. McCarthy) und

Dänisnäma-yi Gahän-i Islam: 1: 642-646 ('Abbäs Zaryäb), jetzt auch OHIT, Index 795 (wo er
aber unter dem Lemma „Abü Bakr" erscheint).
23 Auch er erscheint normalerweise nicht mit diesem seinem Namen, sondern als „saihunä Abü 1-

Hasan" - und natürlich nie als „Ibn Abi Bisr", wie die Mu'tazila ihn nannte (vgl. van Ess 2011: 455).

24 Gest. 478/1085 und zitiert als „Imäm al-haramain"; vgl. weiterhin OHIT, Index 796 (s. n. Abü

l-Ma'äli).
25 Die Mu'taziliten gingen davon aus, daß halq sich auch vom Menschen aussagen lasse, insofern er

seine Handlungen selber „schafft". Wie sie dies aus dem Koran bewiesen, ist aus dem jüngst
herausgegebenen K. Mutasäbih al-Qur'än des Ruknaddin Abü Tähir at-Turaititi gut zu erkennen

(Turaitit! 2015: 357 ff.). Sie mußten sich dazu vor allem mit Sure 35:3 auseinandersetzen.

26 Das ist der erste Passus, wo Diyä'addin selber spricht; auch sein Name wird nicht genannt. Der

Abschnitt wird mit qultu eingeleitet; an späteren Stellen findet sich stattdessen manchmal qulnä.
27 Er erscheint immer als „saihunä al-imäm". Im OHIT ist er erfaßt unter „Abü 1-Qäsim al-

Ansäri" (Index, S. 797).

28 Gest. 418/1027; vgl. EI2: 4:107 f. (W. Madelung). Er wird immer zitiert als „al-ustäd Abü Ishäq"
(unter „Abü Ishäq" auch OHIT, Index 796). Man muß jedoch aufpassen, daß man ihn nicht mit
einem andern Mann aus Isfarä'in verwechselt, der als „Abü 1-Qäsim al-Isfarä'ini" firmiert und ab

und zu von Diyä'addin herangezogen wird. Bei ihm handelt es sich um Abü 1-Qäsim 'Abdalgabbär
b. 'All al-Asamm, bekannt als al-Iskäf; gest. Montag, 28. Safar 452 / 4. April 1060; er war der Lehrer

des öuwaini (Ibn 'Asäkir 1928; 265,7 ff.). Die hier und im Vorhergehenden erläuterten Ehrennamen,

an die man sich bei der Lektüre as'aritischer theologischer Texte schnell gewöhnt, sind von der

Herausgeberin des OHIT dankenswerterweise in den Index übernommen worden. Allerdings stehen

sie dort nicht unter dem entsprechenden Buchstaben im Alphabet (also unter „Ustäd" oder unter

„al-Qädi Abü Bakr"), sondern begleiten den Hauptnamen, der seinerseits häufig bloß mit seiner

Kunya erfaßt wird (also unter „Abü Bakr" statt unter „Bäqilläni" oder „al-Qädi"). Ohne inspiriertes
Suchen kommt man also nicht davon.

29 Das Buch wird mehrfach zitiert (vgl. nr. 12,17c, 42, 44b und 56c). Der vollständige Titel steht

aber nur im Tabsir fi d-dln des Abü 1-Muzaffar al-Isfarä'ini (Isfarä'ini 1940:174, ult.); er lautet al-

Muhtasar fi r-radd 'alä ahl al-i'tizäl wal-qadar.
30 Gest. 406/1015, also Zeitgenosse des Bäqilläni; zitiert als „al-ustäd Abü Bakr" (unter „Abü
Bakr" auch OHIT, Index 795). Bekannt ist er vor allem wegen seiner Synthese von As'aris

theologischem System (Mugarrad maqälät al-As'ari= Ibn Fürak 1987). Zu ihm EI2; 3: 766 f.

(W. M. Watt) und GIE: 4; 417 ff. ('Abbäs Zaryäb).



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 37

seinem Sarh al-Luma' (des As'ari); Gubbä'I und Abü Häsim (4r, -6). Eigene

Stellungnahme (5r, 2-4). - (c) Zu idtirär Handeln unter Zwang): As'ari
(5r, 5) und Ibn Fürak mit seinem Sarh al-Luma' (5r, 8 f.); Bäqilläni (5r, 11);

Gubbä'I (5a, 12); GuwainI (5r, 15). Eigene Stellungnahme (5r, apu. - 6v, 7).

(2) Zweite Vorrede. Der Gebrauch dieser Begriffe in der Theologie: (a) die

Position As'arls (6v, 10 ff.); GuwainI über Isfarä'Inls Interpretation (6v, 13) mit
Einwand Ansärls (6v, 16) und Kommentar Diyä'addlns (6v, -7 - 7r, 5); Bäqilläni
mit mehreren Stellungnahmen (7r, 5 ff.). Beurteilung durch Diyä'addin (qulnä;

7v, 7 - 9r, 16). - (b) Über die Position Isfarä'Inls (9r, -4 ff.). - (c) Über die

Position der ahl al-haqq, mit einer doxographischen Übersicht, die wiederum bei
Isfarä'Inls Muhtasar endet (lOv, 10 ff.); dann Diyä'addin (llr, 12-19, mit Verweis

auf GuwainI). - (d) Frühere Positionen: Gahm b. Safwän (llr, apu. ff.);
Mu'ammar und Nazzäm (llv, 5); Gähiz und Muhammad b. Haisam31 (llv, 10 f.);
Näsi' al-Akbar (llv, 11 f., mit dem Abschluß wa-hädä qaul Ya'qüb b. Ishäq
al-Kindi); die Karrämlya (llv, 13).

(3) A: Die Rolle dieser Begriffe im System (llv, 17 ff.). Erste Abteilung (darb; llv,
pu. ff.) in drei Abschnitten (turuq32): (a) Entwicklung der eigenen as'aritischen)
Lehre in Auseinandersetzung mit der der Mu'taziliten, mit selbstgestellten
Einwänden (llv, pu. - 12v, ult.). - (b) Ein zweiter Beweisgang der As'ariten, über

den Unterschied zwischen menschlichem kasb und göttlichen ihtirä' (also Gottes

einmaligem Erschaffen; 13r, 1 ff.), mit einem Exkurs zur Frage, ob man im Schlaf

handeln kann (13v, pu. ff.), unter Berücksichtigung der Ansichten der Mu'tazila und

Bäqillänis (14r, 1-3), auch Guwainis (14r, 4 ff.); sodann Ansäh über die Ansicht
Isfarä'Inls (14r, apu. ff.) und GuwainI über die Ansicht des Abü 1-Qäsim al-Ka'bl al-

Balhl (14v, -5 ff.). - (c) Ein dritter Ansatz, der bei GuwainI erwähnt, aber nicht mit
einer bestimmten Person in Verbindung gebracht wird (15r, 10 ff.). Dazu Diyä'addin
(15r, -5 ff.) unter Berufung auf Ansäri (15v, -6 ff.). - (d) Zwei Einwände, mit denen

Isfarä'Inl (16r, 8) sich auseinandergesetzt hat: 16r, 10 ff. (mit Diskussion: 16r, 12 ff.

sowie 16v, 1 ff.) und 16v, 10 ff. (gleichfalls mit Diskussion; 16v, 12 ff.).33 - (e)

Allgemeine Stellungnahme Diyä'addlns (17r, 7 ff.), mit Exkurs zur Frage, ob

Substanzen (gawähir), Farben (alwän) oder Gerüche (rawä'ih) Gegenstand
menschlichen Bewirkens sein können (17v, 6 ff.).

31 Gemeint ist der Karrämit dieses Namens (gest. 409/1019); er lebte in Nesäpür und verfaßte
ein K. al-Maqälät (vgl. van Ess 2011: 625 ff.). Die Handschrift hat Haidam statt Haisam (so auch

einige Zeilen später: llv, 16); vgl. aber den Index S. 774b s. n. Ibn Haisam. Im Index von OHIT ist
er mit seinem Enkel zusammengeworfen und erscheint deswegen unter dem Lemma „Haisam".
32 Singular: tariqa.
33 Es bleibt zu untersuchen, wer hier jeweils spricht, ob Isfarä'inl oder Diyä'addin.



38 — Josef van Ess DE GRUYTER

(4) Zweite Abteilung: Der Kern der rationalen Gegenargumente (ilzamat),34

die von den Mu'taziliten vorgebracht werden; mit kurzer Widerlegung (18v,

ult. ff.).
(5) Dritte Abteilung: Beweise für die as'aritische Position aus der Schrift

(19v, 11 ff. und 20v, -9 ff.) sowie aus dem Konsens der Gemeinde (20r, 10 ff.),
mit Diskussion.

(6) Die mu'tazilitischen Bedenken (subah)35 im Einzelnen (21v, 12 ff.):
(a) Menschliches Handlungsvermögen verbindet sich mit einer Absicht (qasd),

mit umfangreicher Diskussion (21v, ult. ff.): willkürliche und unwillkürliche
Handlungen (22v, 2 ff.). - (b) Das Problem der Verantwortung vor Gott:

Gehorsam und Verpflichtung {taklif; 24r, 7 ff.), mit Antwort nach Bäqillänl
(24v, 14 ff.) und weiteren Argumenten. - (c) Menschliches Handlungsvermögen

verlangt ebenso nach einem Ergebnis wie menschliches Wissen ('Um) bzw.

Erkennen (27r, 4 ff.), mit Diskussion (27r, 8 ff.) und abschließendem

Kommentar Diyä'addins (27v, 14 ff.) unter Rückgriff auf einen Einwand
Guwainls (28r, 3 ff.). - (d) Wenn gilt, daß nur Gott etwas zur Existenz bringt
(igäd), so handelt der Mensch unter Zwang (28r, 14 ff.). Welche Rolle spielen
dann Dankbarkeit (gegenüber Gott) bzw. geduldiges Ertragen (seines

Ratschlusses)? (28r, apu. ff.). - (e) Wenn Gott das Böse erschüfe, so wäre dies

schlimmer, als wenn er dazu auffordert (29r, 5 ff.); mit Diskussion (29r, 7 ff.).
Schriftzitate zu al-qadä' wal-qadar und eine Stellungnahme Ansäris (29v, 10 ff.),
mit weiterer Diskussion. - (f) Über das Sich-Fügen in Gottes Willen (ridä; 30v, 8

ff.), mit einer Anekdote nach dem Ustäd Abü 'Ali ad-Daqqäq36 (30v, -5 ff.). - (g)

Über Determinismus und die Haltung der Altvorderen (salaf) dazu (31v, 1 ff.);

Diyä'addins eigene Ansicht (31v, -6 ff.). - (h) Inwiefern läßt sich von jemandem

sagen, daß er Unrecht (zulm) begangen habe (32r, 1 ff.) oder ein „Gerechter" sei?

(33r, 6 ff.). Isfarä'ini über die göttliche Gerechtigkeit (33r, 10 ff.), mit einer

Stellungnahme Diyä'addins (33r, -6 ff.). - (i) Schriftbeweise der Mu'taziliten:
Sure 23:14, 67:3, 4:46, 38:27 (33v, 8 ff.).

34 Zu ilzäm „zwingende Konsequenz; argumentum ad hominem" vgl. van Ess 1966: 450a und
die dort angegebenen Belegstellen.
35 Zu subha vgl. van Ess 1966: 442b mit Belegstellen.
36 Gemeint ist Abü 'Ali Hasan b. 'Ali ad-Daqqäq (gest. 405/1015), der Lehrer und

Schwiegervater des Qusairi; er lebte in Nesäpür. Zu ihm Elr: 1: 255 ff. 0- Chabbi) und

Dänisnäma-yi öahän-i Islam: 17: 847 ff. (Muh. Käzim Rahmati); weiterhin R. Grämlich in der

Einleitung zu seiner Übersetzung von Qusairis Risäla (Grämlich 1989: 11 f.) und jetzt die noch

nicht publizierte Dissertation von F. Chiabotti, Entre soufisme et savoir islamique. L'oeuvre de

'Abd al-Karim al-Qushayri (376-465 / 986-1072), Université de Provence Aix-Marseille 2014.



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 39

(7) Appendix (hätima) über in dieser Diskussion unentbehrliche Termini (34v,

-4 ff.): (a) hudä (Rechtleitung) und daläl (Abweichen vom rechten Weg), mit Zitat

nach Ansärl (37r, ult.). - (b) lutf= „Begünstigung, Gunstbeweis" vonseiten Gottes

(37v, 7 ff.) mit Übersicht nach Guwaini (38r, 9 ff.: As'arl, Gubbäü und Abü
Häsim).37 - (c) taufiq „Unterstützung" bzw. hidlän „Im-Stich-Lassen" vonseiten
Gottes (38r, apu. ff.). - (d) 'isma „Sündlosigkeit" (39r, 3 ff.): lexikalische und

doxographische Erklärung.38 - (e) ni'ma „Gnade, Huld" (40v, 1 ff.): die Position
der Mu'taziliten sowie Bäqillänis und As'aris; Zitat Ansäri (41r, 8 f.). - (f) hatm,

tab', akinna,39 qasäwa (42r, 3 ff.): die Position der Mu'taziliten (42v, -4 ff.), des

'Abdalwähid b. Zaid al-Basri (43r, 9 ff.)40 und des Bakr b. uht 'Abdalwähid (b.

Zaid; 43r, 13 ff.)41; Zitat Ansärl (43v, -4 ff.) und Rückverweis des Autors auf das

Kapitel über den (göttlichen) Willen im ersten (verlorenen) Teil des Werkes. - (g)

über die richtige Interpretation des Namens Qadarlya; Auseinandersetzung mit der

Mu'tazila (43v, ult. ff. - 46v, 16), vornehmlich auf der Basis von Haditen. Dazu

abschließend die Bemerkung: „Man muß sich wundern, daß die abfällige
Beurteilung der Gabriya, welche (die Mu'taziliten gegen uns) lancieren,42 durch
kein einziges Hadit noch eine sonstige Überlieferung gestützt wird; niemand
tradiert so etwas.43 Die Mißbilligung der Qadariya dagegen, von der wir geredet

haben, ist Gegenstand von verbürgten Hadlten und wird von der umma breit

akzeptiert, so wie wir das berichtet haben."
(8) B: Über die Handlungsfähigkeit (istitä'a; 46v, -4 ff.). Doxographische

Einleitung: Die Lehre der ahl al-haqq, gekennzeichnet durch die kasb-ldee, im

Vergleich zur Lehre der Gabriya, repräsentiert durch „Anhänger des Gahm b.

Safwän at-Tirmidl, der in Marv zur Zeit der Banü Marwän zu Tode kam".44 - (a)

37 Im Mugrä des Qäd! 'Abdalgabbär ist lutf Gegenstand eines ganzen Bandes (XIII).
38 Gemeint ist die von Gott gewirkte Sündlosigkeit ausgewählter Personen (ausführlicher dazu

unten nr. 41).

39 Plural zu kinän; eine „Hülle", die Gott manchen Menschen über das Herz legt (vgl. Sure 6:

25, 18: 57 usw.).
40 Dazu TG: 2: 97.

41 Vgl. TG: 2: 110 f.

42 Der Mu'tazilit Ibn al-Malähimi, der seinen Fä'iqfî usül ad-dln i. J. 532/1137, also kaum mehr
als zwei Jahrzehnte vor der Niederschrift von Diyä'addlns Nihäya, vollendete, nennt seine

Gegner in der Tat al-Mugbira al-Qadarïya (Ibn al-Malähimi 2007: 137, 4).

43 Vgl. aber Ibn al-Malähimi 2007: 166, 7 ff., wo alte antiqadaritische Hadite im mu'tazili-
tischen Sinne umgedeutet werden.

44 Mit den „Banü Marwän" sind natürlich die Umaiyaden gemeint; zum Hinrichtungsort vgl.
TG: 2: 494, Anm. 4. Zu Gahms Lehre ib. 496 ff.; bei Diyä'addin wird sie folgendermaßen
dargestellt: „(öahm) ging davon aus, daß das göttliche Wissen in der Zeit entstehe (muhdat).
Er lehrte: 'Ich sage nicht, Gott sei etwas (sai'), noch Er sei nicht etwas. Ich sage auch nicht, Er

sei existent (maugüd) und lebendig; ich sage vielmehr, Er verleihe Existenz und Leben (annahü



40 — Josef van Ess DE GRUYTER

Frage: Darf man Gottes (All)Macht (qudra) auch .Handlungsfähigkeit' (istitä'a)
nennen? (47r, 6 ff.). - (b) Kennzeichen der Handlungsfähigkeit (47r, 10 ff.); Zitat
nach Qädi 'Abdalgabbär mit Kommentar Diyä'addlns (48r, 9 ff.), Zitate nach
Guwaini (48v, pu.) und Gubbä'I (49r, 2 und 7).

(9) Doxographische Übersicht dazu: (a) Die Handlungsfähigkeit (al-qudra al-

hädita) besteht nicht permanent [gair bäqiya) Lehre der ahl al-haqq, aber auch
des Ka'bl, Naggär,45 Muhammad b. 'îsâ46 und Ibn ar-Räwandi (49r, 13 ff.);
verworfen von Mu'tazila und Karrämiya (49r, 16 ff.). Stellungnahme
Diyä'addlns (49v, 2 ff.) mit Zitaten nach Ansärl (50v, ult. - 51r, 10), As'arl
(51r, 10-12) und Guwaini (51r, 12-17, mit Kommentar dazu: 51r, 17 - 56r, 2).

Zitat Abü Häsim (54v, 3; vgl. 57r, 13). - (b) Die Handlungsfähigkeit bezieht sich
immer nur auf einen einzigen Akt (56r, 3 ff.). Position der Mu'tazila (56r, 4 ff.),
des Ibn ar-Räwandi und des Muhammad b. Isä (Burgüt; 56r, 9 f.). Kommentar
(56r, 19 ff.) mit Zitat nach Abü Ishäq Ibn 'Aiyäs47 (56r, 14) und Abü 'Abdallah al-
Basrl48 (56v, 9). Anekdote über eine Begegnung zwischen Isfarä'Inl und dem

Sähib Ibn 'Abbäd (56v, 13 ff.). - (c) Die Handlungsfähigkeit bezieht sich auf
einen einzigen Akt, aber auch auf dessen Gegenteil, u. z. alternativ Çalâ l-badal,
d. h. man kann den Akt auch unterlassen) Lehre des Ibn ar-Räwandi,49

des QalänisI,50 des Abü Hanifa und des Ibn Suraig.51

(10) Die Regeln, nach denen das Handlungsvermögen funktioniert (ahkäm

al-qudra; 58v, pu. ff.), (1) nach dem mu'tazilitischen Modell: (a) Das

Handlungsvermögen muß, nachdem es einmal gewirkt hat, weiter bestehen,

solange die Wirkung anhält (59r, 1 ff.); die Ansicht des Abü 1-Hudail (59r, 5)

mügid muhyl). Weiterhin: Ich beschreibe ihn nicht mit einer Eigenschaft, mit der ein anderer als

Er beschrieben werden könnte.' Er erkannte (Gott vielmehr) das Attribut zu, agierend (fä'il) und
schaffend zu sein; denn diese beiden Eigenschaften beziehen sich nach seiner Ansicht speziell
auf Gott." (47r, 3-5).
45 Zu seiner Lehre vgl. TG: 4: 149 und 151 f.

46 Gemeint ist wohl der basrische Theologe dieses Namens, der in den Quellen meist unter
seinem laqab Burgüt „der Floh" erscheint; er war ein Schüler Naggärs (vgl. TG: 4: 162 ff.).
47 Ibn 'Aiyäs war Lehrer des Qädi 'Abdalgabbär und wird in dessen Mugni häufig zitiert (TG: 3:

297); zu ihm näher D. Gimaret in Elr: 8: 1. Er wird auch in dem Fä'iq fl usül ad-dln des Ibn al-

Malähimi (gest. 536/1141) häufiger zitiert, als (as-saih) Abü Ishäq (vgl. Ibn al-Malähimi 2007:

Index 631 s. n.).

48 Zu ihm EI2: 12: 12-14; auch Heemskerk 2000: 32 f.

49 Vgl. TG: 4: 308 f.

50 Zu Qalänisi vgl. Gimaret 1989: 227 f. und van Ess 2011: 293 f.; er lebte in Raiy und starb nach

309/921.

51 Ahmad b. 'Umar Ibn Suraig, säfi'itischer Jurist, gest. 306/918. - Zu Satz c insgesamt vgl. TG:

6: 450 f., Text XXXV 23 nach Säbüni, al-Bidäya min al-Kifäya (das aber nicht unbedingt
Diyä'addlns Quelle sein muß).



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 41

und des Abü Häsim (59r, 7). - (b) Das Vermögen zu einem bestimmten Handeln
muß immer dieselbe Wirkung haben (59r, 12 ff.); dazu ein Kommentar des

GuwainI (59r, -6). - (c) Es ist möglich, daß jemand gar nichts tut, obgleich
er das Vermögen dazu hat; vertreten von Abü Häsim52 und seiner Schule

(59v, 4 ff.), abgelehnt von Gubbä'i (59v, 10 ff.). - (d) Es ist möglich, daß jemand

nur einen Augenblick lang etwas zu tun vermag, im nächsten dagegen nicht
mehr dazu imstande ist (59v, 13 ff.). Umstritten; dazu die Ansicht des Hisäm al-

Fuwati (59v, -5 ff.).53 - (2) Das Modell der Naggärlya (59v, apu. ff.)54 Burgütiya
(60r, 6 ff.)55, Za'faräniya (60r, 10 ff.)56 und Mustadrika (60r, 14 ff.)57. - (3) Das

Modell der Dirärlya (60v, 6-18)58; dann kurze Stellungnahme Diyä'addins
(60v, apu. f.).59

(11) C: Über das Unvermögen {'agz; 61r, 1 ff.): Muß man sich überhaupt
Gedanken darüber machen? Dies wurde eine Zeitlang von Abü Häsim

Ibn al-Gubbä'I) verneint, weswegen ihn der Qädi 'Abdalgabbär kritisierte

52 Hier zitiert als „Ibn al-Gubbä'I".
53 Dazu TG: 4: 11 ff., wo die Frage aber etwas anders gelagert ist.

54 Daß gerade die Naggäriten hier als Alternative zur Mu'tazila betrachtet werden, erklärt sich
wohl daraus, daß Erstere in Raiy über Jahrhunderte hinweg weitergelebt hatten; noch zu
Lebzeiten Diyä'addins besaßen sie dort eine eigene Moschee (TG: 4: 161 f. und van Ess 2011:

704 f.). Die Nachfolgesekten bis zur Mustadrika werden an unserer Stelle ja auch gesondert
erwähnt. Diyä'addin stützt sich dazu auf Bagdädi, der die Entwicklung beobachtet hat und in
seinem Farq baina l-firaq darüber berichtet. Eine Sekte waren die Naggäriten allerdings wohl
nur aus seiner Perspektive; sie lebten an sich schon länger in der Stadt als die As'ariten. Aus

as'aritischer Sicht vertraten sie, was die Handlungstheorie angeht, lediglich eine altmodischere
Art „orthodoxer" Theologie. Bagdädis Darstellung ihrer Lehre (Farq Bagdädi o. J.: 207, ult. ff.)
ist an unserer Stelle verkürzt.
55 Vgl. Farq 209, 10 ff.

56 Ib. 209, apu. ff. (wobei Diyä'addin einen kleinen Zusatz hinzufügt).
57 Ib. 210, 7 ff. - Bagdädi wird schließlich dann auch namentlich zitiert (60v, 3-6), allerdings
nur als ,,'Abdalqähir", weil er auch selber sich in der Vorlage Farq 210, pu.) nur so einführt.
Daß Diyä'addin seiner an sich mit großem Respekt gedachte, geht aus nr. 57 hervor, wo er als

„al-Ustäd Abü Mansür" erscheint (vgl. Anm. 247); dazu auch Anm. 194.

58 Auch dies nahezu wörtlich übernommen aus Bagdädi (Farq 213, ult. - 215, 6), wobei sogar
die auffällige Formulierung mähiyat al-iläh (statt mähiyat Allah) wieder auftaucht, die sich in
214, apu. findet.
59 Mit dem an sich erstaunlichen Zusatz, daß der „Neuerer" Dirär b. 'Amr gemeint sei und
nicht etwa der Jurist Abü Nu'aim Dirär b. Surad. Letzterer wird von Diyä'addin später noch
einmal genannt (fol. 343v, -4); er starb 229/844 (vgl. Dahabi 1963-1965: 2: 327 f. nr. 3951). Dirär
b. 'Amr dagegen war eine Generation älter; er gehört noch ganz ins 2. Jh. H. und geht damit
sowohl den Naggäriten als auch den Mu'taziliten voraus. Sein „Modell" hatte in der Tat

individuelle Züge; es war synergistisch (vgl. TG: 3: 44 ff.). Aber z. Z. Diyä'addins war es völlig
vergessen und wurde nur noch häresiographisch kommemoriert; schon die frühen Mu'taziliten
hatten es abgelehnt.



42 — Josef van Ess DE GRUYTER

(61r, 2 f.).60 Zur (späteren) Lehre Abu Häsim's (61r, 4-6 und 12-14), jeweils
mit einer Stellungnahme Diyä'addins. - (a) Das Unvermögen bezieht sich auf
etwas Nichtexistentes (61r, -4 ff.); As'ari dazu (61r, pu. und 61v, 6-10) und
Bäqillän! (60v, 14 - 61r, 1), jeweils mit Kommentar Diyä'addlns (60v, 10-14
und 61r, 2-14). Allgemeine Stellungnahme zu dieser These 61r, 14 - 64, 11 (zu

Naggär 61r, 18 - 61v, 1 und 61v, 5-9; zu Bäqillänl 63v, 15-19). - (b) Ist es

Unvermögen, wenn man am Handeln gehindert wird? Ansicht der
Mu'taziliten (64r, 15-ult.) mit Widerlegung (64v, 1-17); Gubbâ'î (64v, 11 f.),
Abü Häsim (64v, 12 ff.).

(12) Kann man (von Gott) zu etwas verpflichtet werden, zu dem man nicht
imstande ist? (=taklifmä lä yutäq; 64v, -4 ff.): As'ari in seinem Mügaz (65r, l),61

mit Kommentar dazu (65r, 3-pu.); Abü 1-Qäsim al-Isfarâ'Inî62 über die Lehre des

Abü Ishäq al-Isfarä'ini (65r, pu. ff.); Ibn Fürak in seinem Bayän 'an usül al-
hams63 (65v, 12 ff.), mit zustimmender Bemerkung Diyä'addlns (hädä l-kaläm

sahlh; 66r, 5); Isfarä'ini in seinem Muhtasar und anderswo (66r, 5 ff.), unter

Berufung auf die ahl al-haqq (besonders al-Bäqilläni in seiner Hidäya; 66v, 2 ff.)
und mit Kritik an der „Qadarlya" sowie der Mu'tazila (66v, 7 ff.);64 öuwaini in
seinen Usül al-flqh (66v, -6 - 68r, 2),65 der besonders auf Naggär eingeht (66v,

ult.; 67r, 10; 67v, 14; 67v, ult.).66 Stellungnahme Diyä'addlns (68r, 3 - 69r, -5)

unter Berufung auf Ansärl (68v, l).67

(13) D: Weitere verwandte Probleme: (a) Gilt das islamische Gesetz auch für
die Ungläubigen? Auseinandersetzung mit den Hanafiten ashäb ar-ra'y; 69r,

60 Man beachte dabei, wie die Frage formuliert wird. Der Begriff ma'nä, der dort auftritt, heißt
hier nicht „Bedeutung", sondern „virtuelle Realität", im Sinne von: „Kann 'agz ein Gegenstand

selbständiger Überlegung sein?". Vgl. allgemein Frank 1967 und TG: 3: 76 ff.
61 Dieses Buch ist nicht mehr erhalten, wird jedoch auch in Ibn Fürak's Mugarrad maqälät al-

As'ari häufig herangezogen (vgl. Ibn Fürak 1987: Index 362).

62 Gest. 452/1060 (s. o. Anm. 28); auch genannt in nr. 17c, nr. 27 161r, 3), nr. 36 222v, -5)

und 322r, ult.
63 So? Der Titel ist leider sonst nicht nachzuweisen und die Lesung des letzten Wortes im
Facsimile nicht ganz klar. Ich stütze mich auf H. Ansari, der in einer Anmerkung seines

persischen Vorwortes (S. 40, Anm. 34) die wichtigsten in Diyä'addlns Nihäya genannten
Buchtitel zusammenstellt.

64 Bei den Mu'taziliten ist die Kritik am takllf mä lä yutäq Teil ihrer Polemik gegen die

as'aritische Handlungstheorie (vgl. Ibn al-Malähimi 2007: 229 f. und 246-251).

65 Welches Werk ist gemeint, sein Burhän fi usül al-fiqh oder die Waraqät fi usül al-flqhl Vgl.
GAL2 1/487 S 1/671 ff. (nr. I und XV).

66 Oder spricht hier Diyä'addin? Er kannte die Lehre Naggärs ja recht gut.
67 Vgl. die auf anderen Quellen beruhende ausführliche Behandlung dieses Themas bei

Brunschvig 1964; nachgedruckt in Brunschvig 1976: 1: 179 ff.



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 43

-5 ff.). - (b) Ist Gottes Vorherwissen vorherbestimmend? (70v, 3 - 74r, 3).

Ansichten Guwainis (70v, 6 ff. sowie -6 ff.), Isfarä'Inis (70v, 12 ff.) und der

Mu'taziliten (70v, -4 ff., nach „Balhi und Gähiz im K. al-Maqälät"68): Gubbä'I

(70v, pu. mit Stellungnahme Guwainis 71r, 4 ff.), 'Abbäd (b. Sulaimän)69 und
Uswärl (71r, 6 ff.).70 - (c) Über das Denkunmögliche (muhäl; 71v, ult. ff.).

(14) Appendix, über (die Vorherbestimmtheit des) Todestermins (agal)71 und
des Lebensunterhaltes (rizq).72 Doxographische Übersicht (74r, 4 ff.); Lehre

Guwainis (74r, -4 ff.) mit kritischem Kommentar Diyä'addins (74v, 1 ff.). Was

ist mit rizq gemeint? (75r, 9 ff.). - Über den „Markt": Wer macht die Preise, Gott

oder der Mensch? (75v, pu. ff.).73

(15) Über Sekundärkausalität (tawallud): Lehre der Mu'tazila mit Ausnahme

Nazzäms (76r, 11 ff.);74 Dirär und Hafs al-Fard (76v, 6); Tumäma b. al-Asras (76v,

10), Mu'ammar (76v, 11), Nazzäm (76v, 14).75 Ergänzender Kommentar

Diyä'addins (76v, apu. - 84r, 1), mit Zitaten nach Guwaini (78r, 5-7), IsfaräTni

(78r, 9 ff. und 79v, -4 ff.76), erneut Guwaini (80r, 14 ff.; 81r, 11 ff.; 81v, 1 ff. sowie
6 ff.) und Ansäri (81v, -4 ff.).

68 Als K. al-Maqälät des Gähiz vom Herausgeber in den Index übernommen, jedoch vorläufig
anderswo nicht zu belegen. [Vielleicht ist es klüger, den Buchtitel auf al-Balhi zu beziehen, der

ja in der Tat ein K. al-Maqälät schrieb; er hätte dann öähiz nur zitiert. Ich danke dem anonymen
Gutachter für diesen Vorschlag.]
69 Vgl. dazu TG: 4: 33.

70 Gemeint ist unter den zahlreichen frühen Theologen dieses Namens wahrscheinlich 'Ali b.

Hälid al-Uswäri, ein Schüler des Gähiz; vgl. TG: 3: 420.

71 Dazu TG: 4: 494 ff.
72 TG: 4: 497 ff.
73 TG: 4: 499 f., mit weiterer Literatur. Die drei genannten Problemkomplexe werden auch von
anderen Autoren meist zusammen behandelt (vgl. z. B. Ibn al-Malähimi 2007: 284-291).
74 Dieser Abschnitt (84a-87b) ist in der gehaltvollen Quellenuntersuchung von Ayman
Shihadeh Classical Ash'an Anthropology. Body, Life and Spirit Shihadeh 2012) mit herangezogen

worden; dort wird die Nihäya dann auch mit der Gunya von Diyä'addins Lehrer Ansäri

verglichen. Das Thema wird schon im Mugni des Qädi 'Abdalgabbär (Bd. IX) breit behandelt;
vgl. die englische Übersetzung von J. Hecker, Reason and Responsibility (Hecker 1975) und jetzt
die mit einer Neuedition verbundene türkische Übersetzung von Osman Demir, Nedensellik

Kitabi Demir 2015). Zu Letzterer gibt es einen Begleitband: Kelämda Nedensellik. Ilk dönem

kelämcilannda tabiat ve insan; er geht auf eine Dissertation zurück, die 2006 an der Marmara

Universität vorgelegt wurde.
75 Zu diesen Lehrmeinungen ausführlicher As'ari 1963: 401 ff.; ausgearbeitet wurde dieser

Fragenkomplex zuerst von Bisr b. al-Mu'tamir, der hier gar nicht genannt wird (vgl. TG: 3:

116 ff.).
76 Im Text steht an der zweiten Stelle bloß „al-Ustäd"; damit könnte auch Ibn Fürak gemeint
sein. Jedoch wird kurz zuvor (79v, -9) wieder der „ustäd Abü Ishäq", also Isfarä'ini genannt.



44 — Josef van Ess DE GRUYTER

(16) E: Über den Menschen (insän) und seinen Lebensodem („Geist", rüh).

Lexikographische Einführung (84r, 4-12).77 - (a) Zitat aus dem Vorwort zu

Bäqillänis K. al-Insän (84r, 12 - 84v, 12): über Leben und Tod; dazu längere

Stellungnahme Diyä'addlns (84v, 12 - 86v, 10 ): über den Sitz des Lebens, im

Vergleich zum Sitz des Wissens oder des Glaubens. - (b) Über die Seele: kurze
und rein lexikalische Erklärung (86v, 10 ff.). - (c) Definitionen von „Mensch",
nach Nazzäm, Mu'ammar, Naggär, Bisr b. al-Mu'tamir, Sälihi, Hisäm b. al-

Hakam, Ibn ar-Räwandi, dann auch außerislamische Gruppen wie die

Dualisten oder die Markioniten (86v, ult. ff.);78 Diyä'addlns eigene Definition
(87v, 12 ff.). - (d) Definitionen von rüh, nach Ansäri,79 Bäqilläni, Gubbä'i und
Balhl sowie den „Alten" (al-awä'il), auch Ibn Fürak (87v, -4 ff.); dazu kritischer
Kommentar Diyä'addlns, unter Heranziehung von Schriftstellen und Belegen aus

der Prophetentradition (88r, 10 ff.).
(17) F: Über Ethik (at-ta'dïl wat-tagwir). Allgemeine Einführung (90r, 5 - 91r,

6). (a) Haben die Normen eine rationale Grundlage? Ansicht der ahl al-haqq (91r,

7-9); Ansicht der Dualisten, der Anhänger der Seelenwanderung (Tanäsuhlya),
der Inder („Brahmanen"80), der Härigiten und Mu'taziliten (91r, 9-15). - (b)

Aufteilung der Normen in solche, die rational einsichtig sind, und solche, die

nur in der Offenbarung (sam') festgeschrieben sind (91r, 15 ff.).
Auseinandersetzung mit der Mu'tazila (91v, 3 - 97r, 3);81 Verweis auf den nicht
erhaltenen ersten Band (97r, 9). Längeres Zitat nach Ansäri (97r, 10 ff.); doxo-

graphische Übersicht mit Kommentar (99r, 4 ff.): Gubbä'i (99r, 9 f. und lOOr,
12 ff.), Guwaini (lOOv, -7 ff), Abü 1-Qäsim al-Isfarä'ini (lOOv, pu. ff.). - (c) Über

Gerechtigkeit ('adl) und Unrecht bzw. Gewalt (zu/m): Isfarä'in!82 in seinem

Muhtasar (lOlr, 11 ff.); Lehre Nazzäms und Gähiz' (lOlv, - 8 f.); Lehre der ahl

77 Mit einem überraschenden Verweis auf aramäisch barnasä'= Bar Näsä „Menschensohn"

(wa-asluhü bin-nabatiya Ibn al-insän; 84r, 11). Zum Thema allgemein jetzt Osman Demir, Kâdî
Abdülcebbdr'da Insan Psikolojisi. Güdüler (Devâî) ve tnsan Davram§i Üzerindeki Etkileri-, Bursa

2013.

78 Vgl. As'ari 1963: 329 ff., das in vielem übereinstimmt, aber nicht die direkte Quelle ist. Wenn

Diyä'addin von den außerislamischen Gruppen wieder zu den Muslimen zurückkehrt, bezeichnet

er Letztere wie As'ari als al-islämlyün-, dieser Ausdruck ist sonst selten. Zu den Markioniten

vgl. TG: 1: 431 ff.
79 Vgl. die Randglosse, deren Anfang abgeschnitten und am Rande des Fotos im

Computerdruck nachgetragen ist. Wir erfahren daraus, daß Ansäris Korankommentar, der

Taqrib, zugrunde liegt; dieser wird auch später noch einmal zitiert (s. u. nr. 41, i).
80 Dazu näher u. Anm. 156.

81 Dort 96v auch Verse, u. a. von Ibn ar-Rüml.

82 Hier nur als „al-Ustäd" zitiert.



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 45

al-haqq (lOlv, -4 ff.); Lehre Ka'bls (102r, -7 ff.); Lehre des Abü Häsim (102r, -4 ff.)
sowie der basrischen und Bagdäder Mu'taziliten (102v, 4 ff.). Die Argumentation
der ahl al-haqq im Einzelnen (102v, apu. - 108r, 6): Isfarä'Ini (103r, -6 ff.) und
Guwaini (105v, 10 ff.). Dazu Gubbä'i und Abu Häsim (107v, 9 ff.). - (d) Über

Dank (gegenüber Gott) und den Lobpreis Gottes: Lexikalische Einführung
(108r, 7 ff.); danach Definitionen, u. a. die des Abü Bakr al-Warräq (108v, -4)83

und des Bäqilläni (llOr, 6 ff.). Lehre der ahl al-haqq (llOr, -4 ff.).
(18) G: Über die Kategorien der juristischen Bewertung: wägib (lllr, 1 - 112v,

13; Bäqilläni dazu 112v, 6 ff.), mahzür (112v, 12 f.), mubäh (112v, 13 ff.), mandüb
(113r, 3 ff.) und makrüh 113r, -6 ff.).84 - (a) Exkurs über die in asketischen

Kreisen übliche Ausweitung des letzteren Begriffs:85 114r, 6 ff. zu futüwa mit
Zitaten nach dem Ustäd Abü 'Ali ad-Daqqäq86 (114r, 2 und 15 ff.) und nach
Muhäsibi87 (114v, 2) sowie 114v, 3 ff. zu tasauwuf. Erklärung einschlägiger
Begriffe: Neid (114v, -6 ff.), Eifersucht (gaira; 115r, 7 ff.), adab (115, -7, mit
einem weiteren Zitat nach Daqqäq), tawakkul (115v, 1), hayä' (115v, 5 ff.),

taqwä (115v, 12 ff.), zuhd (115v, -4 ff.), ihläs (116r, 8 ff.).88

(19) Gibt es einen Grund, weswegen Gott die Welt erschaffen hat? Lehre der

ahl al-haqq (116r, -7 ff.). Ansicht As'arls (116v, 1 ff.). Auseinandersetzung mit der

Mu'tazila (116v, 5 ff.).
(20) H: Warum empfindet der Mensch Schmerzen? (117v, apu. ff.): (a) Lehre

der Bakrlya (118r, 6 f.)89 sowie sî'itischer gulät, die an Seelenwanderung glaubten

(118r, 7 ff.) und der Dualisten (118r, ult. ff.); Stellungnahme dazu (118v, 5 ff.;
mit Zitat nach Ansäri 118v, -6 ff.). Lehre der Mu'tazila (119r, pu. ff.): 'Abbäd
(b. Sulaimän) as-Saimari (119v, 8 ff.).90 - (b) Mu'tazilitische Ansichten zu

83 Wer ist das? Jener Abü Bakr Muhammad b. 'Abdallah al-Warräq, der laut Häggi Hallfa 1971:

39 ein K. Ahläq an-nabi schrieb und i. J. 249/863 starb? Oder der frühe Mystiker dieses Namens,
der in Balh lebte und um 280/893 starb (vgl. GAS 1/646)? Denkbar wäre auch, daß er mit Abü
'Isä al-Warräq verwechselt ist (zu ihm TG: 4: 289 ff.). - Mit dem „Abü 'Utmän", der eine Zeile

später genannt wird (108v, apu.), könnte al-Gähiz gemeint sein.

84 Parallelen dazu finden sich natürlich in usül al-fiqh-Wetkeri-, vgl. etwa Abü Ishäq as-Siräzi,

Luma', übs. Chaumont Sîrâzï 1999): 44 ff. § 10.

85 Dort begegnete man dem makrüh mit Skrupelhaftigkeit, wofür man den Ausdruck wara'
gebrauchte, der aber an unserer Stelle nicht fällt. Dazu Weiteres unten Anm. 196.

86 Zu ihm s. o. Anm. 36.

87 Zu ihm jetzt meine Kleinen Schriften I 153 ff.

88 Die Liste ist merkwürdig. Diyä'addin sagt nicht, warum er gerade diese Wörter auswählt.
89 Dazu TG: 2: 115 f.

90 Vgl. TG: 6: 259, Text XXV 67. Der Qädi 'Abdalgabbär behandelt das Thema in Bd. XIII seines

Mugni (Qädi 'Abdalgabbär 1962: 229 ff.).



46 — Josef van Ess DE GRUYTER

möglichen Kompensationen ('iwad) für erlittene Schmerzen:91 Bäqillänl über

Abü 1-Hudail und Gubbä'i (119v, 12 ff.); eigene Ausführungen dazu (119v, apu.
ff.); Ga'far b. Harb und Iskäfi (120v, 12 ff.);92 Ansicht Bäqillänls (121r, 8 ff.);
wieder über Abü 1-Hudail und Gubbä'i (121r, 13 ff.), Abü Häsim (121v, 2 ff.);
wieder Kommentar Bäqillänis (122r, 14 ff.). - (c) Zur Frage, ob Kinder im Jenseits

leiden können: Ansicht der Mu'taziliten, Härigiten, Murgi'iten und Zaiditen
(122v, 6 ff.); Hanbaliten (122v, -7 ff.); Bäqilläni (123r, 10 ff.); Guwaini (123r, -5 ff.).

(21) I: Nachwort (hätima) zur Frage, ob Gott immer das tut, was den

Menschen am meisten zum Heile ausschlägt (al-aslah): Ansichten der

Mu'tazila dazu (123v, 11 ff.) mit Kommentar Guwainis (124r, 3 ff.). - (a) Zum

Schulstreit zwischen den basrischen und den Bagdäder Mu'taziliten (124r, 5 ff.
und -6 ff.) mit Kommentar Isfarä'inis (124r, 7 ff.). - (b) Gubbä'I und das Dilemma

von den drei Brüdern (125r, 3 ff.)93; Stellungnahme Diyä'addins (126r, 3 ff);
Meinung Bäqillänis (126r, -5 ff.). - (c) Diskussion der von den Mu'taziliten im
Einzelnen vorgebrachten Argumente (126v, -8 ff.).94

II Eschatologie

(22) A: Über Lohn und Strafe im Jenseits (al-wa'd wal-wa'ld). Allgemeine

Einführung (127v, 7 ff.). Doxographische Übersicht: (a) Die Murgi'a (128v, -6 ff.)95,

bei der die Yünusiya (129r, 8 ff.),96 die Gassäniya (129r, apu. ff.),97 die Taubäniya

91 Eine Frage der Theodizee: Muß Gott, wenn er einen Menschen Schmerzen erleiden läßt,
dafür eine Entschädigung im Diesseits oder Jenseits bieten? Näher dazu Heemskerk 2000: 157

ff. mit Bezug auf den Qädi 'Abdalgabbär; auch Ibn al-Malähimi 2007: 273 ff.

92 Vgl. As'ari 1963 : 254, 12-15 / übs. TG: 6: 298, Text XXVIII 20, wo die beiden Theologen
ebenfalls nebeneinander genannt werden. In unserem Text fehlt das wa- zwischen beiden;

Diyä'addin kannte sich in der frühen Mu'tazila vermutlich nicht mehr gut aus. Der Wortlaut

stimmt im übrigen mit dem bei As'ari weitgehend überein. Um eine direkte Übernahme scheint

es sich aber nicht zu handeln. Vgl. TG: 4: 76 f.

93 Dazu Gwynne 1985: 132 ff.

94 Zum Thema vgl. Brunschvig 1974 : 5-23; nachgedruckt in Brunschvig 1976: 1: 233 ff.

95 Gliederung wie bei Bagdad! o. J. al-Farq baina l-firaq 202 ff., aber im Wortlaut abweichend

und kürzer.

96 Vgl. Bagdad! o.J.: 202, ult. ff.; an unserer Stelle mit einem Zusatz nach einer
andern häresiographischen Quelle (129r, 14 f.), der von Diyä'addin kritisiert wird (dazu

Bagdad! 206, 1 ff.).
97 Vgl. Bagdädi 203, 7 ff.; leicht abweichend.



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 —— 47

(129v, 5 ff.),98 die Tümaniya (129v, 9 ff.)99 und die Marîsïya (129v, -5 ff.)100 besonders

erwähnt werden, und ihre Lehren im Überblick101 (130r, 2 ff.); theologische

Auseinandersetzung mit ihnen (130r, 12 ff.), nach dem Koran (130v, 1 ff.)

und nach der sunna (d. h. mit Haditen; 130v, 10 ff.). Argumente der Murgi'iten
und ihre Widerlegung (131r, -7 ff.) - (b) Die Bakrïya (132r, -5 ff.)102; theologische

Auseinandersetzung (132v, 11 ff.). - (c) Die Härigiten (133r, 5 ff.), mit einer Liste

von 20 Einzelsekten, die nacheinander abgearbeitet werden:103 al-Muhakkima

al-ülä (133r, -7 ff.),104 al-Azäriqa (133v, 14 ff.),105 an-Nagadät (134r, 1 ff.),106

Asfarïya bzw. Ziyädiya (134r, 12 ff.),107 Maimünlya (134r, 15 ff.), Su'aiblya
(134r, pu. f.),108 Hamzlya (134v, 1 ff.),109 Häzimiya (134v, 5 ff.),110 Ma'lümiya
(134v, 13 ff.),111 Maghüliya (134v, 16 f.),112 Salüya (134v, 18 ff.),113 Ahnasiya und

Ma'badiya (134v, ult. ff.),114 Saibäniya und Sabibiya (135r, 6 ff.),115 Rusaidiya

98 Weitgehend übereinstimmend mit Bagdädi 204, 7 ff.

99 Vgl. Bagdädi 203, apu. ff.; Diyä'addin hat also in den beiden letzten Fällen die Reihenfolge
Bagdädis vertauscht. Außerdem fehlt bei ihm Bagdädi 204, 1 f.; stattdessen hat er einen Zusatz

(129v, 14 f.) und verliest Abu Mu'äd zu „Ibn Mu'äd".
100 Bagdädi 204, ult. ff.; leicht umformuliert.
101 Ohne Nennung von Personen. Dieser Abschnitt hat bei Bagdädi keine Parallele.

102 Vgl. TG: 2: 111 nach TG: 5: 113, Text VI 8; Weiteres oben nr. 20a. Der Abschnitt stimmt

weitgehend überein mit Bagdädi o. J.: 212, -5 ff., ist aber umgeordnet; es folgen aufeinander

Bagdädi 213, 4-13, dann 212, -4 - pu. und 213, 2 f. Nicht übernommen ist 213, apu. f.; stattdessen

schiebt Diyä'addin einen Abschnitt über die Unschuld der Tiere ein (132v, 4-7).
103 In Anlehnung an Bagdädi o. J.: 72, 8 ff., aber auf die Dauer anders angeordnet.
104 Zugrunde liegt Bagdädi 74, pu. ff.; darin hat Diyä'addin 133v, 3-5 eingeschoben. Die

Vorlage hilft bei der Lesung verderbter Stellen: 133r, apu. lies auwal man tasarrœ, 133r, pu.
lies 'Urwa b. Hudair.
105 Nicht abhängig von Bagdädi; vgl. aber 133v, 14 f. mit Bagdädi o. J.: 85, 3.

106 Ebenfalls nicht abhängig von Bagdädi; As'ari 1963: 89, 14 ff. ist viel ausführlicher.
107 Gemeint ist die Sufriya, deren Begründer angeblich Ziyäd b. Asfar hieß. Vgl. Bagdädi 91,1 f.

108 Die beiden letzten Sekten werden bei Bagdädi 95 ff. zusammen behandelt, aber viel
ausführlicher.
109 Von Bagdädi sehr eingehend behandelt; vgl. TG: 2: 585 ff.
110 Verkürzt aus Bagdädi 94, 8 ff.
111 Vgl. Bagdädi 97, 4 ff.
112 Vgl. Bagdädi 97, 11 f. (wo sie mit der Ma'lümiya zusammen behandelt wird).
113 Übereinstimmend mit Bagdädi 97, apu. ff., nur daß Diyä'addin als Begründer zusätzlich einen

'Umar b. Abi s-Salt einführt, der sonst nicht belegt ist. As'ari hat stattdessen ,,'Utmän b. Abi s-Salt"

(As'ari 1963: 97,3 f.), und Diyä'addin ist wohl nur von seinem Gedächtnis im Stich gelassen worden.
114 Vgl. Bagdädi 101, 10-13 und 14-20, wobei Diyä'addin aber die Reihenfolge umdreht und
dann die Ma'badiya vergißt. Er stützt sich auf Bagdädi 100, 13-15 und 101, 15-18.
115 Hier wohl falsch zusammengefaßt. Sabib b. Yazid gehörte zu den Banü Saibän, und die

Saibäniya geht auf einen Saibän b. Salama zurück. Dazu Bagdädi 102, 2 und 4 f., wo nur die



48 Josef van Ess DE GRUYTER

(135r, 11 ff.),116 Mukramïya (135r, 16 ff.),117 Hafsïya (135r, pu. ff.)118 mit Verweis auf
die Ibädiya (135v, 6-10),119 dann Yazidiya (135v, 10 ff.),120 Häritlya (135v, 16 f.),121

und die ashäb at-tä'a (135v, 18 f.).122 Allgemeine Stellungnahme (136r, 4 ff.)123, mit
Widerlegung der einzelnen Argumente (136r, 14 ff.).

(23) Muß die Höllenstrafe ewig währen? (a) Qadariten und Härigiten über

Wiederholungstäter, die schwere Sünden (kabä'ir) immer wieder tun (isrär; 137r,

-4 ff.); Diskussion darüber (137v, 7 ff.) mit Argumenten aus dem Koran (138r, -5

ff.) und dem Hadit (138v, -4 ff.). - (b) Die Sünde ist Widersetzlichkeit gegen Gott

(139v, 7 ff.): Stellungnahme dazu (139v, 9 ff.). Diskussion der Ansicht Gubbä'Is

(139v, ult. ff.); dazu Verse des Zuhair (140v, 3 ff.) und des Miqyas b. Dubäba124

(141r, 4 f.).
(24) B: Eine einzige schwere Sünde kann alle guten Werke zunichte machen

(sog. ihbät),125 Lehre aller Mu'taziliten (141v, 12 ff.), speziell Gubbä'is und Abü
Häsim's (141v, 14 ff.). - (a) Exkurs über al-manzila baina l-manzilatain, mit

Saibäniya behandelt wird. Zum Einzelnen vgl. Gimaret in seiner Übersetzung von Sahrastänls

Milal Sahrastäni 1986-1993): 403, Anm. 81, und 392 mit Anm. 39.

116 Vgl. Bagdädi 102, -4 ff. Anderswo unter dem Namen 'Usriya geführt (so As'ari 1963:100, 6);

dazu Sahrastäni 1986-1993: 403.

117 Hier vokalisiert Mukrimiya. Diyä'addin scheint den Namen des Begründers also „Abü
Mukrim" gelesen zu haben; üblich ist „Abü Mukram". Vgl. Bagdädi 103, 2 ff., wo aber die

Lesung nicht markiert ist; Sahrastänl läßt abweichend von der gesamten früheren Überlieferung
das Abü weg (vgl. Sahrastäni 1986-1993; 405 mit Anm. 91).

118 Vgl. Bagdädi o. J.: 104, 8-12 und apu. f.

119 Die aber bei Diyä'addin kein eigenes Kapitel erhält. Anders Bagdad! 103, 7 ff.

120 Die Anhänger des Yazid b. (Abi) Unaisa, der aber von Bagdädi unter die „Ungläubigen"
versetzt wird (Farq 279, -5 ff.). Vgl. meinen Aufsatz in Festschrift Gabrieli van Ess 1984: 1: 301

ff.
121 Vgl. Bagdädi 105, 4 f.

122 Vgl. Bagdädi 105, -6 f.

123 Diyä'addin hat auch bei den ashäb at-tä'a schon nicht mehr nur referiert, sondern einen

Kommentar hinzugefügt (eingeleitet mit qäla ashäbunä). Er stützt sich dabei auf Bagdädi (Farq

105, -4 ff.), der ebenso verfuhr.
124 Der Name dieses Dichters, der ein Zeitgenosse des Propheten war, wird verschieden

überliefert. Bei „Miqyas" folge ich der Vokalisation in der Handschrift; so steht es auch bei

Tabari 1879-1901: 1: 1640 f. / übs. Tabari 1997: 179 f., wo aber kein weiterer Nachweis gegeben

wird). Bei Marzubäni, der in seinem Mu'gam as-su'arä' den Dichter gesondert erfaßt (Marzubäni
1960: 434, 6 ff.), entscheidet sich der Herausgeber nach seiner Handschrift für die Lesung

Maqis. In den Haditwerken ist beides zu finden (vgl. Conc. 8: 263a). Tabari hat aber im

Gegensatz zu Marzubäni (und zu unserer Handschrift) „Subäba" statt Dubäba.

125 Zum Begriff vgl. Lutpi Ibrahim, The Concept of ihbät and takfir according to al-Zamakhsharï

and al-Baydäwi (Ibrahim 1980: 117 ff.); vgl. Ibn al-Malähimi 2007: 420 ff.



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 49

Diskussion (141v, pu. ff.).126 Rückkehr zu ihbät bzw. muhäbata bei Gubbä'I und
seinem Sohn (142v, 3 ff.); Bäqilläni dazu (142v, -8 f.). Über die ashäb al-a'räf
(142v, -7 ff.).127 Eigene Ansicht Diyä'addms: Jedes Vergehen (danb) ist eine

schwere Sünde (kabïra; 143v, 4 ff.). Anders Abü Häsim (144r, 1 ff.); weitere

mu'tazilitische Ansichten zu den kabä'ir (144r, 9 ff.). - (b) Wie steht es um

jemanden, der im Stande der Todsünde stirbt? (144r, -6 ff.). - (c) Auslegung von
Hadlten, in denen von kabä'ir die Rede ist (144v, 7 ff.). - (d) Nach Ansicht der

Qadariten werden die läßlichen Sünden (sagä'ir) von Gott vergeben (145r, -4 ff.).
Dazu IsfaräTni: Wenn man die üblichen Vergehen (dunüb) kleinredet, so begeht

man selber eine schwere Sünde (145v, 11 ff.).128

(25) Über die „Umkehr" (tauba):129 Lexikalische Einführung (145v, -4 ff.);

Bäqilläni dazu (146r, 12 ff.), ebenso Ihn Fürak (146v, 6-8), weiter Bäqilläni
(146v, 9 f.); Lehre des Asketen Abü 'All ad-Daqqäq (146v, 10 ff.)130; die

Lehre der Härigiten (146v, -5 f.). Diskussion (146v, -4 ff.). - (a) Daß Reue

{nadam) eine Pflicht sei, läßt sich nicht rational begründen, sondern nur aus
der Schrift (147v, 4 ff.). Isfarä'Inl über die Buße jemandes, der ohnehin zur Tat

nicht mehr fähig ist {taubat al-'ägiz), mit Diskussion (147v, 10 ff.).131 - (b) Wofür
muß man Buße tun? Ansicht des GuwainI (148r, 9 ff.); Abü Häsim dazu (148v,

-5 f.); Bäqilläni (148v, ult. und 149r, 4). Ansärl zur Frage, ob Buße bei einem

vorsätzlichen Mord möglich ist, und Diyä'addms Stellungnahme dazu (149v, pu.
ff.). - (c) Zur Frage, ob und wo zusätzlich zur Buße auch eine Entschuldigung
geboten ist: einige Mu'taziliten (150r, -7 ff.),132 Bäqilläni (150r, pu. f.), Abü Häsim

(150v, 2 f.), GuwainI (150v, 3 ff.). Beispiele: Verleumdung (150v, 6 ff.) oder

Finanzbetrug; im letzteren Fall impliziert tätige Reue die Rückerstattung des

Geldes (151r, 3 ff.). - (d) Daß Gott die Buße annehmen müsse, ist rational nicht
zu begründen, entgegen der Ansicht der Mu'taziliten (151r, 8 ff.). Dazu Bäqilläni
(151r, 12 ff.); Diskussion am Beispiel von Sure 9:118 (151r, 16 ff.) und 42:25

126 Zu Beginn auch Hinweis auf Wäsil b. 'Ata' und 'Amr b. 'Ubaid, wobei aber Letzterer - und
nicht etwa Wäsil - als erster „Mu'tazilit" bezeichnet wird, auf den sich die bekannte Anekdote
mit Hasan al-Basri bezieht.
127 Vgl. Sure 7:48; dazu EI2: 1: 603 f. (R. Paret) und EQ: 4: 46 ff. (W. Brinner).
128 Zu den kabä'ir vgl. Sure 4:31. Die Diskussion darüber ist jetzt zusammengefaßt bei Lange
2016: 173 f.

129 Gemeint ist die endgültige Abkehr von der (bzw. einer) Sünde, im Unterschied zur bloßen
Reue (nadam).
130 Zu ihm o. Anm. 36.

131 Gedacht ist an verspätete Reue, wenn die Gelegenheit zur Sünde endgültig verstrichen ist,
z. B. bei Unzucht.
132 Vgl. Qädl 'Abdalgabbär 1965: 312 ff.



50 — Josef van Ess DE GRUYTER

(152r, apu. ff.); Zitat Ansäri (152v, -6 ff.); GuwainI (152v, pu. ff.); Kritik der mu'ta-
zilitischen Ansicht (153r, 4 ff.). - (e) Ist eine teilweise Reue möglich? (153r, -8 ff.).

Ansicht der Mu'tazila (153r, -7 ff.): Gubbä'i (153r, -6), Ihn al-lhsld133 (153r, -4 ff.),
Abü Häsim (153r, ult. ff.) mit Widerlegung (153v, 5 ff.); Bäqilläni (153v, -7 ff.).

Widerlegung der übrigen genannten Mu'taziliten (153v, ult. ff.) - (f) Bäqilläni über

weitere Aspekte dieses Problems (154r, 12 ff.; 154v, 6 ff.; 154v, 13 ff.);

Fragestellungen anderer Theologen (154v, -5 ff.). - (g) Man sollte seine Buße

offen bekennen, wie schon Adam dies getan hat (155r, 2 ff.).134

(26) Appendix über al-amr bil-ma'rüf wan-nahy 'an al-munkar (155v, 12 ff.).
Dieses Gebot wird gestützt durch den Konsens der Gemeinde, aber auch durch
Schriftbelege (155v, -6 ff.); Zitat nach Bäqilläni (156r, 1 ff.). Ansicht einiger
Imämiten, wonach das amr bil-ma'rüf erst nach dem Erscheinen des verborgenen

Imams obligatorisch sei (156r, -4 ff.).135 - (a) In Bezug auf wen gilt
dieses Gebot und in welcher Form? (156v, 8 ff.). Belege aus Koran und Hadit,
mit abschließender Bemerkung des Ansäri (158r, 3 ff.). Über verbale

Mißbilligung (158r, 6 ff.); dazu Kommentar des Bäqilläni (158v, 10 ff.). - (b)

Darf ein Untertan die tyrannische Obrigkeit kritisieren? (159r, -7 ff.). Bäqilläni
dazu (159r, apu. ff.).

(27) C: Über al-asmä' wal-ahkäm:136 (1) Der Glaube (imän; 159v, -7 ff.), (a)

Lexikalische Einführung, unter Berufung auf al-Azhari137, Abü 'All al-FärisI138

(160r, 2 ff.) und Zaggägl139 (160r, 5 ff.). - (b) Definition: bei den Härigiten (160r,

-6 ff.), bei den Mu'taziliten (160r, apu. ff.), bei Naggär (160v, 4 ff.), bei anderen

Mu'taziliten und bei Gubbä'i (160v, 6 ff.), bei den Karrämiten (160v, 8 ff.; Ibn
al-Haisam140 160v, -6 ff.). Eigene Ansicht Diyä'addlns (160v, -4 ff.): nach As'arl
(160v, apu. ff.), Bäqilläni (160v, ult. ff.), Abü 1-Qäsim al-Isfarä'Inl al-Iskäf

133 Später Bagdäder Mu'tazilit und Zeitgenosse des Abü Häsim, gest. 326/936. Zu ihm EI2: 3:

807 (J.-C. Vadet) und GIE: 2: 713 f. ('Ali Akbar Diyä'i); jetzt auch OHIT 161.

134 Der Problemkomplex tauba ist von der Theologie erst spät näher in den Blick genommen
worden. Abü Häsim schrieb ein K. at-Tauba; vgl. auch Qädi 'Abdalgabbär 1965: 311-461 (wo

Abü Häsim's Buch S. 366, 8 f. zitiert wird und wohl auch sonst häufig zugrunde liegt) und Ibn
al-Malähimi 2007: 425 ff. Dazu Pomerantz 2007.

135 Dies war die Rechtfertigung für die unter Si'iten weit verbreitete taqiya.
136 Zu dieser Wortverbindung vgl. Gardet/Anawati 1948: 49 und 153.

137 Lexikograph (gest. 370/980), Verfasser des vielbändigen Wörterbuchs Tahdib al-luga; vgl.
EI2: 1: 822 (R. Blachère).

138 Grammatiker, gest. 377/987; vgl. EI2: 2: 802 f. (C. Rabin).

139 Grammatiker, gest. 337/948 oder 339/949-950; vgl. EI2: 11: 378 f. (C.H.M. Versteegh).

140 Zu ihm s. o. Anm. 31.



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 51

(161r, 3 ff.).141 - (c) Über muwäfät (161v, 2 ff.).142 Dazu Verweis auf Ibn
Kulläb.143 - (d) Der Inhalt des Glaubens: Ansichten aus der Frühzeit, von
den 'ulamä' as-salaf (162r, 2 ff.). Glaube ist „Für-Wahr-Halten" (tasdlq), so u.

a. nach der Ansicht von Bisr b. al-Mu'tamir (162v, 1 f.). - (e) Ist dieser

Glaubensbegriff einfach oder komplex?144 Mit Kommentar Ansärls (162v, -7

ff.) und Stellungnahme Diyä'addlns (163r, apu. ff.). - (f) Noch einmal zu

muwäfät: Ansicht des Ibn Huzaima,145 der auch Ibn Fürak sich anschloß

(164v, -6 ff.). Im Folgenden werden dann auch Isfarä'Ini, die Mu'tazila, die

Karrämiya, Bäqilläni und Guwaini genannt. Zitat nach Ansärl (166r, 1 ff.) und
eigene Stellungnahme (166r, 5 ff.); dann erneut Ansäri (166r, 13 ff.). Diyä'addln
erklärt dies für einen Streit um Worte (166r, -4 ff.). - (g) Andere Definition: Der
Glaube besteht bloß aus dem verbalen Bekenntnis (al-iqrär al-mugarrad),m6

abgelehnt (166v, -6 ff.). - (h) Was heißt dint 167v, 4 ff.). - (i) Zu der

mu'tazilitischen Gleichsetzung von imän und isläm (167v, 8 ff.).
(28) (2) Über den Unglauben und sein begriffliches Umfeld. Was heißt kufr,

lexikalisch und terminologisch? (167v, -6 ff.). Die Lehre Bäqillänis (168v, -7 ff.

und 169r, 13 ff.). - (a) Ibn Fürak und andere zur Frage, was ta'wil ist und wann
(falsche) Auslegung zu Unglauben führt (169r, -4 ff.). Was ist im Vergleich dazu

tafsïrl (170r, ult. ff.). - (b) Ibn Fürak weiter: As'arl hat sich zur Frage, wo der

Unglaube beginnt, nicht geäußert (170v, 6 ff.), mit Zeugnissen aus dessen K. al-

Idäh, aus dem Mügaz und aus dem K. at-Tawärud; Bäqilläni widerspricht, unter
Berufung auf As'aris Nawädir (170v, apu. ff., weiterhin 171r, 1 ff. und 5 ff., mit
Verweis auf den Anfang der Maqälät al-islämiyin: 171r, 10 ff.).147 - (c) Bäqilläni
über spätere Positionen zur Frage (171r, -6 ff.). Nach Ansäri bezeichnete

Bäqilläni die mu'tazilitische Lehre, daß das Nichtseiende „etwas" sei,148 als

141 Das letztere Zitat ist anscheinend sehr umfangreich und reicht bis 161v, -7; es stammt aus

al-Iskäfs Muhtasar, mit einem Zusatz aus dessen K. al-Asmä' was-sifät (161v, -5 f.). Zum Autor s.

o. Anm. 28.

142 Gemeint ist der Heilszustand des Menschen in der Stunde seines Todes; zum Begriff vgl.
TG: 4: 582.

143 Hier zitiert als „Abü Muhammad 'Abdallah b. Said" (vgl. TG: 4:180 ff.). Er wird vorgestellt
als „einer der frühesten Vertreter unserer Schule" (min mutaqaddimi ashäbinä).

144 Wörtlich: „Kann der Glaube zunehmen oder abnehmen?" Gemeint ist: Kann er sich aus

mehreren Komponenten (hasla) zusammensetzen?

145 Der bekannte Verfasser desK. at-Tauhld wa-itbät sifät ar-Rabb, gest. 311/924 (vgl. GAS: 1: 601).

146 Gemeint ist das Aussprechen der sahäda. Anders als beim tasdiq ist dabei das Herz iqalb)
nicht involviert.
147 Zu den Nawädir As'aris vgl. Ibn Fürak 1987: Index 362; zum Idäh ib. 361. Zum Mügaz oben

Anm. 61. Das K. at-Tawärud kann ich vorläufig nicht anderswo nachweisen.

148 Sie wurde vertreten von 'Abbäd b. Sulaimän, von Sahhäm und später von Haiyät (TG: 4: 45).



52 —— Josef van Ess DE GRUYTER

Unglauben (171v, 1 ff.). - (d) Kommentar Diyâ'addïns (171v, 3 ff.) mit Verweis

auf eine tolerante Äußerung Ibn Fürak's (171v, 6 ff.). Beispiele für verbales

takfir in früheren Texten, z. B. im Hadlt von den 72 Sekten (171v, -6 ff.); aber

„das sind isolierte Überlieferungen (ahbär ähäd), an die wir uns nicht halten"
(172r, -6).

(29) Zur Wahrheitsfrage beim igtihäd, über die Richtigkeit juristischer
Entscheide: 'Abdallah149 b. al-Hasan al-'Anbari und sein Kullu mugtahid
musib (173r, apu. ff.). - (a) Die Lehre Bisr al-Marïsï's: Wer im igtihäd
irrt, tut (nur) einen Fehltritt (itm; 173v, 7 ff); so auch die Imämiten, Ibn

'Ulaiya, Asamm. Die Übereinkunft der sahäba, bei Versehen in schwierigen
juristischen Einzelfragen Nachsicht zu üben (173v, 13 ff.). - (b) Weiter zu
diesem Thema (174r, 9 ff.): Ansicht Abü Hanifa's (174v, 3); al-Häkim as-

Sahid150 in seinem Muntaqä (174v, 6 ff.). Gegenargumente und ihre
Widerlegung (175v, 7 ff.).

(30) D: Über die Auferweckung151 im Jenseits (177v, 4 ff.): (a) Ist eine

Wiedererschaffung unserer Welt überhaupt möglich? Manche bejahen dies,

halten sich aber de facto nicht daran, weil sie glauben, daß Substanzen

(gawähir) nicht vergehen können (177v, 7 ff., mit Verweis auf die Karrämiya).
Für die Mu'taziliten dagegen liegt das Problem eher bei den Akzidenzien, d. h.

der Wiederholung von flüchtigen Erscheinungen wie etwa Willensakten (177v, -6

ff.). Gegenargumente (178r, 1 ff.). - (b) Gott steht es frei, eine neue Welt zu
schaffen (178v, 7 ff.); nach der Mu'tazila muß er dies sogar tun, weil er diejenigen,

die er in die Pflicht genommen hat (al-mukallaßn), auch belohnen bzw.

bestrafen sollte (178v, 11 ff.). Zitat Ansäri (179r, -7 ff.); Belege aus der Tradition
(179v, 2 ff.).

149 Hier so. Üblicherweise 'Ubaidalläh; vgl. TG: 2: 155.

150 Gemeint ist al-Häkim Muhammad b. Muhammad al-Marwazi (gest. 334/945), der unter den

Sämäniden zeitweise Wesir war, ein Hanafit; zu ihm GAS: 1: 443 f.
151 Al-i'äda, eig. „Wiederholung". Das Wort ist schwer zu übersetzen; es bezeichnet nicht nur
die Auferweckung der Menschen, sondern die Erschaffung einer neuen Welt. Zugrunde liegt das

koranische ma'äd (Sure 28:85); Paret übersetzt recht treffend mit „Wiederkehr". Vgl. auch das

Kapitel bei Ibn al-Malähim! 2007: 452 ff. - Das Wort ma'äd wird im Hadit aufgegriffen (vgl.
Coric.: 4: 424b). Jedoch ist es offenbar erst spät zum Terminus geworden. Avicenna benutzt es in
Verbindung mit mabda' (so im Titel seiner Schrift al-Mabda' wal-ma'äd, etwa im Sinne von
„Anfang und Ende"). Bei 'Abdalqähir al-Bagdädi findet es sich dann in dessen Usül ad-din

bereits in beherrschender Stellung (Bagdädi 1928: 228, 13 ff. und 232, 11 ff.). Später gab es in
größerer Zahl Traktate, die sich mit dem Thema separat befaßten; vgl. Türkiye Diyanet Vakfi

Islam Ansiklopedisi: 28: 212 s. v. Mebde ve Meâd (M. S. Özervarh). Jetzt auch Th. Würtz in:
Günther/Lawson 2017: 1: 469 ff.; zu Avicenna auch M. E. Marmura, ib. 457 f., Anm. 51. Die

englische Übersetzung lautet dort „return"; H. Landolt verweist ib. 489 auf griech. émcrrpocpf[.

Gemeint ist häufig eine primär spirituelle Auferstehung.



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 —— 53

(31) Über die Grabesstrafe (180r, 11 ff.), (a) Meinungen dazu: Abü 1-Hudail

und Bisr b. al-Mu'tamir (180v, 13 f. und 181r, 3 ff.); Balhi, Gubbä'i und
Abü Häsim (180v, 15 f.); Dirär b. 'Amr, Bisr al-MarisI und Yahyä b. Kämil152

(181r, 2 f.). Belege aus dem Hadit (181r, 7 ff.).153 - (b) Wir wissen von den

Propheten und Märtyrern, daß sie nach ihrem Tode weiterleben;154 also

können die übrigen Menschen über ihren Tod hinaus auch die Grabesstrafe

erleben (182v, 10 ff.). - (c) Gegenargumente: (1) Die zur Unterstützung der

Grabesstrafe angeführten Hadite sind isolierte Einzeltraditionen. Widerlegung
(183r, 3 ff.), auch unter Hinweis auf den Koran (Sure 40:11 und 44:56), mit
eingehender exegetischer Diskussion (183r, 9 ff.). (2) Wie verhält es sich bei

jemandem, den wilde Tiere gefressen haben? (184r, 8 ff.). Dazu Zitat Ansärl
(184r, pu. ff.).

(32) Paradies und Hölle sind bereits geschaffen: bezweifelt von 'Abbäd
b. Sulaimän, Dirär b. 'Amr und Gahm b. Safwän (184v, 7 ff.). Belege dafür aus

dem Hadit (185r, ult. ff.).
(33) Einzelheiten des Geschehens am Jüngsten Tag: (a) Über die Waage

(186r, pu. ff.). - (b) Über die Abrechnung (187r, 8 ff.). - (c) Über die Brücke

(straf; 187r, ult. ff.): Abü 1-Hudail, Bisr b. al-Mu'tamir und Gubbä'i halten sie für

möglich (187v, 4 ff.); kritischer Einwand (187v, pu. ff.). - (d) Über die Zisterne

(188r, 8 ff.). - (e) Über die Fürsprache (safä'a; 188v, ult. ff.); mu'tazilitische
Gegenargumente, unter Berufung auf Sure 40:18 (192v, -4 ff.), Sure 2:133 (193r, 9

ff.) und Sure 2:254 (193r, 13 ff.).155 - (f) Paradies und Hölle werden ewig währen
(193v, 8). Abweichend Abü 1-Hudail: Sie sind zwar ewig; aber Lust und Schmerz

werden dort ein Ende haben (193v, 9 ff.).

III Prophétie

(34) Neuer Hauptabschnitt, mit separatem rhetorischen Vorwort (194r, 5 ff.).
Lexikalische Einführung (194r, 12 ff.) und theologische Beschreibung (194v, 2

ff.). - (a) Ist Prophétie, da Rede Gottes (kaläm Alläh), ewig? Nein, sie ist vielmehr
Anrede vonseiten Gottes (hitäb Alläh-, 194v, 9 ff.). - (b) Man verdient sich auch

nicht die Prophetengabe durch besondere Frömmigkeit (194v, pu. ff.). - (c) Hört

152 Zu ihm TG: 4: 172 f.

153 Auch Grabinschriften bezeugen die Verbreitung dieses Theologoumenons; vgl. Diem/
Schöller 2004: 1: 115 ff. und allgemein TG: 4: 528 ff.

154 Vgl. dazu unten nr. 34c.

155 Vgl. auch Ibn al-Malähimi 2007: 468 ff.



54 Josef van Ess DE GRUYTER

ein Prophet bei seinem Tode auf, ein Prophet zu sein? Nein (195r, 12 ff.); denn die

Propheten sind im Grabe weiter lebendig (195r, -4 ff.).
(35) Man erkennt die Propheten an ihren Wundern (mu'gizät; 195v, 7 ff.).

Dazu nähere Erklärung in fünf Abschnitten:
A: Warum gibt es überhaupt Propheten? Diskussion der mu'tazilitischen

Lehre (196r, 12 ff.); Gegenargumente der „Barähima"156 und ihre Widerlegung.
B: Wann liegt ein Wunder vor?157 - (a) Lexikalische und theologische

Erklärung des Wortes mu'giza (198r, 8 ff.). Bäqilläni dazu (198v, 12 ff. und ult.
ff.); Zitat As'arï (199r, 8 f.), Guwaini 199r, 10 ff.), Isfarä'mi in seinem Muhtasar
(199r, 12 ff.) und in seinem K. al-Asmä' was-sifät (199r, apu. ff.), noch einmal

Bäqilläni (199v, 11 ff.). - (b) Die Voraussetzungen (sarä'it) für ein Wunder:

weitschweifige Ausführungen über harq al-'äda158 (199v, -4 ff.) mit Zitaten
nach Bäqilläni (201r, pu. ff. und 201v, 12 ff.; auch 202r, -6 ff. und 202v, -8 ff.;
203r, pu. ff.), nach Guwaini (203v, -7), wieder nach Bäqilläni (203v, -6 f.), Ansäri
(203v, -5 f.; auch 204r, -6 ff. und apu. ff.), Bäqilläni (204v, 4 f.), Guwaini (204v, 5

ff.), wieder Ansäri (205r, 4 ff.), Bäqilläni (205r, 7) und Guwaini (205r, 7 ff.).

(36) Exkurs (hätima) über verwandte Phänomene: (1) Heiligenwunder
(karämät), von der Mu'tazila verworfen (205v, 1 ff.). Breites Meinungsbild zur

As'ariya: Isfarä'mi hat ihren Geltungsbereich eingeschränkt (205, 5 ff.; nach

seinem IC al-Asmä' was-sifät: 205v, 9 ff.); Guwaini (205v, 12 ff. und 16 f.),

Bäqilläni (205v, -4 ff.), Ihn Fürak (206r, 1 ff.), wieder Guwaini (206r, 6 ff.),

Bäqilläni (206r, 8 ff.), Guwaini über Bäqilläni in seinem K. Naqd an-naqd
(206r, 10 ff.) und in seinem K. al-Kabîr fî l-karämät (206r, 13 ff.); Bäqilläni und
Ihn Fürak (206v, 8 f.); Ansäri (206v, 10 ff.); eigene Ansicht Diyä'addins (206v, 13

ff.) unter Rückgriff auf Material aus dem Hadit. Diskussion der Gegenargumente
(210r, 11 ff.). - (a) Können Heilige dieselben Wunder tun wie die Propheten?

(210v, 1 ff.); Ansicht des Isfarä'mi (210v, 3 ff.); Bäqilläni dazu (210v, 9 ff.);
Guwaini (210v, -5 ff.); Meinung Diyä'addins (211r, 4 ff.); Qusairi dazu (211r, 13

ff.). - (b) Warum haben die Mitglieder der Urgemeinde keine Wunder gewirkt?
(211r, -7 ff.).

(37) (2) Über Zauberei und wie sie von der Wundertätigkeit zu unterscheiden

ist (211v, 8 ff.). Abü Ga'far al-Astaräbädl159 dazu (211v, -4 f.); die Ansicht

156 Zu den „Brahmanen" als einer literarischen Fiktion vgl. TG: 4: 1040 (Index) und van Ess

2011: 1477a (Index); ihre Argumente werden auch im Mugni des Qädl 'Abdalgabbär behandelt

(Bd. XV 109 ff.). Das früher entstandene K. Mutasäbih al-Qur'än des Turaititi (s. o. Anm. 25)

nennt neben ihnen weitere Gruppen, u. a. eine „Dahrlya von den Christen" (S. 759, 3 f.).
157 Diyä'addln verliert im Folgenden ein wenig die Kontrolle; einige Abschnitte (etwa II und IV)

sind sehr lang. Abschnitt III beginnt mit nr. 39, Abschnitt V mit nr. 44.

158 Zum Begriff vgl. OHIT 357.

159 Ein As'arit (min ashäbina), den ich aber vorläufig nicht näher zu belegen vermag.



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 55

der Hanafiten (211v, apu. ff. und 212v, 5 ff.) und der Mu'taziliten (212r, 1 ff.);
Kommentar Bäqillänis (212r, 8 ff.). - (a) Beweise, daß es Zauberei gibt
(212v, 12 ff.).

(38) (3) Über das Wirken der Engel, Teufel, Ginn usw.: lexikalische
Einführung (214v, 3 ff.) und theologische Diskussion (215r, 10 ff.). Bäqilläni
über die Meinung der Mu'taziliten und anderer (215r, 12 ff.). Belege aus dem

Hadit (215v, 13 ff.). - (a) Über die Natur der Ginn; Bäqilläni dazu (216r, 7 ff.).
Über Iblis (216r, -6 ff.). Ginn können in einen Menschen hineinfahren, entgegen
der Meinung der Mu'taziliten (216v, 3 ff.). - (b) Kann jemand aufgrund von
Wundern den Anspruch erheben, die Welt zu beherrschen? (217r, 12 ff.). Über

den Daggäl (217v, 5 ff.), ausführlich und mit lexikalischer Schlußbemerkung
(220v, -5 ff.).

(39) C: Inwiefern beweist ein Wunder, daß jemand sich zu Recht als Prophet
ausgibt? (221r, 4 ff.). Diyä'addin bezeichnet dies als zentrale und besonders

diffizile Frage. - (a) Einwände der Gegner (221r, 12 ff.); Widerlegung (221v, -6

ff.): zuerst derjenigen, die die Prophétie völlig leugnen (221v, -4 ff.), unter
Berufung auf As'ari, Isfarä'Ini und Ibn Fürak, dann näher auf Bäqilläni in seiner

Hidäya (222r, -7 ff.), dazu Isfarä'ini (222v, 1 ff.) und Guwaini (222v, 7 ff., mit
Rückverweis auf As'arls Amäli), Abü 1-Qäsim al-Isfarä'ini (222v, -6 ff., ebenfalls

unter Bezug auf As'ari). Dann Widerlegung derjenigen, die meinen, daß Mose

und Jesus ihre Wunder gar nicht selber wirkten, sondern diese vielmehr direkt
auf Gott zurückgehen (222v, pu. ff.); Bäqilläni dazu (223v, 5 ff.). - (b) Die Rolle
des Beobachters: Nur die am nächsten stehenden Zeugen eines Wunders können
dieses bestätigen (224v, -8 ff.); mündliche Weitergabe des Geschehens reicht
nicht aus, ebensowenig wie der Schluß aus den Begleitumständen (225r, 4 ff.).
Das entspricht der Lehre des Bäqilläni und des Guwaini. Nach der Lehre der

Mu'tazila dagegen sind diese Einschränkungen nicht ausreichend (225v, 4 ff.);
dazu Kommentar Guwainis (226r, 4 ff.) mit Stellungnahme Diyä'addins (226r,

9 ff.). - (c) Warum kann ein Wunder nicht von Gott aus purer List
bewirkt werden, damit ein Lügner sich bestätigt fühlt? (226r, pu. ff.). Dazu

Isfarä'inl (226v, 7 ff.), As'ari (226v, 13 f.) und Guwaini (226v, -7 ff.) sowie

Auseinandersetzung mit der Mu'tazila (226v, pu. ff.). - (d) Woher rührt die

Gewißheit, daß man recht hat? (228v, 4 ff.).
(40) D: Über die Authentie von Muhammads Prophetentum (229v, 13 ff.). Sie

wird von den Juden geleugnet, weil diese nicht wahrhaben wollen, daß

Muhammad ihr Gesetz abrogiert hat. Darum längere Ausführungen über diesen

Sachverhalt. - (a) Die verschiedenen Bedeutungen des Wortes nash (230r, 9 ff.)
und dessen juristischer Gebrauch (230v, 12 ff.). Zum Unterschied von nash

„Abrogation" und tahsls „Spezifizierung" (230v, -5 ff.). Die mu'tazilitische
Definition von nash (231v, 2 ff.). Ist Abrogation als Aufhebung eines Gebotes



56 — Josef van Ess DE GRUYTER

0raf al-hukm) zu definieren? (231v, 10 ff.). Stellungnahme Diyä'addms dazu. -
(b) Die Abrogation wird nicht nur von den Juden geleugnet, sondern auch von
extremen Si'iten und Anhängern der Seelenwanderung;160 generelle Diskussion
mit ihnen (234r, 1 ff.), wobei Diyä'addin sich auf den igmä' der umma beruft
(234v, 5 ff.). Auseinandersetzung mit den Juden (234v, 7 ff.). - (c) Diskussion von
Einzelbeispielen (235v, 8 ff.), z. B. dem Opfer Isaaks161 (236r, 1 ff.). - (d) Fallen
bloße Zusätze zu einem früheren Offenbarungstext unter Abrogation oder sind
sie bloßes tahsïs? (237v, -5 ff.). Was, wenn in einem Gebot nur ein Detail

geändert wird, etwa die Zahl der rak'as bei einem Gebet? (238r)162. Muß für ein

abrogiertes Gebot unbedingt ein Ersatz (badal) geboten werden? (239v, 1 ff.).

Was, wenn nur der Modus des Gebotes geändert wird, etwa von „obligatorisch"
zu „erlaubt" (239v, 12 ff.). Grundsätzlich dazu: Ein Gebot kann sowohl verschärft
als auch abgeschwächt werden (240r, 7 ff.). - (e) Arten der Abrogation: raf al-

hulan düna t-tiläwa oder raf at-tiläwa düna l-hukm etc., mit Beispielen (240v,

4 ff.). - (f) Kann der Koran durch die sunna abrogiert werden? Säfi'i

vs. mutakallimün (241r, -5 ff.). Der Ausspruch eines Prophetengenossen hat

ebensowenig abrogierende Wirkung wie ein igmä' (241v, pu. ff.). Auch
kann eine breit überlieferte sunna nicht durch einen Analogieschluß abrogiert
werden (242r, 11 ff.). - (g) Historische Tatsachen aus der Biographie des

Propheten können nicht abrogiert werden, z. B. seine Genealogie oder seine

Zugehörigkeit zu den Qurais (242r, -5 ff.),163 mit weitschweifiger Erörterung
anderer Details (z. B. des Alters Muhammads bei seinem Tode; 245v, -5 ff.).

(41) Nähere Behandlung der Zweifel am Prophetentum Muhammads (248r,

-9 ff.), (a) Die Juden: lexikalische Erklärung ihres Namens (248r, -5 ff.); verschiedene

Konfessionen (248v, 10 ff.): die Samaritaner (248v, 12 f.), die Tsäwiya (248v,

13 ff.).164 - (b) Widerlegung derer, die die Wunder Muhammads leugnen (249r,

10 ff.), mit Belegen aus dem Hadlt. Man muß, entgegen den Behauptungen der

Philosophen, auch an den Berichten über die Wunder Moses und Jesu festhalten

(251r, 4 ff.), wegen ihrer breiten Überlieferung (tawätur). Laut Bäqillänl ist
mangelndes tawätur ein Argument gegen die Behauptung der Si'iten, daß

Teile des Korans verloren gegangen seien (252v, -6 ff.). - (c) Die Juden
argumentieren mit Sure 17:90-93; Widerlegung (254r, 2 ff.).

160 Sind Nusairier gemeint? S. o. nr. 20a.

161 Gott hat ja, indem er den Widder schickte, sein Tötungsgebot mit Bezug auf Isaak abrogiert.
162 Dieses Folio ist in Wirklichkeit nur ein Einlegeblatt (s. o. S. 1). Diyä'addin hat den

Paragraphen nachträglich hinzugefügt.
163 Diyä'addin hat die Überschrift dieses Kapitels am Rande nachgetragen.
164 Die Anhänger des Abu Tsä al-Isfahäni. Sie erkennen Jesus und Muhammad als Propheten

an, aber nur insofern diese zu ihrem eigenen Volk (also Muhammad zu den Arabern) gesandt

wurden.



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 57

(42) Der Koran als Wunder (257r, 1 ff.). Worin besteht seine übernatürliche
Überzeugungskraft (i'gäz)? (257r, 11 ff.): Zitat nach Ansäri (257r, ult. ff.) und
die Lehre der ahl al-haqq (257v, 5 ff.); die Ansicht der Mu'tazila, mit
Widerlegung (257v, 11 ff.). Zitate nach Bäqihäni (258v, 8 ff.), Isfarä'inl in
seinem Muhtasar (258v, -4 ff.), Abü Bakr Ahmad al-Baihaqi165 in seinen

Dalä'il an-nubüwa166 ((258v, ult. ff.), Abü Sulaimän Ahmad b. Muhammad
al-Hattäbl167 (259r, 7 ff.). - (a) Über den eloquenten Stil (baläga) des Korans

(259r, -7 ff.), mit Beispielen (259v, -6 ff.). - (b) Gilt das i'gäz für den ganzen
Koran oder nur für einige Stehen? (260v, -7 ff.). Ansicht der Mu'taziliten (260v,
-6 ff.) sowie Bäqillänls (260v, pu. f.), Isfarä'Inls (261r, 1 ff. und 7 ff.) und
Guwainls (261r, 4). - (c) Gibt es noch weitere Merkmale des i'gäz außer Stil

{baläga) und Struktur {nazm)l (261r, -6 ff.). - (d) Die Lehre des Nazzäm168

(261v, 6 ff.).
(43) Appendix: Über weitere Wunder, die sich mit Bezug auf Muhammad

ereigneten, zusammengestellt auf der Basis der bereits vorhandenen Schriften

zum Thema: des Baihaql,169 des Ustäd Abü Sa'd az-Zähid170 und des Imäm
Abü Bakr al-Qaffäl171 (261v, -8 ff.): (a) Muhammads Vorherwissen späterer
Ereignisse, obgleich er doch nicht lesen konnte (261v, pu. ff.), die Geschichte

vom Mönch Bahirä (262r, 11 ff.) und vieles Weitere, auch geordnet nach den

Tieren, die in den entsprechenden Erzählungen vorkommen (Eidechse, Kamel

usw.; 263v, -8 ff.). - (b) Zum Schluß erneute Auseinandersetzung mit dem

165 Gest. 458/1066 in Nesäpür; vgl. EI2:1:1130 (J. Robson) und Dänisnäme-yi Gahän-i Islam: 5:

326 ff. (Murtadä Dihqän).
166 GAL2 1/447 S 1/619; mehrfach herausgegeben (darunter Teheran 1361 S./1983).

167 Gest. 388/998 (EI2: 4: 1131 f.). Er verfaßte ein K. Bayän i'gäz al-Qur'än (vgl. Hattäbl 1955;

übs. Audebert 1982).

168 Er war derjenige, der mit seiner Theorie von der sarfa die i'göz-Diskussion auslöste

(vgl. TG: 3: 410 ff.).
169 Seine Dalä'il an-nubüwa (s. o. Anm. 166).

170 Ist Abü Sa'd 'Abdalmalik al-Wä'iz al-Hargüsi (gest. 406/1015 oder 407/1016) gemeint, der in
der Tat ein K. Dalä'il an-nubüwa verfaßte (ed. Nabil b. Häsim al-Gamzi, Mekka 2003)? Zu ihm

vgl. Ibn 'Asäkir 1928: 233 ff. und EI2: 4: 1074 (A. J. Arberry); jetzt auch Ansari/Schmidtke 2011,

weiterhin OHIT, Index 797 (s. n. Abü Sa'd).
171 Gemeint ist wahrscheinlich der Säfi'it Abü Bakr Muhammad b. 'Ali al-Qaffäl as-Säsi (gest.

365/976; vgl. GAS: 1: 497 f.); er lebte in Nesäpür und wird von Ibn 'Asäkir unter den frühen
As'ariten erwähnt (Ibn 'Asäkir 1928: 182 f.). Denken ließe sich auch an seinen jüngeren
Schulgenossen Abü Bakr 'Abdalläh b. Muhammad al-Qaffäl al-Marwazi (gest. 417/1026;

Kahhäla 1957-1961: 6: 26), den man „Qaffäl den Jüngeren" (al-Qaffäl as-Sagir) nannte.

Allerdings ist von keinem von beiden ein entsprechendes Werk überliefert. Zu einem
Überblick über das literarische Genus vgl. Dänisnäma-yi Gahän-i Isläm 18: 37-40 s. v. Dalä'il
an-nubüwa (Mahmüd Mahdavi Dämgäni).



58 — Josef van Ess DE GRUYTER

Einwand, daß es sich um isolierte Überlieferungen handle (271r, -4 ff.), unter
Berufung auf Bäqillänl in seinem Tamhld (271v, 12 ff.) und Guwaini (271v, -5 f.).

(44) E: Über Propheten allgemein und ihre Sündlosigkeit ('isma; 272r, 1 ff.).
Einwand mit Widerlegung (272r, -5 ff.); Bäqilläni dazu (272v, 9 ff.). - (a) Worin

liegt der Unterschied zu einem Imam (der nach sl'itischer Auffassung ebenfalls
'isma besitzt)? (273r, 5 ff.); Bäqilläni dazu (273v, 4 ff.). - (b) Die Meinung
Isfarä'Inls in seinem Muhtasar (273v, 8 ff.); darin auch: Nach Ansicht „aller
Qadariten" waren Versehen (sahw) bei einem Propheten möglich, dagegen
keine echten Sünden (273v, apu. ff.).172 Stellungnahme Diyä'addlns (274r, 3 ff.).

- (c) Zu Sure 22:52 (274r, -4 ff.) und den „satanischen Versen" (274v, 5 ff.). Dazu

Isfarä'Ini (275r, 1 ff.): Es gibt keine kleinen Sünden (275r, 7 ff.).173 Anders

dagegen Bäqilläni (275r, 13 ff.) und Guwaini, Letzterer unter Berufung auf

Bäqillänls K. al-lntisär (275v, 9 ff.). Bäqilläni weiter, diesmal gegen
die Lehrmeinung der SLiten (275v, -8 ff.). - (d) Stellungnahme Diyä'addlns
(276v, 7 ff.): Die Mu'taziliten unterscheiden zwischen dem Zeitraum vor der

Berufung und dem nachher (276v, 9 ff.); Bäqilläni dazu (276v, 13 ff.).174

Auseinandersetzung mit den SLiten (277r, 4 ff.) und den Mu'taziliten (277r, ult.
ff.): Gubbä'I (277v, 2 ff.), Abü Häsim (277v, 4 ff.). Die Lehre des Nazzäm (277v,

8 ff.). - (e) Wie kann der Prophet etwas verbieten oder tadeln, dessen er sich

selber schuldig gemacht hat? (277v, 10 ff.). Antwort Diyä'addlns unter Berufung
auf Bäqilläni „und viele Schulgenossen" (277v, 13 ff.).

(f) Ausführungen über die Vergehen der Propheten im Einzelnen:175 der

Sündenfall Adams, Sure 7:23 (278r, 10 ff.) und 20:121 (279r, 11 ff.); Abraham

(280r, 9 ff.); Josef: Sure 12:24 (282v, -6 ff.); Mose (283r, apu. ff.); David (285r, -7

ff.); Jonas: Sure 21:37 (286v, 2 ff.). - (g) Muhammad und Koranstellen, wo Gott

ihn tadelt: Sure 8:67, betreffend den Umgang mit den Kriegsgefangenen von
Badr (287r, 6 ff.); Sure 9:43, betreffend den Umgang mit den „Heuchlern" vor
dem Kriegszug nach Tabük (288r, -7 ff.); dazu Ansicht Ansärls (288v, 12 ff.). Sure

6:52, betreffend den Umgang mit der Unterschicht, den „Armen" ifuqarä'), unter
seinen Anhängern (289r, 2 ff.);176 weiterhin Sure 80:1 ff.177 (290r, -6 ff.); Sure

17:73-75 (290v, 11 ff.); Sure 33:36 f., die Geschichte mit Zainab, der Frau von

172 Vgl. etwa Turaititl 2015: 764 ff.

173 Vgl. oben nr. 24d.

174 Zum Standpunkt der Mu'taziliten jetzt auch Turaititl 2015 : 890 ff.

175 Vgl. dazu Turaititl 2015: 805 ff.

176 Vgl. dazu Paret 1971: 141 zur Stelle.

177 Näheres dazu jetzt Neuwirth 2011: 383.



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 59

Muhammads Adoptivsohn Zaid (291v, 1 ff.); Sure 48:2 (292v, 11 ff.);178 Sure 94:2

(293r, 11 ff.).179 - (h) Folgte Muhammad vor seiner Berufung einem andern

Gesetz (sarï'a)! Verschiedene Vorschläge, jeweils mit einem skeptischen
Kommentar Diyä'addins (293v, -5 ff.).

(i) Tritt ein Prophet immer in einem religiös vorgeprägten Milieu auf? (294v, 10

ff.). Erstaunlicherweise können Gottesboten gemäß Sure 36:14 auch zu zweit oder

zu mehreren auftreten (294v, ult. ff.). - (k) Sure 3:81 ließe sich so verstehen, daß

Propheten verpflichtet sind, frühere Offenbarungsschriften anzuerkennen;180

Ansän dazu in seinem Taqrib181 (295v, 4 ff.). Fehlschlüsse in diesem Sinne

aufgrund von Koranversen (Sure 6:90, 16:123, 42:13, 5:44) und Hadlten (296r, 3

ff.). - (1) Können Propheten auch Gebote aufgrund ihres igtihäd, d. h. in Form von
Analogieschlüssen verkünden? (297r, 8 ff.). - (m) Konnten Zeitgenossen des

Propheten seine Botschaft per analogiam ausweiten? (298r, 3 ff.).

(45) (a) Über Muhammads nächtliche Reise und seine Himmelfahrt, mit dem

gesamten verfügbaren kanonischen Haditmaterial182 (298r, -6 ff.). Die Position
der „Qadariten" Mu'taziliten): Nach einer Überlieferung 'Ä'isas ist nur
Muhammads Geist {ruh) entrückt worden (302v, 9 ff.). - (b) Stehen die Engel
über den Propheten? (302v, -5 ff.). Auseinandersetzung mit den „Qadariten",
weil sie den Engeln den Vorrang geben (302v, ult. ff.); Beweise für das Gegenteil
(303v, 4 ff.). - (c Polemik gegen die Ansicht der Si'iten, daß die Vorfahren
Muhammads gläubig gewesen seien (304v, -7 ff.). - (d) Propheten hinterlassen
kein Erbe außer ihrem Wissen, gegen die Meinung der Si'iten (307r, 13 ff.).183

(46) Appendix: Über die Besonderheiten, die Muhammad und seine

Botschaft auszeichnen, nach Säfi'I in seinen Ahkäm al-Qur'än184:

Erleichterungen und Verbote (309r, 2 ff.); die 15 Frauen des Propheten (310r,

6 ff.) und seine 17 Klienten (310r, -5 ff.) etc. - (a) Besonderheiten, die er mit
anderen Propheten oder mit seiner Familie gemeinsam hat (311v, 4 ff.).

178 Mit einer Auslegung, die Abü 1-Qäsim (Ibrahim b. Muhammad) an-Nasräbädi (gest. 367/

977-8) in Ägypten von dem Mystiker Abü 'Ali (Muhammad b. Ahmad) ar-Rüdäbäri (gest. 323/

935) erhielt (292v, -6 f.).

179 Vgl. Neuwirth 2011: 90.

180 Das ist problematisch, insofern Diyä'addin davon ausgeht, daß das jüdische Gesetz durch
den Koran abrogiert worden ist (s. o. nr. 40).
181 Das ist Ansäris Korankommentar (s. o. Anm. 79). Wir kannten den Namen dieses Werkes

bisher nicht; vgl. Gilliot in EI3 s. n. Ansän.
182 Für Diyä'addin ist die isrä'-Überlieferung in erster Linie ein Beleg für Muhammads

Beziehung zu den übrigen Propheten, denen er bei seinem Aufstieg begegnet. Die Begegnung
mit Gott tritt demgegenüber zurück.
183 Damit ist natürlich auf den Streit um die Oase Fadak angespielt.
184 Zu diesem Werk vgl. GAS: 1: 489 f.; es wurde von Baihaqi (oben Anm. 165) zusammengestellt

(vgl. den Druck Kairo 21994). Säfi'I wird erneut zitiert 311r, 6.



60 — Josef van Ess DE GRUYTER

IV Über weltliche Herrschaft (al-imama)

(47) Lexikalische Einführung (311v, ult. ff.), auf die dann allerdings erst einmal
ein längerer epistemologischer Einschub folgt:

(48) Erste Vorrede: Über historische Nachrichten (ahbär). Wann sind sie

vertrauenswürdig? (312v, 12 ff.); Auseinandersetzung mit Bäqillänl (312r, -5 ff.). - (a)

Kann eine isolierte Nachricht zu verläßlichem Wissen führen? Auseinandersetzung
mit Ka'bi, der dies für möglich hielt (313r, 3 ff.). Über die Unmöglichkeit, sich auf eine

bestimmte Zahl von Zeugen festzulegen (313r, 6 ff.).185 Dennoch wissen wir, wann wir
etwas wissen (313r, -5 ff.). - (b) Wann ist tawätur gegeben? (313v, 1 ff.). Widerlegung
der si'itischen Ansicht, daß Gewißheit nur verbürgt ist, wenn ein sündloser Imam die

Sache bezeugt (313v, 11 ff.). - (c) Über die verschiedenen Arten von Nachrichten:

solche, an die man glauben muß (313v, -4 ff.: mit sieben Unterarten); solche, die ganz
sicher falsch sind (314r, 11 ff. : mit vier Unterarten) und solche, wo man sich des Urteils

enthalten muß (315v, 8 ff.), mit Beispielen und eingestreuten Zitaten nach Bäqillänl
(314v, -7 ff.) und GuwainI (315v, 1 ff.). - (d) Über die 'adäla der Prophetengenossen

(316r, 8ff.). Wer gehört zu den Prophetengenossen? (316v, 3 ff.).

(49) Zweite Vorrede: Über den igmä' (316v, 8 ff.). Die Ansicht des Nazzäm

(317r, 6 ff.) und der Si'iten (317r, 9 ff.). - (a) Worin liegt die Beweiskraft eines

Konsenses? (317v, 8 ff.). Die Meinungen des Qaffäl186 (317v, 11 ff.) und des Säfl'i
(317v, pu. ff.); der Ausspruch des Propheten, daß seine Gemeinde sich nicht auf
einen Irrtum einigen werde, und weitere Hadite dieser Art (318r, -6 ff.).

Widerlegung des Einwandes, daß es sich hierbei um isolierte Traditionen handle

(319r, 1 ff.) - (b) Diskussion des Grundsatzes, daß etwas, das fest beschlossen ist
0al-maqtü'), nicht mehr durch eine neue Meinung (al-maznün) aufgehoben werden

könne (319v, 2 ff.); Interpretation der Belege (320r, 9 ff.). Gegenargumente

aus der Schrift und dem Hadit (321r, 3 ff.) sowie solche aufgrund der Vernunft
(321r, pu. ff.). Die Meinung Isfarä'inis (321v, 13 ff.).

(50) Wer bildet den igmä'7. (321v, ult. ff.). Was, wenn ein Laie ('ämmi) sich dem

igmä' der Experten (hawäss) nicht anschließt? (322r, 6 ff.). Wer ist maßgebend, nur
Schulhäupter wie Säfl'i oder Abü Hanifa? (322r, -6 ff.); Bäqilläni zur Frage (322r, ult.

ff.). - (a) Wie ist die abweichende Ansicht eines übel beleumundeten Spezialisten

(mugtahid fäsiq) oder eines „Neuerers" (mubtadi') zu bewerten? (322v, -7 ff.). -
(b) Die Zähiriten begrenzen den igmä' auf die Prophetengenossen (323r, 6 ff.). - (c)

Ist der igmä' die Meinung der Mehrheit? (323r, 11 ff.). Was, wenn er im Laufe der

Zeit an Anhängern verliert? (323r, -5 ff.). Lokale Eingrenzung des igmä' wie bei

185 Vgl. dazu van Ess 1966: 408 ff.

186 Gemeint ist der Säfi'it al-Qaffäl as-Säsi (s. o. Anm. 171).



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 61

Mälik b. Anas (323v, 8 ff.). - (d) Bedeutet Schweigen Zustimmung? (323v, 12 ff.). -
(e) Kann ein igmä' sich von einer Generation zur andern verändern? (324r, 5 ff.).

(51) Der Inhalt des igmä': (a) Darf man, wenn die Prophetengenossen sich

nicht einig sind, neben zwei herrschenden Meinungen sich auf eine dritte
stützen? (324r, apu. ff.). Was, wenn schon in der nächsten Generation (bei den

täbi'üri) eine solche abweichende Meinung sich durchgesetzt hat? (326r, 4 ff.).
Und was, wenn die Gesamtgemeinde (umma) sich für eine solche Meinung
entscheidet? (326r, 10 ff.); Bäqilläni dazu (326r, 12 ff.). - (b) Kann man einen

igmä' auf einen Analogieschluß oder auf freie Rechtsfindung (igtihäd) gründen?
(327r, -7 ff.). Oder auf ein habar al-wähicP. (327v, 2 ff.).

(52) Hauptteil: Politische Theorie im eigentlichen Sinne, in vier Kapiteln:
A: Warum weltliche Herrschaft? Zitat Guwaini: Das ist eigentlich keine

theologische Frage, und es besteht die Gefahr, daß man aus Fanatismus
(ta'assub) eine bestimmte Meinung vertritt. Aber alle ashâb al-hadït, und

zwar ihre Theologen ebenso wie ihre Juristen, auch die SFiten, die meisten
Mu'taziliten und die meisten Härigiten haben sich dafür ausgesprochen, daß

die Muslime einen Anführer (imäm) haben sollten (327v, 14 ff.). Anderer

Meinung sind nur die Nagadät (unter den Härigiten)187 sowie Abü Bakr al-
Asamm188 und Hisäm al-Fuwatl189 (328r, 4 ff.).190 Zur Ansicht der SFiten 328r,
12 ff.; dazu Kommentar Diyä'addlns (328r, 15 ff.). Zu den Vertretern des

aslah,191 mit Zitat nach As'arî (328v, 4-8)192. Überblick über die Entwicklung
in der Anfangszeit (328v, 8 ff.).193 - (a) Gründe für die Ernennung eines

Herrschers (329r, apu. ff.); Zitat nach Bagdad! (329v, -4 f.).194 Herrschaft ist
ein fard kifäya (330r, 1 ff.). - (b) Man muß dem Herrscher gehorchen (330r, ult.
ff.). Wie aber bei einem Befehlsnotstand? (330v, -5 ff.). Wie verhält es sich mit
der fi'a al-bägiya aus Sure 49:9? (331r, -5 ff.). - (c) Über Dyarchie (331v, 5 ff.):
Laut Ansär! hat Isfarä'inl sie unter bestimmten Umständen, etwa bei

187 Dazu Crone 1998: 55 ff.
188 Vgl. TG: 2: 408 ff., auch EI2: 12: 88 ff. s. n.; dazu Crone 2000: 3 ff.
189 Vgl. TG: 4: 15.

190 Der letzte Passus (327v, -4 bis 328r, 8) stimmt weitgehend überein mit Bagdädi 1928: 271, 9-ult.;
das Guwaini-Zitat geht also wohl vorher zuende. Nur die Nagadät fehlen bei Bagdädi an dieser

Stelle; was er zu ihnen zu sagen hat, steht in Bagdädi o. J.: 89, -4 ff. (vgl. damit hier 328r, 9-12).
191 Vgl. oben nr. 21.

192 Auch diese Stelle stimmt weitgehend mit Bagdädi 1928: 272, 2-4 überein.
193 Mit einer ausführlichen Fassung der Predigt Abü Bakr's beim Tode Muhammads (328v, 10-16).

194 Diyä'addin benutzt Bagdädi zwar häufig; aber er zitiert ihn nur hier mit Namen: qäla 1-

imäm Abü Mansür al-Bagdädi. Ich kann das Zitat bisher nicht nachweisen; es reicht vermutlich
von 329v, -4 bis 329v, ult.



62 Josef van Ess DE GRUYTER

Bündnissen, erlaubt (331v, 8 ff.); ähnlich auch die Karrämiya (33lv, 11 ff.).195

Diyä'addln lehnt das ab (331v, 13 ff.). Isfarä'Inl über das Verhältnis zwischen
'All und Mu'äwiya (332r, 12 ff.). - (d) Wann darf ein Herrscher abgesetzt
werden? (332v, 8 ff.). Bäqilläni dazu (332v, pu. ff. und 333r, 12 ff.), auch
GuwainI (333r, -6).

(53) B: Zu den Voraussetzungen (sarä'it) für die Übernahme der Herrschaft:

u. a. Unbescholtenheit ('adäla) und Behutsamkeit im Umgang mit dem Gesetz

(333r, -4 ff.);196 dazu Ansärl (333v, 7 f.). Auch Zugehörigkeit zu den Qurais (333v,

-7 ff.);197 Zitat GuwainI (334r, 4 f.). Weiterhin Beschlagenheit im (theologischen
und juristischen) Wissen; dazu Bäqilläni (334r, 6 ff.) mit Kritik Guwainls (334r, 9

f.), erneut Bäqilläni (334, 10 ff.). - (a) Diskussion des sl'itischen Modells: Der

imäm muß das den übrigen Menschen Verborgene (gaib) kennen, und er muß
Wunder wirken können; dazu jeweils ausführliche Widerlegung (334r, -6 ff.).
Über die Behauptung der Sl'iten, daß der Koran aus politischen Gründen manipuliert

worden sei (335r, -4 ff.). Die Sl'iten stellen 'All über alle Propheten (außer

Muhammad; 336r, 10 ff.).

(54) C: Der Herrscher wird gewählt, nicht vom Vorgänger durch Einsetzung
(inass) bestimmt; Überlieferungen dazu (336r, -8 ff.). - (a) Historischer Überblick.

Die Qadarlya: Ma'bad al-Guhanl und Gailän ad-Dimasql (336v, 9 ff.); die

Härigiten und weitere Sekten, von denen als Letzte in Horäsän z. Z. des

Muhammad b. 'Abdallah b. Tähir198 die Karrämiten auftraten (337r, 9 ff.). - (b)

Über die Vertreter des nass: (1) Gäliya, die 'Ali für Gott halten oder glauben, daß

er noch am Leben sei und am Ende wiederkehren werden (rag'a), oder die ihn
zum Glied einer Pentade machen199 (337v, 6 ff.). Gliederung in 15 Sekten

(337v, ult. ff.): Saba'Iya (338r, 3 ff.),200 Kämillya (338r, 11 ff.),201 Bayänlya

195 Dieser Passus ähnlich bei Bagdad! 1928: 274, 15 ff.

196 Diese beiden Voraussetzungen werden auch bei Bagdad! 1928: 277,10 genannt. Der Begriff
wara', den ich hier mit „Behutsamkeit" wiedergegeben habe, stammt aus dem Wortschatz der

zuhhäd-, dort bedeutet er eher die Skrupelhaftigkeit, mit der man juristisch zweifelhaftem

Verhalten ausweicht. Ausführlicher dazu demnächst die Nr. 4 meiner „Unfertigen Studien".
197 Vgl. Bagdädi 1928: 277, 14 und 276, 8 ff.

198 Reg. 237/851 - 253/867, aber im Irak. Bagdädi hat stattdessen „Muhammad b. Tähir b.

'Abdallah b. Tähir", der von 248/862 bis zur Machtübernahme der Saffäriden (259/873) in
Nesäpür regierte (Bagdädi o. J.: 216, 1 f.).

199 Anderswo muhammisa genannt; vgl. van Ess 2011: Index 1482b s. v.

200 Vgl. Bagdädi o. J. Farq): 233, 9 und 234, 6 f.

201 Vgl. Farq 54, 1 ff.: im Wortlaut sehr ähnlich, aber anders eingeordnet, als erste Gruppe der

Imämlya. Vgl. Bagdädi 1928: 332, 3 ff.



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 63

(338r, 15 ff.),202 Mugîrïya (338r, ult. ff.),203 Ganähiya (338v, 3 ff.),204 Mansüriya
(338v, 7 ff.),205 Hattäbiya (338v, 10 ff.),206 Guräbiya (339r, -8 ff.),207 Dammiya
(339r, -6 ff.),208 Sarî'ïya (339r, apu. f.),209 Hisämlya (339r, ult. ff.),210 Zuräriya
(339v, 7 ff.),211 Yünuslya (339v, 10 ff.),212 Saitänlya (339v, 13 f.)213 und Rizämlya
(339v, -6 ff.).214 - (2) Die Zaidïya (340r, 2 ff.), aufgeteilt in Gärüdlya (340r, 4

ff.),215 Abtariya (340r, 9 ff.)216 und Ya'qübiya (340r, 11 f.);217 zum Schluß Zitat
nach As'ari (340r, 12).218 - (3) Die Imämiya (340r, 14 ff.). Zuerst Ausführungen
über die Kaisäniya (340v, 2 ff.),219 dann die „Räfiditen" mit ihrer Imamenreihe
bis zu Ga'far as-Sädiq (340v, apu. ff.); dann Hinweis auf die Spaltung nach
dessen Tode in Anhänger seines Sohnes Ismä'H „al-Ismä'iliya al-Bätiniya"),
solche seines Enkels Muhammad b. Ismä'il Qarämita) und „die große Masse

der Räfiditen", die mit Müsä (al-Käzim) weitermachen (341r, 2 ff.); später weitere

202 Vgl. Farq 238, pu. ff.: ganz anders. Kürzer und näher verwandt Bagdad! 1928: 331, 4-6.
203 Vgl. Bagdad! 1928: 331, 6 ff.: abweichend.

204 Bei Bagdad! o. J.: 245, pu. ff. mit der Mugîrïya zusammen behandelt, aber im Wortlaut
anders.

205 Bagdad! o. J.: 244, 2 ff.; Bagdad! 1928: 331, 12 ff.

206 Mit fünf Untergruppen, wie bei Bagdädi o. ].: Ma'marïya (338v, pu. ff,=Farq 248, 9 ff.),

Bazigiya (339r, 3 ff. 248, ult. ff., ohne 249, 4-7), 'Umairiya (339r, 7 ff. 249, -4 f.), Mufaddaliya
(339v, 9 ff. kürzer Farq 250,1 f.). Die fünfte Untergmppe, die Hattäbiya mutlaqa nach Bagdädi,

vergißt Diyâ'addïn zum Schluß; er hatte sie 338v, apu. angekündigt, aber de facto vorher schon

behandelt (338v, 10 ff.).
207 Vgl. Farq 250, -5 - pu.
208 Vgl. Farq 251, apu. f.

209 Vgl. Farq 252, 4-6, worauf ein Abschnitt folgt, der bei Diyâ'addïn schon 337v, 13 ff. steht.
Der Sektenname wird dabei in beiden Texten falsch wiedergegeben; er lautet Sa'iriya und nicht
„êarï'iya".
210 Unter diesem Namen werden hier die Anhänger des Hisäm b. al-Hakam und des Hisäm al-

Gawäliqi zusammengefaßt, wie bei Bagdädi (Farq 65, 7 ff.), der sie aber nicht unter die Gäliya
zählt. Fol. 339v, 5 findet sich ein kurzes Zitat nach As'ari (wohl As'ari 1963: 208, ult.), das bei

Bagdädi (Farq 65, pu.) anonym bleibt (hakä ba'duhum).
211 Vgl. Farq 70, 4-6.
212 Vgl. Farq 70, 12 f., aber in größerem Zusammenhang, ebenso wie die vorhergehende Stelle.

213 Vgl. Farq 71, 6 f.

214 Ähnlich Farq 256, 3 ff.
215 Ähnlich Farq 30, 2 f.

216 Ähnlich Farq 33, 5 ff., aber unter dem Namen „Butriya".
217 Ähnlich Farq 34, 10 f.

218 Anscheinend nicht aus den Maqälät al-islämiyin.
219 Daß hier die Kaisäniya behandelt werde, wird am Rande nachgetragen. Sie hat an sich mit
der Imämiya kaum etwas zu tun. Bagdädi, Farq 38 ff. ist denn auch ganz anders und
ausführlicher.



64 Josef van Ess DE GRUYTER

Abspaltungen (z. B. die Näwüslya; 341r, 11) bis zu Muhammad b. al-Hasan, der

der „qä'im al-muntazar" ist (341r, -6 f.).220 - Noch einmal zur Kaisänlya (341v, 1

ff.),221 die aber jetzt der Mufauwida gegenübergestellt wird (341v, 7 ff.).222

(55) Grundsätzliche Widerlegung der nass-Theorie (341v, 10 ff.), auch unter
Hinweis auf andere Gruppen, die denselben Anspruch erheben könnten (342r, 14

ff.).223 - (a) Diskussion von Haditen, die von der Si'a herangezogen werden
(342v, -4 ff.),224 mit Widerlegung (344r, 10 ff.). Ansärl führt einen Text aus dem

K. al-Futüh des (Ibn) A'tam al-Küfi an (344r, -4 ff.);225 weiterhin Zitat aus
dem Mustadrak des Häkim an-Naisäbüri (345r, 11 f. und 346r, 9 f.) sowie ein
Vers des Ahtal (345v, apu.); Zitat aus den Fadä'il as-sahäba des Ahmad al-

Baihaqî (346r, II).226 - (b) Ein weiteres sl'itisches Argument: 'Ali war der

nächste Verwandte des Propheten und verdiente deshalb, nach Muhammads

220 Es folgt eine si'itische Segensformel, in der nicht nur alle Imame, sondern zu Anfang auch

Frauen, u. z. neben Fätima auch Hadlga, erwähnt werden (341r, -5 ff.).
221 Diesmal verhältnismäßig nahe an Bagdad! o. J.: 38, 2-ult.
222 Zu diesem Sektennamen, der bei Bagdad! gar nicht vorkommt und erst in späten sf itischen
Texten greifbar wird (etwa bei Häfiz al-Bursi), vgl. van Ess 2011: Index 1482b, vor allem die dort

genannten Seiten 1097 und 1093. (Die ebenfalls genannte S. 2000 ist ein Versehen und durch

„1100" zu ersetzen).

223 Genannt werden die 'Abbäslya und die Bakrlya, also die Verfechter der Anrechte des

'Abbäs (sprich: der Abbasiden) und des Abü Bakr. Es scheint sich dabei um Bezeichnungen

zu handeln, die vornehmlich von Si'iten gebraucht wurden; „Bakrlya" hieß ja unter Sunniten

etwas anderes (s. o. nr. 22b und van Ess 2011: 1477a s. v.). Ibn Abi l-Hadid (gest. 655/1257 oder

656/1258, also zum Zeitpunkt der Eroberung Bagdads durch die Mongolen) behauptet, es seien

die Si'iten gewesen, die mit dem Spiel begonnen hätten, mittels fadä'il-Haditen die Position
'Alis abzustützen; „die Bakrlya" (also Sunniten) habe dann nachgezogen (Ibn Abi l-Hadid 1959-
1967: 11: 49, 4 ff.; übs. bei Gruber 1975: 34). In der Tat ist die Bezeichnung vorläufig erst spät

belegt, z. B. bei Ibn al-Malähimi 2007: 569, 6 ff. oder wiederum bei Häfiz al-Bursl (Anfang 9. Jh.

H.), der die Bakrlya einer 'Alawiya, also den Anhängern 'Alls gegenüberstellt (van Ess 2011:

1092). Diyä'addin stellt 'Abbäslya und Bakrlya auch nachher noch einmal nebeneinander (354v,

9 f.) und benutzt die beiden Wörter anscheinend nur, um die Si'iten mit ihren eigenen Waffen

zu schlagen. Die Hadite, welche die Bakrlya, zu seiner Zeit längst hoch entwickelt, anführte,
werden in diesem Zusammenhang ohne ein Zeichen der Kritik breit referiert (s. u. 55c und
Abschnitt nr. 57).

224 Diyä'addin, der Hadite normalerweise nur stereotyp mit „fi s-Sahih" einführt, nennt hier an

einer Stelle auch einmal eine konkrete Quelle: al-Häkim Abü 'Abdallah (d. i. al-Häkim an-

Naisäbüri, gest. 405/1014) in seinem K. Ma'rifat al-hadit (343r, -8 f.); vgl. EI2 III 82a. Das Zitat
steht in der Edition von Mu'azzam Husain (Naisäbürl 1937) auf S. 96, 9-12, im Kapitel über

seltene (ganb) Überlieferungen.
225 Inhalt des Zitates ist ein (angeblicher) Brief 'Alis an Mu'äwiya. Zum Buch vgl. GAS 1: 329.

226 Zum Autor s. o. Anm. 165. Das Buch wird sonst kaum erwähnt; jedoch scheint Diyä'addin
es auch an späterer Stelle noch herangezogen zu haben (s. u. 348v, -7 ff. und 349r, -6 ff.).



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 65

Tod die Herrschaft zu übernehmen (346v, 11 ff.). Widerlegung (346v, 14 ff.), auch

mit dem Hinweis darauf, daß der Prophet den Verlauf der Geschichte vorhergesehen

habe (346v, pu. ff.). Dazu Koranverse, die Vorhersagen enthalten, z. B.

Sure 48:16 (347r, -6 ff.). - (c) Hadlte, in denen die Vorzüge der drei Vorgänger
'Alis hervorgehoben werden: fadä'il Abi Bakr (347v, pu. ff.),227 fadä'il 'Umar

(351r, 6 ff.), fadä'il 'Utmän (353r, 11 ff.), fadä'il at-taläta (353v, -6 ff.);228 dann
auch fadä'il 'All (354r, 6 ff.) und fadä'il al-'Abbäs (354r, -6 ff.).

(56) Argumente und Belege für die Wahl (ihtiyär) des Herrschers (354v, -5

ff.): (a) Wer ist wahlberechtigt? (356r, 8 ff.). - (b) Wieviele Wähler müssen es

sein? (356r, 13 ff.). Nicht viele: Nur einer (so nach As'ari und Bäqilläni),229 zwei

(nach Ansicht der Mu'tazila und des Zaiditen Sulaimän b. Garir),230 vier,231 fünf
oder die Gesamtheit der gerade anwesenden Gelehrten (so nach Qalänisi232).

Dazu Ausführungen des Isfarä'ini (356v, 3 ff.), des Bäqilläni (356v, 8 ff.), und des

GuwainI (356v, ult.).233- (c) Der Vollzug der Wahl: Isfarä'ini in seinem Muhtasar
(357r, 1 ff.). Wie sind da Differenzen zu behandeln? (357v, 3 ff.). Dazu schon

As'ari und ein weiteres Zitat aus den Futüh des (Ibn) A'tam al-Küfi.234

(57) Argumente für die Rechtmäßigkeit der Wahl bei den ersten vier
Kalifen: Abü Bakr (358r, 11 ff.), 'Umar (362r, 9 ff.), 'Utmän (362v, -5 f.), 'Ali
(363r, 14 ff.). - (a) Meinungen zur Rangfolge zwischen den ersten Kalifen:
Guwaini (363v, 11 ff.), Bäqilläni (363v, 17 ff.), Abü 1-Hudail und weitere
Mu'taziliten (364r, 4 f.), Gubbä'i (364r, 5), die Si'a (364r, 6 ff.); die Ansicht

Diyä'addins (364r, 7 ff.). Bäqilläni grundsätzlich dazu (364r, -8 ff.). - (b) War

'Ali den beiden ersten Kalifen nicht an religiösem Wissen überlegen? Bäqilläni

227 Mit Zitaten aus zwei Werken des Fahralisläm Abü 1-Mahäsin ar-Rüyäni (502/1108 von
Assassinen ermordet), seinen 'Awäll (350r, 9 ff.) und seinen Amäli, wobei die Exzerpte aus

dem letzteren Werk jeweils nur von zweiter Hand am Rande nachgetragen sind (351r, 352r und
353r). Zum Autor vgl. GAL2 1/488 S 1/673 sowie Kahhäla 1957-1961: 6: 206 f.; er war Säfi'it.

228 Wobei unter den „dreien" natürlich die drei ersten Kalifen zu verstehen sind, deren

gemeinsame Vorzüge in diesen Haditen herausgestellt werden. Vorher (352r, apu. ff.) geschah
dasselbe mit Abü Bakr und 'Umar, auch da in einem separaten Abschnitt. Das Modell von den

vier hulafä' ar-räsidün findet sich dagegen hier nicht.
229 Ähnlich Bagdad! 1928: 280, ult. ff.

230 Vgl. Bagdad! 1928: 281, 5 ff.; für Sulaimän b. Garir beruft sich Diyä'addin auf al-Karh! (356r,

ult.), d. i. der hanafitische Jurist Abü 1-Hasan 'Ubaidalläh b. al-Husain al-Karh! (gest. 340/952;

vgl. GAS 1: 444), dessen Muhtasar von Qudüri (gest. 428/1037) kommentiert wurde.
231 Für diese Zahl entscheidet sich der Qäd! 'Abdalgabbär (Mugnî XV 361 ff.).
232 Vgl. Bagdad! 1928: 281, 7 ff.; zu Qalânisï s. o. Anm. 50.

233 Das stand natürlich auch alles eingehender in den Ahkäm as-sultäniya des Mäwardi (gest.

450/1058). Aber Diyä'addin hat ihn offenbar nicht benutzt.
234 Zu diesem Buch o. Anm. 225.



66 — Josef van Ess DE GRUYTER

dazu (365r, 4 ff. und 366r, -7 ff.). - (c) Die Ermordung 'Utmäns war ein

Verbrechen (366v, -4 ff.). - (d) Über 'Ali und seine Gegner: dazu Guwaini
(367r, 7 f.) und Isfarä'ini (367r, 9 - 367v, 9); Bäqillänl (367v, 10 ff.).

(58) Über die fadä'il der Prophetengenossen allgemein (368r, 4 ff.). Die

fadä'il der 'asara al-mubassara (369v, 4 ff.); die fadä'il der ahl al-bait und der

ummahät al-mu'mirän (370r, 9 ff.). - Ausführliche Widerlegung einer sl'itischen
Tradition über Fätima und das Schwert Dü 1-fiqär, die beide aus einem

Paradiesesapfel hervorgingen, den Muhammad bei seiner Himmelfahrt (mi'räg)
erhielt (372v, -4 ff.).

(59) Appendix: Über die fadä'il der „As'ariten", wobei mit diesem Wort hier
nicht so sehr die Theologenschule dieses Namens gemeint ist als vielmehr die

Nachkommen des Abü Müsä al-As'ari, zu denen angeblich auch As'ari gehörte
(374v, -5 ff.).235 Hadlte dazu sowie ein Ausspruch der „alten Autoritäten"
(masäyih as-salaf): „Gott hat dieser (d. h. unserer) religiösen Einstellung (din)

zum Siege verholfen durch Abü 1-Hasan al-As'ari und Ahmad b. Hanbai" (378r,

-4), mit weiteren Erklärungen. Zu Ibn Hanbai erwähnt Diyä'addln eine disputatio
mit Bisr al-Marls! vor al-Wätiq236 (378v, 7 ff.), zu As'ari nur allgemein seine

Auseinandersetzung mit der Mu'tazila (379v, ult. ff.).237 Weiterhin Isfarä'ini über
einen Traum, in dem er As'ari und Säfi'I zur Rechten und zur Linken des

Propheten sitzen sah (380v, ult. ff.) und zum Schluß eine ausführliche und
rhetorisch überhöhte Würdigung As'arls durch den SIräzer Mystiker Ibn Hafîf
(381r, 7 - 383r, 12).238

235 Für Diyä'addln ist dies zwar längst eine Tatsache (375r, 1 ff.); aber in Wirklichkeit handelt
es sich wohl um eine spätere gelehrte Konstruktion (vgl. van Ess 2011: 455).

236 Er referiert recht ausführlich, verfällt aber auch hier wohl einer Fiktion. Man wird
verwandte Texte vergleichen müssen, vor allem das sog. K. al-Haida, in dem aber 'Abdal'aziz al-

Kinäni der Held der disputatio ist und nicht Ibn Hanbai (dazu vorläufig TG: 3: 502 ff.).

Diyä'addln sagt nichts über seine Quelle, und Ibn Hanbai kommt bei ihm sonst nicht vor.
Auch der Begriff mihna fällt nicht.
237 Der Abschnitt bleibt unkonkret und erschöpft sich in Reimprosa und sonstiger Rhetorik.

238 Ibn Hafîf hatte in früher Jugend As'ari in Basra im Kolleg erlebt und soll sein Leben lang
dessen Ideen verpflichtet gewesen sein (was vermutlich nicht mehr besagt, als daß er mit den

Mu'taziliten nichts im Sinn hatte; vgl. Sobieroy 1998: 65 f., kurz auch in: de Jong /Radtke 1999:

77). Zu ihm weiterhin J. C. Vadet in EI2: 3: 823 f.; er starb 371/982, also fast ein halbes

Jahrhundert nach As'ari. Subki war von der Reimprosa der Würdigung sehr beeindruckt und
hat den ganzen Passus aus Diyä'addins Werk (das er allerdings Gäyat al-maräm nennt statt

Nihäyat al-maräm) abgeschrieben (Subki 1964-1976: 3: 159-163). Spuren des Berichtes auch

anderswo, etwa bei Ibn 'Asäkir 1928: 94, pu. ff., aber wesentlich kürzer und in vereinfachter

sprachlicher Form. In unserer Handschrift folgen noch zwei Hadite (383r, 12-16), die aber

vermutlich nicht mehr dazugehören.



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 67

(60) Wurzeln und Entwicklung des as'aritischen 'ilm al-kaläm (383r, -6

ff.):239 Der erste mutakallim war nicht etwa Wäsil b. 'Atä', wie die Mu'fazilifen

sagen, sondern 'All (wegen seiner Streitgespräche mit den Härigiten), dann

'Abdallah b. 'Umar (weil er Ma'bad al-Guhanl widersprach)240, weiterhin
'Umar b. 'Abdal'azlz (mit seiner Risäla gegen die Qadarlya),241 Zaid b. 'Ali
(mit einer „Widerlegung der Qadariya aus dem Koran"),242 Hasan al-Basrl

(mit seiner Risäla gegen die Qadariya, die er an 'Umar II. richtete243), dann
Sa'bl,244 Zuhrl245 und Ga'far as-Sädiq (mit Widerlegungen der Qadariya, der

Härigiten und der si'itischen gulät), Abü Hanifa (mit seinem Fiqh al-akbar),2"6

Säfi'i und seine Schüler (Muhäsibi, Karäbisi, Buwaiti, Däwüd al-Isfahänl) bis zu

As'ari und seinen Nachfolgern (384r, 12 ff.).247

Diyä'addin beschließt also sein Buch mit dem Versuch, die as'aritische

Tradition von Raiy und Nesäpür im Frühislam zu verankern. Aber das

239 Dieser Abschnitt findet sich weitgehend wörtlich übereinstimmend schon in den beiden
Werken des 'Abdalqähir al-Bagdädi, Usül ad-din (Bagdad! 1928: 307-310) und Farq baina l-firaq
(Bagdad! o. J.: 363, 1-364, 4; leicht verkürzt).
240 Das Gespräch ist in einem Hadit überliefert; vgl. van Ess 1974: 67 ff. (jetzt auch in meinen
Kleinen Schriften II, S. 674 ff.).
241 Dazu van Ess 1977: 113 ff.

242 Es handelt sich mit großer Wahrscheinlichkeit um ein Apokryphon (vgl. Madelung in: EP:

11: 474b). Sezgin führt GAS 1: 557-560 keine Schrift dieser Art auf. Aber das Corpus Iuris
(Magmü' al-flqh), das unter Zaids Namen überliefert wird und in Wirklichkeit von dem
öärüditen Abü Hälid al-Wäsit! redigiert wurde, ist dezidiert antiqadaritisch orientiert (dazu

Madelung 1965: 54 f.).

243 Also nicht etwa mit seiner proqadaritischen Risäla an 'Abdalmalik. Bagdad! sagt darum,
daß „die Qadariya ihn allerdings für sich in Anspruch genommen" habe (Bagdad! 1928: 307,14).
Dazu näher Mourad 2006: 161 ff.

244 'Ämir b. Sarähil as-Sa'bi (gest. 110/728 oder einige Jahre vorher), einflußreicher
Traditionarier. Zu ihm Juynboll 2007: 463-471.

245 Gest. 124/742; vgl. Juynboll 2007: 690-730.
246 Vgl. Bagdad! 1928: 308, 4-7. Diyä'addin schiebt hier einen kurzen Kommentar ein (383v, -9

ff.); von 383v, -5 an stimmt er wieder mit Bagdad! 1928: 308, 7 ff. Bagdad! o. J.: 363, 15 ff.)
überein. An der letzteren Stelle erscheint dann auch 'Abdal'azîz (b. Yahyä) al-Makki, der Held
des K. al-Haida (384r, 7 Bagdad! 1928: 309, 10). Jedoch ist an beiden Stellen die Nisbe al-

Kinäni als „Kattäni" verschrieben; auch wird das K. al-Haida nicht erwähnt. Die Nesäpürer
Überlieferung war in diesem Punkte also schon gestört.
247 Bagdad! bricht hier natürlich früher ab als Diyä'addin. Dieser folgt ihm bis zu Ibn Fürak (384r,

-4 Bagdad! 1928: 310, 7 und Bagdad! o. J.: 364, 4); dann erwähnt er Bagdädi selber (al-Ustäd Abü
Mansür 'Abdalqähir b. Tähir at-Tamimi al-Bagdädi) „und eine weitere große, zahllose Menge wie
Abü Muhammad al-Guwaini (d. i. der Vater des Imäm al-haramain, gest. 438/1096-7; vgl. Ibn
'Asäkir 1928: 257 f.) und Abü 1-Qäsim al-Isfarä'in! al-Iskäf sowie nach ihnen al-Qusairi und der
Imäm al-haramain (al-Guwaini) und nach ihnen mein eigener Meister und Lehrer al-Ansäri".



68 — Josef van Ess DE GRUYTER

Geschichtsbild, dem er folgt und auf das er den Leser verpflichten möchte,
kommt über Legenden nicht hinaus. Die frühen Texte, von denen er sich leiten
läßt, sind allesamt Apokrypha, und selbst zur Biographie As'aris verfügt er über
keine konkreten Anhaltspunkte. Die gesamte Frühgeschichte der As'arlya liegt
im Dunkeln, und man war in Raiy nicht imstande, Licht in die Sache hineinzubringen.

As'arl hatte in Basra gewirkt, und was im Irak sich abgespielt hatte,
blieb in Iran großenteils unbekannt. Der Iraker al-Husain b. al-Fadl al-Bagall
hatte, wie Bagdad! und Diyä'addin übereinstimmend berichten,248 als erster den

Schritt gen Osten getan; 'Abdallah b. Tähir (reg. 213/828 - 230/845) hatte ihn an
seinen Hof in Nesäpür gezogen. Aber wir wissen kaum etwas über seine

religiöstheologische Ausrichtung. Er hatte angeblich bei 'AbdaTaziz b. Yahyä al-Kinäni
gelernt;249 aber auch dieser bleibt für uns, trotz oder gerade wegen des K. al-

Haida, eine legendäre Figur. 282/895 ist al-Bagali gestorben, vierzig Jahre vor
As'arl; er kann von ihm kaum schon Kenntnis gehabt haben. Derjenige, der nach

späterem Verständnis in Iran zum erstenmal As'aris Lob verkündete, war der

Mystiker Ibn Hafif (gest. 371/982); aber er tat dies in Siräz und zuerst wohl auf
persisch. Die arabische Version dagegen, die Diyä'addin in voller Länge
zitiert,250 bleibt unverbindlich und entzieht sich unserem Zugriff durch ihre

glitschige Rhetorik.
Der Ahnenpaß, der hier der ostiranischen As'ariya ausgestellt wird, ist also

nichts wert. Die Schulgenossen in Raiy hatten ihn im übrigen aus Nesäpür

übernommen; wir haben auf die Parallelen bei Bagdädi hingewiesen. Die

frühen Texte, auf die man sich berief, waren in Nesäpürer Bibliotheken vielleicht
z. T. noch greifbar und mögen in der Oberstufe des Unterrichtsbetriebs noch ab

und zu gelesen worden sein. Und es ist natürlich auch interessant, zu sehen,

welche Werke nicht genannt werden.251 Aber der Kontakt zwischen Raiy und

Nesäpür war zu dem Zeitpunkt, in dem unsere Handschrift geschrieben wurde
(550/1155), ohnehin wohl schon abgerissen; zwei Jahre zuvor, 548/1153, hatten
die Guzz die alte Metropole eingenommen und geplündert.252

248 384r, 7 ff. und Bagdädi 1928: 309, 10 ff.; dazu TG: 2: 608.

249 Ich habe ihn TG: 4: 217 als Schüler des Ibn Kulläb bezeichnet; aber das ist ein Versehen.

250 S. o. Anm. 238.

251 Z. B. der frühe Radd 'alä l-Qadariya, den man Hasan b. Muhammad b. al-Hanafiya
zuschrieb (von mir herausgegeben in: van Ess 1977: 1 ff.), oder das gesamte Oeuvre des Ibn

Kulläb, der nur oben nr. 27c und fol. 384r, 4 ff. kurz genannt wird.
252 Nachdem sie dem Selgükensultan Sangar eine schwere Niederlage zugefügt und ihn
gefangengenommen hatten; vgl. EI2: 2: 1109a s. v. Ghuzz (Cl. Cahen) und Meier 1976: 405 f.

Auch Sahrastäni ist in diesem Jahr (548/1153) gestorben.



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 69

Diyä'addln selber hatte dort noch bei Salman al-Ansäri, seinem „Lehrer und

Meister", studiert. Aber über die politische Situation seiner Zeit sagt er nichts. Er

widmet, wie das längst üblich war, das letzte Kapitel seines Buches der

Herrschaftstheorie; aber er verliert sich in Utopien. Er zitiert keinen einzigen
Historiker,253 sondern überschwemmt das Thema mit Haditen, und er bleibt

ganz bei der Frühzeit, vor der Machtübernahme der Umaiyaden; so kann er

sich die Geschichte idealisierend zurechtdenken.254 Zwar vermeidet er den

Begriff al-hulafä' ar-räsidün;255 aber er beschränkt sich auf deren „Vorzüge"
(fadä'il)256 und klammert alle Differenzen aus. Die Störenfriede sind für ihn die

Sl'iten, weil sie gegen alle Evidenz an Vorrang und Vorrecht 'Alis festhalten. Er

selber wird auf diese Weise, ohne das direkt einzugestehen, zum „Bakriten"; in
der Tat ist ein Werk, das die Vorzüge Abü Bakr's (und implizit die

Rechtmäßigkeit seiner Wahl) hervorhebt, das älteste, das uns aus dem Genus

der Fadä'ü-Literatur noch erhalten ist.257

In der Behandlung des Themas bleibt Diyä'addln ganz konservativ.
An sich gab es gegenwartsbezogene politische Traktate ja längst; MäwardI
(364/974 - 450/1058) war seit einem Jahrhundert tot.258 Er hatte zwar im Irak
gelebt; dort sah man vielleicht besser, wie die alten Strukturen, das Kalifat
vor allem, zerbrachen. Aber auch Guwaini, den Diyä'addln häufig zitiert,
hatte schon einen neuen Ansatz versucht; in seinem Giyät al-umam, der

253 Wenn man nicht Ibn A'tam al-Küfi für einen solchen halten will, auf den ihn offenbar sein
Lehrer Ansäri aufmerksam gemacht hatte (s. o. nr. 55a mit Anm. 225).

254 Das ist im Grunde auch bei dem Mu'taziliten Ibn al-Malähimi nicht anders; aber er bezieht
neben den vier ersten Kalifen wenigstens 'Umar II. und Yazid III. noch ein. Mu'äwiya und die

Umaiyaden (die „Banü Marwän") verfallen allerdings auch bei ihm einer damnatio memoriae

(Ibn al-Malähimi 2007; 624, apu. ff.).
255 Zur Entstehung und Entwicklung dieses unter heutigen Sunniten gänzlich unumstrittenen
Modells vgl. TG; 4: 698 f.

256 Zum Begriff vgl. R. Seilheim in EI2: 2: 728 f. s. v. Fadila.
257 Nämlich die Fadä'il Abi Bakr des Muhammad b. 'Ali Ibn al-'Usärl (366/976 - 441/1049); vgl.
GAL S 1/601 und Kahhäla 1957-1961:11: 33. Älter sind natürlich die Kapitel in den Hadltwerken,
so z. B. schon im Musannaf des Ibn Abi Saiba (Ibn Abi Saiba 2006: 16: 375 ff. und vor allem 17:

25 ff.). Aber die beiden kanonischen Quellen, die Diyä'addin auswertet, das Bäb fadä'il ashäb

an-nabi im Sahih des Buhäri und das K. Fadä'il as-sahäba bei Muslim, sind noch völlig
ungeordnet. Der Streit zwischen den Verehrern Abü Bakr's und denen 'Alis ist auch schon
das Thema von Gähiz' K. al-'Utmäniya (öähiz 1955); zu Abü Bakr dort S. 25, 4 ff., allgemein
Afsaruddin 2002. TuraititI benutzt die Bezeichnung „Bakriya" bereits in diesem Sinne; er sagt,
daß ihre Anhänger sich auf Sure 57:10 stützten (Turaititi 2015: 756, -4 ff.). Weitere frühe
Zeugnisse, in denen auch die Frage eine Rolle spielt, ob es für Abü Bakr einen nass, also eine

Einsetzung durch den Propheten, gegeben habe, bei Afsaruddin 2002: 220 ff.
258 S. o. Anm. 233.



70 — Josef van Ess DE GRUYTER

„Hilfe für die Völker", hatte er der Entwicklung Rechnung getragen und
Nizämalmulk, den Wesir der Selgüken, aufgefordert, die Macht, die er de

facto schon hatte, nun auch rechtens zu übernehmen.259 Er sah darin die

Möglichkeit, die „Herrschaft des Tüchtigsten" zu etablieren; von Wahl war
bei ihm keine Rede.260 Die imämat al-fädil war ein alter Begriff der politischen
Theologie, Gegensatz zur imämat al-mafdül, der „Herrschaft des Nicht-Besten
(der aber durch Wahl ins Amt gekommen ist)". Diyä'addin greift dieses

Begriffspaar nicht auf.261

Hadlte dienten Diyä'addin nicht nur im Schlußkapitel als

Argumentationshilfe. Er zitiert sie viel häufiger als den Koran, z. B. hinsichtlich
der Wundergeschichten, die er zu seinem Bild des Propheten braucht,262 oder

wenn er davon handelt, daß man über das moralische und rituelle
Wohlverhalten seiner Mitbrüder wachen müsse (al-amr bil-ma'rüf).263 Dabei

gebärdet er sich nicht als Spezialist; er zitiert keine Isnäde, sondern setzt einfach

voraus, daß man sich in der Materie auskennt. Er bedient das religiöse
Allgemeinwissen. Häufig sagt er, wenn er zitiert, nur wa-ß s-Sahih oder uhriga

ß s-Sahih und überläßt es dem Leser, sich die Stelle herauszusuchen.

Offensichtlich konnte er damit rechnen, daß seine Hörer im Kolleg ihm vertrauten;

die Theologiestudenten hatten Hadltkurse schon in der Unterstufe gehabt
und wahrscheinlich Vieles auswendig gelernt. Allerdings war die Basis

verhältnismäßig schmal; in der lokalen Tradition ging man über Buhäri und
Muslim anscheinend kaum hinaus. Das war mit „as-Sahih" gemeint; wir merken

es daran, daß Diyä'addin sich gelegentlich genauer ausdrückt: ahraga s-saihän

al-Buhäri wa-Muslim fi Sahihihimä, wal-lafz lil-Buhäri (375r, pu. und 375v, 1)

oder ahraga l-Buhän ß Sahihihi (375v, -7 und 376r, 8 f.) bzw. Muslim ß Sahihihi

(345v, 1). Autoren wie Nasä'I, Tirmidi oder Ibn Mäga und erst recht Ibn Hanbai

259 Nizämalmulk trug u. a. den ehrenden Beinamen Giyätaddaula „Hilfe/Beistand des

Reiches"; so erklärt sich der Titel von Guwainis Buch.

260 Zu ihr genügte schon nach As'aris Ansicht nur eine einzige Stimme (s. o. nr. 56b). Die

Intervention öuwainls ist in packender Weise von Tilman Nagel geschildert worden (Nagel

1988 : 276 ff.); aber dessen Buch ist ohne Resonanz geblieben. Im englischsprachigen Bereich

wären, als erster überhaupt, Hallaq 1984; 26-41 (wiederabgedruckt in: Kersten 2015 : 2: 210-25)

und jetzt Kennedy 2016 : 222 ff. zu vergleichen; etwas blasser auch Crone 2004: 234 ff.

261 Das ist gewiß kein Zufall. Das Begriffspaar ist vermutlich zaiditischen Ursprungs und
wurde auch in der Mu'tazila heimisch. Ihm zufolge war Abü Bakr gegenüber 'Ali der „weniger
Vortreffliche" (TG: 4: 702).

262 S. o. nr. 43. Das Thema 'isma hat ihn nach Aussage seines Sohnes auch außerhalb der

Nihäya häufiger beschäftigt (vgl. Shihadeh in seiner englischen Einleitung, S. xiii).
263 S. o. nr. 26a. Vgl. auch die Ausführungen über den Daggäl (nr. 38b) oder über safä'a (nr. 33e).



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 71

mit seinem Musnad oder Tabaräni mit seinen extrakanonischen Sammelwerken

waren viel zu weit weg, um in Raiy eine Rolle zu spielen; manche von ihnen

galten, wenn sie denn überhaupt bekannt waren, wohl auch als zu großzügig.

Diyä'addin zitiert neben Buhärl und Muslim allenfalls den Häkim an-
Naisäbürl;264 auch insofern war Raiy also von Nesäpür abhängig. Si'itische
Hadite imponierten ihm gar nicht; sie gingen ohnehin nicht so sehr auf
Muhammad zurück wie auf 'Ali und die Imäme, und wenn sie zu sehr ihren
volkstümlichen Ursprung verrieten, reagierte er mit spürbarer Ironie.265

Auch dem Tafsir begegnet er aufgeschlossen; der Koran mitsamt seiner

Exegese gehörte zur Grundausbildung der Studenten. Wenn er auf die

Sündlosigkeit der Propheten zu sprechen kommt, geht er die entsprechenden

strittigen Koranstellen durch,266 und natürlich zitiert er den Koran auch sonst

gelegentlich zur Bestätigung. Aber die Schrift ist nie der Ausgangspunkt seiner

Überlegungen; wie alle Theologen seiner Zeit ist er kein „Fundamentalist". Das

hatten schon die Mu'taziliten so gehalten. Als Argumentationsbasis ließ sich der

Koran erst benutzen, wenn gewisse Vorbedingungen erfüllt waren: wenn man
sich einig war, daß es Propheten gegeben hatte, die eine Schrift, ein „Wort
Gottes", gebracht hatten, und wenn man dann dem letzten Propheten, eben

Muhammad, auch das letzte Wort ließ. Solange dies nicht der Fall war, ließ sich

ein vernünftiges Gespräch mit Andersgläubigen nicht führen. Man mußte sich

dann auf ein anderes Kriterium, eben die Vernunft, zurückziehen.267 So ist der

kaläm entstanden, und deswegen ist das Kapitel über die Prophétie in die

theologischen Traktate hineingeraten.268 Zu den usül al-hamsa der frühen
Mu'tazila gehörte es noch nicht.

Diyä'addin hat sich erkenntnistheoretischen Fragen darum auch keineswegs

verschlossen. Aber es ist interessant, zu sehen, an welcher Stelle er sich

um sie kümmert. An sich gehörten sie an den Anfang des Buches; dort wurden
sie später, zumindest seit Fahraddln ar-RäzI, immer abgehandelt. Auch

Diyä'addin ist, wie wir aus einem späteren Verweis wissen (s. u.), schon so

verfahren; nur ist der erste Teil seines Buches nicht mehr erhalten. Er scheint
sich jedoch kurz gefaßt zu haben. Damit stand er nicht allein; auch der

Mu'tazilit Ibn al-Malähimi (gest. 536/1141), ein älterer Zeitgenosse, hat in

264 S. o. Anm. 224. Generell zur Situation vgl. Brown 2007.

265 S. o. nr. 58.

266 S. o. nr. 44f. Der einzige Prophet, dessen sündenfreier Lebenswandel nie in Zweifel

gezogen wurde, war Jesus; er war auch der Wundertäter Kar' éÇoxijv.
267 Dazu TG: 4: 661.

268 Hier Kap. III. Im Mugnl des Qädl 'Abdalgabbär umfaßt es einen ganzen Band (XV), auch
dort schon in Verbindung mit ausführlichen Darlegungen über Wunder (S. 147 ff.).



72 Josef van Ess DE GRUYTER

seinem theologischen Handbuch al-Fä'iq fi usül ad-din, das er 532/1137 vollendete,

dazu am Anfang nur wenig Worte gemacht.269 Entwickelt wurde das

Thema eher im Bereich der usül al-fiqh; dort nahm es seit je breiten Raum
ein.270 Im Mugnl des Qädi 'Abdalgabbär dagegen, also einem Hauptwerk der

systematischen Theologie, ist es zwar bereits Gegenstand eines separaten, aber
doch erst späteren Bandes.271

Diyä'addin kommt dann im Zusammenhang seiner „politologischen"
Ausführungen, also im Kapitel über imäma, noch einmal eingehend auf die
Sache zu sprechen; dort ging es darum, wieweit man historischen Berichten
(.ahbär), die nur aus dem Munde eines einzigen Zeugen kommen, Vertrauen
schenken dürfe: „Wir haben zu Beginn unseres Buches bereits darauf
hingewiesen, daß Berichte sich einteilen lassen in solche, die breit überliefert sind
(tawätur),272 und andere, die nur auf einen einzigen Zeugen zurückgehen
Cähäd). Wenn du das zur Kenntnis genommen hast, so müssen wir jetzt weitere

Fragen angehen, in die man sich gründlich vertiefen sollte."273 Es stellt sich

heraus, daß er vor allem darauf eingehen will, wieweit ähäd sich aufgrund der

Begleitumstände (qarä'in) beurteilen lassen, unter denen sie vorgebracht werden.

Bäqillänl, auf den er sich erst einmal stützt, hatte dazu nichts gesagt:274

„Es besteht kein Zweifel, daß wir aufgrund gewisser Anzeichen (dalälät)
erkennen, ob jemand einen Menschen liebt oder haßt und was ihn so umtreibt
Chagalahü wa-wagalahü), obgleich solche Einzelbeobachtungen (ähäd) nicht
unbedingt zu Wissen führen und mit ihnen lediglich Wahrscheinlichkeit
(ihtimäl) zu erreichen ist.... Aber wenn ein zweiter oder dritter
Begleitumstand hinzutritt, dann schaffen wir es doch bis zu (gesichertem)
Wissen.... Wenn jemand z. B. verliebt ist, so erkennen wir dies nicht an dem,

was er sagt, sondern daran, wie er sich verhält, weil er die Gesellschaft

(des Geliebten) sucht oder ihm zu Diensten ist.... Jeder einzelne

Begleitumstand führt wiederum (nur) zu Wahrscheinlichkeit; aber wenn man

269 Ibn al-Malähimi 2007: 2-10. Zum Autor vgl. jetzt OHIT 173 und 447-452. Im Index ist er
dort S. 811 unter dem Lemma „Rukn al-DIn" versteckt.

270 Es lohnt, unter diesem Gesichtspunkt den Mu'tamad fi usül al-fiqh des Mu'taziliten Abü 1-

Husain al-Basri (gest. 436/1044) zu vergleichen (ed. Muh. Hamidullah, 1-2, Damaskus 1964).

271 Bd. XII: an-Nazar wal-ma'ärif. Vgl. Bernand 1982; auch van Ess 1966.

272 Soll man an dieser Stelle mutawätir lesen statt tawätur?

273 Fol. 312r, 13 f.; auch Ibn al-Malähiml schiebt erkenntnistheoretische Betrachtungen später
noch einmal ein, zwischen dem Kapitel über Prophétie und dem über al-wa'd wal-wa'ld (Ibn al-

Malähimi 2007: 360-395). Fahraddin ar-Räzi nimmt dann in seinem Muhassal fi afkär al-

mutaqaddimîn wal-muta'ahhirin alles Material nach vorn (wie später Ig! in seinen Mawäqifi

vgl. van Ess 1966).

274 Fol. 312r, apu. f.



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 73

sie alle zusammen nimmt, kommt doch (sichere) Erkenntnis heraus".275

Diyä'addin führt noch weitere Beispiele an, um dann abschließend zu

urteilen: „Ist es möglich, daß ein einzelner Bericht (habar al-wähid) Wissen

ergibt? - Von Ka'bi überliefert man, daß er diese Frage bejahte. Aber das

geht so nicht, es sei denn man habe zufällig bloß diesen einen Bericht (aber
mehrere Zeugen) oder es träten zu dem einzigen Zeugen (bekräftigende)
Begleitumstände hinzu. Dann ist es möglich, mit Gottes Hilfe."276

Das sind erwägenswerte Betrachtungen. Aber sie führen letzten Endes zu

nichts. Diyä'addin kümmert sich nicht um Geschichte im weiteren Sinne,
sondern verharrt bei seinen Überlieferungen über die Urgemeinde und versucht

dann vor allem, den Konsens zu sichern, der sich dazu unter iranischen
Sunniten herausgebildet hatte. 277 Damit bestätigt er das Bild, das wir auch

sonst von ihm gewinnen. Er ruht in der as'aritischen Tradition und beruft sich

auf sie, wo immer er kann. Sein wichtigster Gewährsmann ist Bäqillänl; As'arl

tritt demgegenüber völlig zurück. Bäqilläni war offenbar derjenige gewesen, der

der Schule ihr Gesicht verlieh. Er hatte in Bagdad gelebt, und sein Ruhm hatte

sich nach Iran verbreitet; aber die Generation, die zwischen ihm und As'ari lag,

war aus dem Geschichtsbild, das man in den Madrasen von Raiy vertrat,
gelöscht. Auch unter denjenigen, die auf ihn folgten, sind nur wenige, die mit
eigenen Werken im Gedächtnis blieben: Ibn Fürak,278 Isfarä'ini, Guwaini - nicht
dagegen Gazzäli, obwohl dieser schon ein halbes Jahrhundert vor Diyä'addin
gestorben war. Wieweit Diyä'addin auch bei den wenigen Autoritäten, die er

heranzieht, selektiv vorging, wäre näher zu untersuchen. Man müßte dazu die

Zitate identifizieren; Diyä'addin sagt meistens nicht, aus welchem Buch er

sie hat.279 Er zitiert vermutlich auch nicht wörtlich, und die Quellen, die er

nennt, sind häufig nicht erhalten.
Nur bei Bäqilläni haben wir vorläufig eine Chance, durch nähere

Überprüfung weiterzukommen; sowohl sein Tamhld als auch seine Hidäyat al-

275 Fol. 312v, 2 ff. sowie 7 ff. und -4.

276 Fol. 313r, 3 ff.

277 Vgl. nr. 49-51. Zum Thema vgl. Bernand 1970.

278 Zu ihm s. o. Anm. 30. Er stammte aus Isfahan, machte aber in Nesäpür und Raiy Karriere.
279 Es liegt nahe, anzunehmen, daß er dazu vor allem bei seinem Lehrer Ansäri Anleihen
machte; er zitiert diesen jedoch verhältnismäßig selten mit Namen. Wahrscheinlich entnahm er
ihm auch Sekundärzitate. Gelegentlich macht er darauf aufmerksam, wenn er so verfährt (s. o.

nr. 3b und 12). Vgl. dazu den oben in Anm. 74 genannten Aufsatz von A. Shihadeh; jetzt auch

mit breiterem Ansatz J. Thiele, Commonness and Derivative Work in Ash'arite Literature.
A Comparison of Diyä' al-Din al-Makki's Nihäyat al-maräm and Abü l-Qäsim al-Ansäri's al-

Ghunya fi l-kaläm, in; Der Islam Jedoch lag mir diese letztere Arbeit bei Abschluß meiner

Untersuchung noch nicht vor.



74 Josef van Ess DE GRUYTER

mustarsidîn sind uns verfügbar.280 Ähnliches gilt dann nur noch für die

häresiographischen Angaben, die sich bei Diyä'addin finden. Bei Letzteren hat
sich nämlich herausgestellt, daß Bagdädls Farq baina l-firaq und seine Usül ad-

din im akademischen Betrieb von Raiy einen Platz gefunden hatten.281

Allerdings behandelt Diyä'addin auch Bagdädls Werke recht frei; er mischt sie

mit anderem doxographischen Überlieferungsgut oder kürzt die Zitate. Die

Buchtitel nennt er nirgendwo; auch Bagdädls Name fällt in diesem

Zusammenhang nicht. Es handelte sich offenbar um Lernstoff, der im Kolleg
traktiert wurde, ohne daß man der Herkunft großes Interesse beigemessen hätte.

Die Zeit der Sekten war, so meinte man, vorbei; die letzte, die im ostiranischen
Kontext eine Rolle spielte, war die Karrämiya.282 Wir können im übrigen noch

verfolgen, wie man andernorts mit Bagdädls Texten verfuhr. Ein Mann aus

Isfarä'In, Abü 1-Muzaffar Tähir b. Muhammad, der, aus vornehmer Familie
stammend, den Titel „Königssohn" (Sähfür) trug und eine von Bagdädls
Töchtern geheiratet hatte, legte bei seiner Lehrtätigkeit in Tüs Bagdädls Farq
baina l-firaq zugrunde und publizierte es erneut. Dabei griff er, ohne ein Wort
darüber zu verlieren, in den Text ein; er gab dem Buch auch einen neuen
Titel.283 In Raiy hat man von dieser Umarbeitung nicht Kenntnis genommen;
aber man verspürte wohl ebensowenig wie Abü 1-Muzaffar Skrupel, Bagdädls
Text auszuschlachten.284

280 Der Tamhld wird fol. 43b zitiert. Jedoch handelt es sich anscheinend nur um ein

sinngemäßes Referat; gemeint ist vermutlich die Stelle S. 380 § 636 ff. in der Edition von
McCarthy 1957. Für die Hidäyat al-mustarsidin (die noch nicht ediert ist) vgl. in unserem Text

die Stellen nr. 12 und 39a. Warum gerade Bäqilläm, der einzige Nichtiraner in unserer Serie, so

stark gewirkt hat, bleibt näher zu klären.
281 Anders als die Maqälät al-islämiyin des As'ari, die, wenn überhaupt, so doch wesentlich
seltener herangezogen werden (s. o. Anm. 78, auch Anm. 61 und 147).

282 S. o. nr. 54a; auch 9a, 27b und f, 30a, 52c. Zur Karrämiya vgl. jetzt OHIT 252-262.

283 Abü 1-Muzaffar al-Isfarä'in! (gest. 471/1078-9), at-Tabsir fi d-din; ed. 'Izzat al-'Attär (Kairo

1359/1940). Dazu im Einzelnen van Ess 2011; 713 ff.
284 Bagdad! hatte vor seinem Farq baina l-firaq ein K. al-Milal wan-nihal geschrieben, das in
dem Tabsir fi d-din des Isfarä'ini mit großem Lob bedacht wird. Es enthielt vermutlich dasselbe

Material, nur daß die für den Farq charakteristische Unterscheidung (farq) zwischen Sekten, die

sich im Rahmen des Islams bewegen, und solchen, die die Grenze zum Unglauben
überschreiten, noch nicht vollzogen war (vgl. van Ess 2011; 681 ff.). Wir müssen also mit der

Möglichkeit rechnen, daß Diyä'addin sich stellenweise auf dieses Werk bezieht und nicht auf
die beiden oben genannten. Die Frage läßt sich jedoch nicht entscheiden; denn das K. al-Milal
wan-nihal, das A. Nader 1970 unter dem Namen Bagdädls veröffentlichte, ist nicht echt

(vgl. Gimaret in Sahrastäni 1986-1993; 11, Anm. 2). - Die Kurzfassung der Firaq, die ein gewisser

Rizqalläh ar-Ras'anl (gest. 661/1263) anfertigte, können wir hier außer acht lassen; sie ist ein

Jahrhundert nach Diyä'addins Nihäya entstanden (ed. Ph. Hitti; Kairo 1924). Der Autor war
Hanbalit und stammte aus Ra's al-'ain in Obermesopotamien (vgl. van Ess 2011: 678 f.).



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 75

Ein einziger Abschnitt bleibt ganz ohne Zitate: der über Abrogation (an-näsih

wal-mansüh).285 Das heißt nicht, daß Diyä'addin dort besonders eigenständig

argumentiere; er hat vielmehr diesen Problembereich bloß in die Theologie
transferiert, weil er ihn im Rahmen der Diskussion über Muhammads Prophetentum für

wichtig hielt. Man hielt den Juden nämlich vor, daß ihr Gesetz durch die von
Muhammad eingeführte sari'a aufgehoben worden sei, und diese waren damit
nicht einverstanden. Der Streitpunkt ist bisher kaum untersucht; wir wissen auch

nicht, wo er aufbrach.286 Er ist anscheinend spät;287 aufgerollt wurde das Thema

Abrogation zuerst in den usül al-flqh. Abü 1-Husain al-Basri (gest. 436/1044)

behandelt es in seinem Mu'tamad,288 der Säfi'it Abü Ishäq as-Siräzi (gest. 476/

1083) in seinen Luma' ß usül al-fiqh289 und der Hanbalit Ibn 'Aqil (gest. 513/1119)

in seinem Wädih.290 Ibn al-Malähimi dagegen (gest. 536/1141) hat nichts dergleichen

in seinem Fä'iq fi usül ad-din.291 Das juristische Problem hatte seine Wurzel

im Koran; man hatte schon früh widersprüchliche Schriftstellen gegeneinander

ausgleichen müssen. An dieser Stelle hatten die Juden gegen die Praxis gar nichts

einzuwenden; denn auch sie sahen sich gezwungen, anzunehmen, daß gewisse

Aussagen des Alten Testamentes sich gegenseitig aufhoben.292 Die Traktate, die

von Muslimen dazu verfaßt wurden, sind sehr alt und z. T. noch erhalten;293 bei

dem „Pietisten" Härit al-Muhäsibl (gest. 243/857) findet sich dann auch schon eine

differenzierte Terminologie, mit der sich das Thema genauer fassen ließ.294 Auch

Bagdad! hat ein K. an-Näsih wal-mansüh geschrieben.295

285 Nr. 40.

286 Vgl. vorläufig TG: 4: 302-304; weiterhin Skiare 1999: 146 ff. (zu dem K. Nash as-sar' des

Samuel ben Hofni, also einem Text aus dem fätimidischen Ägypten). Ein beliebtes Beispiel war
das Sabbatgebot (vgl. etwa Ibn al-Malähiml 2007: 357, 5 ff.).
287 Auf muslimischer Seite geht bereits Bäqilläni in seinem Tamhid darauf ein; vgl. Brunschvig
1954: 1: 225-244, wieder abgedruckt in Brunschvig 1956: 1: 263-279, dort 270 ff. Die

Auseinandersetzung war im Grunde ein Gelehrtendisput ohne unmittelbare Konsequenzen;
niemand konnte den Juden ja verbieten, selber nach ihrem eigenen Gesetz zu leben.

Diyä'addin benutzt auch nirgendwo den Begriff sari'a.
288 Abü 1-Husain al-Basri 1964: 1: 393-455.
289 Siräzi 1999: 148 ff. §§ 138-162, mit lexikographischer Einleitung wie oben in 40a.

290 Ibn 'Aqil 1996: 1: 122 ff.

291 Vgl. allerdings dort 355, apu. ff.; er kennt das Problem und seine Relevanz, widmet ihm
aber kein eigenes Kapitel.
292 Vgl. van Ess 2015: 99 ff., dort S. 104 ff. Kleine Schriften III 1742 und dazu den entsprechenden

Artikel des Judaisten A. Rofeh, Antiche interpretazioni ebraiche della Bibbia (Rofeh 2015).

293 van Ess 2015: 106 KS III 1743).

294 In seinem K. Fahrn al-Qur'än (Muhäsibi 1971: 359 ff. und 394 ff.); sie basiert auf der

Gleichung nash raft „Aufhebung", von der auch Diyä'addin ausgeht (s. o. nr. 40a und 40e).

Dazu Melchert 2002: 75 ff.

295 Erhalten in einer Berliner Handschrift, aber bisher nicht untersucht (vgl. van Ess 2011: 672).



76 Josef van Ess DE GRUYTER

Was man dabei nicht sah - und was auch Diyä'addin nicht sieht -, ist das

theologische Problem, inwieweit Gott, wenn er bestimmte juristische
Sachverhalte im Laufe der Offenbarung Seines Buches mehrfach adjustiert
(wie etwa beim Weinverbot), sein Vorherwissen einschränkt: Warum sagt er

nicht gleich, worauf er hinauswill? In der Tat gab es in der frühen Zeit (2. Jh.

H.), in der man sich über die Abrogation Gedanken machte (bzw. sie zur
Kenntnis nehmen mußte), Theologien, in denen das göttliche Vorherwissen
noch nicht zum Prinzip erhoben war: Gott handelt nicht nach einem

vorgefaßten ewigen Plan, sondern Er läßt irdische Ereignisse und
menschliches Handeln erst einmal geschehen, um dann darauf zu reagieren.296

Die Si'iten sprachen hier von badä'. Gott war also ein Pragmatiker; er läßt
dem Menschen seine Freiheit.

Der Gedankenaustausch zwischen Theologie ('ihn al-kaläm bzw. usül ad-

din), juristischer Propädeutik (usül al-fiqh) und Hadlt, wie er für die As'ariten
der Stadt Raiy charakteristisch scheint, verschließt sich jedoch gegenüber
einer weiteren intellektuellen Strömung, die in Iran seit einigen Generationen
ebenfalls um sich griff: der islamischen Philosophie. 428/1037 war Ibn Sinä

gestorben, dreißig Jahre später (458/1066, und damit immer noch ein

Jahrhundert vor Diyä'addin) Ibn Sinä's Schüler Bahmanyär, der Verfasser des

IC at-Tahsü.297 Aber das spielte sich ab in Isfahan und Hamadän, unter
anderen politischen Rahmenbedingungen; die „Achse" Nesäpür-Raiy war
davon anscheinend nicht berührt. Diyä'addin erwähnt die faläsifa selten

und wenn, so nur in doxographischem Zusammenhang.298 Er entfaltet ihre
Lehre nicht; sie gehörte nicht ins Curriculum und war ihm wohl auch weitgehend

gleichgültig. Weder Avicenna wird genannt noch Färäbi; nur Kind!
taucht einmal auf,299 im Zusammenhang mit einem Mu'taziliten (an-Näsi' al-

akbar), der Kritik an ihm geübt hatte.300 Gazzälls Tahäfut al-faläsifa, mehr als

ein halbes Jahrhundert vor Diyä'addins Nihäya abgefaßt, hat keine Spuren
hinterlassen.301 Wenn man das mit der Situation in der zeitgenössischen

296 TG: 4: 439 f.

297 Zu ihm Elr: 3: 501 ff. (H. Daiber); das K. at-Tahstt ist nach dem Vorbild von Ibn Sinä's

Dänisnäma-yi 'Alä'I aufgebaut.
298 Fol. IIb, 11; 76b, apu.; 81a, 14; 82a, 4; 116b, 5; 168a, -7; 251a, 8; 251b, 5.

299 Fol. IIb, 12 f.; s. o. nr. 2d.

300 Vgl. van Ess 1971: 4.

301 Zumindest nicht in dem erhaltenen zweiten Band. Über den verlorenen ersten Band läßt
sich natürlich nicht urteilen; aber Gazzäli ist auch sonst nicht in die as'aritische Tradition

aufgenommen worden (s. o. Anm. 247). Er hat in Iran ohnehin kaum nachgewirkt. Das gilt auch

für den Gazzäli des Ihyä' 'ulüm ad-din. Diyä'addin nimmt die Wende zur „pietistischen"
Verinnerlichung an sich wahr; aber das läuft bei ihm über Abü 'Ali ad-Daqqäq und Qusairi,



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 77

Mu'tazila vergleicht, wird man sagen dürfen, daß diese Berührungsängste
dort weniger stark ausgeprägt waren. Abü 1-Husain al-Basri galt als von
der Philosophie infiziert, weil er in gewissen Punkten, z. B. bei den

Gottesbeweisen, einen neuen Denkansatz gewählt hatte.302 Ihn al-Malähimi
schreibt gegen Ende seines Lebens (zwischen 532 und 536) seine Tuhfat al-

mutakallimin zwar noch fi r-radd 'alä l-faläsifa;303 aber er zitiert dort Ihn Sinä

und sogar Bahmanyär - neben Aristoteles und anderen griechischen Denkern

(Pythagoras, Plato, Proklos, Olympiodor usw.), gegen die er anscheinend gar
nicht soviel hatte. In seinem Fä'iq ß usül ad-dln evoziert er Avicennas „großes
Buch", den Sifä', obgleich die Leugnung der leiblichen Auferstehung, um die

es an der entsprechenden Stelle ging und zu der Avicenna sich bekannte,304

die Gemüter sehr erregte.305 Ähnlich verhält sich Sahrastäni, ein weiterer
Zeitgenosse Diyä'addms; er nimmt die antiken Philosophen in sein K. al-

Milal wan-nihal auf, hegt aber gegen Ihn Sinä noch gewisse Reserven.306

Unbeachtet bleiben auch die Ismä'iliten. Gazzäli hatte sie bekämpft,307 und
seit der Ermordung Nizämalmulks (i. J. 485/1092) waren sie in den Untergrund

gegangen; aber das exzessive ta'wü, mit dem sie in Transoxanien z. Z. der

Sämäniden im 4. Jh. H. hervortraten, hätte die Theologen zumindest
erkenntnistheoretisch nervös machen müssen. Es ist möglich, daß Ihn Fürak (gest. 406)
das Problem aufgriff;308 aber Diyä'addins Referat bleibt unscharf, und er geht
auf die Sache nicht näher ein. Unter den Si'iten beschäftigen ihn nur die

Imämiten; er hält nicht viel von ihnen und belegt sie manchmal mit dem alten

Schimpfnamen Rawäfid.309

Mit der Mu'tazila verbindet ihn eine alte Feindschaft. Er übernimmt viele
ihrer Fragestellungen und geht in den Lösungen dann seinen eigenen Weg. Aber

also eine Nesäpürer Tradition. Er unterscheidet dabei zwischen futüwa und tasauwuf (s. o. nr.
18a). Als einzigen „Vorläufer" nennt er kurz Muhäsibi. Bemerkenswert ist, daß er Abü Sa'îd b.

Abi 1-Hair nicht erwähnt, der sich nach Daqqäqs Tod in Nesäpür aufhielt (vgl. Meier 1976: 46 ff.
und 52 ff.).
302 Näher dazu Madelung/Schmidtke 2006: 1 ff.; vgl. auch Abu 1-Husain al-Basri 2006.

303 Ibn al-Malähimi 2008.

304 Sie ist bei Ibn al-Malähimi terminologisch verkleidet als i'ädat al-ma'düm maugûdan „daß
etwas nicht mehr Vorhandenes erneut in die Existenz treten (könne)".
305 S. 461, apu. ff.; die islamischen Philosophen sind denn auch kurz zuvor (S. 458, 3 ff.)

Gegenstand seiner Kritik.
306 Vgl. meine Kleinen Schriften II 1540.

307 Vgl. seine Fadä'ih al-Bätiniya (Gazzäli 1964).

308 S. o. nr. 28a. Vom ta'wil handelt auch Ibn al-Malähimi 2007: 524 f.

309 Oder ar-Räfida (vgl. Ibn al-Malähimi 2007: Index 786a). Zu „Imämiya", das der Sprache der

Häresiographen entstammt, ib. 779a.



78 Josef van Ess DE GRUYTER

sie gewinnt für ihn kein Gesicht; nach Gubbä'i und Abü Häsim zitiert er

niemanden mehr aus ihren Reihen. Die Frontstellung hat er von seinen

Vorgängern geerbt, und er gibt sich keine Mühe, daran etwas zu ändern. Man
merkt dies vor allem in dem langen Kapitel über die Handlungstheorie. Der Stoff
wächst ihm über den Kopf; man hatte den Fragenbereich längst zu Tode

diskutiert. Diyä'addin fällt von einem Gegenargument in das andere, und es gelingt
ihm nicht, den Gedankengang zu straffen.310 Das hat Folgen für die Gliederung;
sie bleibt trotz reicher Unterteilung schwer überschaubar.311 Er nutzt seine

häresiographischen Kenntnisse; aber die historische Entwicklung der Probleme

ist ihm nicht klar. Zwar kommt er gleich zu Anfang auf den kasb-Begriff zu
sprechen;312 aber daß As'ari ein K. al-Kasb verfaßt hatte, ist ihm nicht wichtig,313

und daß das Wort selber (in der Form iktisäb) schon von Dirär b. 'Amr benutzt

wurde, weiß er nicht mehr.314 Bemerkenswert ist, daß er Ibn ar-Räwand!

nicht als „Ketzer" behandelt; er zitiert ihn mehrfach, aber immer nur als

eigenwilligen Theologen, der in seiner iranischen Heimat weiterhin ein gewisses
Ansehen genoß.315

310 Dieser Eindruck stellt sich auch ein, wenn er in nr. 39 über die seit Bäqilläni diskutierten

Bestätigungswunder der Propheten spricht.
311 Auf zwei Vorreden (muqaddima; nr. 1-2) folgt ein großer Hauptteil (nr. 3-21), aus dem

zuerst drei Abschnitte {darb) herausgelöst werden (nr. 3-5), von denen der erste (nr. 3)

wiederum in drei Varianten (tarxqa) zerfällt und der zweite (nr. 4) dann nur ganz kurz ist.

Später wird nicht mehr gezählt, sondern nur nach Einzelfragen (masä'il) gegliedert. Jedoch wird
die Reihenfolge durch Nachworte oder Schlußbetrachtungen (hätima) unterbrochen, in denen

weniger wichtige Problembereiche in Exkursen nachgetragen werden (nr. 7, 14 und 21). Für die

Übersicht sorgt der Kopist, indem er durch Großschreibung den Wechsel des jeweiligen
Sprechers (qäla, qulnä usw.) markiert und größere Kapitel mit einer eingerückten Überschrift

versieht (so bei nr. 8 und nr. 15, hinter den jeweiligen Appendices, aber auch bei nr. 16, nr. 17,

nr. 18 und nr. 20). Letztere beginnt mit den Worten al-qaul fl oder al-fasl fx. Wir haben uns in
unserer Gliederung soweit wie möglich danach gerichtet.
312 In nr. 1 und nr. 8.

313 Es wird genannt im Tabslr fi d-din des Abü 1-Muzaffar al-Isfarä'ini (Isfarä'rnl 1940: 174, 13),

fehlt aber schon im Mugarrad des Ibn Fürak. Daß es einem der wenigen As'arl-Zitate bei

Diyä'addin zugrunde läge, ist darum nicht sehr wahrscheinlich.
314 Vgl. TG: 3: 45. Die Sonderstellung Dirärs war Diyä'addin vielleicht noch bewußt (s. o. Anm.

59); aber Einzelheiten interessierten ihn nicht. Auch Ibn al-Malähimi kommt nicht auf Dirär zu

sprechen, wenn er sich als Mu'tazilit kritisch mit dem kash-Begriff auseinandersetzt (Ibn al-

Malähimi 2007: 137 ff.).
315 Vgl. nr. 9a-c und 16c. Ibn al-Malähimi setzt da den Akzent etwas anders; er betont die

Wunderkritik Ibn ar-Räwandl's und vergleicht sie mit der des Muhammad b. Zakariyä' ar-Räzi

(Ibn al-Malähimi 2007: 315, 3 ff.).



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 79

Allerdings ist er sich bewußt, daß er mit seiner Wissenschaft dem Leser

einen besonderen Jargon zumutet. Wenn immer er einen Begriff einführt, erklärt

er ihn darum erst einmal lexikalisch; manchmal schiebt er auch eine Definition
nach.316 Das machten die Juristen auch; ihr Denken kam ohne Definitionen gar
nicht in Gang. Aber in Raiy und Nesäpür tritt doch noch etwas anderes hinzu:
Die Studenten waren keine arabischen Muttersprachler; Arabisch war für sie in
erster Linie ein Wissenschaftsidiom, wie das Latein im abendländischen

Mittelalter. Indem sie sich seiner bedienten, gewannen sie Zugang zu einer

Elite. Von der arabischen Umgangssprache aber war die Terminologie weit
entfernt. Dieser Sachverhalt war seinerseits Gegenstand wissenschaftlicher

Analyse; Diyä'addin macht dazu Anleihen bei den arabischen

Lexikographen.317 Anderswo, vor allem weiter im Osten, hatte man schon seit

einiger Zeit der Realität stärker Rechnung getragen. Abü 1-Muzaffar al-Isfarä'ini
(gest. 471/1078-9), der in Tüs unterrichtete, hatte einen persischen
Korankommentar verfaßt.318 Gazzäll faßte die Grundgedanken seines Ihyä'
'ulüm ad-dln in einem persischen Andachtsbuch, dem „Elixier der

Glückseligkeit" (Kimiyä as-sa'äda), zusammen.319 Auch die Philosophie war
längst diesen Weg gegangen; Ibn SInä hatte auf persisch und auf arabisch

geschrieben. Ob man hasti sagte oder wugüd, war für den Inhalt des Gesagten

unerheblich; die Regeln der Logik richteten sich nicht nach den Gesetzen der

Sprache. Man wußte das, seitdem i. J. 326/938 ein Logiker und ein Grammatiker

in Gegenwart einer illustren Runde, die von dem Wesir Ibn al-Furät zusammengerufen

worden war, miteinander diskutiert hatten; auch As'ari (Ibn Abi Bisr)

war unter den Zuhörern gewesen.320

Diyä'addins Sohn Fahraddin hat dann einen ersten Schlußstrich gezogen. Er

schreibt zwar weiterhin überwiegend Arabisch; aber er spart sich die Exkurse in
die Lexikographie. Natürlich konnte er Persisch; er soll in beiden Sprachen auf
hohem Niveau gepredigt haben.321 Auch von der Häresiographie läßt er sich,

316 Vgl. die Nummern 1, 16 und 16b, 17d, 25, 27a-b, 28, 34, 35B, 38, 40a, 47.

317 Vgl. etwa nr. 27a.

318 Tag at-tarägim fl tafsir al-Qur'än liTa'ägim; vgl. van Ess 2011: 714 f. und jetzt Zadeh 2012:

331 ff.
319 Übersetzt von H. Ritter, Jena 1923; 2Gazzäli 1959.

320 Dazu ausführlich Endreß 1986: 163 ff.
321 Also ohne spürbaren Akzent und ohne Fehler im Ausdruck (vgl. van Ess 2011: 1051, nach

Safadl). Die persischen Traktate, die wir von ihm kennen, sind offenbar Gelegenheitsarbeiten;
vgl. Altaç 2013; 91 ff., dort die Nummern 15, 34-35, 37, 44, 46 und 51-53. Auffällig ist dabei Nr.

37 (S. 124), weil dort im Titel der bisher kaum gebräuchliche Begriff Hodäsinäsi

„Gotteserkenntnis" für „Theologie" erscheint (Hs. Süleymaniye, Fatih 5426/2).



80 Josef van Ess DE GRUYTER

wenn es um Theologie geht, nicht mehr leiten; er verweist diese Disziplin wieder
in eine eigene Sparte.322 Der Mu'tazila ebenso wie der Philosophie gibt er

entschlossen ein eigenes Gesicht; er bewundert Abü 1-Husain al-Basri,323 und

er schreibt einen Kommentar zu Ibn SInä's Isärät.324 Aber er gewann sich mit
diesen Vorlieben in Raiy keine Freunde; er überwand die orthodoxe Enge nur,
indem er sich aus ihr verabschiedete. Erst die Güriden, Nachfolger der Selgüken
und Gaznaviden im heutigen Afghanistan, richteten ihm eine Madrasa ein, an
der er seine Kunst entfalten konnte. In eine städtische Gesellschaft wurde er

jedoch damit nicht integriert; schon zuvor hatte er eher an Fürstenhöfen

Beachtung gefunden oder bei reichen Honoratioren, die ihn gastlich aufnahmen.325

Das war denn auch das Modell, dem die Zukunft gehörte.326 Raiy
überlebte den Mongolensturm nicht; seine Rolle als kulturelles Zentrum war
ausgespielt. Zwar war das Leben an Fürstenhöfen, wie schon Avicenna gemerkt

hatte, ebensowenig ein dauerhaftes Vergnügen. Und daß die „Reformen", die

Fahraddln ar-Räzi anstieß, einen bleibenden Fortschritt gebracht hätten, wird
man wohl gleichfalls noch einmal überdenken müssen; theologisches Denken

neigte nicht nur zur Zeit Diyä'addins dazu, scholastisch zu erstarren. Selbst

unser heutiger Wissenschaftsbetrieb kann sich dieser Gefahr nur mit Mühe
erwehren. Aber das ist ein weites Feld.

Bibliographie

'Abdalgabbär b. Ahmad, s. QädT 'Abdalgabbär.
Abu l-Husain al-BasrT, Muhammad b. 'All b. at-Taiyib (1964): al-Mu'tamad fi usül al-fiqh, ed.

Muh. Hamidullah. Damaskus: Institut Français d'Etudes Orientales.

Abü 1-Husain al-Basrî, Muhammad b. 'All b. at-Taiyib (2006): Tasaffuh al-adilla. Hrsg. von W.

Madelung und S. Schmidtke. Wiesbaden: Harrassowitz (Abhandlungen für die Kunde des

Morgenlandes 57, 4).

Afsaruddin, Asma (2002): Excellence and Precedence. Medieval Islamic Discourse on Legitimate
Leadership. Leiden: Brill.

322 Dazu van Ess 2011: 1051 ff. Statt Bagdad! las er mittlerweile Sahrastäni, von dessen Miial
wan-nihal er aber nicht viel hielt (van Ess 2011: 1058 und 1061).

323 van Ess 2011:1070.

324 van Ess 2011:1049.

325 Vgl. dazu den in Anm. 14 genannten Aufsatz von E. Altaç: Alta§ 2013.1.

326 Die Fürstenhöfe verfügten im Gegensatz zu den städtischen Zentren über keine eigene

theologische Tradition; Fahraddin ar-Räzi konnte dort also bei Adam und Eva wieder anfangen.
Als er sich am Hof des Hwärazmsähs Tekis aufhielt, führte er sich, gerade einmal 30-jährig,
unter den Höflingen mit einer Enzyklopädie der 60 wichtigsten Wissenschaften ein (also einer

Art „Handbook" für Unwissende; vgl. van Ess 2011; 1061 ff.).



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 81

Alta$, Eçref (2013.1): „Fahreddin er-Râzfnin hayati, hâmileri, ilmî ve siyasî iliçkileri". In: islâm

dü$üncesinin dönü$üm çagmda Fahraddiri er-Râzî. Hrsg. von Ö. Türker und 0. Demir.

Istanbul: ISAM Yayinlari 153, 41-90.
Alta§, E^ref (2013.2): „Fahreddin er-Râzfnin Eserlerinin Kronolojisi". In: islam dûçûncesinin

dönü$üm çagmda Fahraddiri er-Râzî. Hrsg. von Ö. Türker und 0. Demir. Istanbul: ISAM

Yayinlari 153, 91-164.

Anawati, M. M., s. Gardet, Louis.

Ansari, Hassan / Schmidtke, Sabine (2011): „Abu Sa'd al-Hargüs! and his Kitäb al-Lawâmi'. A

SüfT Guide Book for Preachers from 4th/10th century NTshäpür". Arabica 58: 503-518.

Ansârï, Hasan (2012): Bar-rasThâ-yi târîhî dar hauza-yi Islam ve-tasaiyu'. Teheran: Kitäbhäne-yi
Müze ve Markaz-i Asnäd-i Maglis-i Sürä-yi IslämT 1390 H. s.

As'arT, Abü l-Hasan 'Alf b. Ismä'Tl al- (1963): Maqälät al-islämlyTn wa-htiläf al-musallin. Hrsg.

von Hellmut Ritter. 2Wiesbaden: Steiner.

Audebert, Claude-France (1982): ATHattäbT et l'inimitabilité du Coran. Damaskus: Institut
Français d'Archéologie Orientale.

Bagdad!, 'Abdalqähir b. Tähir al- (1928): K. Usui ad-dîn. Istanbul: Matba'at ad-Daula 1346 H.

Bagdad!, 'Abdalqähir b. Tähir al- (1970): K. al-Milal wan-nihal. Hrsg. von Albert Nader. Beirut:

Dar el-Machreq.
Bagdäd!, 'Abdalqähir b. Tähir al- (o. ).): K. al-Farq baina l-firaq. Hrsg. von Muhammad

Muhyïddîn 'Abdalhamîd. Kairo: Maktabat Muhammad 'AI! Subaih.

Bäqillän!, Abü Bakr Muhammad b. at-Taiyib al- (1957): K. at-Tamhid. Hrsg. von Richard

McCarthy. Beirut: Librairie Orientale.

Bernand, Marie (1970): L'Accord unanime de la communauté comme fondement des statuts

légaux de l'Islam d'après Abü l-Husayn al-Basrî. Paris: Vrin.

Bernand, Marie (1982): Le problème de la connaissance d'après le Mugnî du Cadi 'Abd al-

Gabbâr. Alger: Société Nationale d'Edition et de Diffusion.

Brown, Jonathan (2007): The Canonization of al-Bukhârï and Muslim. Leiden: Brill.

Brunschvig, Robert (1954-56): „L'Argumentation d'un théologien musulman du X siècle contre
le Judaïsme". In: Homenaje a Millâs Vallicrosa, 1-2. Barcelona: Consejo Superior de

Investigaciones Cientfficas I 225-244.
Brunschvig, Robert (1964): „Devoir et pouvoir. Histoire d'un problème de théologie musul¬

mane". Studia Islamica 20: 5-46.
Brunschvig, Robert (1974): „Mu'tazilisme et optimum (al-aslah)". Studia Islamica 39: 5-23.
Brunschvig, Robert (1976): Etudes d'islamologie. Hrsg. von Abdel Magid Turki. Paris:

Maisonneuve et Larose.

Conc. Wensinck, Arent Jan (1936-1988): Concordance et indices de la Tradition musulmane.
Leiden: Brill.

Crone, Patricia (1998): „A Statement by the Najdiyya Khârijites on the Dispensability of the
Imamate". Studia Islamica 88: 55-76.

Crone, Patricia (2000): „Ninth-Century Muslim Anarchists". Past and Present 167: 3-28.
Crone, Patricia (2004): God's Rule. New York: Columbia UP.

Dahabî, Muhammad b. Ahmad ad- (1963-1964): MTzän al-i'tidäl ff naqd ar-rigäl. Hrsg. von 'Al!
Muhammad al-Bigâwî, 1-4. Kairo: 'ïsâ al-Bäb! al-Halabî.

Dänisnäma-yi Gahän-i Islam (1996-): hrsg. von Mîr Sälim. Tihrän: Bunyäd-i Dä'irat ul-ma'ärif-i
isläm!.

Demir, Osman (2006): Kelâmda Nedensellik. Ilk dönem kelâmcilarinda tabiat ve insan.
Dissertation Marmara Üniversitesi. [Gedruckt Istanbul 2015],



82 —— Josef van Ess DE GRUYTER

Demir, Osman (2015): Nedensellik Kitabi. Kitâbu't-Tevlîd min kitâbi'l-Mugnî. Istanbul: Klasik

Yayinlari.
Diem, Werner / Schöller, Marco (2004): The Living and the Dead in Islam. Wiesbaden:

Harrassowitz.
El2 The Encyclopaedia of Islam (1960-2009): Hrsg. von Clifford Edmund Bosworth u. a.

Leiden: Brill.
Eir Encyclopaedia Iranica (1985-): Hrsg. von Ehsan Yarshater. London: Routledge and Kegan.

Endreß, Gerhard (1986): „Grammatik und Logik. Arabische Philologie und griechische
Philosophie im Widerstreit". In: Sprachphilosophie in Antike und Mittelalter. Hrsg. von B.

Mojsisch. Amsterdam: Grüner, 163-299.
EQ Encyclopedia of the Qur'än (2001-2006). Hrsg. von Jane Dämmen McAuliffe. Leiden: Brill.

Farq Bagdad! o. J.: at-Farq baina l-firaq.
Frank, Richard M. (1967): „Al-Ma'nä. Some Reflections on the Technical Meaning of the Term in

Kaläm". Journal of the American Oriental Society 87: 248-259.
Gähiz, 'Amr b. Bahr al- (1955): K. al-'Utmânïya. Hrsg. von 'Abdassaläm Muhammad Harun.

Kairo: Dar al-Kitäb al-'arabl 1374 H.

GAL Brockelmann, Carl (1937-1949): Geschichte der arabischen Litteratur. 2l-2 (1943-1949),

Supplement 1-3 (1937-1942). Leiden: Brill.

Gardet, Louis / Anawati, M. M. (1948): Introduction à la théologie musulmane. Essai de

théologie comparée. Paris: Vrin.
GAS Sezgin, Fuat (1967-): Geschichte des arabischen Schrifttums. Leiden: Brill.
Gazzâlï, Muhammad b. Muhammad al- (1959): KTmiyâ as-sa'âda. Übs. von Hellmut Ritter u. d. T.

Das Elixier der Glückseligkeit. Jena: Diederichs 1923. 2Düsseldorf/Köln 1959.

Gazzâlï, Muhammad b. Muhammad al- (1964): Fadä'ih al-BätinTya. Hrsg. von "Abdarrahmän

Badawï. Kairo: Ad-Där al-Qaumïya lit-tibä'a wan-nasr 1383 H.

GIE Great Islamic Encyclopedia (1985-). Hrsg. von Käzim MüsawT BugnürdT. Teheran: Markaz-i

Dä'irat ul-ma'ärif-i buzurg-i islâmï.

Gimaret, Daniel (1989): „Cet autre théologien sunnite: Abü l-'Abbäs al-Qalânisï". Journal

Asiatique 277: 227-262.

Gimaret, s. Sahrastânï.

Grämlich, Richard (1989): Das Sendschreiben al-Qusairïs über das Sufitum. Wiesbaden:

Steiner.

Gruber, Ernst August (1975): Verdienst und Rang. Die Fadä'il als literarisches und gesellschaftliches
Problem. Freiburg: Schwarz (Islamkundliche Untersuchungen 35 Diss. Frankfurt a. M.).

Günther, Sebastian / Lawson, Todd (2017): Roads to Paradise. Eschatology and Concepts of the

Hereafter in Islam. Leiden: Brill.

Gwynne, Rosalind W. (1985): „Al-Jubbâ'ï, al-Ash'arï and the Three Brothers. The Uses of

Fiction". Muslim World 75: 132-161.

Hâggl Halïfa, Mustafâ b. 'AIT (1971): Kasf az-zunûn. Hrsg. von §erefettin Yaltkaya und Kilisli Rifat

Bilge. Istanbul: Wikälat al-Ma'ärif al-Galïla.

Hallaq, Wail B. (1984): „Caliphs, Jurists and the Saljuks in the Political Thought of Juwaynï".
Muslim World 74: 26-41.

Hargûsï, Abu Sa'd 'Abdalmalik al-Wä'iz al- (2003): K. Dalä'il an-nubüwa. Hrsg. von NabTI b.

Häsim al-Gamzï. Mekka.

HattäbT, Abü Sulaimän Hamd b. Muhammad al-Bustï al- (1955): Bayän i'gäz al-Qur'än. In: Talât

rasä'il fi i'gäz al- Qur'än. Hrsg. von Muhammad Halafalläh und Muhammad Zaglül Salläm.

Kairo: Dar al-ma'ärif, 19-65. - Frz. Übers, s. Audebert 1982.



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 — 83

Hecker, Judith (1975): Reason and Responsibility. An Explanatory Translation of Kitäb al-TawlTd

wa'l-'Adl by QädT 'Abd al-Jabbär al-HamadhänT. Diss. Univ. of California Berkeley.

Heemskerk, Margarete T. (2000): Suffering in the Mu'tazili Theology. 'Abd al-jabbär's Teaching

on Pain and Divine Justice. Leiden: Brill.
Ibn AbT 1-HadTd, 'IzzaddTn 'AbdalhamTd b. Hibatalläh (1959-1967): Sarh Nahg al-baläga. Hrsg.

von Muhammad Abu l-Fadl Ibrahim. Kairo: Dar Ihyä' al-kutub al-'arabïya.
Ibn AbT Saiba, Abu Bakr 'Abdallah b. Muhammad (2006): AI-Musannafp 1-ahädTt wal-ätär. Hrsg.

von Muhammad 'Auwäma. Dschidda/Beirut: Dar al-Qibla.
Ibn 'AqTI, Abu I-Wafä' 'AIT (1996): Al-Wädih p usül al-fiqh. I: Kitäb al-Madhab. Hrsg. von George

Makdisi. Wiesbaden: Steiner (Bibliotheca Islamica 41a).

Ibn 'Asäkir, Abu l-Qäsim 'AIT b. Hasan (1928): TabyTn kadib al-muftarïpmä nusiba ilä l-imäm AbT

l-Hasan al-As'arT. Damaskus: Matba'at at-Taufiq.
Ibn Fürak, Muhammad b. al-Hasan (1987): Mugarrad maqälät al-As'arT. Hrsg. von Daniel

Gimaret. Beirut: Dar el-Machreq (Recherches Institut des Lettres Orientales 14).

Ibn al-MalähimT, RuknaddTn Mahmud b. Muhammad al-HwärazmT (2007): Al-Fä'iq p usül ad-dm.

Hrsg. von Wilferd Madelung und Martin McDermott. Teheran: Iranian Institute of

Philosophy 1386 H. s.

Ibn al-MalähimT, RuknaddTn Mahmüd b. Muhammad al-HwärazmT (2008): Tuhfat al-

mutakallimTn p r-radd 'alä l-faläsifa. Hrsg. von Hasan Ansari und Wilferd Madelung.
Teheran: Iranian Institute of Philosophy.

Ibrahim, Lutpi (1980): „The Concept of ihbät and takpr according to al-Zamakhsharî and al-

BaydäwT". Die Welt des Orients 11: 117-121.

Isfarâ'înT, Abû 1-Muzaffar Tähir b. Muhammad al- (1940): At-TabsTr p d-dïn. Hrsg. von 'Izzat al-

'Attär. Kairo: Maktabat al-HängT 1359 H.

De Jong, Frederik / Radtke, Bernd (1999): Islamic Mysticism Contested. Thirteen Centuries of
Controversies and Polemics. Leiden: Brill.

Juynboll, Gauthier H. A. J. (2007): Encyclopedia of Canonical HadTth. Leiden: Brill.

Kahhäla, 'Umar Ridä (1957-1961): Mu'gam al-mu'allipn. Damaskus: Matba'at at-TaraqqT.

Kennedy, Hugh (2016): The Caliphate. UK: Penguin Random House (Pelican Books).

Kersten, Carool (2015): The Caliphate and Islamic Statehood. Berlin: Gerlach Press.

Kholeif, Fathallah (1966): A Study on Fakhr al-dTn al-RâzT and his Controversies in Transoxiana.

Beirut: Dar el-Machreq (Recherches Institut des Lettres Orientales 31).

Landolt, Hermann (2017): ,„Being-Towards-Resurrection'. Mollä Sadrâ's Critique of
SuhrawardT's Eschatology". In: Roads to Paradise. Hrsg. von S. Günther und T. Lawson.

Leiden: Brill, 487-533.
Lange, Christian (2016): Paradise and Hell in Islamic Traditions. Cambridge UP.

Madelung, Wilferd (1965): Der Imam al-Qäsim b. IbrähTm und die Glaubenslehre der Zaiditen.

Berlin: de Gruyter.

Madelung, Wilferd / Schmidtke, Sabine (2006): Rational Theology in Interfaith Communication. Abü

I-Husayn al-BasrT's Mu'tazilT Theology among the Karaites in the Fäpmid Age. Leiden: Brill.

Marmura, Michael E. (2017): „Paradise in Islamic Philosophy". In: Roads to Paradise. Hrsg. von
S. Günther und T. Lawson. Leiden: Brill, 445-467.

MarzubänT, Muhammad b. 'Umar al- (1960): Mu'gam as-su'arä'. Hrsg. von 'Abdassattär Ahmad

Farräg. Kairo: 'Tsä al-BäbT al-Halabï 1379 H.

Meier, Fritz (1976): Abü Sa'Td-i Abü I-Hayr. Wirklichkeit und Legende. Leiden: Brill.

Melchert, Christopher (2002): „Qur'änic Abrogation Across the Ninth Century". In: Studies in
Islamic Legal Theory. Hrsg. von Bernard G. Weiss. Leiden: Brill, 75-98.



84 — Josef van Ess DE GRUYTER

Mourad, Suleiman A. (2006): Early Islam between Myth and History. Al-Hasan al-BasrT (died 110

H / 728 CE) and the Formation of His Legacy in Classical Islamic Scholarship. Leiden: Brill.

MuhäsibT, al-Härit b. Asad al- (1971): K. Fahrn al-Qur'än. Hrsg. von Husain al-Qûwatlï. Beirut:

Dar al-Fikr.

Nagel, Tilman (1988): Die Festung des Glaubens. Triumph und Scheitern des islamischen

Rationalismus im 11. Jh. München: Beck.

NaisäbürT, AbD 'Abdallah Muhammad b. 'Abdallah Ibn al-Baiyi' al-Häkim an- (1937): Ma'rifat
'ulüm al-hadït. Hrsg. von Mu'azzam Husain. Kairo: Dar al-Kutub al-MisrTya.

Neuwirth, Angelika (2011): Der Koran I: Frühmekkanische Suren. Poetische Prophétie.
Handkommentar. Berlin: Verlag der Weltreligionen (Insel).

OHIT The Oxford Handbook of Islamic Theology (2016). Hrsg. von Sabine Schmidtke.

Oxford UP.

Oxford Handbook of Islamic Theology, s. OHIT.

Paret, Rudi (1971): Der Koran. Kommentar und Konkordanz. Stuttgart: Kohlhammer.

Pomerantz, Maurice A. (2007): „Mu'tazili Theory in Practice. The Repentance (tauba) of
Government Officials in the 4th/10th century". In: A Common Rationality. Hrsg. von C.

Adang / S. Schmidtke / D. Skiare. Leiden: Brill, 463-493.
QädT 'Abdalgabbär b. Ahmad al-HamadänT (1962): al-Mugnï fi abwäb at-tauhïd wal-'adl, Bd.

XIII: al-Lutf, ed. Abu l-'Alä' al-'Afîfï. Kairo: ad-Där al-MisrTya lit-ta'lïf wan-nasr 1382 H.

QädT 'Abdalgabbär b. Ahmad al-HamadänT (1965): al-Mugnï fi abwäb at-tauhïd wal-'adl, Bd.

XIV: al-Aslah - Istihqäq ad-damm - at-Tauba. Hrsg. von Mustafa as-Saqqä. Kairo: ad-Där

al-MisrTya lit-ta'lTf wan-nasr 1385 H.

QädT 'Abdalgabbär b. Ahmad al-HamadänT (1966): al-Mugnï fïabwäb at-tauhïd wal-'adl, Bd. XV:

an-Nubüwät wal-mu'gizät. Hrsg. von Mahmüd al-Hudairï und Mahmüd Muhammad Qä'im.

Kairo: ad-Där al-MisrTya lit-ta'lTf wan-nasr 1385 H.

QusairT: Risäla, s. Grämlich.

Radtke, s. de Jong.

Ras'anT, 'Abdarrazzäq b. Rizqalläh ar- (1924): Muhtasar K. al-Farq baina l-firaq lil-Bagdâdï.
Hrsg. von Philipp Hitti. Kairo: Där al-Hiläl.

-RäzT, FahraddTn, s. Kholeif.

Rofeh, Alexander (2015): „Antiche interpretazioni ebraiche della Bibbia". In: Le sacre scritture e

le loro interpretazioni Orientalia Ambrosiana 4: 3-12.
SafadT, HalTl b. Aibak as- (1931-2013): Ai-Wäfi bil-wafayät. Hrsg. von Hellmut Ritter u. a.

Istanbul/Wiesbaden: Steiner (Bibliotheca Islamica 6).

SahrastänT, Muhammad b. 'AbdalkarTm as- (1986-1993): Al-Milal wan-nihal. Frz. Übs. von

Daniel Gimaret und Guy Monnot: Le Livre des Religions et des Sectes. Louvain: Peeters.

(Collection Unesco d'oeuvres représentatives. Série arabe).

Schmidtke, Sabine, s. Madelung.
Schöller, Marko, s. Diem.

Shihadeh, Ayman (2012): „Classical Ash'arT Anthropology. Body, Life and Spirit". Muslim World

102: 433-477.
STräzT, Abu Ishäq IbrähTm as- (1999): Al-Luma' fï usûl al-fiqh. Frz. Übs. von Eric Chaumont: Le

Livre des Rais illuminant les fondements de la compréhension de la Loi. Traité de théorie

légale musulmane. Berkeley: Robbins Collection Publications.

Sklare, David (1999): „Responses to Islamic Polemics by Jewish Mutakallimûn in the Tenth

Century". In: The Maglis. Interreligious Encounters in Medieval Islam. Hrsg. von Hava

Lazarus-Yafeh (u. a.). Wiesbaden: Harrassowitz, 137-161.



DE GRUYTER Unfertige Studien 3 85

Sobieroy, Florian (1998): Ibn Hafif as-STräzT und seine Schrift zur Novizenerziehung. Beirut

(Beiruter Texte und Studien 57).

SubkT, TägaddTn 'Abdalwahhäb b. 'AIT b. 'AbdalkäfF as- (1964-1976): Tabaqät as-Säfi'Tya al-

kubrä. Hrsg. von Mahmüd Muhammad at-Tanähi und 'Abdalfattäh Muhammad al-Hulw.

Kairo: 'Tsä al-Bâbî al-Halabï.

TabarT, Abu Ga'far Muhammad b. GarTr at- (1879-1901): Annales Ta'rTh ar-rusul wal-mulük.

Hrsg. von Michael jan de Goeje (u. a.). Leiden: Brill.

TabarT, Abu Ga'far Muhammad b. GarTr at- (1997): The Victory of Islam (The History of al-Tabarï;
Bd. 8). Übers, von Michael Fishbein. Albany, NY: State University of New York Press.

TG van Ess, Josef (1991-1997): Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jh. Hidschra. Eine

Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam. Berlin: de Gruyter.

TuraitTtT, RuknaddTn Abu Tähir at- (2015): Mutasäbih al-Qur'än. Hrsg. von 'Abdarrahmän b.

Sulaimän as-Säliml. Kairo: Ma'had al-mahtütät al-'arablya 1436 H.

Türkiye Diyanet Vakfi islam Ansiklopedisi (1988). Istanbul: Türkiye Diyanet Vakfi Genel

Müdürlügü.
van Ess, Josef (1966): Die Erkenntnislehre des 'AdudaddTn al-Tcl Übersetzung und Kommentar

des ersten Buches seiner Mawäqif. Wiesbaden: Steiner (Ak. der Wiss. und der Literatur
Mainz. Veröffentlichungen der Orientalischen Kommission XXII).

van Ess, Josef (1971): Frühe mu'tazilitische Häresiographie. Wiesbaden: Steiner (Beiruter Texte

und Studien 11).

van Ess, Josef (1974): „Ma'bad al-Guhani". In: Islamwissenschaftliche Abhandlungen Fritz Meier

zum sechzigsten Geburtstag. Hrsg. von Richard Grämlich. Wiesbaden: Steiner, 49-77.
van Ess, Josef (1977): Anfänge muslimischer Theologie. Zwei antiqadaritische Traktate aus dem

ersten Jahrhundert der Higra. Wiesbaden: Steiner (Beiruter Texte und Studien 14).

van Ess, Josef (1984): „YazTd b. Unaisa und Abu 'Tsä al-lsfahänT". In: Studi in onore di Francesco

Gabrieli nel suo ottantesimo compleanno. Hrsg. von Renato Traini. Rom: Université di

Roma „La Sapienza", 301-313.

van Ess, Josef (2011): Der Eine und das Andere. Beobachtungen an islamischen

häresiographischen Texten. Berlin: de Gruyter.

van Ess, Josef (2015): „The Quran and Its Audience. An external observer's report". In: Le sacre
scritture e le loro interpretazioni Orientalia Ambrosiana 4. Mailand: Bulzoni, 99-117.

van Ess, Josef (2017): Kleine Schriften. Hrsg. von Hans Hinrich Biesterfeldt. Leiden: Brill.

Würtz, Thomas (2017): „The Orthodox Conception of the Hereafter. Sa'd al-Dïn al-TaftäzänT's

(d. 793/1390) Examination of Some Mu'tazilT and Philosophical Objections", in: Roads to

Paradise. Hrsg. von S. Günther und T. Lawson. Leiden: Brill, 468-486.
Zadeh, Travis (2012): The Vernacular Qur'an. Translation and the Rise of Persian Exegesis.

Oxford UP.

ZiriklT, HairaddTn az- (1969-1970): Al-A'läm. Qämüs tarägim li-ashar ar-rigäl wan-nisä' min
al-'Arab wal-musta'ribm wal-mustasriqin. 'Beirut.




	Unfertige Studien 3 : die Nihāyat-al-marām des Diyā`addīn ar-Rāzī

