
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 72 (2018)

Heft: 1

Artikel: Auf der Suche nach Erkenntnis zwischen Asien und Europa : al-Gazl,
Descartes und die moderne Forschungswissenschaft

Autor: Rudolph, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772552

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2018; 72(1); 1-29

Ulrich Rudolph*

Auf der Suche nach Erkenntnis zwischen
Asien und Europa: al-Gazâlï, Descartes
und die moderne Forschungswissenschaft

https://doi.org/10.1515/asia-2017-0076

Abstract: The quest for an indisputable foundation of all knowledge has been one
of the driving forces behind intellectual history. In the European tradition it is

mainly connected to René Descartes (1596-1650) and his Meditations on First

Philosophy whereas in the Islamic world it was already expressed in a brilliant
manner by Abü Hamid al-Gazâlï (1058-1111) in his book entitled Deliverance from
Error. The article investigates both these texts by contextualizing them within the

long history of intellectual autobiographies, which stretches from antiquity to the

present and comprises many exciting examples from Asia and Europe.

Keywords: Asia and Europe, Descartes, al-Gaz-âl-ï, epistemology, intellectual
autobiography, scepticism

Als der Universitäre Forschungsschwerpunkt Asien und Europa Anfang 2006 seine

Arbeit an der Universität Zürich aufnahm, war es sein erklärtes Ziel, „die
vielfältigen, Geschichte und Gegenwart prägenden Beziehungen zwischen den

verschiedenen Regionen Asiens und Europas und die aus ihnen resultierenden

Prozesse der Aneignung und Abgrenzung in Kultur, Religion, Recht und
Gesellschaft" zu untersuchen.1 Das geschah während zwölf Jahren in zahlreichen

Forschungsprojekten, die sich der generellen Thematik auf unterschiedlichste
Weise und mit je anderer systematischer und zeitlicher Fokussierung annahmen.2

1 So wurde das generelle Thema des UFSP in einem Projektgesuch aus dem Jahr 2005

charakterisiert.
2 Leitend wurde dabei nach einiger Zeit die Unterteilung des UFSP in drei Forschungsfelder,
die sich den Themen (1) Begriffe und Taxonomien (Concepts and Taxonomies), (2)

Der Text gibt mit wenigen, kleinen Modifikationen einen Vortrag wieder, den ich am 21. Mai

2017 im Völkerkundemuseum der Universität Zürich bei der Festveranstaltung zum Abschluss
des Universitären Forschungsschwerpunkts (UFSP) Asien und Europa gehalten habe.

Corresponding author: Ulrich Rudolph, Universität Zürich, Asien-Orient-Institut, Abteilung
Islamwissenschaft, Rämistrasse 59, 8001 Zürich, Schweiz. E-mail: Ulrich.rudolph@aoi.uzh.ch



2 — Ulrich Rudolph DE GRUYTER

Die Ergebnisse dieser Arbeiten sind vielfältig und viel zu komplex, um in einem

Vortrag resümiert zu werden. Wer sie verfolgen möchte, greife zu den

Monographien, Aufsätzen, Tagungsbänden, thematischen Zeitschriftennummern

(u. a. in den Asiatischen Studien) und Zeitungsartikeln, die seit 2006 in grosser
Zahl von Mitgliedern des UFSP publiziert worden sind. Mein heutiger Vortrag kann

dagegen nur ein ldeines Beispiel für die Arbeit im Rahmen des UFSP geben. Er

unterliegt zudem den Begrenzungen meiner eigenen Forschungsinteressen, sowohl,

was den systematischen Fokus (Philosophie), als auch, was den regionalen Bezug

(islamische Welt) angeht. Gleichwohl verweist auch dieses Beispiel auf den

interdisziplinären Kontext, der Asien und Europa ausgezeichnet hat: Die

regelmässige Zusammenarbeit im Rahmen des UFSP führte bei allen

Teilnehmenden dazu, ihre fachlichen Perspektiven zu überdenken, andere

Herangehensweisen zu prüfen und neue Fragen zu stellen. In diesem Sinne reflektieren

die folgenden Ausführungen durchaus Erfahrungen, die ich im Verlaufe der

Kooperation am UFSP machen durfte und für die ich sehr dankbar bin.3

1 Nischapur (Nordostiran) im Jahr 1107

Abü Hamid al-Gazäll (1058-1111), der bedeutendste islamische Gelehrte seiner

Zeit, sitzt in seinem Arbeitszimmer und räsoniert über sein Leben. Dazu hat er

auch allen Grund, denn sein Lebensweg weist mehrere Brüche auf, die für seine

Zeitgenossen, Freunde wie Gegner, irritierend sind.4 Dabei schien zunächst alles

Verflechtungsgeschichten (Entangled Histories) sowie (3) soziale Normen und Ordnungen
(Norms and Social Order[s]) widmeten.
3 Wichtige Anregungen verdanke ich vor allem Urs Gösken und Roman Seidel, deren

Dissertationen (Gösken 2014 und Seidel 2014) im Rahmen des UFSP entstanden sind, sowie

Gesprächen mit Annemarie Mertens (Indologie), Raji Steineck (Japanologie) und Johannes

Thomann (Islamwissenschaft).
4 Die Biographie Gazäli's hat sowohl in der islamischen Welt als auch in Europa schon lange

grosses Interesse gefunden. Das erste europäische Zeugnis dafür findet sich bereits bei Leo

Africanus (gest. nach 1550), ehemals al-Hasan b. Muhammad al-Wazzän, der als marokkanischer

Kriegsgefangener nach Italien kam und dort zum Christentum konvertierte. Auf Bitten des Vatikans

verfasste er ein Buch über die Biographien berühmter arabischer Theologen und Philosophen
(„Libellus de viris quibusdam illustribus apud Arabes", gedruckt 1664 in Zürich), in dem sowohl

Avicenna und Averroes als auch Gazäli prominent vertreten sind. - Die islamwissenschaftliche

Forschung des 19. und 20. Jahrhunderts hat sich dann wiederholt des Lebens Gazäli's angenommen.

Das geschah meistens im Zusammenhang mit Darstellungen seiner Lehre, mitunter aber auch

in Spezialuntersuchungen zu seiner Biographie (z.B. MacDonald 1899, Jabre 1954 und Watt 1963).

Inzwischen hat die biographische Forschung allerdings eine breitere Grundlage erhalten, weil
Gazäli's eigene, auf Persisch geschriebenen Briefe sowie mehrere Zeugnisse seiner Zeitgenossen



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis — 3

so einfach: Geboren 1058 im nahe gelegenen Tüs, studierte er bei hervorragenden

Lehrern wie Abù 1-Ma'äli al-Guwaini die islamischen Wissenschaften,
darunter Koranexegese, Theologie und Jurisprudenz. Nach Guwaini's Tod im Jahr

1085 schloss er sich dem Hofstaat der Seldschuken an, die damals den Osten der

islamischen Welt beherrschten und von ihrem Wesir Nizäm al-Mulk, einem

klugen politischen Kopf, in kulturellen und religiösen Angelegenheiten beraten
wurden. Nizäm al-Mulk war es auch, der die Begabung des jungen Mannes

erkannte und ihn 1191 zum Professor für Recht und Theologie an die neu
gegründete Hochschule in Bagdad berief. Kaum 33 Jahre alt, stand Gazäli

somit bereits an der Spitze des islamischen Bildungswesens: Er unterrichtete

an der zentralen Madrasa in der Hauptstadt, repräsentierte den akademischen
Stand am Hof des Sultans und erhielt Anfragen aus allen Teilen der islamischen

Welt, wie uns seine ausgedehnte Korrespondenz zeigt.5

Genau das aber scheint ihn beunruhigt zu haben. Nur vier Jahre nach seiner

glanzvollen Berufung verliess er Bagdad wieder - fluchtartig, wie es in unseren
Quellen heisst6 - um fortan das zurückgezogene Leben eines Sufis zu führen. Das

geschah zunächst in Damaskus, Jerusalem, Hebron und Mekka, später in seiner

Heimatstadt Tüs, wo er einen kleinen Konvent von Gleichgesinnten gründete.7

Gleichzeitig publizierte Gazäli weiterhin wichtige Schriften, darunter das
monumentale Werk mit dem Titel Die Erneuerung der religiösen Wissenschaften (Ihyä'
'ulüm ad-dxn).8 Darin kritisierte er die traditionellen islamischen Disziplinen wie

zugänglich geworden sind. Dieses Material wurde von Griffel 2009:19-59 (vgl. auch seine Zeittafel

auf XI-XIII) sorgfältig ausgewertet, so dass unsere Kenntnis über Gazäli's Leben und die Entstehung
seines Œuvres heute sehr viel detaillierter ist. - In meinen Ausführungen folge ich Griffels

Chronologie mit Ausnahme des Geburtsjahrs Gazäli's, bei dem ich an der traditionellen Datierung
auf 1058 festhalte (gegen Griffel 2009: 23-25, der eine Geburt „um 1056" vorschlägt). Daraus ergibt
sich als Konsequenz, dass ich für die Schrift Der Erretter aus dem Irrtum, die im Mittelpunkt der

nachfolgenden Betrachtungen steht, nach wie vor eine Entstehung im Jahr 1107 annehme (entgegen
1106 bei Griffel 2009: 25), da Gazäli selbst angibt, sie im Alter von „mehr als 50 (Mond-)Jahren"
verfasst zu haben.

5 Zu allem Griffel 2009: XII u. 29-35.
6 Die Gründe für Gazäli's abrupte Abreise aus Bagdad wurden schon zu seinen Lebzeiten

diskutiert und haben in der Sekundärliteratur immer wieder Anlass zu Spekulationen gegeben.
So vertrat etwa MacDonald 1899: 80 und 98 die These, Gazäli sei in einen politischen Konflikt
mit dem neuen seldschukischen Sultan Barkiyäruq geraten, während Jabre 1954: 92-94 davon

ausging, dass Gazäli's Angst vor einem Anschlag der ismä'ilitischen Assassinen ausschlaggebend

für seine „Flucht" gewesen sei. Zu weiteren Thesen Griffel 2009: 42-43.
7 Griffel 2009: XII-XIII u. 43-52.
8 Das Werk liegt leider nicht in einer kritischen Edition vor, sondern nur in zahlreichen

Drucken, deren Pagination jeweils voneinander abweicht. Ich zitiere hier eine fünfbändige
Beiruter Ausgabe von 1982 (wobei Bd. V nicht mehr den Text selbst, sondern nur ergänzende



4 — Ulrich Rudolph DE GRUYTER

Theologie und Rechtt als unzureichende Instrumente der Wahrheitsfindung und

plädierte für eine Wiedergeburt des religiösen Denkens aus dem Geist des

Sufismus. Das schien seinem eigenen, zurückgezogenen Lebensstil auch vollkommen

zu entsprechen. Umso mehr staunten seine Leser dann aber, als derselbe

Gazäli im Sommer 1106 wieder in die Öffentlichkeit trat und ein Lehramt an einer

staatlichen Hochschule annahm. Das geschah zwar nicht im mondänen Bagdad,
sondern im heimischen Nischapur. Gleichwohl irritierte es viele Zeitgenossen
doch in einem Maße, dass sie ihm versteckte politische und persönliche
Absichten unterstellten und öffentlich Rechenschaft von ihm forderten.9

In dieser Situation begegnen wir also Gazäli im Jahr 1107. Ob die Vorwürfe,
die damals gegen ihn erhoben wurden, berechtigt sind, wissen wir nicht, aber

wir wissen, welche Antwort er seinen Kritikern darauf gab. Sie ist enthalten in
einem ldeinen Buch, das den Titel Der Erretter aus dem Irrtum (al-Munqid min

ad-daläl) trägt.10 Darin lässt er wichtige Momente seines Lebens Revue passieren
und erklärt die Gründe, die für seine Handlungen und Kehrtwendungen
massgeblich waren.11

Folgt man Gazäll's Darstellung, so resultierten alle Entscheidungen aus

einem Motiv, und dieses Motiv war nicht politisches Kalkül und schon gar
nicht seine akademische Karriere. Vielmehr ging es ihm jeweils um die

grundsätzliche Frage, ob er in der Lage sei, Erkenntnisse zu gewinnen, die

wirklich sicher sind und es folglich verdienen, an andere weitergegeben zu
werden.12 Davon handelt das Buch. Dabei erreicht die Darstellung in manchen

Passagen eine Dringlichkeit, die in der autobiographischen Literatur ihresgleichen

sucht. Es lohnt sich demnach, den Erretter aus dem Irrtum genauer zu
betrachten. Das geschieht am besten, indem wir den Gang der Argumentation
Schritt für Schritt nachvollziehen und den Autor dabei selbst zu Wort kommen
lassen. - Sein Text beginnt nach einigen Vorbemerkungen mit folgenden Sätzen:

Werke zum Ihyä' enthält). Vgl. daneben die französischen Übersetzungen der einzelnen Bücher

des Ihyä', die seit 2009 in Beirut bei Dar Albouraq erscheinen.

9 Griffel 2009: 53-56.
10 Edition des arabischen Texts von Jabre (Gazäli 1959a); franz. Übersetzung von Jabre (Gazäli

1959b); engl. Übersetzung von McCarthy (Gazäli 1980); dt. Übersetzung von Elschazli (Gazäli

1988). Den nachfolgenden Zitaten aus dem Munqid liegt meine eigene Übersetzung zugrunde.
11 Der Munqid war schon mehrfach Gegenstand der Forschung, so etwa in der frühen Arbeit

von Frick 1919, der Gazäli's Ausführungen mit den Confessiones von Augustinus verglichen hat.

Vgl. daneben vor allem Rosenthal 1937: 12-15, Misch 1962: 1040-1076 und die wichtige Studie

von Poggi 1967.

12 Gegenstand meiner Ausführungen sind nicht die Ereignisse der Jahre um 1091-1095,
sondern die Erklärungen, die Gazäli dazu gegeben hat. Deswegen beschränke ich mich hier wie im

folgenden darauf, die Überlegungen und Begründungen wiederzugeben, die er im Munqid
selbst dargelegt hat. Zur Sache vgl. zuletzt Özel 2008.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis 5

Wisset dass der Dissens (ihtiläf) der Menschen in den Religionen und

Glaubensgemeinschaften und der Dissens der Gelehrten in den (verschiedenen) Schulen

ein tiefes Meer ist, in dem die meisten ertrunken sind und aus dem sich nur wenige retten

konnten.... Ich meinerseits habe seit der Blüte der Jugend nicht aufgehört, mutig... in die Tiefe

dieses weiten Meeres und in jede Dunkelheit einzudringen. Dabei griff ich jedes Problem auf
(das sich mir stellte), stiess in jede Schwierigkeit vor, untersuchte die Überzeugung jeder

Schulrichtung ('aqidat kulli firqa) und machte mir die Geheimnisse der Lehrmeinungen jeder

Gruppe {asrär madhab kulli tä'fa) klar, um zwischen denen, die Wahres sagen, und denen, die

Falsches sagen, zu unterscheiden (li-umayyiza baina muhiqq wa-mubtil).13 [...]

Mein Verlangen, das Wesen der Dinge zu erfassen, war von Anfang an eine Haltung, die

in meiner Natur angelegt war, so dass sich die Fesseln des Autoritätsglaubens (taqlid)
schon in der frühen Jugend lösten und die überlieferten Überzeugungen in mir zerbrachen.

Denn als ich sah, dass die Kinder von Christen auf nichts anderes als das Christentum, die

Kinder von Juden auf das Judentum und die Kinder von Muslimen auf den Islam hin

erzogen werden, und ich dazu die Überlieferung des Propheten hörte, die besagt: Jedes

Kind wird mit seiner Naturanlage (fitra) geboren. (Erst) seine Eltern machen es zum Juden,

zum Christen oder zum Zoroastrier',14 drängte mein Inneres danach, das Wesen dieser

Naturanlage sowie das Wesen der Überzeugungen, die (erst) durch die Nachahmung von
Eltern und Lehrern entstehen, zu erfassen.15 [...]

Ich sagte mir also zunächst: Mein (eigenes) Ziel ist es, die Dinge wirklich zu erkennen (al-

'ihn bi-haqä'iq al-umür). Deswegen muss meine (erste) Frage lauten, was denn eine

wirkliche Erkenntnis (haqiqat al-'ilm) ist. Nun schien es mir, dass bei einer sicheren

Erkenntnis das (von mir) Erkannte auf eine Weise sichtbar wird, die weder einen Zweifel
Craib) noch die Möglichkeit eines Irrtums (galat) oder einer Einbildung (wahm) zulässt

Vielmehr muss die Sicherheit vor dem Irrtum in einer Weise mit (meiner) Gewissheit (das

Richtige erkannt zu haben) verbunden sein, dass selbst dann, wenn mir jemand entgegentritt,

um mir dessen Unhaltbarkeit zu beweisen, ich meine Erkenntnis weder in Zweifel

(sakk) ziehen noch (inkär) abstreiten kann Da wurde mir klar, dass alles, was ich nicht
auf diese Weise erkannt habe und was ich nicht mit dieser Gewissheit (yaqin) weiss, keine

Erkenntnis ist, auf die ich mich verlassen kann. Eine Erkenntnis aber, der ich nicht
vertrauen kann, ist (gar) keine sichere Erkenntnis (T/m yaqïnî).16

Soweit die einführenden Worte Gazäll's. Sie lenken unsere Aufmerksamkeit schon

auf zwei Punkte, die für den weiteren Gang seiner Überlegungen entscheidend

13 Gazäli 1959a: 10,10-15; vgl. Gazäli 1959b: 59-60; Gazäli 1980: 62 Nr. 4-5; Gazäli 1988: 4.

14 Gazäli zitiert hier ein berühmtes Hadit, demzufolge der Islam jedem Menschen angeboren

(fitra) sei (dazu ausführlich van Ess 1975: lOlff.). Seine eigene Argumentation weicht allerdings
von der Aussage des Hadit ab, denn er kennzeichnet alle drei monotheistischen Religionen
(einschliesslich des Islams) als Überzeugungen, die von den Eltern an die Kinder weitergegeben
werden, und stellt ihnen insgesamt die von ihm nicht näher definierte Naturanlage (fifia) des

Menschen gegenüber.
15 Gazäli 1959a: 10,21-11,6; vgl. Gazäli 1959b: 61; Gazäli 1980: 63 Nr.6; Gazäli 1988: 5.

16 Gazäli 1959a: 11,7-18; vgl. Gazäli 1959b: 61-62; Gazäli 1980: 63-64 Nr. 7-8; Gazäli 1988: 5-6.



6 — Ulrich Rudolph DE GRUYTER

sein werden. Zum einen stellt er fest, dass die Lehrmeinungen, die in
den verschiedenen Religionen und Schulrichtungen vertreten wurden,

widersprüchlich waren und sich auf die Wiedergabe von überlieferten Dogmen
beschränkten. Das veranlasst ihn, sich von der gesamten ihm bekannten

Lehrüberlieferung zu distanzieren. Er nimmt folglich eine Haltung ein, die an
antike Skeptiker erinnert, die ihrerseits schon den philosophischen Schulen

vorgehalten hatten, ungeprüfte Lehrtraditionen fortzuschreiben und ungesicherte
Vorannahmen zu akzeptieren.17 Zum anderen geht Gazäli aber noch einen
Schritt weiter. Er verwirft nicht nur die überlieferten Erkenntnisansprüche,
sondern erklärt auch, wie ein kognitiver Akt beschaffen sein müsse, um überhaupt als

Erkenntnis gelten zu können. Ihm zufolge liegt nur dann eine wirkliche
Erkenntnis vor, wenn jede Form von Zweifel ausgeschlossen ist. Zum objektiven
Wissensbestand muss also die subjektive Gewissheit des Erkennenden treten,
etwas zu wissen, was nicht in Frage gestellt und nicht geleugnet werden kann.
Dieses Kriterium ist aber nur erfüllbar, wenn wir einen Anfangsgrund für unser
Wissen finden, und dieser Anfangsgrund muss unbezweifelbar sein. Mit anderen

Worten: Gazäli ist auf der Suche nach einem archimedischen Punkt, nach einem

unerschütterlichen Fundament, das als Basis für alle Erkenntnisvorgänge dienen
kann.

Wie zu erwarten, gestaltet sich diese Suche indes als schwierig. Das wird
schnell deutlich, wenn wir dem Fortgang seiner Ausführungen folgen. Der

nächste Satz im Text lautet nämlich:

Ich prüfte (alle) meine Erkenntnisse und stellte fest, dass ich ohne jedes Wissen war, das

auf diese Weise (d.h. als Gewissheit) beschrieben werden kann ,..18

Wenn überhaupt, so Gazäli, kommen nur zwei Wege als Grundlegung des

Wissens noch in Frage. Nachdem sich die überlieferten Lehrmeinungen als

unzuverlässig erwiesen haben, muss die Quelle der Erkenntnis in ihm selbst

liegen, was konkret bedeutet: Der Anfangsgrund seines Wissens muss entweder

seine Sinneswahrnehmung oder sein Verstand sein.

Für beide Annahmen sprachen nach Ansicht der Zeitgenossen Gazäli's gute
Gründe. Die islamischen Theologen etwa, zu denen er ja qua Amt gehörte,

akzeptierten die Sinneswahrnehmung neben der religiösen Überlieferung und

17 Zur antiken Skepsis ausführlich Görler (1994).

18 Gazäli 1959a: 12,2; vgl. Gazäli 1959b: 63; Gazäli 1980: 64 Nr. 9; Gazäli 1988: 7. An sich setzt

Gazäli diesen Satz mit den Worten fort: „ausser bei den Sinneswahrnehmungen und den

Denknotwendigkeiten" {illä fi l-hissiyät wa-d-darüriyyät). Unmittelbar im Anschluss daran pro-
blematisiert er jedoch auch diese beiden Erkenntnisquellen, wie wir gleich sehen werden.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis 7

dem Verstand als eine primäre Erkenntnisquelle.19 Und die Philosophen, deren

Lehren er sehr genau kannte, gingen in guter aristotelischer Tradition davon

aus, dass unser Verstand, bevor er tätig wird, bereits über die Voraussetzungen
und Prinzipien allen Wissens verfügt, zu denen etwa die sogenannten Axiome
wie der Satz vom Widerspruch gezählt wurden.20 Nicht so Gazäll. Wie er in
seinem Erretter aus dem Irrtum schreibt, konnten auch diese beiden

Erkenntniswege seiner methodischen Prüfung nicht Stand halten. Doch hören

wir, was er selbst zu diesem Thema zu sagen hat:

Ich machte mich mit grossem Eifer daran, über die Sinneswahrnehmungen (al-mahsüsät)

und die Denknotwendigkeiten (ad-darüriyyät) nachzudenken, und prüfte, ob es mir

möglich sei, sie anzuzweifeln. Nach vielen Erwägungen kam ich zu dem Schluss, dass

ich den Sinneswahrnehmungen ebenfalls keine Zuverlässigkeit (amän) zubilligen konnte.
Der Zweifel griff in mir Platz, als ich folgendes zu mir sagte: Worauf gründet sich dein
Vertrauen in die Sinneswahrnehmungen (eigentlich)? Der stärkste (unserer) Sinn(e) ist die

Sehkraft. Nun betrachtet dein Auge aber einen Schatten, sieht, dass er unbewegt stehenbleibt,

und konstatiert (tahkumu), er sei ohne Bewegung. Eine Stunde später hingegen
weißt du (ta'rifu) aus Erfahrung und eigener Beobachtung, dass der Schatten sich (sehr

wohl) bewegt, und zwar nicht mit einem Mal, sondern kontinuierlich, so dass er niemals

(wirklich) in Ruhe gewesen ist. Ich sagte mir deswegen: Offenkundig verdienen die

Sinneswahrnehmungen ebenfalls kein Vertrauen. Man wird sich also nur auf die

Tätigkeiten des Verstandes (al-'aqliyyät) verlassen können, die ja auf primäre
Intelligibilia (al-awwaliyyät) wie ,10 ist grösser als 3' oder ,Etwas kann nicht gleichzeitig
(in demselben Sinn) bejaht und verneint werden' zurückgehen. (Als ich das dachte)

sagten die Sinneswahrnehmungen aber (zu mir): Was macht dich eigentlich so sicher, dass

dein Vertrauen in die Verstandestätigkeiten nicht (ebenso unberechtigt) ist wie es dein

Vertrauen in die Sinneswahrnehmungen war? Uns hast du doch auch vertraut, bis der

Verstand als Richter aufgetreten ist und uns widerlegt hat... Vielleicht gibt es ja hinter der

Verstandeserkenntnis noch einen weiteren Richter, der, sobald er erscheint, das Urteil des

Verstandes widerlegen wird.21 [...]

19 Für Abü 1-Hasan al-As'ari (gest 935) und seine Schule, der Gazäll angehörte, s. Gimaret 1990:

160-165, für Abü Mansür al-Mätund! (gest. 944), den Begründer der anderen bedeutenden
sunnitischen Schule, s. Rudolph 1997: 255-257.

20 Zu Aristoteles s. Höffe 1999: 84-91; zur arabischen Tradition allgemein Davidson 1992. Da

die arabischen Philosophen den Intellekt in mehrere Stufen gliederten, war für sie die Kenntnis
der Denkprinzipien allerdings noch nicht auf der Ausgangsstufe, dem sogenannten „materiellen
Intellekt" reines Denkvermögen, das dem Menschen ab der Geburt zukommt), gegeben. Sie

stellt sich vielmehr ein, wenn der Mensch tatsächlich denkt und sich dabei der „primären
Intelligibilia" bewusst wird. Avicenna (gest. 1037) nennt diese (zweite) Stufe den „Intellekt
mit Disposition" (intellectus in habitü); vgl. dazu Hasse 2000: 178-179 u. 191-194. Für eine

vergleichbare Vorstellung bei al-Färäbl (gest. 950) s. Färäbi 2009: 69-72.
21 Gazäll 1959a: 12,7-13,3; vgl. Gazäll 1959b: 63-64; Gazäll 1980: 64-65 Nr. 10-12; Gazäll 1988: 7-8.



8 — Ulrich Rudolph DE GRUYTER

Sie (d.h. die Sinneswahrnehmungen) machten (mir) das Problem noch deutlicher durch
(den Hinweis auf) den Schlaf. Sie sagten nämlich: Im Schlaf bist du auch von (bestimmten)

Dingen überzeugt und bildest dir Zustände ein, die du für sicher hältst, ohne daran einen
Zweifel zu hegen. Dann wachst du auf und stellst fest, dass alle deine Einbildungen
0mutahayyilät) und Überzeugungen (mu'taqadät) ohne Grundlage und ohne Wert gewesen
sind. Wie kannst du also sicher sein, dass alles, wovon du im Wachsein durch die Sinne

und den Verstand überzeugt bist, in Bezug auf deinen Zustand wahr ist? Es könnte doch
auch sein, dass in dir ein Zustand eintritt, der sich zu deinem Wachsein verhält wie dein
Wachsein zum Schlaf, so dass dein Wachzustand im Verhältnis zu ihm (wieder nur) ein
Schlaf wäre. In diesem Fall könntest du sicher sein, dass alles, was du dir (jetzt gerade) mit
dem Verstand vorgestellt hast, (lediglich) Einbildungen (hayälät) ohne jeden (Wissens)

gehalt sind.22

Gazäli zieht also sämtliche Erkenntniswege, die traditionell als Zugänge zum
Wissen betrachtet wurden, in Zweifel. Dabei bedient er sich verschiedener, aus

der skeptischen Tradition bekannter Topoi - die Sinnestäuschung, der Schlaf

usw. -, spitzt sie aber zu und formt daraus eine Notlage, in der objektive Zweifel

zum Anlass subjektiver Verzweiflung werden. Denn was kann Gazäli jetzt noch
tun? Wie soll er die unerschütterliche Grundlage, das fundamentum inconcus-

sum,23 finden, von dem ausgehend sein Problem gelöst werden könnte? Hören

wir wieder seine Darstellung:

Als diese Gedanken über mich kamen und in meiner Seele bohrten, suchte ich ein

Heilmittel {'Häg) gegen sie. Ich fand es aber nicht, denn (diese Zweifel) können nur
durch einen rationalen Beweis {dalil) aufgehoben werden. Ein rationaler Beweis aber

muss in (axiomatischem) Primärwissen (al-'ulüm al-awwaliyya) gründen. Also kann er

nicht geführt werden, solange das Primärwissen nicht anerkannt ist. Meine Krankheit
verschlimmerte sich und dauerte ungefähr zwei Monate. Während dieser Zeit hing ich in
meinem Inneren, wenn auch nicht in ausgeprochenen Worten, der Lehre der Skeptiker
0madhab as-Safsata)24 an. Bis Gott mich (schliesslich) von meiner Krankheit heilte,
woraufhin meine Seele zur Gesundheit und zur Ausgeglichenheit zurückfand und die rationalen

Denknotwendigkeiten (ad-darüriyyät al-'aqliyya) wieder mit Sicherheit und Gewissheit

anerkennen konnte. Das geschah indes nicht durch einen systematischen Beweis oder

durch eine geordnete Rede (bi-nazmi dalüin wa-tarübi kalämin), sondern durch ein Licht

22 Gazäli 1959a: 13,5-12; vgl. Gazäli 1959b: 64-65; Gazäli 1980 : 65 Nr. 13; Gazäli 1988: 8-9.
23 Die Vorstellung, unsere Erkenntnis müsse auf einem fundamentum inconcussum aufbauen,

wird in der Regel auf Descartes zurückgeführt, der in der Zweiten Meditation seiner Meditationes

de prima philosophia erklärt hat, er suche nach etwas, „das sicher und unerschütterlich ist"
0quod certum sit et inconcussum; Descartes 2009: 27; lat. Text in Descartes 1996: Meditationes

42); vgl. dazu unten S. Der Sache nach findet sich diese Vorstellung aber schon bei früheren

Denkern, z.B. bei Gazäli, wie die hier zitierten Textstellen zeigen, oder auch bei Augustinus
(dazu Grondin 2004: 181 mit einem Verweis auf eine Stelle in De Trinitate).

24 Als Safsata, „Sophisten", werden in den islamischen Quellen in der Regel Skeptiker bezeichnet;

dazu van Ess 1966 : 232ff.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis 9

(bi-nurin), das Gott in meine Brust gesandt hat. Dieses Licht ist der Schlüssel zu den

meisten Erkenntnissen (miftäh aktari 1-ma'ärif).25

Was wir gerade gehört haben, ist von der Forschung häufig als Gazäli's

Hinwendung zum Sufismus, also zur islamischen Mystik, gedeutet worden.
Dafür sprechen auch mehrere Indizien. Denn die Sufis beschrieben ihre
Einsichten ebenfalls als ,Licht' bzw. als .Erleuchtung', und sie führten diese

Einsichten ebenfalls auf Gott bzw. ihre Verbindung zu Gott zurück. Zudem ist es

unbestreitbar, dass Gazäli den Sufismus sehr schätzte und mehrere grundlegende

Werke dazu verfasst hat.

Gleichwohl wäre es verfehlt, diese Passage einseitig als Abwendung von der

Rationalität und Flucht in die Spiritualität zu interpretieren. Was er hier schreibt,
hat durchaus rationale Grundlagen und weist zahlreiche Parallelen zur
philosophischen Epistemologie seiner Zeit auf. Um den Vorgang des Erkennens zu
beschreiben, sprachen auch die islamischen Philosophen von .Licht' bzw.

.Erleuchtung' - so wie es in der philosophischen Tradition generell üblich war,
erkenntnistheoretische Begriffe aus der Metaphorik des Lichts (und des

Gesichtssinns) abzuleiten. Um den Ursprung unserer Erkenntnisse anzugeben,
verwiesen auch sie auf höhere, transzendente Sphären. Nach ihrer Theorie ist

aus Gott eine Reihe von kosmischen Intellekten hervorgegangen, deren letzter, der

sogenannte .Aktive Intellekt', die Erkenntnisbemühungen der Menschen anleitet
und unsere potentiellen individuellen Intellekte dabei zu aktuellen werden lässt.26

Schliesslich fällt an Gazäli's Darstellung auf, dass seine Zweifel nicht durch ein

Eintauchen in spirituelle und supranaturale Erfahrungen aufgehoben werden.
Ganz im Gegenteil! Er schreibt ja, wie wir gerade gesehen haben:

woraufhin meine Seele zur Gesundheit und zur Ausgeglichenheit zurückfand und die

rationalen Denknotwendigkeiten wieder mit Sicherheit und Gewissheit anerkennen
konnte.27

Grundlegend für sein Wissen sind also die primären Gewissheiten des

Verstandes. Erkenntnis ist und bleibt für ihn ein rationaler Vorgang, was man
auch mit Zitaten aus seinem sufischen Hauptwerk, Die Erneuerung der religiösen

Wissenschaften, belegen kann.28 Wichtig ist für Gazäli allerdings die

25 Gazäli 1959a: 13,17-14,1; vgl. Gazäli 1959b: 65-66; Gazäli 1980: 66 Nr. 15; Gazäli 1988: 9-10.
26 Massgeblichen Anteil an der Entwicklung dieser Theorie hatte der bereits erwähnte Färäbi.
Zu seiner Epistemologie und Intellektlehre s. Rudolph 2012: 425-434 mit zahlreichen weiteren
Literaturhinweisen. Zum Thema allgemein Davidson 1992.

27 Gazäli 1959a: 13,22-23; vgl. oben Anm. 25.

28 Einschlägig für solche Aussagen sind Buch 1 des Ihyä' mit dem Titel Das Buch des Wissens

(Kitäb al-'Ilm) und vor allem Buch 39 mit dem Titel Das Buch des Denkens (Kitäb at-Tafakkur).



10 Ulrich Rudolph DE GRUYTER

Einschränkung, dass der richtige Gebrauch unserer kognitiven Fähigkeiten
bestimmten Voraussetzungen unterliegt. Er kann nur gelingen, wenn wir auf Gott

ausgerichtet sind. D.h. unsere Seele muss gereinigt und nach ethischen
Grundsätzen geformt sein, damit sie ihre dianoetischen Fähigkeiten entfalten
kann - eine Überzeugung, die er übrigens sowohl mit dem Sufismus als auch
mit der gesamten platonischen Tradition teilt.29

Was bedeutet das nun für den Fortgang seiner Darstellung? Nachdem Gazâlï

seine skeptische Krise überwunden hat, ist er bereit, die Suche nach Wissen und
Wissensbeständen wieder aufzunehmen. Sie veranlasst ihn dazu, die verschiedenen

Wissenssysteme seiner Zeit noch einmal zu studieren, diesmal mit der

Gewissheit, sie beurteilen und ihren Wahrheitsgehalt herausdestillieren zu
können. Vier prominente Lehrtraditionen kommen auf diese Weise auf den

Prüfstand: die Philosophie, die inzwischen so bedeutende Vertreter wie al-

Färäbi und Avicenna hervorgebracht hatte; die islamische Theologie, die sich

in mehrere Schulen gliederte; die Lehre der schiitischen Ismä'iliten, die zu dieser

Zeit politisch sehr erfolgreich waren, und der Sufismus. Sie alle werden von
Gazäli untersucht und einer scharfsinnigen Kriük unterzogen. Aber zu guter
Letzt kommt er doch zu dem Ergebnis, dass unter diesen vier Möglichkeiten
dem sufischen Weg der Vorzug zu geben sei.30

Genau das stellt Gazäli allerdings vor ein neues Problem. Denn der sufische

Weg kann nur dann erfolgreich beschritten werden, wenn man sich von den

Dingen dieser Welt löst und ein zurückgezogenes Leben führt. Das aber lässt

sich kaum mit Gazäli's Stellung an der Bagdader Madrasa vereinbaren, die ihn
dazu zwingt, ein öffentlicher Lehrer im prestigeträchtigen akademischen Umfeld

zu sein.31 Diese Einsicht stürzt Gazäli in eine zweite Krise. Ihr
Gravitationszentrum ist nicht mehr der skeptische Zweifel, sondern die
moralische Frage, ob er das Leben eines gefeierten Intellektuellen führen darf,

Vgl. in letzterem etwa die Stelle (Gazäli 1982: IV 425,26; vgl. Gazâlï 2013: 37), an der Gazäli den

Vorgang des Erkennens ganz im Sinne der philosophischen Syllogistik beschreibt: „Wisse, dass

die Bedeutung von Denken darin besteht, zwei Erkenntnisse im Herzen [d.h. in der Seele]

zusammenzubringen, um aus ihnen eine dritte Erkenntnis abzuleiten" (i'lam anna ma'nä al-

fikri huwa ihdäru ma'rifataini fi l-qalbi li-yustatmara minhumä ma'rifatun tälita).
29 Diese Überzeugung lässt sich in zahlreichen Werken Gazäli's nachweisen, innerhalb des

Ihyä' am eindrücklichsten in Buch 21, das den Titel Das Buch der Wunder des Herzens (Kitäb

'Agä'ib al-qalb) trägt (Gazäli 1982: III 2-48; vgl. Gazäli 2010). Vgl. daneben die Ausführungen in
Gazäli 1981: 35ff. und Gazäli 2006: 94ff.

30 Gazäli 1959a: 15,1-36,6; vgl. Gazäli 1959b: 67-97; Gazäli 1980: 67-91 Nr. 19-83; Gazäli 1988:

12-42.

31 Gazäli 1959a: 36,7-16; vgl. Gazäli 1959b: 97; Gazäli 1980: 91 Nr. 84-85; Gazäli 1988: 42.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis — 11

obwohl ihm l<lar ist, dass wahre Erkenntnis nur die Frucht von
Zurückgezogenheit und asketischer Läuterung sein kann.32

Auf diese Frage gibt es aus der Logik des Narrativs, das uns im Erretter aus

dem Irrtum präsentiert wird, nur eine einzige Antwort. Gazäll muss das

öffentliche Lehramt aufgeben, um Schritt für Schritt sicheres Wissen zu erwerben

und somit das Licht der Erkenntnis, das Gott ihm geschenkt hat, zu
nutzen.33 Aber sobald er dieses Wissen erworben hat, muss er auch dazu bereit

sein, es in verantwortungsvoller Weise an andere weiterzugeben.34 Beides hat
Gazäll getan, wie wir gesehen haben: 1095 gab er den Lehrstuhl in Bagdad auf,

um allein oder bestenfalls in einem kleinen Kreis von Adepten35 zu leben, aber

im Jahr 1106 nahm er erneut ein öffentliches Lehramt an einer Madrasa an. Das

wirkt auch nach der Lektüre des Erretters aus dem Irrtum noch kapriziös, aber

man muss ihm zugestehen, dass seine Darstellung die Peripetien seines Lebens

plausibilisiert hat. Aus Gazäli's Perspektive betrachtet waren es gar keine

Wechselschläge, sondern konsequente Umsetzungen seines Leitmotivs,
nämlich sicheres Wissen zu gewinnen und andere, wenn möglich, an diese

Erkenntnisse und den Zustand der Gewissheit heranzuführen.

2 Erstes Zwischenspiel

Gazäli's Ausführungen, die wir gerade in Auszügen kennengelernt haben, sind

unter literarischen und dramaturgischen Gesichtspunkten ein Meisterwerk.

Deswegen ist es auch nicht erstaunlich, dass sein Erretter aus dem Irrtum zu
den bedeutendsten intellektuellen Autobiographien der Literaturgeschichte
gezählt wird.36 Das Werk steht indes nicht für sich allein. Es hat vielmehr,
sowohl in der islamischen Welt als auch anderswo, Vorbilder und Nachfolger.

32 Gazäll 1959a: 36,17-37,16; vgl. Gazäll 1959b: 97-98; Gazäll 1980: 91-92 Nr. 86-88; Gazäll

1988: 43-44.
33 Gazäli 1959a: 37,17-38,10; vgl. Gazäli 1959b: 98-99; Gazäli 1980: 92-93 Nr. 89-91; Gazäli

1988: 44-45.
34 Gazäli 1959a: 48,14-59,8; vgl. Gazäli 1959b: 112-115; Gazäli 1980: 105-107 Nr. 133-139;
Gazäll 1988: 60-63.
35 Griffel 2009: 49 betont, dass Gazäli's Rückzug aus der Öffentlichkeit nur als Verzicht auf ein
Lehramt an einer grossen, staatlich geförderten Hochschule zu verstehen sei. Auch in der Zeit

seiner .Zurückgezogenheit', d.h. zwischen 1095 und 1106, habe er immer wieder an privaten
Madrasas oder in Sufi-Konventen gelehrt.
36 Misch 1962: 1007-1008, Poggi 1967, Menn 2003: 161 und zuletzt Garden 2011; eher kritisch
dagegen Rosenthal 1937: 15.



12 — Ulrich Rudolph DE GRUYTER

Einige von ihnen sollen hier kurz genannt werden, bevor wir uns dann wieder
einem zweiten Text mit vergleichbarer Ausführlichkeit zuwenden.

Zunächst zu den Vorläufern: Einige Jahrzehnte vor Gazäli verfasste der

islamische Gelehrte Ihn al-Haitam (um 1000)37 autobiographische Notizen, die

sowohl in einer Handschrift aus Lahore als auch bei einem arabischen Autor des

13. Jahrhunderts erhalten sind.38 Darin erklärt er, von Jugend an die Lehren der

verschiedenen Denker und Schulen untersucht zu haben, wobei ihm zu allen

Lehrmeinungen Zweifel gekommen seien. Im Gegensatz zu Gazäli betont er

jedoch, stets an der Überzeugung, dass es eine einzige Wahrheit geben müsse,

festgehalten zu haben. Diese fand er denn auch in der Philosophie des

Aristoteles, der er sich, ohne im übrigen seine Fähigkeit zur Kritik aufzugeben,
für den Rest seines Lebens angeschlossen hat.39

Ibn al-Haitam erwähnt in seinen Notizen ausdrücklich, seine Suche nach

Erkenntnis habe ihn an entsprechende Erfahrungen von Galen erinnert.40 Damit

bringt er einen zweiten Autor ins Spiel, der an dieser Stelle ebenfalls genannt werden

muss. Galen (129-ca.216), der berühmte griechische Arzt und Philosoph des zweiten

Jahrhunderts, hat seinerseits Texte verfasst, die unter das Genre der intellektuellen

37 Die Forschung ging lange Zeit davon aus, dass es sich bei dem Verfasser dieser Notizen um
den berühmten Mathematiker und Physiker Ibn al-Haitam (965-ca.l040) handelte, der vorwiegend

in Ägypten lebte (grundlegend zu seinem Leben und Wirken immer noch Schramm 1963

und 1965). Inzwischen sind jedoch ernstzunehmende Bedenken gegen diese Identifikation laut

geworden. Möglicherweise muss man von zwei Personen (Brüdern?) ausgehen, die parallel
zueinander wirkten: al-Hasan ibn al-Hasan ibn al-Haitam, dem in Ägypten tätigen
Mathematiker, und Muhammad ibn al-Hasan ibn al-Haitam, der vor allem Mediziner und

Philosoph war und in Bagdad lebte. Letzterem wären dann die autobiographischen Notizen

zuzuschreiben. Zur Frage der Identifikation s. Thomann 2017: 931-932, der in seinem Beitrag
ausführlich auf die Forschungsdebatte zu diesem Thema zwischen Roshdi Rashed und
Abdelhamid Sabra eingeht.
38 Der Text wurde bekannt durch Wiedemann 1906, der ihn ins Deutsche übersetzt hat und
sich dabei auf eine Version stützte, die in der berühmten Geschichte der Ärzte von Ibn Abi
Usaibi'a (gest. 1270) überliefert ist. Später entdeckte Anton Heinen in einem Manuskript in
Lahore eine ältere Fassung desselben Textes, die er in Heinen 1979 ediert hat.

39 Arab. Text bei Heinen 1979 : 259,4-8; dt. Übersetzung von Wiedemann 1906: 157-158:

„Deshalb versenkte ich mich in die verschiedenen Arten der Meinungen und Dogmen und

Religionswissenschaften. Durch Nichts von diesen Dingen erlangte ich aber einen Vorteil und
lernte dadurch keinen Bahnbrecher kennen und keinen, der den Pfad zur wahren Ansicht

beschreitet. Und ich sah, dass man kein Fundament für die Wahrheit habe außer in

Anschauungen, deren Materie ('Unsur) die sinnlichen Dinge sind und deren Form (Sûra) die

Dinge des Verstandes sind. Dies fand ich nur in dem, was Aristoteles festgestellt hat..."

40 Heinen 1979 : 258,14; Wiedemann 1906: 157.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis 13

Autobiographie fallen, wenn sie nicht zu dessen Gründungsdokumenten gehören.41

Dabei handelt es sich um einleitende Passagen zu mehreren seiner Werke,
insbesondere den Schriften Über seine eigenen Bücher {De libris propriis) und Über die

Ordnung seiner eigenen Bücher {De ordine librorum suorum). Dort beschreibt er

ausführlich, wie er die Meinungen der verschiedenen philosophischen Schulen -
das heisst in seinem Falle: der Stoiker, der Platoniker, der Peripatetiker und der

Epikureer - studiert und analysiert habe. Dabei sei er zu dem Schluss gekommen,
keiner von ihnen blindlings folgen zu können, sondern ein eigenes Kriterium zur
Überprüfung von Argumenten entwickeln zu müssen.42 Diese Passagen sind, wie so

viele Werke Galens, im 9. Jahrhundert ins Arabische übersetzt worden, wo sie

zahlreiche neue Leser fanden.43 Zu ihnen zählten, wie die Forschung inzwischen

nachweisen konnte, sowohl Ibn al-Haitam als auch Gazäli.44

Von der arabischen Literatur führt also einmal mehr ein direkter Weg zurück
in die griechische Antike. Im Falle unseres Motivs ist allerdings noch eine

weitere rezeptionsgeschichtliche Verbindung möglich, die hier zumindest kurz
erwähnt werden soll. Ich denke an Indien und dort insbesondere an die

Schriften, die in der Regel als „Buddha-Legende" bezeichnet werden. Sie schildern

die Vita bzw. die Legenden, die sich um den ersten Lebensabschnitt des

Buddha, der von der Geburt bis zu seiner ersten Predigt reicht, ranken.45 Dabei

nehmen seine einzelnen Schritte zur Erkenntnis, d.h. konkret das Aufsuchen
berühmter Lehrer, die Abwendung von tradierten Lehrmeinungen, Läuterung
und Askese sowie das Finden der Wahrheit einen besonders breiten Raum ein.46

Die „Buddha-Legende" bzw. Teile davon waren ab dem 8. Jahrhundert in der

41 Zur Bedeutung, die Galens Autobiographie für die arabische Literatur hatte, schon

Rosenthal 1937: 5-8; das Thema wurde zuletzt von Menn 2003 ausführlich beleuchtet.

42 Menn 2003: 146-158.

43 Zu den arabischen Übersetzungen der philosophischen Werke Galens s. Gutas 2012: 82-83;
zur arab. Galenüberlieferung insgesamt Boudon-Millot 2011: 370-387.
44 Menn 2003: 146-147 u. 158-159; vgl. schon Poggi 1967: 20-21. Daneben dürfte Gazäl! aber

auch andere literarische Vorbilder gehabt haben. Wichtig waren für ihn etwa die autobiographischen

Ausführungen des Härit b. Asad al-Muhäsibi (gest. 857), eines frühen Sufis; vgl. zu
ihm Rosenthal 1937: 11-12 und Misch 1962: 1016-1020.

45 Zum Aufbau dieses komplexen Textkorpus und seiner Überlieferungsgeschichte s. Schneider

1980 : 24 und 50-56. Wie Schneider ausführt, kann man bei der „Buddha-Legende" fünf
Quellenbereiche unterscheiden, unter denen die Päli-Texte der sog. Mittellangen Sammlung

(Majjhima Nikäya) eine herausragende Rolle spielen.
46 Inhaltsangaben bei Schneider 1980: 47-49 und Schumann 2000: 17-29; engl.
Übersetzungen zentraler Passagen aus den Originaltexten in Majjhima Nikäya 1995 : 256-263

und 332-343.



14 — Ulrich Rudolph DE GRUYTER

islamischen Welt bekannt47 und haben zahlreiche Spuren in der arabischen

Literatur hinterlassen.48 Deswegen ist es sinnvoll, sie ebenfalls in den

Deutungshorizont von Schriften wie Der Erretter aus dem Irrtum aufzunehmen,
auch wenn sich in ihrem Falle keine unmittelbare Rezeption nachweisen lässt.

Fragt man schliesslich nach Werken, die Gazäli's Darstellung später
aufgegriffen haben, so liessen sich ebenfalls mehrere Beispiele nennen. Dabei ist es in
unserem Kontext vielleicht von besonderem Interesse, dass die Schrift nicht nur
in der islamischen Welt, sondern bald auch in Europa rezipiert worden ist.

Massgebend dafür war Raimundus Marti, ein lateinischer Autor des 13.

Jahrhunderts.49 In Katalonien geboren, wurde er früh Mitglied des

Dominikanerordens und erhielt wie viele seiner Ordensbrüder den Auftrag,
sich für die Mission der Juden und der Muslime einzusetzen. Raimundus nahm
diesen Auftrag offenbar ernst, denn er lernte Hebräisch und Arabisch und
verbrachte fünfzehn Jahre seines Lebens in Tunis. Dort studierte er zahlreiche

Schriften der islamischen Philosophie und Theologie im Original, darunter
Gazäli's Erretter aus dem Irrtum. Zurück in Barcelona, verfasste er 1278 ein

eigenes Werk mit dem Titel Der Dolch des Glaubens (Pugio fidei).50 Es besteht

aus drei Teilen, die nacheinander die Irrtümer der Philosophen, den Unglauben
der Juden und die Wahrheit des Christentums aufdecken sollen.51 Relevant ist
für uns allerdings nur Buch 1. Es führt aus, in welche Fehler all jene verstrickt
werden, die den Lehrmeinungen der Philosophen leichtfertig folgen. Dabei

47 Insbesondere durch das arabische Buch von Bilawhar und Büdäsaf(Kitäb Bilawhar wa-Büdäsaf),

in dem Elemente aus der „Buddha-Legende" verarbeitet sind (Büdasaf=Boddhisattva). Es basiert

offenkundig auf Übersetzungen aus dem Mittelpersischen, die von Ibn al-Muqaffa' (gest. 756)

angefertigt worden sind; vgl. dazu Lang 1960; zur griechisch-christlichen Adaptation des Stoffes,

die unter dem Titel Barlaam und Iosaph bekannt geworden ist, vgl. Asmussen 1988.

48 Dazu ausführlich Gimaret 1969. - Ein weiterer Überlieferungsweg, auf dem indisches (und

altpersisches) Gedankengut in der islamischen Welt bekannt wurde, ist die Rezeption der

Fabelsammlung Pancatantra. Sie wurde im 6. Jahrhundert von dem Arzt Burzöya im Auftrag
des Sassanidenkönigs Hosrau Anösirwän I. (reg. 531-579) ins Mittelpersische übersetzt, wobei

Burzöya dem Text ein interessantes (autobiographisches) Vorwort voranstellte. Text und
Vorwort übertrug wiederum Ibn al-Muqaffa' ins Arabische, wo das Buch unter dem Titel
Kahla wa-Dimna bekannt geworden ist. Zum autobiographischen Vorwort s. Misch 1962:

1008-1016.

49 Zu seinem Leben und Werk s. Berthier 1936 und Hasselhoff 2002.

50 Zur Pugio fidei und den darin enthaltenen Exzerpten aus Gazäli's Schriften s. Poggi 1967:

55-79, Cortabarria Beita 1985 und zuletzt Janssens 2015. Die ausführlichste Untersuchung zum
Thema findet sich indessen in der Fribourger Dissertation von Damien Travelletti (Travelletti
2010), die leider unveröffentlicht geblieben ist.

51 Eine genaue Inhaltsübersicht bei Travelletti 2010: I, 71-72.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis — 15

übernimmt Raimundus Marü, der christliche Apologet, sowohl die Anlage seiner

Argumentation als auch einige wörtliche Zitate direkt aus dem islamischen

Erretter aus dem Irrtum.52 Das hätte Gazäll sicher gewundert, zeigt aber einmal

mehr, welche Faszination von seinem Text ausging.
Mit diesem Zeugnis aus dem lateinischen Mittelalter ist unsere Geschichte

allerdings noch nicht zu Ende. Im Gegenteil: Gerade die frühe Neuzeit hat
eine Reihe von interessanten Texten hervorgebracht, die in das Genre der

intellektuellen Autobiographie gehören.53 Sie alle in diesem Kontext zu
präsentieren ist müssig, aber einer von ihnen soll doch noch etwas

ausführlicher zur Sprache kommen. Dabei wird sich schnell zeigen, welche

analytischen Möglichkeiten eine Ausweitung des Blicks auf Asien und Europa
bietet.

3 Leiden (Niederlande) im Jahr 1640

René Descartes ist dabei, sein philosophisches Hauptwerk zu vollenden, die
Meditationen über die Erste Philosophie, in denen die Existenz Gottes und die

Unterscheidung zwischen der menschlichen Seele und dem Körper bewiesen werden

(Meditationes de prima philosophia in quibus Dei existentia et animae huma-

nae a corpore distinctio demonstrantur).54 Er wohnt jetzt schon seit mehr als

einem Jahrzehnt in den Niederlanden, fernab vom akademischen Betrieb, aber

vertieft in wissenschaftliche Projekte.55 Diese hatten bereits im Jahr 1637 zu einer
vielbeachteten Publikation geführt, die aus vier Teilen bestand: drei
naturwissenschaftlichen Traktaten über Die Optik, Die Himmelskörper und Die Geometrie

und einer philosophischen Einleitung.56 Letztere trug den Titel Erörterungen über

die Methode, die dazu dient, den Verstand richtig zu lenken und die Wahrheit in
den Wissenschaften zu suchen (Discours de la méthode pour bien conclure sa

52 Travelletti 2010: I, 87-93 u. 121-138; II, 2-4 u. 11-16; Janssens 2015 : 327 u. 331-344.
53 Vgl. dazu Misch 1969: 733-738, der neben den Schriften Descartes' vor allem Texte von
Johann Baptista van Helmont (1577-1644), Thomas Campanella (1568-1639) und Thomas
Hobbes (1588-1679) bespricht; zu Campanella auch Menn 2003; 144-146.

54 Werkbeschreibung bei Rodis-Lewis 1993: 297b-299a und Braitling/Nolte 1999: 370a-371a.
Das Werk wird hier nach der neuen dt. Übersetzung von Christian Wohlers zitiert (Descartes

2009). Als Referenz auf das lateinische Original wird zusätzlich auf die zweisprachige Ausgabe

von Descartes' philosophischen Schriften verwiesen (Descartes 1996), die den lateinischen Text
nach der Standardedition von Charles Adams und Paul Tannery wiedergibt.
55 Zur Biographie Descartes' s. Rodis-Lewis 1993: 284-291 und Perler 1998: 11-32.

56 Zu Entstehung und Aufbau der Publikation Perler 1998: 22-24.



16 — Ulrich Rudolph DE GRUYTER

raison et chercher la vérité dans les sciences) und entwarf auf einigen Seiten die

Grundlagen seiner Metaphysik und Erkenntnistheorie.57

Das Werk begründete mit einem Mal den Ruhm seines Verfassers. Da es

nicht auf Latein, sondern auf Französisch geschrieben war, fand es eine grosse
Leserschaft und wurde sowohl an Universitäten als auch in weiteren gebildeten
Kreisen diskutiert. Die Vertreter der Universität, zumal der Sorbonne, betrachteten

die Schrift allerdings mit Misstrauen. Sie pflegten ja lange schon ihre eigene,

vielfach approbierte Schulphilosophie und sahen nicht ein, warum auf einmal
eine neue Metaphysik und Epistemologie nötig sein sollten.

Auf diese Einwände muss Descartes reagieren. Er tut es, indem er die

Meditationes de prima philosophia niederschreibt und den „Dekanen und
Doktoren der heiligen theologischen Fakultät zu Paris" widmet. Darin behandelt

er die gleichen Themen, die schon im Discours de la méthode zu finden waren,
nur viel ausführlicher, mit einem höheren analytischen Anspruch und in der

Sprache der Universitäten, also auf Latein.58 Gleichwohl hat auch dieses Werk

noch einen persönlichen Charakter. Es ist bewusst nicht als Abhandlung,
sondern als Meditation konzipiert, was es seinem Verfasser erlaubt, seinen

Gedankengang durchgängig in der ersten Person zu entwickeln.59 Das rückt
den Text an manchen Stellen in die Nähe einer Autobiographie. Aber

Descartes geht es nicht darum, bestimmte Ereignisse aus seinem Leben zu

schildern. Er will vielmehr an seinem eigenen geistigen Werdegang demonstrieren,

wie man Erkenntnis gewinnen und sich Klarheit über die Prinzipien der

Metaphysik verschaffen kann.

Was er darüber zu sagen hat, wollen wir, wie gesagt, noch etwas genauer
verfolgen. Dabei ist es sinnvoll, wie bei Gazäli, den Text um der Anschaulichkeit
willen selbst sprechen zu lassen. Zitiert werden hier also wieder einige

Passagen, erneut in Auswahl und unter Auslassung anderer Stellen. Dabei

benötigen wir diesmal sehr viel weniger Erläuterungen zum Text, weil uns vieles

der Sache nach bereits vertraut ist. - Descartes schreibt zu Beginn der Ersten

Meditation folgendes:

57 Werkbeschreibung bei Rodis-Lewis 1993: 295b-296a und Braitling/Nolte 1999: 369a-370a.

Das Werk wird nach der neuen dt. Übersetzung von Christian Wohlers zitiert (Descartes 2013).

Als Referenz auf das französische Original wird zusätzlich auf die zweisprache Ausgabe von
Descartes' philosophischen Schriften verwiesen (Descartes 1996), die den französischen Text

nach der Standardedition von Charles Adams und Paul Tannery wiedergibt.
58 Zu Entstehungskontext und Rezeption beider Schriften vgl. die einleitenden Bemerkungen

von Wohlers in Descartes 2009: VII-XXXI und Descartes 2013: XII-XXVI.

59 Perler 1998: 26.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis — 17

Bereits vor einigen Jahren habe ich bemerkt, wie viel Falsches ich von Jugend auf als wahr
habe gelten lassen und wie zweifelhaft alles ist, was ich später darauf aufgebaut habe, so

dass einmal im Leben alles von Grund auf umgeworfen und von den ersten Fundamenten

her erneut begonnen werden müsse, wenn ich irgendwann einmal das Verlangen haben

würde, etwas Festes und Bleibendes in den Wissenschaften zu errichten.60 [...]

Nun habe ich alles, was ich bislang als ganz wahr habe gelten lassen, entweder von den

Sinnen oder vermittelt durch die Sinne erhalten. Aber ich habe entdeckt, dass die Sinne

zuweilen täuschen, und Klugheit verlangt, sich niemals blind auf jene zu verlassen, die

uns auch nur einmal betrogen haben. - Aber obwohl uns die Sinne zuweilen bei winzigen
und weit entfernten Dingen täuschen, so gibt es gleichwohl doch manches andere, an dem

schlichtweg nicht gezweifel werden kann, obwohl es aus ihnen geschöpft wird: wie etwa,
dass ich jetzt hier bin, beim Feuer sitze, mit einem Wintermantel bekleidet bin, dieses

Papier mit meinen Händen berühre und dergleichen. Mit welcher Begründung nämlich
könnte bestritten werden, dass diese Hände und der gesamte Körper der meinige ist? Es sei

denn, ich wollte mich mit ich weiss nicht welchen Kranken vergleichen, deren Gehirne ein
solch durchdringender Dampf aus schwarzer Galle zermürbt, dass sie hartnäckig
versichern, sie seien Könige, während sie doch ganz arme Schlucker sind ...61 [...]

Na grossartig! Als ob ich nicht ein Mensch wäre, der gewöhnlich nachts schläft, und dem

in Träumen dasselbe widerfährt wie jenen wachenden Geisteskranken, oder zuweilen sogar
noch weniger Wahrscheinliches! Wie oft nämlich bin ich nachts im Schlaf von eben

solchen Alltäglichkeiten überzeugt, wie etwa, dass ich hier bin, einen Mantel trage, beim
Feuer sitze - während ich doch entkleidet im Bett liege!62 [...]

Wenn ich aufmerksamer daran denke, sehe ich so unverhohlen, dass der Wachzustand
niemals aufgrund sicherer Anzeichen vom Traum unterschieden werden kann, dass ich

erstaune; und dieses Erstaunen bestärkt mich fast sogar noch in meiner Meinung, zu
träumen.63

[Es folgen nun einige Erläuterungen zur Unsicherheit von Sinneseindrücken und
physikalischen Grössen, in denen Descartes zunächst an der Unbezweifelbarkeit

von mathematischen Operationen festhält. Dann aber heisst es weiter im Text:]

Jedoch ist in meinem Geist eine bestimmte althergebrachte Meinung verankert, nämlich dass

es einen Gott gibt, der alles vermag, und von dem ich gerade so geschaffen bin, wie ich

existiere. Woher weiss ich aber, dass er nicht veranlasst hat, dass es überhaupt keine Erde,
keinen Himmel, kein ausgedehntes Ding, keine Gestalt, keine Grösse, keinen Ort gibt - und
all dies mir trotzdem genau so wie jetzt zu existieren scheint? Urteile ich doch auch, dass

andere Leute sich zuweilen in bezug auf das irren, was sie vollkommen zu wissen meinen;

60 Descartes 2009: 19; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 30.

61 Descartes 2009: 20; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 30 und 32.

62 Descartes 2009: 20-21; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 32.

63 Descartes 2009: 21; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 34.



18 Ulrich Rudolph DE GRUYTER

ebenso kann ich selbst mich doch immer dann täuschen, wenn ich zwei und drei miteinander

addiere, oder die Seiten eines Quadrats zähle, oder in irgendetwas leichterem, falls man
sich so etwas überhaupt konstruieren kann.64

An dieser Stelle räumt Descartes ein, dass nicht alle Menschen die Existenz
Gottes anerkennen, betont aber, dass dadurch sein Argument nicht entkräftet
wird. Denn auch wenn es keinen allmächtigen Gott gibt, der uns die Existenz der

Erde usw. vortäuschen könnte, sind wir nicht imstande auszuschliessen, dass

alle Vorstellungen und Überzeugungen, die wir haben, falsch sind. Daraus

ergibt sich die Folgerung:

Diesen Argumenten habe ich freilich nichts zu entgegnen, und ich bin zuletzt gezwungen,
einzuräumen, dass es unter dem, was ich seit langem für wahr gehalten habe, nichts gibt,
das nicht bezweifelt werden dürfte, und zwar nicht aus Unbesonnenheit oder Leichtsinn,
sondern aufgrund triftiger und wohlüberlegter Gründe.65

Descartes ist also, wie einstmals Gazäli, beim absoluten Zweifel angekommen.
Er stellt jetzt sogar die Hypothese auf, dass sich „irgendein boshafter Genius,
ebenso allmächtig wie verschlagen" (genium aliquem malignum eundemque

summe potentem et callidum)66 unseres Bewusstseins bemächtigen könnte, nur
um uns zu täuschen und uns allerlei Gestalten, Farben, Sinneseindrücke und

Vorstellungen vorzugaukeln.67 Trotzdem hält Descartes an seinem Ziel fest,

einen Anfangsgrund für alles Wissen zu finden. Deswegen heisst es zu Beginn
der Zweiten Meditation:

Ich bin durch die gestrige Meditation in Zweifel gestürzt worden, die ich nicht vergessen
kann; ausserdem sehe ich nicht, durch welche Überlegungen man sie auflösen kann

Aber ich will mich herausarbeiten und es erneut auf dem Wege versuchen, den ich gestern

eingeschlagen hatte: Ich will alles beseitigen, das auch nur den geringsten Zweifel zulässt,

gerade so, als ob ich sicher erfahren hätte, dass es insgesamt falsch ist. Auch will ich

solange weiter vorangehen, bis ich irgendetwas Sicheres erkannt habe, oder wenigstens
dies als sicher, dass es nicht Sicheres gibt. Nichts ausser einem festen und unbeweglichen
Punkt verlangte Archimedes, um die gesamte Erde von ihrem Ort fortzubewegen, und es ist
Grosses zu erhoffen, wenn ich auch nur das Geringste herausfinden werde, das sicher und
unerschütterlich ist (quod certum sit et inconcussum).68

64 Descartes 2009: 22; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 36.

65 Descartes 2009: 23; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 38.

66 Descartes 2009: 24; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 38.

67 Der Gedankengang der Ersten Meditation ist hier nicht vollständig wiedergegeben, sondern

unter Betonung der Elemente, die eine besondere Nähe zu Gazäh's Ausführungen aufweisen.

Eine Analyse der gesamten Argumentation gibt Betz 2011: 23-65; vgl. daneben Perler 1998: 68-
83 und Grondin 2004: 177-180.

68 Descartes 2009: 27; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 40 und 42.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis 19

Der Weg dorthin ist auch in den Meditationes mit Hindernissen und

Unwägbarkeiten gepflastert. Er führt aber zu einem Ergebnis, das wir alle kennen

und das seit langem als ein Schlüsselmoment in der Geschichte der Philosophie gilt.
Nachdem Descartes alle kognitiven Inhalte und Zustände in Zweifel gezogen hat,

wird ihm nämlich klar, dass eine Tatsache nicht angezweifelt werden kann, und

zwar die Tatsache, dass er denkt. So kommt er in der Zweiten Meditation zu der

berühmten Folgerung: „Das Denken ist es; es allein kann nicht von mir getrennt
werden. Ich bin, ich existiere; das ist sicher."69 Dieselbe Einsicht war zudem im
Discours de la méthode schon etwas eloquenter ausgedrückt worden:

Aber gleich darauf bemerkte ich, dass, während ich so denken wollte, alles sei falsch, es

sich notwendig so verhalten müsse, dass ich, der dies dachte, etwas war. Ich bemerkte,
dass diese Wahrheit: Ich denke, also bin ich, so fest und gesichert war, dass auch die
verrücktesten Voraussetzungen der Skeptiker nicht fähig waren, sie zu erschüttern, und
deshalb urteilte ich, sie ohne Bedenken als erstes Prinzip der von mir gesuchten

Philosophie annehmen zu können.70

Die Lösung, mit der Descartes seine Zweifel aufhebt, unterscheidet sich also von
dem Ergebnis, das Gazäll präsentiert hat. Aber wenn wir von dieser Differenz
zunächst einmal absehen, wird man kaum bestreiten können, dass zwischen
den Texten der beiden Autoren frappierende Ähnlichkeiten bestehen. Das

betrifft zunächst die einzelnen Schritte, mit denen sie die Etappen ihrer
Erkenntnissuche markieren, also die Zweifel an der Überlieferung, an den

Sinneswahrnehmungen, an den Verstandeswahrheiten, das Argument des

Traums usw. Aber es gilt auch für die grundsätzliche Intention, die beide
Denker antreibt, nämlich einmal alle überkommenen Annahmen und scheinbaren

Selbstverständlichkeiten in Zweifel zu ziehen, um Gewissheit und ein
unerschütterliches Fundament zu finden, von dem ausgehend das Wissen neu
aufgebaut werden kann.71

69 Descartes 2009: 30; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 46: cogitatio est, haec sola

a me divelli nequit; ego sum, ego existo, certum est.

70 Descartes 2013: 29-30; franz. Original in Descartes 1996: Discours 52: Mais, aussitôt après, je
pris garde que, pendant que je voulais ainsi penser que tout était faux, il fallait nécessairement

que moi, qui le pensais, fusse quelque chose. Et remarquant que cette vérité: je pense, donc je suis,

était si ferme et si assurée, que toutes les plus extravagantes suppositions des sceptiques n'étaient

pas capables de l'ébranler, je jugeai que je pouvais la recevoir, sans scrupule, pour le premier
principe de la philosophie, que je cherchais. - Zum Cogito-Argument Perler 1998: 139-149;
Grondin 2004: 180-184; Betz 2011: 67-109.
71 Die Ähnlichkeiten zwischen den Ausführungen Gazâlï's und Descartes' wurden zuerst von
Lewes 1857: 304-311 vermerkt und sind seither wiederholt angesprochen worden; vgl. dazu

etwa schon Misch 1962: 1047, der auf weitere Beispiele aus der Sekundärliteratur verweist,
sowie zuletzt Moad 2009.



20 — Ulrich Rudolph DE GRUYTER

Es ist deswegen kaum verwunderlich, dass die Frage, ob Descartes allenfalls
Gazäli's Text kannte und direkt rezipierte, in der Forschung schon länger
diskutiert wird. Dabei haben sich zwei Meinungen, um nicht zu sagen zwei
Fraktionen herausgebildet: Arabische bzw. muslimische Forscher bejahen die

Frage in der Regel, westliche verneinen sie72 - was einmal mehr zeigt, wie eng
Erkenntnis und Interesse zusammenhängen können. Keine der beiden Seiten ist
indes in der Lage, ihren Standpunkt zu beweisen. Denn die Indizien, über die

wir bislang verfügen, sind materiell und chronologisch so unsicher, dass sie

weder zur Verifikation noch zur Falsifikation der These taugen. Dabei geht es

weniger um die Frage, ob Descartes die Pugio fidei des Raimundus Marti gekannt
hat. Letztere ist nachweislich erst 1651, also zehn Jahre nach den Meditationes,
in Paris gedruckt worden73 und hätte Descartes ohnehin nicht viel bei der

Abfassung seines Werkes geholfen. Im Zentrum der Diskussion steht vielmehr
ein Manuskript. Es enthält den vollständigen arabischen Text des Erretters aus
dem Irrtum, wurde im Auftrag von Kardinal Mazarin, der von 1602 bis 1661 lebte,

gekauft und war folglich im Paris des 17. Jahrhunderts zugänglich. Nur lässt sich
eben nach unserem heutigen Kenntnisstand nicht genau ermitteln, welchem
Kreis von Lesern und ab wann es zugänglich war.74

Wie immer diese Debatte noch ausgehen mag: Die rezeptionsgeschichtliche
Detektivarbeit mag spannend sein, berührt aber nicht den Kern unseres Interesses.

Entscheidend ist vielmehr die systematische Gehalt der beiden Texte, weil sich

daraus ihre philosophische Bedeutung und ihr Rang in der Geistesgeschichte

ergeben. Hier dürfte nun doch von Belang sein, dass beide Autoren unterschiedliche

Lösungen für das gleiche Problem vortragen. Bei Gazäli löst sich, wie wir
gesehen haben, der Zweifel durch ein ,Licht von Gott' auf, bei der Descartes durch

72 Auf diese Formel bringt Griffel 2011: 42 seinen Literaturbericht zum Thema. Dabei verweist er
auf eine Reihe von interessanten Beiträgen arabischer Autoren, darunter Hani 1973 und Zakzouk

1992, die für einen Einfluss Gazäli's bzw. anderer muslimischer Denker auf die europäische
Geistesgeschichte plädieren. Ein prominentes Beispiel für die gegenteilige Annahme ist Misch.

Er konstatiert zwar die grosse Nähe zwischen den Texten Gazäli's und Descartes', sieht aber

keinen direkten Zusammenhang zwischen beiden. Für ihn erklären sich die Parallelen zwischen

mittelalterlich-arabischen und neuzeitlich-europäischen Autobiographien dadurch, dass beide

von hellenistischen Modellen und insbesondere von Galen abhängen (Misch 1962: 1047). - Ein

anderes wichtiges Vorbild für europäische Autoren der Neuzeit, auf das hier nicht näher

eingegangen werden kann, waren natürlich die Confessiones von Augustinus (vgl. dazu Misch

1969: 733 und Menn 2003: 191 Anm. 48).
73 Griffel 2011: 40. Zuvor hatte allerdings ein jüdischer Konvertit namens Galatinus schon

grosse Teile des Werkes unter seinem eigenen Namen und mit dem fingierten Titel De arcanis

catholicae veritatis publiziert. Diese Fälschung wurde 1518 zum erstenmal gedruckt, weitere

Ausgaben folgten 1550, 1561, 1603 und 1612 (dazu Travelletti 2010: I, 78).

74 Griffel 2011: 40-41.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis — 21

die Einsicht, dass er denkt und folglich existiere. Es gibt also eine Differenz, die

auf den ersten Blick sehr genau zu unseren Erwartungen passen dürfte: Der

mittelalterliche, muslimische Denker sucht sein Heil in Gott, während der

europäische Philosoph der Neuzeit die Autonomie des Subjekts entdeckt und

zum Ausgangspunkt seiner Überlegungen macht.

Beides trifft zu, aber jede dieser Feststellungen bedarf einer Ergänzung. Denn

bei genauerer Betrachtung zeigt sich, dass beide Autoren komplexer und letztlich
sehr viel ähnlicher vorgehen, weil sich in ihren Argumentationen jeweils theologische

und anthropologische Aspekte verschränken. Für Gazäll hatten wir schon

festgestellt, dass er nicht in theosophische oder spirituelle Betrachtungen abgleitet.

Das ,Licht von Gott' versetzt ihn vielmehr in die Lage, von seinem eigenen
Verstand Gebrauch zu machen und Vertrauen in die Möglichkeit rationaler
Erkenntnis zu gewinnen. Descartes geht gewissermassen den umgekehrten Weg.
Er setzt das denkende Ich voraus, muss aber anschliessend bestimmen, warum
wir denken können und was die Inhalte unseres Denkens sind. Dabei kommt auch

in seiner Argumentation der Existenz Gottes eine entscheidende Rolle zu. Sie ist
ihm zufolge das erste, was wir mit Sicherheit wissen, wie mehrere Gottesbeweise

in den Meditationes zeigen sollen.75 Sie ist es, die materielle Gegenstände und
Körper zu jedem Zeitpunkt in Existenz hält. Zudem kann allein Gott die Wahrheit

logischer und mathematischer Gesetze garantieren, mit deren Hilfe wiederum wir
zu Erkenntnissen gelangen können.76 - Hören wir dazu nochmals Descartes'

eigene Worte, diesmal aus der Vierten Meditation:

Wenn ich jedoch berücksichtige, dass ich zweifle, also ein unvollständiges und abhängiges

Ding bin, bietet sich mir eine so klare und deutliche Idee eines unabhängigen und
vollständigen Seienden, will sagen: Gottes, dass ich allein aus der Tatsache, dass eine
solche Idee in mir ist, bzw. ich als ein diese Idee besitzendes Ich existiere, so offenkundig
schliesse, dass auch Gott existiert und meine ganze Existenz in jedem einzelnen Moment

von ihm abhängt, dass ich mich ganz darauf verlasse, von der menschlichen Geisteskraft

könne nichts evidenter, nichts sicherer erkannt werden (uf nihil evidentius, nihil certius ab

humano ingenio cognosci posse confidam).77

Und in der Fünften Meditation heisst es schliesslich:

So sehe ich, dass also ganz offenbar alle Gewissheit und Wahrheit des Wissens von der

einen Erkenntnis des wahren Gottes abhängt (atque ita plane video omnis scientiae certi-
tudinem et veritatem ab una veri Dei cognitione pendere), so dass ich über kein Ding

75 Zentral für dieses Thema sind die Dritte und die Fünfte Meditation; zur Sache Perler 1998:

187-202; Grondin 2004: 184-189; Betz 2011: 133-153 und 203-208.
76 Perler 1998: 202-208; Betz 2011: 201-202.
77 Descartes 2009: 59; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 96.



22 Ulrich Rudolph DE GRUYTER

irgendetwas wissen konnte, bevor er mir bekannt war. Jetzt aber kann mir Unzähliges
bekannt und gewiss werden, nicht nur über Gott selbst und die anderen intellektuellen

Dinge, sondern auch über die gesamte körperliche Natur, die das Objekt der reinen

Erkenntnis ist.78

4 Zweites Zwischenspiel

So grundlegend Descartes für die neuzeitliche Philosophie gewesen sein mag -
auch seine Ansichten sind nicht ohne Widerspruch geblieben. Seit dem 17.

Jahrhundert haben vielmehr zahlreiche Philosophen in Europa und den USA

seine Lehren kritisiert, darunter so prominente Autoren wie John Locke (1632—

1704), Immanuel Kant (1724-1804), Gilbert Ryle (1900-1976) und Richard Rorty
(geb. 1931).79 Weniger bekannt ist dagegen, dass auch in der islamischen Welt

kritische Stimmen zu Descartes laut geworden sind. Denn im Unterschied zu

einer oft wiederholten Behauptung trifft es nicht zu, dass die islamische Welt im

Mittelalter bedeutende Pilosophen hervorgebracht habe, aber seither nur noch

sprachlos die philosophische Entwicklung im Westen bestaune. Vielmehr hat sie

stets eine eigene Tradition des philosophischen Denkens gekannt, in der auch

die kritische Auseinandersetzung mit der westlichen Philosophie eine grosse
Rolle spielt.80

Das soll hier noch an einem kleinen Beispiel illustriert werden. Zwei prominente

iranische Denker, Muhammad Husayn Tabätabä'I (1903-1991) und
Murtazä Mutahharl (1920-1979)81, publizierten in der zweiten Hälfte des

zwanzigsten Jahrhundert ein fünfbändiges Werk, das den Titel Die Prinzipien der

Philosophie und die Methode des Realismus (Osül-e falsafeh va raves-e re'älism)
trägt.82 Sein ausdrücklicher Zweck war die Widerlegung des dialektischen
Materialismus.83 Der Anspruch der Autoren ging aber noch weiter, denn sie

wollten, um ihre Widerlegung zu untermauern, die gesamte Geschichte der

westlichen Philosophie einer kritischen Sichtung unterziehen.

78 Descartes 2009: 76-77; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 128.

79 Zur Wirkungsgeschichte Descartes' ausführlich Rodis-Lewis 1993: 322-348 und Perler 1998:

244-266;
80 Vgl. dazu vorläufig meinen kurzen Überblick in Rudolph 2013: 86-111.

81 Zur Biographie beider Denker ausführlich Gösken 2014: 25-41 und 175-188; vgl. Seidel 2014:

94-95.
82 Zur komplizierten Entstehungs- und Publikationsgeschichte des Werkes Gösken 2014: 181-

183 und Seidel 2014: 96. Das Werk ist in zahlreichen Drucken erschienen, von denen hier die

Ausgabe Tabätabä'i/Mutahhari 1381-2 Hidschra S./2003-4 zitiert wird.
83 Gösken 2014: 157 und 169-172; Seidel 2014: 96.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis — 23

In diesem Sinne kommen Tabätabä'I und Mutahhari auch auf Descartes zu

sprechen. Dabei formulieren sie eine Reihe von Einwänden, die sich sowohl

gegen seine Philosophie als ganze als auch speziell gegen das Cogito-Argument
richten.84 Letztere sind für uns besonders interessant, weshalb ich hier kurz auf
sie eingehen möchte. Dabei beschränke ich mich auf drei von Mutahhari
vorgetragene Einwände, wobei ich auch bei diesen wieder nur den Kern der

Argumentation wiedergeben werde.

Erster Einwand: Die Abfolge des Cogito-Arguments ist nicht stichhaltig. Die

Tatsache, dass ich bin, ist mindestens so evident wie die Tatsache, dass ich
denke. Wer sagt „Ich denke", setzt nämlich bereits ein Ich voraus, was bedeutet,
dass die Existenz seiner Person primär und die Tatsache, dass er denkt,
nachgeordnet ist.85

Zweiter Einwand (der in gewisser Hinsicht die Überlegungen des ersten

fortsetzt): Das Denken ist eine Tätigkeit unserer Seele. Zu behaupten, man
könne von dieser Tätigkeit auf die Existenz der Seele schliessen, ist ein

Trugschluss. Denn ich kann mir den Vorgang des Denkens gar nicht vorstellen,
ohne dafür einen Träger - eben den Denkenden - anzunehmen, womit die
Existenz der Seele bereits vorausgesetzt ist.86

Dritter Einwand: Wenn Descartes tatsächlich alles bezweifelt, d.h. wenn er im
Zustand des Zweifeins selbst die Verstandesaxiome und die logischen Gesetze

nicht anerkennt, kann er das Prinzip des Cogito ergo sum gar nicht aufstellen.

Denn dieses Prinzip enthält eine Konklusion („Ich denke, also bin ich").
Ausserdem setzt es voraus, dass der Satz vom Widerspruch gültig ist. Beides,

Konklusionen wie der Satz vom Widerspruch, können aber nur dann Anwendung
finden, wenn die Axiome und die logischen Gesetze anerkannt sind.87

Es wäre interessant, diese Einwände in der iranischen Philosophietradition
zu verorten.88 Zudem würde es sich lohnen, sie zur westlichen Descartes-Kritik

in Beziehung zu setzen, weil man auf diese Weise die Fokussierung auf einzelne

Regionen aufbrechen und eine verflochtene Philosophiegeschichte ins Auge
fassen könnte.89 Das aber liegt ausserhalb des thematischen Rahmens, in dem

84 Zu allem ausführlich Gösken 2014 : 251-277, 285-305 und 315-337; die Einwände gegen
Descartes, die in Die Prinzipien der Philosophie und die Methode des Realismus zu finden sind,
stammen in der Regel aus der Feder Mutahhari's.
85 Tabätabä'i/Mutahhari 1381-2 Hs./2003-4: I, 122; dazu Gösken 2014; 253.

86 Tabätabä'i/Mutahhari 1381-2 Hs./2003-4: II, 53-54; dazu Gösken 2014: 262-263.

87 Tabätabä'l/Mutahharl 1381-2 Hs./2003-4: I, 67; dazu Gösken 2014: 254-255.

88 Gösken gibt im Verlauf seiner Darstellung zahlreiche Hinweise auf diese Verödung; vgl.
insbesondere Gösken 2014: 41-156 und 189-250.

89 In diesem Sinne argumentiert Seidel 2014, wobei es in seinem Fall nicht um die

Auseinandersetzung mit Descartes, sondern mit Kant geht. Wie er zu Recht betont, gibt es



24 — Ulrich Rudolph DE GRUYTER

wir uns gerade bewegen. Deswegen möchte ich an dieser Stelle nur noch einen
kurzen Epilog anfügen, der uns schliesslich an die Gegenwart und an den

Anlass, den wir heute begehen, heranführt.

5 Zürich im Frühjahr 2006

In Raum 200 der Theologischen Fakultät der Universität Zürich, Kirchgasse 9,

treffen sich die Mitglieder des UFSP Asien und Europa zum Kolloquium. Zweck

der Veranstaltung, die ab sofort regelmässig an Dienstagabenden stattfinden

wird, ist die Diskussion von Forschungsprojekten - eine Aufgabe, der sich die

Anwesenden, die aus ganz unterschiedlichen Fächern zusammengekommen
sind, mit ebensolchem Elan wie interdisziplinärer Neugier widmen.90 Damit
ein Projekt diskutiert werden kann, muss es allerdings zunächst vorgestellt
werden. Und das ist der Punkt, der hier abschliessend kurz thematisiert werden

soll, nämlich die Form, in der heutzutage wissenschaftliche Projekte beschrieben

und präsentiert werden.
Sie verlief im Frühjahrsemester 2006 wie auch bei vielen späteren Anlässen

des UFSP nach einer bestimmten Struktur, die ich im folgenden kurz andeuten
möchte. Dabei denke ich nicht an ein bestimmtes akademisches Fach und schon

gar nicht an ein bestimmtes Forschungsprojekt. Allfällige Ähnlichkeiten mit
lebenden Personen und konkreten Arbeiten sind also rein zufällig. Der

Anschaulichkeit wegen erfolgt die Beschreibung in der ersten Person, wobei
ich bitte, auch diesem Umstand kein grosses Gewicht beizumessen, sondern die

ganze Präsentation mit der Prise Humor und Selbstironie aufzunehmen, mit der

sie geschrieben ist:

Seit dem Beginn meines Studiums habe ich mich für ein bestimmtes Thema interessiert.

Daran faszinierten mich verschiedene Aspekte, aber besonders eine Fragestellung, die ich

jetzt im Rahmen meines Forschungsprojektes genauer untersuchen möchte. Also bin ich

daran gegangen, mich in das Problem einzuarbeiten, um festzustellen, welche

Erkenntnisse sich darüber gewinnen lassen.

weder eine europäische Kantrezeption noch eine iranische Kantrezeption, die als (sekundäre)

aussereuropäische von der (authentischen) europäischen abgeleitet wäre, sondern jeweils eine

Vielzahl unterschiedlicher Zugänge, die auf verschiedene Weise in Beziehung zueinander

gesetzt werden können (Seidel 2014: 2-9 und besonders 64-65).

90 Zu den Disziplinen, die regelmässig am UFSP beteiligt waren, gehören die Allgemeine und

Vergleichende Literaturwissenschaft, Ethnologie, Geographie, Geschichte, Indologie,
Islamwissenschaft, Japanologie, Kunstgeschichte, Politikwissenschaft, Rechtswissenschaft,

Religionswissenschaft, Sinologie und Theologie.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis 25

Als erstes wollte ich wissen, welche älteren Forschungsmeinungen dazu bislang vorliegen.
Ich griff zunächst zur englischsprachigen Sekundärliteratur. Aber im Laufe der Lektüre

kamen mir Zweifel, ob die Ansichten und Argumente, die dort vorgetragen werden,
wirklich stichhaltig sind. Das gleiche gilt für die französischsprachigen Publikationen,
die ich anschliessend studierte, sowie die deutschsprachigen Aufsätze. Mit einem Wort:
Was bislang an Sekundärliteratur zu meinem Thema erschienen ist, hilft mir nicht wirklich,

weshalb es mir irreführend erschien, weiterhin ausschliesslich den bekannten

Autoritäten aus unserem Fach zu folgen.

Ich beschloss deswegen, meinen Forschungsgegenstand selbst zu beobachten. Also fuhr
ich an den Ort, an dem er einmal im Jahr zu sehen ist, in der Hoffnung, ihn durch eigene

Anschauung und teilnehmende Beobachtung besser zu verstehen. Anfangs schien mir
auch alles, was ich dort sah, klar, aber dann bemerkte ich, dass sich das Gesehene

unterschiedlich interpretieren liess. So wurde mir deutlich, dass auch die eigene

Anschauung nicht zu sicheren Ergebnissen führen muss, sondern Täuschungen unterliegen

kann.

Ich suchte weiter nach einem Kriterium, um meine Eindrücke und Erfahrungen einzuordnen.

Denn mir war inzwischen bewusst geworden, dass mein Forschungsprojekt nur
gelingen kann, wenn es auf einem unerschütterlichen theoretischen und methodischen
Fundament ruht. Die Suche danach war langwierig, führte aber schliesslich zu einem

Ergebnis. Denn als ich eines Tages die Schriften von Michel Foucault las, wurde mir
klar, dass seine Begrifflichkeit die theoretische Basis für meine Arbeit bilden kann.91

Auch hinsichtlich der Methodik fand ich sicheren Halt, denn ich weiss jetzt, dass die

Grounded-Theory-Methodologie nach Glaser und Strauss für meine Untersuchungen
besonders geeignet ist.92 Das gab mir schliesslich die Gewissheit, mein

Forschungsprojekt durchführen zu können und auf diese Weise zu Erkenntnissen zu

kommen, die bislang unbekannt sind.

Was ich gerade vorgetragen habe, ist natürlich in dieser Konkretheit fiktiv und
eine bewusste Überzeichnung, Ausserdem lässt es sich nicht nur auf das

Kolloquium von Asien und Europa anwenden, sondern auf jedes akademische

Medium, in dem Forschungsprojekte vorgestellt und diskutiert werden. Es gibt
eine gewisse Standardform des wissenschaftlichen Räsonnierens, die uns allen
vertraut ist. Denn die Suche nach Erkenntnis unterliegt nun einmal bestimmten

Bedingungen, die nicht beliebig variiert werden können. Sie sind auch nicht neu
und schon gar keine Entdeckung des 20. Jahrhunderts. Wie unsere

91 Dass Michel Foucault hier nur eines von mehreren möglichen Beispielen ist, versteht sich

von selbst. An dieser Stelle könnten auch andere Autoren, deren Theorien im Kolloquium
häufig genannt wurden, angeführt werden wie Pierre Bourdieu, Jürgen Habermas, Bruno
Latour usw.
92 Vgl. Glaser und Strauss (1967) sowie diverse Weiterentwicklungen ihres methodischen

Ansatzes. Auch das ist natürlich nur ein Beispiel, an dessen Stelle ebensogut weitere (qualitative

wie quantitative) Methoden genannt werden könnten.



26 — Ulrich Rudolph DE GRUYTER

verschiedenen Beispiele gezeigt haben dürften, wurden sie vielmehr schon

früher auf höchst eindrückliche Weise formuliert. Wenn dabei Idar geworden
sein sollte, dass diese Formulierungen sowohl aus Asien als auch aus Europa
stammen und dass es sich lohnt, sie kennenzulernen und miteinander in
Beziehung zu setzen, ist der Zweck meiner eigenen Präsentation mehr als erfüllt.

Bibliographie

Asmussen, J.P. (1989): "Barlaam and losaph". In: Encyclopaedia Iranica. New York:

Encyclopaedia Iranica Foundation, III: 801 a-b.
Berthier, A. (1936): "Un maître orientaliste du Xlllème siècle: Raymond Martin O.P.". Archivum

fratrum praedicatorum 7: 267-311.

Betz, Gregor (2011): Descartes' »Meditationen«. Ein systematischer Kommentar. Stuttgart:
Philipp Reclam jun.

Boudon-Millot, Véronique (2011): "L'écdotique des textes médicaux grecs et l'apport des

traductions orientales". In: Entre Orient et Occident: la philosophie et la science gréco-
romaines dans le monde arabe. Hrsg. von Richard Goulet und Ulrich Rudolph.
Vandœuvres-Genève: Fondation Hardt, 321-387.

Braitling, P./Nolte, U. (1999): "René Descartes". In: Großes Werklexikon der Philosophie. I: A-K.

Hrsg. von Franco Volpi. Stuttgart: Alfred Kröner, 368a-373b.
Cortabarria Beita, Angel (1985): "Fuentas arabes del «Pugio fidei» de Ramön Marth Algazel

(1058-1111)". Ciencia Tomista 112: 581-596,
Davidson, Herbert Alan (1992): Alfarabi, Avicenna, and Averroes, on Intellect. Their

Cosmologies, Theories of the Active Intellect, and Theories of Human Intellect. New York:

Oxford University Press.

Descartes, René (1996): Philosophische Schriften in einem Band. Mit einer Einführung von

Rainer Specht und »Descartes' Wahrheitsbegriff« von Ernst Cassirer. Hamburg: Felix

Meiner.

Descartes, René (2009): Meditationen. Mit sämtlichen Einwänden und Erwiderungen. Übers.

und hrsg. von Christian Wohlers. Hamburg: Felix Meiner.

Descartes, René (2013): Entwurf der Methode. Mit der Dioptrik, den Meteoren und der
Geometrie. Übers, und hrsg. von Christian Wohlers. Hamburg: Felix Meiner,

van Ess, Josef (1966): Die Erkenntnislehre des 'Adudaddin al-Icl Übersetzung und Kommentar

des ersten Buches seiner Mawäqif. Wiesbaden: Franz Steiner,

van Ess, Josef (1975): Zwischen HadTt und Theologie. Studien zur Entstehung

prädestinatianischer Überlieferung. Berlin: De Gruyter.
FäräbT, Abu Nasr al- (2009): Die Prinzipien der Ansichten der Bewohner der vortrefflichen Stadt.

Mabädi' ärä' ahl al-madina al-fädila. Übers, von Cleophea Ferrari. Stuttgart: Philipp
Reclam jun.

Frick, Heinrich (1919): GhazälT's Selbstbiographie. Ein Vergleich mit Augustins Konfessiones.

Leipzig: Hinrichs.

Garden, Kenneth (2011). "Coming Down from the Mountaintop: AI-GhazälT's Autobiographical

Writings in Context". The Muslim World 101: 581-596.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis — 27

GazälT, AbQ Hamid al- (1981): Das Elixier der Glückseligkeit. Übers, von Hellmut Ritter. 2. Aufl.

Düsseldorf/Köln: Diederichs.

Gazâlï, AbQ Hamid al- (1982): Ihyä' 'ulüm ad-din. I-V. Beirut: Dar al-Ma'rifa.

GazälT, Abu Hämid al- (1959a): Al-Munqid min ad-daläl. Hrsg. von Farid Jabre. Beirut:

Commission libanaise pour la traduction des chefs-d'œuvre.

GazälT, Abu Hamid al- (1959b): Al-Munqid min al-dalâl/Erreur et délivrance. Übers, von Farid

Jabre. Beirut: Commission libanaise pour la traduction des chefs-d'œuvre [Gedruckt in

einem Band mit 1959a, aber mit getrennter Pagination].
GazälT, Abu Hamid al- (1980): Freedom and Fulfillment. An annotated translation ofAl-GhazälT's

al-Munqidh min al-Dalâl and other relevant works of al-GhazâlT. Übers, von Richard Joseph

McCarthy. Boston: Twayne Publishers.

GazälT, Abu Hämid al- (1988): Der Erretter aus dem Irrtum. Übers, von 'Abd-Elsamad

'Abd-ElhamTd Elschazli. Hamburg: Meiner.

GazälT, Abu Hämid al- (2006): Das Kriterium des Handelns/Mizän al-'amal. Übers, von
'Abd-Elsamad 'Abd-ElhamTd Elschazli. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

GazälT, AbQ Hamid al- (2010): Les merveilles du cœur/'Ajâ'ib al-Qalb. Übers, von Idris De Vos.

Beirut: Dar Albouraq.
GazälT, Abu Hämid al- (2013): Le livre de la méditation/Kitâb al-taffakur. Übers, von Hassan

Boutaleb. 2. Aufl. Beirut: Dar Albouraq.
Gimaret, Daniel (1969): "Bouddha et les bouddhistes dans la tradition musulmane". Journal

Asiatique 257: 273-316.

Gimaret, Daniel (1990): La doctrine d'al-Ash'arî. Paris: Les Éditions du Cerf.

Glaser, Barney und Strauss, Anselm (1967): The Discovery of Grounded Theory: Strategies for
Qualitative Resaerch. Chicago: Aidine.

Görler, Woldemar (1994): "Älterer Pyrrhonismus, Jüngere Akademie. Antiochos von Askalon".
In: Grundriss der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie der Antike. IV: Die

hellenistische Philosophie. Hrsg. von Hellmut Flashar. Basel: Schwabe, 717-990.
Gösken, Urs (2011): Kritik der westlichen Philosophie in Iran. Zum geisteswissenschaftlichen

Selbstverständnis von Muhammad Husayn Tabätabä'T und Murtazâ MutahharT.

Berlin: De Gruyter.
Griffel, Frank (2009): Al-GhazälT's Philosophical Theology. Oxford: Oxford University Press.

Griffel, Frank (2011): "The Western Reception of al-GhazälT's Cosmology from the Middle Ages to
the 21st Century". Dîvân. Disiplinlerarasi Çali$malar Dergisi. Bd. 16 Nr. 30: 33-62.

Grondin, Jean (2004): Introduction à la métaphysique. Montréal: Les Presses de l'Université de

Montréal.

Gutas, Dimitri (2012): "Die Wiedergeburt der Philosophie und die Übersetzungen ins

Arabische". In: Grundriss der Geschichte der Philosophie. Philosophie in der islamischen
Welt. I: 8.-10. Jahrhundert. Hrsg. (unter Mitarbeit von Renate Würsch) von Ulrich Rudolph.
Basel: Schwabe, 55-91.

Hana, Ghanem Georges (1973): "Vorläufer des ,Cogito, ergo sum' Descartes' in der arabischen

Philosophie". In: Erkenntnisse und Meinungen. Hrsg. von Gernot Wießner. Wiesbaden:

Harrassowitz, I, 107-134.
Hasse, Dag Nikolaus (2000): Avicenna's De Anima in the Latin West. The Formation of a

Peripatetic Philosophy of the Soul 1160-1300. London/Turin: The Warburg Institute/Nino
Aragno Editore.

Hasselhoff, G.K. (2002): "Some Remarks on Raymond Martini's (c.1215/30-c.1284/94) Use of
Moses Maimonides". Trumah 12: 133-148.



28 — Ulrich Rudolph DE GRUYTER

Heinen, Anton (1979): "Ibn al-Haitams Autobiographie in einer Handschrift aus dem Jahr 556 H./
1161 A.D.". In: Die islamische Welt zwischen Mittelalter und Neuzeit. Festschrift für Hans

Robert Roemer zum 65. Geburtstag. Hrsg. von Ulrich Haarmann und Peter Bachmann.

Beirut: In Kommission bei Franz Steiner, 254-277.
Jabre, Farid (1954): "La biographie et l'œuvre de Ghazali reconsidérées à la lumière des Tabaqat

de Sobki". Mélanges de l'Institut Dominicain d'Études Orientales du Caire 1: 73-102.
Janssens, Jules (2015): "R. Marti and His References to al-Ghazâlï". In: Islam and Rationality.

The Impact of ai-GhazälT. Papers Collected on His 900th Anniversary. Bd. I. Hrsg. von

Georges Tamer. Leiden/Boston: Brill, 326-344.
Lang, D.M. (1960): "Bilawhar wa-Yûdâsaf". Encyclopédie de l'Islam. Nouvelle Edition. Leiden/

Paris: Brill/Maisonneuve, I, 1251b-1254a.

Leo Africanus (1664): "Libellus de viris quibusdam illustribus apud Arabes". In: Bibliothecarius

quadripartitus. Hrsg. von Johann Heinrich Hottinger. Zurich: Melchior Stauffacher, 246-
294.

Lewes, George Henry (1857): A Biographical History of Philosophy, From ist Origins in Greece to

the Present Day. Library Edition. Much Enlarged and Thoroughly Revised. London: G. Cox.

MacDonald, Duncan B. (1899): "The Life of al-Ghazzâlï, with special reference to his religious
experience and opinions". Journal of the American Oriental Society 20: 71-132.

Majjhimanikâya (1995): The Middle Length Discourses of the Buddha. A New Translation of the

Majjhima Nikäya. Übers. Bhikku Nänamoli und Bhikku Bodhi. Boston: Wisdom

Publications.

Menn, Stephen (2003): "The Discourse on the Method and the Tradition of Intellectual

Autobiography". In: Hellenistic and Early Modern Philosophy. Hrsg. von Jon Miller und

Brad Inwood. Cambridge: Cambridge University Press, 141-191.

Misch, Georg (1962): Geschichte der Autobiographie. III: Das Mittelalter. 2: Das Hochmittelalter
im Anfang. Zweite Hälfte. Frankfurt am Main: G. Schulte-Bulmke.

Misch, Georg (1969): Geschichte der Autobiographie. III. Zweite Hälfte: Von der Renaissance bis

zu den autobiographischen Hauptwerken des 18. und 19. Jahrhunderts. Frankfurt am Main:

G. Schulte-Bulmke.

Moad, Omar Edward (2009): "Comparing Phases of Skepticism in al-Ghazäll and Descartes: Some

First Meditations on Deliverance from Error". Philosophy East and West 59: 88-101.
Özel, Aytekin (2008): "Al-GhazälT's Method of Doubt and its Epistemological and Logical

Criticism". Journal of Islamic Philosophy 4: 69-76.
Perler, Dominik (1998): René Descartes. München: Beck.

Poggi, Vincenzo M. (1967): Un classico délia spiritualité musulmana. Saggio monografico sut

„Munqid" di al-Gazäli. Rom: Libreria dell'Università Gregoriana.

Rodis-Lewis, Geneviève (1993): "René Descartes". In: Grundriss der Geschichte der Philosophie.
Die Philosophie des 17. Jahrhunderts. II: Frankreich und Niederlande. Erster Halbband.

Hrsg. von Jean-Pierre Schobinger. Basel: Schwabe, 273-348.
Rosenthal, Franz (1937): "Die arabische Autobiographie". Analecta Orientalia 14: 3-40.
Rudolph, Ulrich (1997): Al-Mâturîdî und die sunnitische Theologie in Samarkand. Leiden: Brill.

Rudolph, Ulrich (2012): "Abu Nasr al-FäräbT". In: Grundriss der Geschichte der Philosophie.

Philosophie in der islamischen Welt. I: 8.-10. Jahrhundert. Hrsg. (unter Mitarbeit von

Renate Würsch) von Ulrich Rudolph. Basel: Schwabe, 363-457.

Rudolph, Ulrich (2013): Islamische Philosophie. Von den Anfängen bis zur Gegenwart. 3.,

durchgesehene und erweiterte Auflage. München: Beck.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis — 29

Schneider, Ulrich (1980): Einführung in den Buddhismus. Darmstadt: Wissenschaftliche

Buchgesellschaft.

Schramm, Matthias (1963). Ibn al-Haythams Weg zur Physik. Wiesbaden: Steiner.

Schramm, Matthias (1965). "ibn al-Haythams Stellung in der Geschichte der Wissenschaften".
Fikrun wa Fann 6: 65-85.

Schumann, Hans Wolfgang (2000): Handbuch Buddhismus. Die zentralen Lehren: Ursprung und

Gegenwart. Kreuzlingen/München: Hugendubel (Diederichs).

Seidel, Roman (2011): Kant in Teheran. Anfänge, Ansätze und Kontexte der Kantrezeption in Iran.

Berlin: De Gruyter.
Tabätabä'T, Muhammad Husayn und MutahharT, Murtazä (1381-2 Hidschra S./2003-4): Osül-e

falsafeh va raves-e re'älism. I-V. Teheran: Sadrä.

Thomann, Johannes (2017): "The Second Revival of Astronomy in the 10th Century and the

Establishment of Astronomy as an Element of Encyclopedic Education". Asiatische Studien
71: 907-957.

Travelletti, Damien (2010): Front commun. Raymond Martin, al-üazäli et les philosophes.
Analyse de la structure et des sources du premier livre du Pugio fidei. I-II. Fribourg:
Unveröffentlichte Dissertation.

Watt, W. Montgomery (1963): Muslim Intellectual. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Wiedemann, Eihard (1906): "Ibn al-Haitam, ein arabischer Gelehrter". Festschrift J. Rosenthal

gewidmet. Leipzig: Thieme, 149-178 (Nachdruck in E. Wiedemann: Gesammelte Schriften

zur arabisch-islamischen Wissenschaftsgeschichte. I: Schriften 1876-1912. Frankfurt am

Main: Institut für Geschichte der Arabisch-Islamischen Wissenschaften, 117-146).

Zakzouk, Mahmud (1992): Al-Ghazalis Philosophie im Vergleich mit Descartes. Frankfurt/Bern:
Peter Lang (ursprünglich Diss. Univ. München 1968 u.d.T.: AI-GhazälTs Grundlegung der

Philosophie, mit einer Erörterung seines philosophischen Grundansatzes im Vergleich mit
Descartes).




	Auf der Suche nach Erkenntnis zwischen Asien und Europa : al-Gazālī, Descartes und die moderne Forschungswissenschaft

