Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 72 (2018)

Heft: 1

Artikel: Auf der Suche nach Erkenntnis zwischen Asien und Europa : al-Gazl,
Descartes und die moderne Forschungswissenschaft

Autor: Rudolph, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-772552

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-772552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2018; 72(1): 1-29

Ulrich Rudolph*

Auf der Suche nach Erkenntnis zwischen
Asien und Europa: al-Gazali, Descartes
und die moderne Forschungswissenschaft

https://doi.org/10.1515/asia-2017-0076

Abstract: The quest for an indisputable foundation of all knowledge has been one
of the driving forces behind intellectual history. In the European tradition it is
mainly connected to René Descartes (1596-1650) and his Meditations on First
Philosophy whereas in the Islamic world it was already expressed in a brilliant
manner by Abii Hamid al-Gazali (1058-1111) in his book entitled Deliverance from
Error. The article investigates both these texts by contextualizing them within the
long history of intellectual autobiographies, which stretches from antiquity to the
present and comprises many exciting examples from Asia and Europe.

Keywords: Asia and Europe, Descartes, al-Gaz-al-i, epistemology, intellectual
autobiography, scepticism

Als der Universitdre Forschungsschwerpunkt Asien und Europa Anfang 2006 seine
Arbeit an der Universitit Ziirich aufnahm, war es sein erklartes Ziel, ,die
vielfdltigen, Geschichte und Gegenwart pragenden Beziehungen zwischen den
verschiedenen Regionen Asiens und Europas und die aus ihnen resultierenden
Prozesse der Aneignung und Abgrenzung in Kultur, Religion, Recht und
Gesellschaft” zu untersuchen.! Das geschah wihrend zwdlf Jahren in zahlreichen
Forschungsprojekten, die sich der generellen Thematik auf unterschiedlichste
Weise und mit je anderer systematischer und zeitlicher Fokussierung annahmen.?

1 So wurde das generelle Thema des UFSP in einem Projektgesuch aus dem Jahr 2005
charakterisiert.

2 Leitend wurde dabei nach einiger Zeit die Unterteilung des UFSP in drei Forschungsfelder,
die sich den Themen (1) Begriffe und Taxonomien (Concepts and Taxonomies), (2)

Der Text gibt mit wenigen, kleinen Modifikationen einen Vortrag wieder, den ich am 21. Mai
2017 im Volkerkundemuseum der Universitat Ziirich bei der Festveranstaltung zum Abschluss
des Universitdren Forschungsschwerpunkts (UFSP) Asien und Europa gehalten habe.

*Corresponding author: Ulrich Rudolph, Universitdt Ziirich, Asien-Orient-Institut, Abteilung
Islamwissenschaft, Ramistrasse 59, 8001 Ziirich, Schweiz. E-mail: ulrich.rudolph@aoi.uzh.ch



2 = Ulrich Rudolph DE GRUYTER

Die Ergebnisse dieser Arbeiten sind vielfdltig und viel zu komplex, um in einem
Vortrag resiimiert zu werden. Wer sie verfolgen mochte, greife zu den
Monographien, Aufsdtzen, Tagungsbanden, thematischen Zeitschriftennummern
(u. a. in den Asiatischen Studien) und Zeitungsartikeln, die seit 2006 in grosser
Zahl von Mitgliedern des UFSP publiziert worden sind. Mein heutiger Vortrag kann
dagegen nur ein kleines Beispiel fiir die Arbeit im Rahmen des UFSP geben. Er
unterliegt zudem den Begrenzungen meiner eigenen Forschungsinteressen, sowohl,
was den systematischen Fokus (Philosophie), als auch, was den regionalen Bezug
(islamische Welt) angeht. Gleichwohl verweist auch dieses Beispiel auf den
interdisziplindren Kontext, der Asien und Europa ausgezeichnet hat: Die
regelmdssige Zusammenarbeit im Rahmen des UFSP fiihrte hei allen
Teilnehmenden dazu, ihre fachlichen Perspektiven zu {iberdenken, andere
Herangehensweisen zu priifen und neue Fragen zu stellen. In diesem Sinne reflek-
tieren die folgenden Ausfiihrungen durchaus Erfahrungen, die ich im Verlaufe der
Kooperation am UFSP machen durfte und fiir die ich sehr dankbar bin.’

1 Nischapur (Nordostiran) im Jahr 1107

Abii Hamid al-Gazali (1058-1111), der bedeutendste islamische Gelehrte seiner
Zeit, sitzt in seinem Arbeitszimmer und rasoniert iiber sein Leben. Dazu hat er
auch allen Grund, denn sein Lebensweg weist mehrere Briiche auf, die fiir seine
Zeitgenossen, Freunde wie Gegner, irritierend sind.” Dabei schien zunichst alles

Verflechtungsgeschichten (Entangled Histories) sowie (3) soziale Normen und Ordnungen
(Norms and Social Order[s]) widmeten.

3 Wichtige Anregungen verdanke ich vor allem Urs Gdsken und Roman Seidel, deren
Dissertationen (Gosken 2014 und Seidel 2014) im Rahmen des UFSP entstanden sind, sowie
Gesprichen mit Annemarie Mertens (Indologie), Raji Steineck (Japanologie) und Johannes
Thomann (Islamwissenschaft).

4 Die Biographie Gazali’s hat sowohl in der islamischen Welt als auch in Europa schon lange
grosses Interesse gefunden. Das erste europdische Zeugnis dafiir findet sich bereits bei Leo
Africanus (gest. nach 1550), ehemals al-Hasan b. Muhammad al-Wazzan, der als marokkanischer
Kriegsgefangener nach Italien kam und dort zum Christentum konvertierte. Auf Bitten des Vatikans
verfasste er ein Buch iiber die Biographien beriihmter arabischer Theologen und Philosophen
(,,Libellus de viris quibusdam illustribus apud Arabes*, gedruckt 1664 in Ziirich), in dem sowohl
Avicenna und Averroes als auch Gazali prominent vertreten sind. — Die islamwissenschaftliche
Forschung des 19. und 20. Jahrhunderts hat sich dann wiederholt des Lebens Gazali’s angenom-
men. Das geschah meistens im Zusammenhang mit Darstellungen seiner Lehre, mitunter aber auch
in Spezialuntersuchungen zu seiner Biographie (z.B. MacDonald 1899, Jabre 1954 und Watt 1963).
Inzwischen hat die biographische Forschung allerdings eine breitere Grundlage erhalten, weil
Gazali’s eigene, auf Persisch geschriebenen Briefe sowie mehrere Zeugnisse seiner Zeitgenossen



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis =—— 3

so einfach: Geboren 1058 im nahe gelegenen Tis, studierte er bei hervorragen-
den Lehrern wie Aba 1-Ma‘ali al-Guwaini die islamischen Wissenschaften, dar-
unter Koranexegese, Theologie und Jurisprudenz. Nach Guwaini’s Tod im Jahr
1085 schloss er sich dem Hofstaat der Seldschuken an, die damals den Osten der
islamischen Welt beherrschten und von ihrem Wesir Nizam al-Mulk, einem
klugen politischen Kopf, in kulturellen und religiosen Angelegenheiten beraten
wurden. Nizam al-Mulk war es auch, der die Begabung des jungen Mannes
erkannte und ihn 1191 zum Professor fiir Recht und Theologie an die neu
gegriindete Hochschule in Bagdad berief. Kaum 33 Jahre alt, stand Gazali
somit bereits an der Spitze des islamischen Bildungswesens: Er unterrichtete
an der zentralen Madrasa in der Hauptstadt, reprdsentierte den akademischen
Stand am Hof des Sultans und erhielt Anfragen aus allen Teilen der islamischen
Welt, wie uns seine ausgedehnte Korrespondenz zeigt.”

Genau das aber scheint ihn beunruhigt zu haben. Nur vier Jahre nach seiner
glanzvollen Berufung verliess er Bagdad wieder — fluchtartig, wie es in unseren
Quellen heisst® — um fortan das zuriickgezogene Leben eines Sufis zu fiihren. Das
geschah zundchst in Damaskus, Jerusalem, Hebron und Mekka, spéter in seiner
Heimatstadt Tiis, wo er einen kleinen Konvent von Gleichgesinnten griindete.’
Gleichzeitig publizierte Gazali weiterhin wichtige Schriften, darunter das monu-
mentale Werk mit dem Titel Die Emeuerung der religiosen Wissenschaften (Thya’
‘uliim ad-din).® Darin kritisierte er die traditionellen islamischen Disziplinen wie

zugdnglich geworden sind. Dieses Material wurde von Griffel 2009: 19-59 (vgl. auch seine Zeittafel
auf XI-XIII) sorgféltig ausgewertet, so dass unsere Kenntnis iiber Gazali’s Leben und die Entstehung
seines (Euvres heute sehr viel detaillierter ist. — In meinen Ausfithrungen folge ich Griffels
Chronologie mit Ausnahme des Geburtsjahrs Gazali’s, bei dem ich an der traditionellen Datierung
auf 1058 festhalte (gegen Griffel 2009: 23-25, der eine Geburt ,,um 1056 vorschldgt). Daraus ergibt
sich als Konsequenz, dass ich fiir die Schrift Der Erretter aus dem Irrtum, die im Mittelpunkt der
nachfolgenden Betrachtungen steht, nach wie vor eine Entstehung im Jahr 1107 annehme (entgegen
1106 bei Griffel 2009: 25), da Gazali selbst angibt, sie im Alter von ,mehr als 50 (Mond-)Jahren“
verfasst zu haben.

5 Zu allem Griffel 2009: XII u. 29-35.

6 Die Griinde fiir Gazal’’s abrupte Abreise aus Bagdad wurden schon zu seinen Lebzeiten
diskutiert und haben in der Sekundéarliteratur immer wieder Anlass zu Spekulationen gegeben.
So vertrat etwa MacDonald 1899: 80 und 98 die These, Gazali sei in einen politischen Konflikt
mit dem neuen seldschukischen Sultan Barkiyaruq geraten, wahrend Jabre 1954: 92-94 davon
ausging, dass Gazal’’s Angst vor einem Anschlag der isma‘ilitischen Assassinen ausschlagge-
bend fiir seine ,,Flucht“ gewesen sei. Zu weiteren Thesen Griffel 2009: 42-43.

7 Griffel 2009: XII-XIII u. 43-52.

8 Das Werk liegt leider nicht in einer kritischen Edition vor, sondern nur in zahlreichen
Drucken, deren Pagination jeweils voneinander abweicht. Ich zitiere hier eine fiinfbidndige
Beiruter Ausgabe von 1982 (wobei Bd. V nicht mehr den Text selbst, sondern nur ergdnzende



4 =—— Ulrich Rudolph DE GRUYTER

Theologie und Rechtt als unzureichende Instrumente der Wahrheitsfindung und
pladierte fiir eine Wiedergeburt des religisen Denkens aus dem Geist des
Sufismus. Das schien seinem eigenen, zuriickgezogenen Lebensstil auch vollkom-
men zu entsprechen. Umso mehr staunten seine Leser dann aber, als derselbe
Gazali im Sommer 1106 wieder in die Offentlichkeit trat und ein Lehramt an einer
staatlichen Hochschule annahm. Das geschah zwar nicht im mondanen Bagdad,
sondern im heimischen Nischapur. Gleichwohl irritierte es viele Zeitgenossen
doch in einem Mafe, dass sie ihm versteckte politische und personliche
Absichten unterstellten und 6ffentlich Rechenschaft von ihm forderten.’

In dieser Situation begegnen wir also Gazali im Jahr 1107. Ob die Vorwiirfe,
die damals gegen ihn erhoben wurden, berechtigt sind, wissen wir nicht, aber
wir wissen, welche Antwort er seinen Kritikern darauf gah. Sie ist enthalten in
einem kleinen Buch, das den Titel Der Erretter aus dem Irrtum (al-Mungid min
ad-dalal) tragt.'® Darin lasst er wichtige Momente seines Lebens Revue passieren
und erkldrt die Griinde, die fiir seine Handlungen und Kehrtwendungen mass-
geblich waren.!

Folgt man Gazali’s Darstellung, so resultierten alle Entscheidungen aus
einem Motiv, und dieses Motiv war nicht politisches Kalkiil und schon gar
nicht seine akademische Karriere. Vielmehr ging es ihm jeweils um die
grundsatzliche Frage, ob er in der Lage sei, Erkenntnisse zu gewinnen, die
wirklich sicher sind und es folglich verdienen, an andere weitergegeben zu
werden.'” Davon handelt das Buch. Dabei erreicht die Darstellung in manchen
Passagen eine Dringlichkeit, die in der autobiographischen Literatur ihresgle-
ichen sucht. Es lohnt sich demnach, den Erretter aus dem Irrtum genauer zu
betrachten. Das geschieht am besten, indem wir den Gang der Argumentation
Schritt fiir Schritt nachvollziehen und den Autor dabei selbst zu Wort kommen
lassen. — Sein Text beginnt nach einigen Vorbemerkungen mit folgenden Satzen:

Werke zum Jhya’ enthilt). Vgl. daneben die franzdsischen Ubersetzungen der einzelnen Biicher
des Thyd’, die seit 2009 in Beirut bei Dar Albouraq erscheinen.

9 Griffel 2009: 53-56.

10 Edition des arabischen Texts von Jabre (Gazali 1959a); franz. Ubersetzung von Jabre (Gazali
1959b); engl. Ubersetzung von McCarthy (Gazali 1980); dt. Ubersetzung von Elschazli (Gazali
1988). Den nachfolgenden Zitaten aus dem Mungid liegt meine eigene Ubersetzung zugrunde.
11 Der Mungid war schon mehrfach Gegenstand der Forschung, so etwa in der frithen Arbeit
von Frick 1919, der Gazali’s Ausfiihrungen mit den Confessiones von Augustinus verglichen hat.
Vgl. daneben vor allem Rosenthal 1937: 12-15, Misch 1962: 1040-1076 und die wichtige Studie
von Poggi 1967.

12 Gegenstand meiner Ausfithrungen sind nicht die Ereignisse der Jahre um 1091-1095, son-
dern die Erklarungen, die Gazali dazu gegeben hat. Deswegen beschrinke ich mich hier wie im
folgenden darauf, die Uberlegungen und Begriindungen wiederzugeben, die er im Mungid
selbst dargelegt hat. Zur Sache vgl. zuletzt Ozel 2008.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis =—— 5§

Wisset .., dass der Dissens (iptilaf) der Menschen in den Religionen und
Glaubensgemeinschaften und der Dissens der Gelehrten in den (verschiedenen) Schulen ...
ein tiefes Meer ist, in dem die meisten ertrunken sind und aus dem sich nur wenige retten
konnten. ... Ich meinerseits habe seit der Bliite der Jugend nicht aufgehort, mutig ... in die Tiefe
dieses weiten Meeres und in jede Dunkelheit einzudringen. Dabei griff ich jedes Problem auf
(das sich mir stellte), stiess in jede Schwierigkeit vor, untersuchte die Uberzeugung jeder
Schulrichtung (‘agidat kulli firga) und machte mir die Geheimnisse der Lehrmeinungen jeder
Gruppe (asrar madhab kulli ta’fa) klar, um zwischen denen, die Wahres sagen, und denen, die
Falsches sagen, zu unterscheiden (li-umayyiza baina muhiqq wa-mubtil)."” [...]

Mein Verlangen, das Wesen der Dinge zu erfassen, war von Anfang an ... eine Haltung, die
in meiner Natur angelegt war, so dass sich die Fesseln des Autoritdtsglaubens (taglid)
schon in der friihen Jugend 16sten und die iiberlieferten Uberzeugungen in mir zerbrachen.
Denn als ich sah, dass die Kinder von Christen auf nichts anderes als das Christentum, die
Kinder von Juden auf das Judentum und die Kinder von Muslimen auf den Islam hin
erzogen werden, und ich dazu die Uberlieferung des Propheten ... horte, die besagt: ,Jedes
Kind wird mit seiner Naturanlage (fitra) geboren. (Erst) seine Eltern machen es zum Juden,
zum Christen oder zum Zoroastrier’,'* dringte mein Inneres danach, das Wesen dieser
Naturanlage sowie das Wesen der Uberzeugungen, die (erst) durch die Nachahmung von
Eltern und Lehrern entstehen, zu erfassen.” [...]

Ich sagte mir also zunédchst: Mein (eigenes) Ziel ist es, die Dinge wirklich zu erkennen (al-
‘Glm bi-haqa’iq al-umiir). Deswegen muss meine (erste) Frage lauten, was denn eine
wirkliche Erkenntnis (hagigat al-‘ilm) ist. Nun schien es mir, dass bei einer sicheren
Erkenntnis das (von mir) Erkannte auf eine Weise sichtbar wird, die weder einen Zweifel
(raib) noch die Moglichkeit eines Irrtums (galat) oder einer Einbildung (wahm) zulésst ...
Vielmehr muss die Sicherheit vor dem Irrtum in einer Weise mit (meiner) Gewissheit (das
Richtige erkannt zu haben) verbunden sein, dass selbst dann, wenn mir jemand entgegen-
tritt, um mir dessen Unhaltbarkeit zu beweisen, ... ich meine Erkenntnis weder in Zweifel
(Sakk) ziehen noch (inkar) abstreiten kann ... Da wurde mir klar, dass alles, was ich nicht
auf diese Weise erkannt habe und was ich nicht mit dieser Gewissheit (yagin) weiss, keine
Erkenntnis ist, auf die ich mich verlassen ... kann. Eine Erkenntnis aber, der ich nicht
vertrauen kann, ist (gar) keine sichere Erkenntnis (ilm yagini).!®

Soweit die einfithrenden Worte Gazali’s. Sie lenken unsere Aufmerksamkeit schon
auf zwei Punkte, die fiir den weiteren Gang seiner Uberlegungen entscheidend

13 Gazali 1959a: 10,10-15; vgl. Gazali 1959b: 59-60; Gazali 1980: 62 Nr. 4-5; Gazali 1988: 4.
14 Gazali zitiert hier ein berithmtes Hadit, demzufolge der Islam jedem Menschen angeboren
(fitra) sei (dazu ausfiihrlich van Ess 1975: 101ff.). Seine eigene Argumentation weicht allerdings
von der Aussage des Hadit ab, denn er kennzeichnet alle drei monotheistischen Religionen
(einschliesslich des Islams) als Uberzeugungen, die von den Eltern an die Kinder weitergegeben
werden, und stellt ihnen insgesamt die von ihm nicht ndher definierte Naturanlage (fifra) des
Menschen gegeniiber.

15 Gazali 1959a: 10,21-11,6; vgl. Gazali 1959b: 61; Gazali 1980: 63 Nr.6; Gazali 1988: 5.

16 Gazall 1959a: 11,7-18; vgl. Gazali 1959b: 61-62; Gazali 1980: 63-64 Nr. 7-8; Gazali 1988: 5-6.



6 = Ulrich Rudolph DE GRUYTER

sein werden. Zum einen stellt er fest, dass die Lehrmeinungen, die in
den verschiedenen Religionen und Schulrichtungen vertreten wurden,
widerspriichlich waren und sich auf die Wiedergabe von {iberlieferten Dogmen
beschrdnkten. Das veranlasst ihn, sich von der gesamten ihm bekannten
Lehriiberlieferung zu distanzieren. Er nimmt folglich eine Haltung ein, die an
antike Skeptiker erinnert, die ihrerseits schon den philosophischen Schulen vor-
gehalten hatten, ungepriifte Lehrtraditionen fortzuschreiben und ungesicherte
Vorannahmen zu akzeptieren.”” Zum anderen geht Gazali aber noch einen
Schritt weiter. Er verwirft nicht nur die {iberlieferten Erkenntnisanspriiche, son-
dern erkldrt auch, wie ein kognitiver Akt beschaffen sein miisse, um tiberhaupt als
Erkenntnis gelten zu konnen. lThm zufolge liegt nur dann eine wirkliche
Erkenntnis vor, wenn jede Form von Zweifel ausgeschlossen ist. Zum objektiven
Wissensbestand muss also die subjektive Gewissheit des Erkennenden treten,
etwas zu wissen, was nicht in Frage gestellt und nicht geleugnet werden kann.
Dieses Kriterium ist aber nur erfiillbar, wenn wir einen Anfangsgrund fiir unser
Wissen finden, und dieser Anfangsgrund muss unbezweifelbar sein. Mit anderen
Worten: Gazali ist auf der Suche nach einem archimedischen Punkt, nach einem
unerschiitterlichen Fundament, das als Basis fiir alle Erkenntnisvorgdnge dienen
kann.

Wie zu erwarten, gestaltet sich diese Suche indes als schwierig. Das wird
schnell deutlich, wenn wir dem Fortgang seiner Ausfiihrungen folgen. Der
ndchste Satz im Text lautet ndmlich:

Ich priifte (alle) meine Erkenntnisse und stellte fest, dass ich ohne jedes Wissen war, das
auf diese Weise (d.h. als Gewissheit) beschrieben werden kann ...'3

Wenn iiberhaupt, so Gazali, kommen nur zwei Wege als Grundlegung des
Wissens noch in Frage. Nachdem sich die iiberlieferten Lehrmeinungen als
unzuverldssig erwiesen haben, muss die Quelle der Erkenntnis in ihm selbst
liegen, was konkret bedeutet: Der Anfangsgrund seines Wissens muss entweder
seine Sinneswahrnehmung oder sein Verstand sein.

Fiir beide Annahmen sprachen nach Ansicht der Zeitgenossen Gazali’s gute
Griinde. Die islamischen Theologen etwa, zu denen er ja qua Amt gehorte,
akzeptierten die Sinneswahrnehmung neben der religidsen Uberlieferung und

17 Zur antiken Skepsis ausfiihrlich Gorler (1994).

18 (Gazali 1959a: 12,2; vgl. Gazali 1959b: 63; Gazali 1980: 64 Nr. 9; Gazali 1988: 7. An sich setzt
Gazali diesen Satz mit den Worten fort: ,ausser bei den Sinneswahrnehmungen und den
Denknotwendigkeiten® (illa fi I-hissiyat wa-d-daririyyat). Unmittelbar im Anschluss daran pro-
blematisiert er jedoch auch diese beiden Erkenntnisquellen, wie wir gleich sehen werden.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis == 7

dem Verstand als eine primare Erkenntnisquelle.”” Und die Philosophen, deren
Lehren er sehr genau kannte, gingen in guter aristotelischer Tradition davon
aus, dass unser Verstand, bevor er tdtig wird, bereits {iber die Voraussetzungen
und Prinzipien allen Wissens verfiigt, zu denen etwa die sogenannten Axiome
wie der Satz vom Widerspruch gezédhlt wurden.”® Nicht so Gazali. Wie er in
seinem Erretter aus dem Irrtum schreibt, konnten auch diese beiden
Erkenntniswege seiner methodischen Priifung nicht Stand halten. Doch horen
wir, was er selbst zu diesem Thema zu sagen hat:

Ich machte mich mit grossem Eifer daran, iiber die Sinneswahrnehmungen (al-mahsisat)
und die Denknotwendigkeiten (ad-dariuriyyat) nachzudenken, und priifte, ob es mir
moglich sei, sie anzuzweifeln. Nach vielen Erwdgungen kam ich zu dem Schluss, dass
ich den Sinneswahrnehmungen ebenfalls keine Zuverlissigkeit (aman) zubilligen konnte.
Der Zweifel griff in mir Platz, als ich folgendes zu mir sagte: Worauf griindet sich dein
Vertrauen in die Sinneswahrnehmungen (eigentlich)? Der starkste (unserer) Sinn(e) ist die
Sehkraft. Nun betrachtet dein Auge aber einen Schatten, sieht, dass er unbewegt stehen-
bleibt, und konstatiert (tahkumu), er sei ohne Bewegung. Eine Stunde spidter hingegen
weifdt du (ta‘rifu) aus Erfahrung und eigener Beobachtung, dass der Schatten sich (sehr
wohl) bewegt, und zwar nicht mit einem Mal, sondern kontinuierlich, so dass er niemals
(wirklich) in Ruhe gewesen ist. .. Ich sagte mir deswegen: Offenkundig verdienen die
Sinneswahrnehmungen ebenfalls kein Vertrauen. Man wird sich also nur auf die
Tatigkeiten des Verstandes (al-‘agliyyat) verlassen konnen, die ja auf primére
Intelligibilia (al-awwaliyyat) wie ,10 ist grosser als 3’ oder ,Etwas kann nicht gleichzeitig
(in demselben Sinn) bejaht und verneint werden’ ... zuriickgehen. (Als ich das dachte)
sagten die Sinneswahrnehmungen aber (zu mir): Was macht dich eigentlich so sicher, dass
dein Vertrauen in die Verstandestitigkeiten nicht (ebenso unberechtigt) ist wie es dein
Vertrauen in die Sinneswahrnehmungen war? Uns hast du doch auch vertraut, bis der
Verstand als Richter aufgetreten ist und uns widerlegt hat ... Vielleicht gibt es ja hinter der
Verstandeserkenntnis noch einen weiteren Richter, der, sobald er erscheint, das Urteil des
Verstandes widerlegen wird.? [...]

19 Fiir Abii 1-Hasan al-AS‘ari (gest 935) und seine Schule, der Gazali angehérte, s. Gimaret 1990:
160-165, fiir Abfli Mans@ir al-Maturidi (gest. 944), den Begriinder der anderen bedeutenden
sunnitischen Schule, s. Rudolph 1997: 255-257.

20 Zu Aristoteles s. Hoffe 1999: 84-91; zur arabischen Tradition allgemein Davidson 1992. Da
die arabischen Philosophen den Intellekt in mehrere Stufen gliederten, war fiir sie die Kenntnis
der Denkprinzipien allerdings noch nicht auf der Ausgangsstufe, dem sogenannten ,,materiellen
Intellekt” (=reines Denkvermogen, das dem Menschen ab der Geburt zukommt), gegeben. Sie
stellt sich vielmehr ein, wenn der Mensch tatsdchlich denkt und sich dabei der ,,priméren
Intelligibilia® bewusst wird. Avicenna (gest. 1037) nennt diese (zweite) Stufe den ,Intellekt
mit Disposition” (intellectus in habitu); vgl. dazu Hasse 2000: 178-179 u. 191-194. Fiir eine
vergleichbare Vorstellung bei al-Farabi (gest. 950) s. Farabi 2009: 69-72.

21 Gazali 1959a: 12,7-13,3; vgl. Gazali 1959b: 63-64; Gazali 1980: 6465 Nr, 10-12; Gazali 1988: 7-8.



8 = Ulrich Rudolph DE GRUYTER

Sie (d.h. die Sinneswahrnehmungen) machten (mir) das Problem noch deutlicher durch
(den Hinweis auf) den Schlaf. Sie sagten ndmlich: Im Schlaf bist du auch von (bestimmten)
Dingen iiberzeugt und bildest dir Zustdnde ein, die du fiir sicher hiltst, ohne daran einen
Zweifel zu hegen. Dann wachst du auf und stellst fest, dass alle deine Einbildungen
(mutahayyilat) und Uberzeugungen (mu‘tagadat) ohne Grundlage und chne Wert gewesen
sind. Wie kannst du also sicher sein, dass alles, wovon du im Wachsein durch die Sinne
und den Verstand iiberzeugt bist, in Bezug auf deinen Zustand wahr ist? Es kénnte doch
auch sein, dass in dir ein Zustand eintritt, der sich zu deinem Wachsein verhilt wie dein
Wachsein zum Schlaf, so dass dein Wachzustand im Verhéltnis zu ihm (wieder nur) ein
Schlaf wére. In diesem Fall konntest du sicher sein, dass alles, was du dir (jetzt gerade) mit
dem Verstand vorgestellt hast, (lediglich) Einbildungen (haydalat) ohne jeden (Wissens)
gehalt sind.”

Gazali zieht also samtliche Erkenntniswege, die traditionell als Zuginge zum
Wissen betrachtet wurden, in Zweifel. Dabei bedient er sich verschiedener, aus
der skeptischen Tradition bekannter Topoi — die Sinnestdauschung, der Schlaf
usw. —, spitzt sie aber zu und formt daraus eine Notlage, in der objektive Zweifel
zum Anlass subjektiver Verzweiflung werden. Denn was kann Gazali jetzt noch
tun? Wie soll er die unerschiitterliche Grundlage, das fundamentum inconcus-
sum,” finden, von dem ausgehend sein Problem geltst werden konnte? Héren
wir wieder seine Darstellung:

Als diese Gedanken i{iber mich kamen und in meiner Seele bohrten, suchte ich ein
Heilmittel (ilag) gegen sie. Ich fand es aber nicht, denn (diese Zweifel) kénnen nur
durch einen rationalen Beweis (dalil) aufgehoben werden. Ein rationaler Beweis aber
muss in (axiomatischem) Primdrwissen (al-‘ulim al-awwaliyya) griinden. Also kann er
nicht gefithrt werden, solange das Primdrwissen nicht anerkannt ist. Meine Krankheit
verschlimmerte sich und dauerte ungefahr zwei Monate. Wahrend dieser Zeit hing ich in
meinem Inneren, wenn auch nicht in ausgeprochenen Worten, der Lehre der Skeptiker
(madhab as-Safsata)®* an. Bis Gott mich (schliesslich) von meiner Krankheit heilte, wor-
aufhin meine Seele zur Gesundheit und zur Ausgeglichenheit zuriickfand und die rationa-
len Denknotwendigkeiten (ad-dariiriyyat al-‘aqliyya) wieder mit Sicherheit und Gewissheit
anerkennen konnte. Das geschah indes nicht durch einen systematischen Beweis oder
durch eine geordnete Rede (bi-nazmi dalilin wa-tartibi kalamin), sondern durch ein Licht

22 Gazali 1959a: 13,5-12; vgl. Gazali 1959b: 64-65; Gazali 1980: 65 Nr. 13; Gazali 1988: 8-9.
23 Die Vorstellung, unsere Erkenntnis miisse auf einem fundamentum inconcussum aufbauen,
wird in der Regel auf Descartes zuriickgefiihrt, der in der Zweiten Meditation seiner Meditationes
de prima philosophia erkldrt hat, er suche nach etwas, ,das sicher und unerschiitterlich ist”
(quod certum sit et inconcussum; Descartes 2009: 27; lat. Text in Descartes 1996: Meditationes
42); vgl. dazu unten S. ??. Der Sache nach findet sich diese Vorstellung aber schon bei fritheren
Denkern, z.B. bei Gazali, wie die hier zitierten Textstellen zeigen, oder auch bei Augustinus
(dazu Grondin 2004: 181 mit einem Verweis auf eine Stelle in De Trinitate).

24 Als Safsata, ,,Sophisten®, werden in den islamischen Quellen in der Regel Skeptiker bezeich-
net; dazu van Ess 1966 : 232ff.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis = 9

(bi-niirin), das Gott in meine Brust gesandt hat. Dieses Licht ist der Schliissel zu den
meisten Erkenntnissen (miftah aktari l-ma‘arif).>

Was wir gerade gehért haben, ist von der Forschung hiufig als Gazali’s
Hinwendung zum Sufismus, also zur islamischen Mystik, gedeutet worden.
Dafiir sprechen auch mehrere Indizien. Denn die Sufis beschrieben ihre
Einsichten ebenfalls als ,Licht’ bzw. als ,Erleuchtung’, und sie fiihrten diese
Einsichten ebenfalls auf Gott bzw. ihre Verbindung zu Gott zuriick. Zudem ist es
unbestreitbar, dass Gazali den Sufismus sehr schitzte und mehrere grundle-
gende Werke dazu verfasst hat.

Gleichwohl wiére es verfehlt, diese Passage einseitig als Abwendung von der
Rationalitdt und Flucht in die Spiritualitdt zu interpretieren. Was er hier schreibt,
hat durchaus rationale Grundlagen und weist zahlreiche Parallelen zur philoso-
phischen Epistemologie seiner Zeit auf. Um den Vorgang des Erkennens zu
beschreiben, sprachen auch die islamischen Philosophen von ,Licht’ bzw.
,Erleuchtung’ — so wie es in der philosophischen Tradition generell iiblich war,
erkenntnistheoretische Begriffe aus der Metaphorik des Lichts (und des
Gesichtssinns) abzuleiten. Um den Ursprung unserer Erkenntnisse anzugeben,
verwiesen auch sie auf hohere, transzendente Spharen. Nach ihrer Theorie ist
aus Gott eine Reihe von kosmischen Intellekten hervorgegangen, deren letzter, der
sogenannte ,Aktive Intellekt’, die Erkenntnishemiihungen der Menschen anleitet
und unsere potentiellen individuellen Intellekte dabei zu aktuellen werden l&sst.?®
Schliesslich fillt an Gazali’s Darstellung auf, dass seine Zweifel nicht durch ein
Eintauchen in spirituelle und supranaturale Erfahrungen aufgehoben werden.
Ganz im Gegenteil! Er schreibt ja, wie wir gerade gesehen haben:

... woraufhin meine Seele zur Gesundheit und zur Ausgeglichenheit zuriickfand und die
rationalen Denknotwendigkeiten wieder mit Sicherheit und Gewissheit anerkennen
konnte.”

Grundlegend fiir sein Wissen sind also die primdren Gewissheiten des
Verstandes. Erkenntnis ist und bleibt fiir ihn ein rationaler Vorgang, was man
auch mit Zitaten aus seinem sufischen Hauptwerk, Die Erneuerung der religiosen
Wissenschaften, belegen kann.”® Wichtig ist fiir Gazali allerdings die

25 Gazali 1959a: 13,17-14,1; vgl. Gazali 1959h: 65-66; Gazali 1980: 66 Nr. 15; Gazali 1988: 9-10.
26 Massgeblichen Anteil an der Entwicklung dieser Theorie hatte der bereits erwidhnte Farabi.
Zu seiner Epistemologie und Intellektlehre s. Rudolph 2012: 425-434 mit zahlreichen weiteren
Literaturhinweisen. Zum Thema allgemein Davidson 1992.

27 Gazali 1959a: 13,22-23; vgl. oben Anm. 25.

28 Einschldgig fiir solche Aussagen sind Buch 1 des Ihya’ mit dem Titel Das Buch des Wissens
(Kitab al-‘Ilm) und vor allem Buch 39 mit dem Titel Das Buch des Denkens (Kitab at-Tafakkur).



10 = Ulrich Rudolph DE GRUYTER

Einschrankung, dass der richtige Gebrauch unserer kognitiven Fahigkeiten bes-
timmten Voraussetzungen unterliegt. Er kann nur gelingen, wenn wir auf Gott
ausgerichtet sind. D.h. unsere Seele muss gereinigt und nach ethischen
Grundsdtzen geformt sein, damit sie ihre dianoetischen Fahigkeiten entfalten
kann - eine Uberzeugung, die er iibrigens sowohl mit dem Sufismus als auch
mit der gesamten platonischen Tradition teilt.”

Was bedeutet das nun fiir den Fortgang seiner Darstellung? Nachdem Gazali
seine skeptische Krise tiberwunden hat, ist er bereit, die Suche nach Wissen und
Wissensbestanden wieder aufzunehmen. Sie veranlasst ihn dazu, die verschie-
denen Wissenssysteme seiner Zeit noch einmal zu studieren, diesmal mit der
Gewissheit, sie beurteilen und ihren Wahrheitsgehalt herausdestillieren zu
kénnen. Vier prominente Lehrtraditionen kommen auf diese Weise auf den
Priifstand: die Philosophie, die inzwischen so bedeutende Vertreter wie al-
Farabi und Avicenna hervorgebracht hatte; die islamische Theologie, die sich
in mehrere Schulen gliederte; die Lehre der schiitischen Isma‘iliten, die zu dieser
Zeit politisch sehr erfolgreich waren, und der Sufismus. Sie alle werden von
Gazali untersucht und einer scharfsinnigen Kritik unterzogen. Aber zu guter
Letzt kommt er doch zu dem Ergebnis, dass unter diesen vier Moglichkeiten
dem sufischen Weg der Vorzug zu geben sei.>®

Genau das stellt Gazali allerdings vor ein neues Problem. Denn der sufische
Weg kann nur dann erfolgreich beschritten werden, wenn man sich von den
Dingen dieser Welt 16st und ein zuriickgezogenes Leben fiihrt. Das aber ladsst
sich kaum mit Gazali’s Stellung an der Bagdader Madrasa vereinbaren, die ihn
dazu zwingt, ein 6ffentlicher Lehrer im prestigetrachtigen akademischen Umfeld
zu sein®® Diese FEinsicht stiirzt Gazali in eine zweite Krise. Ihr
Gravitationszentrum ist nicht mehr der skeptische Zweifel, sondern die mora-
lische Frage, ob er das Leben eines gefeierten Intellektuellen fiihren darf,

Vgl. in letzterem etwa die Stelle (Gazali 1982: IV 425,26; vgl. Gazali 2013: 37), an der Gazali den
Vorgang des Erkennens ganz im Sinne der philosophischen Syllogistik beschreibt: ,,Wisse, dass
die Bedeutung von Denken darin besteht, zwei Erkenntnisse im Herzen [d.h. in der Seele]
zusammenzubringen, um aus ihnen eine dritte Erkenntnis abzuleiten“ (i‘lam anna ma‘na al-
fikri huwa ithdaru ma‘rifataini fi I-qalbi li-yustatmara minhuma ma‘rifatun talita).

29 Diese Uberzeugung ldsst sich in zahlreichen Werken Gazali’s nachweisen, innerhalb des
Ihya’ am eindriicklichsten in Buch 21, das den Titel Das Buch der Wunder des Herzens (Kitab
‘Aga’ib al-galb) trigt (Gazali 1982: 111 2-48; vgl. Gazali 2010). Vgl. daneben die Ausfiihrungen in
Gazali 1981: 35ff. und Gazali 2006: 941f.

30 Gazali 1959a: 15,1-36,6; vgl. Gazali 1959b: 67-97; Gazali 1980: 67-91 Nr. 19-83; Gazali 1988:
12-42.

31 Gazali 1959a: 36,7-16; vgl. Gazali 1959b: 97; Gazali 1980: 91 Nr. 84-85; Gazali 1988: 42.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis == 11

obwohl ihm klar ist, dass wahre Erkenntnis nur die Frucht von
Zuriickgezogenheit und asketischer Liuterung sein kann.*

Auf diese Frage gibt es aus der Logik des Narrativs, das uns im Erretter aus
dem Irrtum prisentiert wird, nur eine einzige Antwort. Gazali muss das
offentliche Lehramt aufgeben, um Schritt fiir Schritt sicheres Wissen zu erwer-
ben und somit das Licht der Erkenntnis, das Gott ihm geschenkt hat, zu nut-
zen.”> Aber sobald er dieses Wissen erworben hat, muss er auch dazu bereit
sein, es in verantwortungsvoller Weise an andere weiterzugeben.’* Beides hat
Gazall getan, wie wir gesehen haben: 1095 gab er den Lehrstuhl in Bagdad auf,
um allein oder bestenfalls in einem kleinen Kreis von Adepten® zu leben, aber
im Jahr 1106 nahm er erneut ein 6ffentliches Lehramt an einer Madrasa an. Das
wirkt auch nach der Lektiire des Erretters aus dem Irrtum noch kaprizios, aber
man muss ihm zugestehen, dass seine Darstellung die Peripetien seines Lebens
plausibilisiert hat. Aus Gazali’s Perspektive betrachtet waren es gar keine
Wechselschldge, sondern konsequente Umsetzungen seines Leitmotivs,
namlich sicheres Wissen zu gewinnen und andere, wenn moglich, an diese
Erkenntnisse und den Zustand der Gewissheit heranzufiihren.

2 Erstes Zwischenspiel

Gazal’s Ausfithrungen, die wir gerade in Ausziigen kennengelernt haben, sind
unter literarischen und dramaturgischen Gesichtspunkten ein Meisterwerk.
Deswegen ist es auch nicht erstaunlich, dass sein Erretter aus dem Irrtum zu
den bedeutendsten intellektuellen Autobiographien der Literaturgeschichte
gezdhlt wird.>® Das Werk steht indes nicht fiir sich allein. Es hat vielmehr,
sowohl in der islamischen Welt als auch anderswo, Vorbilder und Nachfolger.

32 (azali 1959a: 36,17-37,16; vgl. Gazali 1959b: 97-98; Gazali 1980: 91-92 Nr. 86-88; Gazali
1988: 43-44.

33 Gazali 1959a: 37,17-38,10; vgl. Gazali 1959b: 98-99; Gazali 1980: 92-93 Nr. 89-91; Gazali
1988: 44-45.

34 Gazali 1959a: 48,14-59,8; vgl. Gazali 1959b: 112-115; Gazali 1980: 105-107 Nr. 133-139;
Gazali 1988: 60-63.

35 Griffel 2009: 49 betont, dass Gazali’s Riickzug aus der Offentlichkeit nur als Verzicht auf ein
Lehramt an einer grossen, staatlich geférderten Hochschule zu verstehen sei. Auch in der Zeit
seiner ,Zurlickgezogenheit’, d.h. zwischen 1095 und 1106, habe er immer wieder an privaten
Madrasas oder in Sufi-Konventen gelehrt.

36 Misch 1962: 1007-1008, Poggi 1967, Menn 2003: 161 und zuletzt Garden 2011; eher kritisch
dagegen Rosenthal 1937: 15.



12 =—— Ulrich Rudolph DE GRUYTER

Einige von ihnen sollen hier kurz genannt werden, bevor wir uns dann wieder
einem zweiten Text mit vergleichbarer Ausfiihrlichkeit zuwenden.

Zunichst zu den Vorldufern: Einige Jahrzehnte vor Gazali verfasste der
islamische Gelehrte Ibn al-Haitam (um 1000)*” autobiographische Notizen, die
sowohl in einer Handschrift aus Lahore als auch bei einem arabischen Autor des
13. Jahrhunderts erhalten sind.>® Darin erklért er, von Jugend an die Lehren der
verschiedenen Denker und Schulen untersucht zu haben, wobei ihm zu allen
Lehrmeinungen Zweifel gekommen seien. Im Gegensatz zu Gazali betont er
jedoch, stets an der Uberzeugung, dass es eine einzige Wahrheit geben miisse,
festgehalten zu haben. Diese fand er denn auch in der Philosophie des
Aristoteles, der er sich, ohne im {ibrigen seine Fahigkeit zur Kritik aufzugeben,
fiir den Rest seines Lebens angeschlossen hat.*”

Ibn al-Haitam erwdhnt in seinen Notizen ausdriicklich, seine Suche nach
Erkenntnis habe ihn an entsprechende Erfahrungen von Galen erinnert.*® Damit
bringt er einen zweiten Autor ins Spiel, der an dieser Stelle ebenfalls genannt werden
muss. Galen (129-ca.216), der berlihmte griechische Arzt und Philosoph des zweiten
Jahrhunderts, hat seinerseits Texte verfasst, die unter das Genre der intellektuellen

37 Die Forschung ging lange Zeit davon aus, dass es sich bei dem Verfasser dieser Notizen um
den beriihmten Mathematiker und Physiker Ibn al-Haitam (965-ca.1040) handelte, der vorwie-
gend in Agypten lebte (grundlegend zu seinem Leben und Wirken immer noch Schramm 1963
und 1965). Inzwischen sind jedoch ernstzunehmende Bedenken gegen diese Identifikation laut
geworden. Mdoglicherweise muss man von zwei Personen (Briidern?) ausgehen, die parallel
zueinander wirkten: al-Hasan ibn al-Hasan ibn al-Haitam, dem in Agypten titigen
Mathematiker, und Muhammad ibn al-Hasan ibn al-Haitam, der vor allem Mediziner und
Philosoph war und in Bagdad lebte. Letzterem wéren dann die autobiographischen Notizen
zuzuschreiben. Zur Frage der Identifikation s. Thomann 2017: 931-932, der in seinem Beitrag
ausfiihrlich auf die Forschungsdebatte zu diesem Thema zwischen Roshdi Rashed und
Abdelhamid Sabra eingeht.

38 Der Text wurde bekannt durch Wiedemann 1906, der ihn ins Deutsche iibersetzt hat und
sich dabei auf eine Version stiitzte, die in der berithmten Geschichte der Arzte von Ibn Abi
Usaibi‘a (gest. 1270) {iberliefert ist. Spater entdeckte Anton Heinen in einem Manuskript in
Lahore eine &ltere Fassung desselben Textes, die er in Heinen 1979 ediert hat.

39 Arab. Text bei Heinen 1979: 259,4-8; dt. Ubersetzung von Wiedemann 1906: 157-158:
»Deshalb versenkte ich mich in die verschiedenen Arten der Meinungen und Dogmen und
Religionswissenschaften. Durch Nichts von diesen Dingen erlangte ich aber einen Vorteil und
lernte dadurch keinen Bahnbrecher kennen und keinen, der den Pfad zur wahren Ansicht
beschreitet. Und ich sah, dass man kein Fundament fiir die Wahrheit habe aufler in
Anschauungen, deren Materie (‘Unsur) die sinnlichen Dinge sind und deren Form (Siira) die
Dinge des Verstandes sind. Dies fand ich nur in dem, was Aristoteles festgestellt hat...”

40 Heinen 1979: 258,14; Wiedemann 1906: 157.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis =— 13

Autobiographie fallen, wenn sie nicht zu dessen Griindungsdokumenten geh6ren.*!
Dabei handelt es sich um einleitende Passagen zu mehreren seiner Werke, insbe-
sondere den Schriften Uber seine eigenen Biicher (De libris propriis) und Uber die
Ordnung seiner eigenen Biicher (De ordine librorum suorum). Dort beschreibt er
ausfiihrlich, wie er die Meinungen der verschiedenen philosophischen Schulen -
das heisst in seinem Falle: der Stoiker, der Platoniker, der Peripatetiker und der
Epikureer — studiert und analysiert habe. Dabei sei er zu dem Schluss gekommen,
keiner von ihnen blindlings folgen zu kdnnen, sondern ein eigenes Kriterium zur
Uberpriifung von Argumenten entwickeln zu miissen.*” Diese Passagen sind, wie so
viele Werke Galens, im 9. Jahrhundert ins Arabische iibersetzt worden, wo sie
zahlreiche neue Leser fanden.*® Zu ihnen zdhlten, wie die Forschung inzwischen
nachweisen konnte, sowohl Ibn al-Haitam als auch Gazali.**

Von der arabischen Literatur fiihrt also einmal mehr ein direkter Weg zuriick
in die griechische Antike. Im Falle unseres Motivs ist allerdings noch eine
weitere rezeptionsgeschichtliche Verbindung moglich, die hier zumindest kurz
erwdhnt werden soll. Ich denke an Indien und dort insbesondere an die
Schriften, die in der Regel als ,,Buddha-Legende” bezeichnet werden. Sie schil-
dern die Vita bzw. die Legenden, die sich um den ersten Lebensabschnitt des
Buddha, der von der Geburt bis zu seiner ersten Predigt reicht, ranken.*> Dabei
nehmen seine einzelnen Schritte zur Erkenntnis, d.h. konkret das Aufsuchen
beriihmter Lehrer, die Abwendung von tradierten Lehrmeinungen, Lauterung
und Askese sowie das Finden der Wahrheit einen besonders breiten Raum ein.*®
Die ,,Buddha-Legende” bzw. Teile davon waren ab dem 8. Jahrhundert in der

41 Zur Bedeutung, die Galens Autobiographie fiir die arabische Literatur hatte, schon
Rosenthal 1937: 5-8; das Thema wurde zuletzt von Menn 2003 ausfiihrlich beleuchtet.

42 Menn 2003: 146-158.

43 Zu den arabischen Ubersetzungen der philosophischen Werke Galens s. Gutas 2012: 82-83;
zur arab. Galeniiberlieferung insgesamt Boudon-Millot 2011: 370-387.

44 Menn 2003: 146-147 u. 158-159; vgl. schon Poggi 1967: 20-21. Daneben diirfte Gazali aber
auch andere literarische Vorbilder gehabt haben. Wichtig waren fiir ihn etwa die autobiogra-
phischen Ausfithrungen des Harit b. Asad al-Muhasibi (gest. 857), eines frithen Sufis; vgl. zu
ihm Rosenthal 1937: 11-12 und Misch 1962: 1016-1020.

45 Zum Aufbau dieses komplexen Textkorpus und seiner Uberlieferungsgeschichte s. Schneider
1980: 24 und 50-56. Wie Schneider ausfiihrt, kann man bei der ,,Buddha-Legende® fiinf
Quellenbereiche unterscheiden, unter denen die Pali-Texte der sog. Mittellangen Sammlung
(Majjhima Nikdya) eine herausragende Rolle spielen.

46 Inhaltsangaben bei Schneider 1980: 47-49 und Schumann 2000: 17-29; engl
Ubersetzungen zentraler Passagen aus den Originaltexten in Majjhima Nikaya 1995: 256-263
und 332-343.



14 = Ulrich Rudolph DE GRUYTER

islamischen Welt bekannt*’ und haben zahlreiche Spuren in der arabischen

Literatur hinterlassen.*® Deswegen ist es sinnvoll, sie ebenfalls in den
Deutungshorizont von Schriften wie Der Erretter aus dem Irrtum aufzunehmen,
auch wenn sich in ihrem Falle keine unmittelbare Rezeption nachweisen ldsst.

Fragt man schliesslich nach Werken, die Gazal’s Darstellung spéter aufge-
griffen haben, so liessen sich ebenfalls mehrere Beispiele nennen. Dabei ist es in
unserem Kontext vielleicht von besonderem Interesse, dass die Schrift nicht nur
in der islamischen Welt, sondern bald auch in Europa rezipiert worden ist.
Massgebend dafiir war Raimundus Marti, ein lateinischer Autor des 13.
Jahrhunderts.*”” In Katalonien geboren, wurde er frith Mitglied des
Dominikanerordens und erhielt wie viele seiner Ordensbriider den Auftrag,
sich fiir die Mission der Juden und der Muslime einzusetzen. Raimundus nahm
diesen Auftrag offenbar ernst, denn er lernte Hebrdisch und Arabisch und
verbrachte fiinfzehn Jahre seines Lebens in Tunis. Dort studierte er zahlreiche
Schriften der islamischen Philosophie und Theologie im Original, darunter
Gazal’s Erretter aus dem Irrtum. Zuriick in Barcelona, verfasste er 1278 ein
eigenes Werk mit dem Titel Der Dolch des Glaubens (Pugio fidei).”® Es besteht
aus drei Teilen, die nacheinander die Irrtiimer der Philosophen, den Unglauben
der Juden und die Wahrheit des Christentums aufdecken sollen.”® Relevant ist
fiir uns allerdings nur Buch 1. Es fiihrt aus, in welche Fehler all jene verstrickt
werden, die den Lehrmeinungen der Philosophen leichtfertig folgen. Dabei

47 Insbesondere durch das arabische Buch von Bilawhar und Badasaf (Kitab Bilawhar wa-Buddasaf),
in dem Elemente aus der ,,Buddha-Legende® verarbeitet sind (Badasaf = Boddhisattva). Es basiert
offenkundig auf Ubersetzungen aus dem Mittelpersischen, die von Ibn al-Mugaffa‘ (gest. 756)
angefertigt worden sind; vgl. dazu Lang 1960; zur griechisch-christlichen Adaptation des Stoffes,
die unter dem Titel Barlaam und Iosaph bekannt geworden ist, vgl. Asmussen 1988.

48 Dazu ausfiihrlich Gimaret 1969. — Ein weiterer Uberlieferungsweg, auf dem indisches (und
altpersisches) Gedankengut in der islamischen Welt bekannt wurde, ist die Rezeption der
Fabelsammlung Paficatantra. Sie wurde im 6. Jahrhundert von dem Arzt Burzoya im Auftrag
des Sassanidenkonigs Hosrau Andsirwan 1. (reg. 531-579) ins Mittelpersische iibersetzt, wobei
Burzoya dem Text ein interessantes (autobiographisches) Vorwort voranstellte. Text und
Vorwort {ibertrug wiederum Ibn al-Mugaffa’ ins Arabische, wo das Buch unter dem Titel
Kalila wa-Dimna bhekannt geworden ist. Zum autobiographischen Vorwort s. Misch 1962:
1008-1016.

49 Zu seinem Leben und Werk s. Berthier 1936 und Hasselhoff 2002.

50 Zur Pugio fidei und den darin enthaltenen Exzerpten aus Gazali’s Schriften s. Poggi 1967:
55-79, Cortabarria Beita 1985 und zuletzt Janssens 2015. Die ausfiihrlichste Untersuchung zum
Thema findet sich indessen in der Fribourger Dissertation von Damien Travelletti (Travelletti
2010), die leider unverdffentlicht geblieben ist.

51 Eine genaue Inhaltsiibersicht bei Travelletti 2010: I, 71-72.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis = 15

tibernimmt Raimundus Marti, der christliche Apologet, sowohl die Anlage seiner
Argumentation als auch einige wortliche Zitate direkt aus dem islamischen
Erretter aus dem Irrtum.>® Das hitte Gazali sicher gewundert, zeigt aber einmal
mehr, welche Faszination von seinem Text ausging.

Mit diesem Zeugnis aus dem lateinischen Mittelalter ist unsere Geschichte
allerdings noch nicht zu Ende. Im Gegenteil: Gerade die friithe Neuzeit hat
eine Reihe von interessanten Texten hervorgebracht, die in das Genre der
intellektuellen Autobiographie gehoren.>® Sie alle in diesem Kontext zu
prasentieren ist miissig, aber einer von ihnen soll doch noch etwas
ausfiihrlicher zur Sprache kommen. Dabei wird sich schnell zeigen, welche
analytischen Moglichkeiten eine Ausweitung des Blicks auf Asien und Europa
bietet.

3 Leiden (Niederlande) im Jahr 1640

René Descartes ist dabei, sein philosophisches Hauptwerk zu vollenden, die
Meditationen iiber die Erste Philosophie, in denen die Existenz Gottes und die
Unterscheidung zwischen der menschlichen Seele und dem Korper bewiesen wer-
den (Meditationes de prima philosophia in quibus Dei existentia et animae huma-
nae a corpore distinctio demonstrantur).> Er wohnt jetzt schon seit mehr als
einem Jahrzehnt in den Niederlanden, fernab vom akademischen Betrieb, aber
vertieft in wissenschaftliche Projekte.” Diese hatten bereits im Jahr 1637 zu einer
vielbeachteten Publikation gefiihrt, die aus vier Teilen bestand: drei naturwis-
senschaftlichen Traktaten iiber Die Optik, Die Himmelskorper und Die Geometrie
und einer philosophischen Einleitung.’® Letztere trug den Titel Erérterungen iiber
die Methode, die dazu dient, den Verstand richtig zu lenken und die Wahrheit in
den Wissenschaften zu suchen (Discours de la méthode pour bien conclure sa

52 Travelletti 2010: I, 87-93 u. 121-138; I, 2-4 u. 11-16; Janssens 2015: 327 u. 331-344.

53 Vgl. dazu Misch 1969: 733-738, der neben den Schriften Descartes’ vor allem Texte von
Johann Baptista van Helmont (1577-1644), Thomas Campanella (1568-1639) und Thomas
Hobbes (1588-1679) bespricht; zu Campanella auch Menn 2003: 144-146.

54 Werkbeschreibung bei Rodis-Lewis 1993: 297b-299a und Braitling/Nolte 1999: 370a-371a.
Das Werk wird hier nach der neuen dt. Ubersetzung von Christian Wohlers zitiert (Descartes
2009). Als Referenz auf das lateinische Original wird zusétzlich auf die zweisprachige Ausgabe
von Descartes’ philosophischen Schriften verwiesen (Descartes 1996), die den lateinischen Text
nach der Standardedition von Charles Adams und Paul Tannery wiedergibt.

55 Zur Biographie Descartes’ s. Rodis-Lewis 1993: 284-291 und Perler 1998: 11-32.

56 Zu Entstehung und Aufbau der Publikation Perler 1998: 22-24,



16 = Ulrich Rudolph DE GRUYTER

raison et chercher la vérité dans les sciences) und entwarf auf einigen Seiten die
Grundlagen seiner Metaphysik und Erkenntnistheorie.’

Das Werk begriindete mit einem Mal den Ruhm seines Verfassers. Da es
nicht auf Latein, sondern auf Franzosisch geschrieben war, fand es eine grosse
Leserschaft und wurde sowohl an Universitdten als auch in weiteren gebildeten
Kreisen diskutiert. Die Vertreter der Universitdt, zumal der Sorbonne, betrachte-
ten die Schrift allerdings mit Misstrauen. Sie pflegten ja lange schon ihre eigene,
vielfach approbierte Schulphilosophie und sahen nicht ein, warum auf einmal
eine neue Metaphysik und Epistemologie notig sein sollten.

Auf diese Einwdnde muss Descartes reagieren. Er tut es, indem er die
Meditationes de prima philosophia niederschreibt und den ,Dekanen und
Doktoren der heiligen theologischen Fakultdt zu Paris® widmet. Darin behandelt
er die gleichen Themen, die schon im Discours de la méthode zu finden waren,
nur viel ausfiihrlicher, mit einem hdheren analytischen Anspruch und in der
Sprache der Universititen, also auf Latein.’® Gleichwohl hat auch dieses Werk
noch einen personlichen Charakter. Es ist bewusst nicht als Abhandlung, son-
dern als Meditation konzipiert, was es seinem Verfasser erlaubt, seinen
Gedankengang durchgingig in der ersten Person zu entwickeln.”® Das riickt
den Text an manchen Stellen in die N#dhe einer Autobiographie. Aber
Descartes geht es nicht darum, bestimmte Ereignisse aus seinem Leben zu
schildern. Er will vielmehr an seinem eigenen geistigen Werdegang demonstrie-
ren, wie man Erkenntnis gewinnen und sich Klarheit iiber die Prinzipien der
Metaphysik verschaffen kann.

Was er dariiber zu sagen hat, wollen wir, wie gesagt, noch etwas genauer
verfolgen. Dabei ist es sinnvoll, wie bei Gazali, den Text um der Anschaulichkeit
willen selbst sprechen zu lassen. Zitiert werden hier also wieder einige
Passagen, erneut in Auswahl und unter Auslassung anderer Stellen. Dabei
benétigen wir diesmal sehr viel weniger Erlduterungen zum Text, weil uns vieles
der Sache nach bereits vertraut ist. — Descartes schreibt zu Beginn der Ersten
Meditation folgendes:

57 Werkbeschreibung bei Rodis-Lewis 1993: 295b-296a und Braitling/Nolte 1999: 369a-370a.
Das Werk wird nach der neuen dt. Ubersetzung von Christian Wohlers zitiert (Descartes 2013).
Als Referenz auf das franzdsische Original wird zusitzlich auf die zweisprache Ausgabe von
Descartes’ philosophischen Schriften verwiesen (Descartes 1996), die den franzésischen Text
nach der Standardedition von Charles Adams und Paul Tannery wiedergibt.

58 Zu Entstehungskontext und Rezeption beider Schriften vgl. die einleitenden Bemerkungen
von Wohlers in Descartes 2009; VII-XXXI und Descartes 2013: XII-XXVI.

59 Perler 1998: 26.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis =— 17

Bereits vor einigen Jahren habe ich bemerkt, wie viel Falsches ich von Jugend auf als wahr
habe gelten lassen und wie zweifelhaft alles ist, was ich spédter darauf aufgebaut habe, so
dass einmal im Leben alles von Grund auf umgeworfen und von den ersten Fundamenten
her erneut begonnen werden miisse, wenn ich irgendwann einmal das Verlangen haben
wiirde, etwas Festes und Bleibendes in den Wissenschaften zu errichten.®® [...]

Nun habe ich alles, was ich bislang als ganz wahr habe gelten lassen, entweder von den
Sinnen oder vermittelt durch die Sinne erhalten. Aber ich habe entdeckt, dass die Sinne
zuweilen tduschen, und Klugheit verlangt, sich niemals blind auf jene zu verlassen, die
uns auch nur einmal betrogen haben. — Aber obwohl uns die Sinne zuweilen bei winzigen
und weit entfernten Dingen tduschen, so gibt es gleichwohl doch manches andere, an dem
schlichtweg nicht gezweifel werden kann, obwohl es aus ihnen geschopft wird: wie etwa,
dass ich jetzt hier bin, beim Feuer sitze, mit einem Wintermantel bekleidet bin, dieses
Papier mit meinen Handen beriihre und dergleichen. Mit welcher Begriindung namlich
konnte bestritten werden, dass diese Hande und der gesamte Korper der meinige ist? Es sei
denn, ich wollte mich mit ich weiss nicht welchen Kranken vergleichen, deren Gehirne ein
solch durchdringender Dampf aus schwarzer Galle zermiirbt, dass sie hartndckig versi-
chern, sie seien Kénige, wihrend sie doch ganz arme Schlucker sind ...°* [...]

Na grossartig! Als ob ich nicht ein Mensch wére, der gewdhnlich nachts schlaft, und dem
in Traumen dasselbe widerfiahrt wie jenen wachenden Geisteskranken, oder zuweilen sogar
noch weniger Wahrscheinliches! Wie oft ndmlich bin ich nachts im Schlaf von eben
solchen Alltdglichkeiten {iberzeugt, wie etwa, dass ich hier bin, einen Mantel trage, beim
Feuer sitze — wihrend ich doch entkleidet im Bett liege!®? [...]

Wenn ich aufmerksamer daran denke, sehe ich so unverhohlen, dass der Wachzustand
niemals aufgrund sicherer Anzeichen vom Traum unterschieden werden kann, dass ich
erstaune; und dieses Erstaunen bestdrkt mich fast sogar noch in meiner Meinung, zu
triumen.®

[Es folgen nun einige Erlduterungen zur Unsicherheit von Sinneseindriicken und
physikalischen Grdssen, in denen Descartes zundchst an der Unbezweifelbarkeit
von mathematischen Operationen festhidlt. Dann aber heisst es weiter im Text:]

Jedoch ist in meinem Geist eine bestimmte althergebrachte Meinung verankert, nimlich dass
es einen Gott gibt, der alles vermag, und von dem ich gerade so geschaffen bin, wie ich
existiere. Woher weiss ich aber, dass er nicht veranlasst hat, dass es {iberhaupt keine Erde,
keinen Himmel, kein ausgedehntes Ding, keine Gestalt, keine Grosse, keinen Ort gibt — und
all dies mir trotzdem genau so wie jetzt zu existieren scheint? Urteile ich doch auch, dass
andere Leute sich zuweilen in bezug auf das irren, was sie vollkommen zu wissen meinen;

60 Descartes 2009: 19; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 30.

61 Descartes 2009: 20; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 30 und 32.
62 Descartes 2009: 20-21; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 32.

63 Descartes 2009: 21; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 34.



18 = Ulrich Rudolph DE GRUYTER

ebenso kann ich selbst mich doch immer dann tduschen, wenn ich zwei und drei miteinan-
der addiere, oder die Seiten eines Quadrats zdhle, oder in irgendetwas leichterem, falls man
sich so etwas {iberhaupt konstruieren kann.%*

An dieser Stelle raumt Descartes ein, dass nicht alle Menschen die Existenz
Gottes anerkennen, betont aber, dass dadurch sein Argument nicht entkréftet
wird. Denn auch wenn es keinen allmadchtigen Gott gibt, der uns die Existenz der
Erde usw. vortduschen konnte, sind wir nicht imstande auszuschliessen, dass
alle Vorstellungen und Uberzeugungen, die wir haben, falsch sind. Daraus
ergibt sich die Folgerung:

Diesen Argumenten habe ich freilich nichts zu entgegnen, und ich bin zuletzt gezwungen,
einzurdumen, dass es unter dem, was ich seit langem fiir wahr gehalten habe, nichts gibt,
das nicht bezweifelt werden diirfte, und zwar nicht aus Unbesonnenheit oder Leichtsinn,
sondern aufgrund triftiger und wohliiberlegter Griinde.®

Descartes ist also, wie einstmals Gazali, beim absoluten Zweifel angekommen.
Er stellt jetzt sogar die Hypothese auf, dass sich ,irgendein boshafter Genius,
ebenso allméchtig wie verschlagen“ (genium aliqguem malignum eundemgque
summe potentem et callidum)®® unseres Bewusstseins bemachtigen kénnte, nur
um uns zu tduschen und uns allerlei Gestalten, Farben, Sinneseindriicke und
Vorstellungen vorzugaukeln.®” Trotzdem hilt Descartes an seinem Ziel fest,
einen Anfangsgrund fiir alles Wissen zu finden. Deswegen heisst es zu Beginn
der Zweiten Meditation:

Ich bin durch die gestrige Meditation in Zweifel gestiirzt worden, die ich nicht vergessen
kann; ausserdem sehe ich nicht, durch welche Uberlegungen man sie auflésen kann ...
Aber ich will mich herausarbeiten und es erneut auf dem Wege versuchen, den ich gestern
eingeschlagen hatte: Ich will alles beseitigen, das auch nur den geringsten Zweifel zuldsst,
gerade so, als ob ich sicher erfahren hétte, dass es insgesamt falsch ist. Auch will ich
solange weiter vorangehen, bis ich irgendetwas Sicheres erkannt habe, oder wenigstens
dies als sicher, dass es nicht Sicheres gibt. Nichts ausser einem festen und unbeweglichen
Punkt verlangte Archimedes, um die gesamte Erde von ihrem Ort fortzubewegen, und es ist
Grosses zu erhoffen, wenn ich auch nur das Geringste herausfinden werde, das sicher und
unerschiitterlich ist (quod certum sit et inconcussum).®®

64 Descartes 2009: 22; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 36.

65 Descartes 2009: 23; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 38.

66 Descartes 2009: 24; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 38.

67 Der Gedankengang der Ersten Meditation ist hier nicht vollstdndig wiedergegeben, sondern
unter Betonung der Elemente, die eine besondere Nihe zu Gazali’s Ausfithrungen aufweisen.
Eine Analyse der gesamten Argumentation gibt Betz 2011: 23-65; vgl. daneben Perler 1998: 68—
83 und Grondin 2004: 177-180.

68 Descartes 2009: 27; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 40 und 42.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis = 19

Der Weg dorthin ist auch in den Meditationes mit Hindernissen und
Unwiégbarkeiten gepflastert. Er fithrt aber zu einem Ergebnis, das wir alle kennen
und das seit langem als ein Schliisselmoment in der Geschichte der Philosophie gilt.
Nachdem Descartes alle kognitiven Inhalte und Zustdnde in Zweifel gezogen hat,
wird ihm ndmlich klar, dass eine Tatsache nicht angezweifelt werden kann, und
zwar die Tatsache, dass er denkt. So kommt er in der Zweiten Meditation zu der
berlihmten Folgerung: ,,Das Denken ist es; es allein kann nicht von mir getrennt
werden. Ich bin, ich existiere; das ist sicher.“®® Dieselbe Einsicht war zudem im
Discours de la méthode schon etwas eloquenter ausgedriickt worden:

Aber gleich darauf bemerkte ich, dass, wiahrend ich so denken wollte, alles sei falsch, es
sich notwendig so verhalten miisse, dass ich, der dies dachte, etwas war. Ich bemerkte,
dass diese Wahrheit: Ich denke, also bin ich, so fest und gesichert war, dass auch die
verriicktesten Voraussetzungen der Skeptiker nicht fihig waren, sie zu erschiittern, und
deshalb urteilte ich, sie ohne Bedenken als erstes Prinzip der von mir gesuchten
Philosophie annehmen zu kénnen.”

Die Losung, mit der Descartes seine Zweifel aufhebt, unterscheidet sich also von
dem Ergebnis, das Gazali prisentiert hat. Aber wenn wir von dieser Differenz
zundchst einmal absehen, wird man kaum bestreiten konnen, dass zwischen
den Texten der beiden Autoren frappierende Ahnlichkeiten bestehen. Das
betrifft zundchst die einzelnen Schritte, mit denen sie die Etappen ihrer
Erkenntnissuche markieren, also die Zweifel an der Uberlieferung, an den
Sinneswahrnehmungen, an den Verstandeswahrheiten, das Argument des
Traums usw. Aber es gilt auch fiir die grundsatzliche Intention, die beide
Denker antreibt, ndmlich einmal alle iiberkommenen Annahmen und scheinba-
ren Selbstverstdndlichkeiten in Zweifel zu ziehen, um Gewissheit und ein
unerschiitterliches Fundament zu finden, von dem ausgehend das Wissen neu
aufgebaut werden kann.”*

69 Descartes 2009: 30; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 46: cogitatio est, haec sola
a me divelli nequit; ego sum, ego existo, certum est.

70 Descartes 2013: 29-30; franz. Original in Descartes 1996: Discours 52: Mais, aussitdt aprés, je
pris garde que, pendant que je voulais ainsi penser que tout était faux, il fallait nécessairement
que moi, qui le pensais, fusse quelque chose. Et remarquant que cette vérité: je pense, donc je suis,
était si ferme et si assurée, que toutes les plus extravagantes suppositions des sceptiques n’étaient
pas capables de Uébranler, je jugeai que je pouvais la recevoir, sans scrupule, pour le premier
principe de la philosophie, que je cherchais. — Zum Cogito-Argument Perler 1998: 139-149;
Grondin 2004: 180-184; Betz 2011: 67-109.

71 Die Ahnlichkeiten zwischen den Ausfiihrungen Gazali’s und Descartes’ wurden zuerst von
Lewes 1857: 304-311 vermerkt und sind seither wiederholt angesprochen worden; vgl. dazu
etwa schon Misch 1962: 1047, der auf weitere Beispiele aus der Sekundirliteratur verweist,
sowie zuletzt Moad 2009.



20 = Ulrich Rudolph DE GRUYTER

Es ist deswegen kaum verwunderlich, dass die Frage, ob Descartes allenfalls
Gazal’s Text kannte und direkt rezipierte, in der Forschung schon linger dis-
kutiert wird. Dabei haben sich zwei Meinungen, um nicht zu sagen zwei
Fraktionen herausgebildet: Arabische bzw. muslimische Forscher bejahen die
Frage in der Regel, westliche verneinen sie’” - was einmal mehr zeigt, wie eng
Erkenntnis und Interesse zusammenhadngen konnen. Keine der beiden Seiten ist
indes in der Lage, ihren Standpunkt zu beweisen. Denn die Indizien, {iber die
wir bislang verfiigen, sind materiell und chronologisch so unsicher, dass sie
weder zur Verifikation noch zur Falsifikation der These taugen. Dabei geht es
weniger um die Frage, ob Descartes die Pugio fidei des Raimundus Marti gekannt
hat. Letztere ist nachweislich erst 1651, also zehn Jahre nach den Meditationes,
in Paris gedruckt worden” und hitte Descartes ohnehin nicht viel bei der
Abfassung seines Werkes geholfen. Im Zentrum der Diskussion steht vielmehr
ein Manuskript. Es enthdlt den vollstindigen arabischen Text des Erretters aus
dem Irrtum, wurde im Auftrag von Kardinal Mazarin, der von 1602 bis 1661 lebte,
gekauft und war folglich im Paris des 17. Jahrhunderts zugédnglich. Nur 1asst sich
eben nach unserem heutigen Kenntnisstand nicht genau ermitteln, welchem
Kreis von Lesern und ab wann es zugéinglich war.”*

Wie immer diese Debatte noch ausgehen mag: Die rezeptionsgeschichtliche
Detektivarbeit mag spannend sein, beriihrt aber nicht den Kem unseres Interesses.
Entscheidend ist vielmehr die systematische Gehalt der beiden Texte, weil sich
daraus ihre philosophische Bedeutung und ihr Rang in der Geistesgeschichte
ergeben. Hier diirfte nun doch von Belang sein, dass beide Autoren unterschie-
dliche Lésungen fiir das gleiche Problem vortragen. Bei Gazali 16st sich, wie wir
gesehen haben, der Zweifel durch ein ,Licht von Gott’ auf, bei der Descartes durch

72 Auf diese Formel bringt Griffel 2011: 42 seinen Literaturbericht zum Thema. Dabei verweist er
auf eine Reihe von interessanten Beitrdgen arabischer Autoren, darunter Hani 1973 und Zakzouk
1992, die fiir einen Einfluss Gazal’s bzw. anderer muslimischer Denker auf die europdische
Geistesgeschichte pldadieren. Ein prominentes Beispiel fiir die gegenteilige Annahme ist Misch.
Er konstatiert zwar die grosse Nihe zwischen den Texten Gazali’s und Descartes’, sieht aber
keinen direkten Zusammenhang zwischen beiden. Fiir ihn erkldren sich die Parallelen zwischen
mittelalterlich-arabischen und neuzeitlich-europdischen Autobiographien dadurch, dass beide
von hellenistischen Modellen und insbesondere von Galen abhingen (Misch 1962: 1047). — Ein
anderes wichtiges Vorbild fiir europdische Autoren der Neuzeit, auf das hier nicht ndher
eingegangen werden kann, waren natiirlich die Confessiones von Augustinus (vgl. dazu Misch
1969: 733 und Menn 2003: 191 Anm. 48).

73 Griffel 2011: 40. Zuvor hatte allerdings ein jlidischer Konvertit namens Galatinus schon
grosse Teile des Werkes unter seinem eigenen Namen und mit dem fingierten Titel De arcanis
catholicae veritatis publiziert. Diese Fdlschung wurde 1518 zum erstenmal gedruckt, weitere
Ausgaben folgten 1550, 1561, 1603 und 1612 (dazu Travelletti 2010: 1, 78).

74 Griffel 2011: 40-41.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis =—— 21

die Einsicht, dass er denkt und folglich existiere. Es gibt also eine Differenz, die
auf den ersten Blick sehr genau zu unseren Erwartungen passen diirfte: Der
mittelalterliche, muslimische Denker sucht sein Heil in Gott, widhrend der
europdische Philosoph der Neuzeit die Autonomie des Subjekts entdeckt und
zum Ausgangspunkt seiner Uberlegungen macht.

Beides trifft zu, aber jede dieser Feststellungen bedarf einer Erganzung. Denn
bei genauerer Betrachtung zeigt sich, dass beide Autoren komplexer und letztlich
sehr viel dhnlicher vorgehen, weil sich in ihren Argumentationen jeweils theolo-
gische und anthropologische Aspekte verschrianken. Fiir Gazali hatten wir schon
festgestellt, dass er nicht in theosophische oder spirituelle Betrachtungen abglei-
tet. Das ,Licht von Gott’ versetzt ihn vielmehr in die Lage, von seinem eigenen
Verstand Gebrauch zu machen und Vertrauen in die Moglichkeit rationaler
Erkenntnis zu gewinnen. Descartes geht gewissermassen den umgekehrten Weg.
Er setzt das denkende Ich voraus, muss aber anschliessend bestimmen, warum
wir denken konnen und was die Inhalte unseres Denkens sind. Dabei kommt auch
in seiner Argumentation der Existenz Gottes eine entscheidende Rolle zu. Sie ist
ihm zufolge das erste, was wir mit Sicherheit wissen, wie mehrere Gottesheweise
in den Meditationes zeigen sollen.”” Sie ist es, die materielle Gegenstinde und
Korper zu jedem Zeitpunkt in Existenz hilt. Zudem kann allein Gott die Wahrheit
logischer und mathematischer Gesetze garantieren, mit deren Hilfe wiederum wir
zu Erkenntnissen gelangen kénnen.”® — Horen wir dazu nochmals Descartes’
eigene Worte, diesmal aus der Vierten Meditation:

Wenn ich jedoch beriicksichtige, dass ich zweifle, also ein unvollstdndiges und abhangiges
Ding bin, bietet sich mir eine so klare und deutliche Idee eines unabhéngigen und
vollstdndigen Seienden, will sagen: Gottes, dass ich allein aus der Tatsache, dass eine
solche Idee in mir ist, bzw. ich als ein diese Idee besitzendes Ich existiere, so offenkundig
schliesse, dass auch Gott existiert und meine ganze Existenz in jedem einzelnen Moment
von ihm abhéngt, dass ich mich ganz darauf verlasse, von der menschlichen Geisteskraft
konne nichts evidenter, nichts sicherer erkannt werden (ut nihil evidentius, nihil certius ab
humano ingenio cognosci posse confidam).”’

Und in der Fiinften Meditation heisst es schliesslich:

So sehe ich, dass also ganz offenbar alle Gewissheit und Wahrheit des Wissens von der
einen Erkenntnis des wahren Gottes abhangt (atque ita plane video omnis scientiae certi-
tudinem et veritatem ab una veri Dei cognitione pendere), so dass ich iiber kein Ding

75 Zentral fiir dieses Thema sind die Dritte und die Fiinfte Meditation; zur Sache Perler 1998:
187-202; Grondin 2004: 184—-189; Betz 2011: 133-153 und 203-208.

76 Perler 1998: 202-208; Betz 2011: 201-202.

77 Descartes 2009: 59; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 96.



22 = Ulrich Rudolph DE GRUYTER

irgendetwas wissen konnte, bevor er mir bekannt war. Jetzt aber kann mir Unz&hliges
bekannt und gewiss werden, nicht nur iiber Gott selbst und die anderen intellektuellen
Dinge, sondern auch {iiber die gesamte kdrperliche Natur, die das Objekt der reinen
Erkenntnis ist.”®

4 Zweites Zwischenspiel

So grundlegend Descartes fiir die neuzeitliche Philosophie gewesen sein mag —
auch seine Ansichten sind nicht ohne Widerspruch geblieben. Seit dem 17.
Jahrhundert haben vielmehr zahlreiche Philosophen in Europa und den USA
seine Lehren kritisiert, darunter so prominente Autoren wie John Locke (1632-
1704), Immanuel Kant (1724-1804), Gilbert Ryle (1900-1976) und Richard Rorty
(geb. 1931).”° Weniger bekannt ist dagegen, dass auch in der islamischen Welt
kritische Stimmen zu Descartes laut geworden sind. Denn im Unterschied zu
einer oft wiederholten Behauptung trifft es nicht zu, dass die islamische Welt im
Mittelalter bedeutende Pilosophen hervorgebracht habe, aber seither nur noch
sprachlos die philosophische Entwicklung im Westen bestaune. Vielmehr hat sie
stets eine eigene Tradition des philosophischen Denkens gekannt, in der auch
die kritische Auseinandersetzung mit der westlichen Philosophie eine grosse
Rolle spielt.®°

Das soll hier noch an einem kleinen Beispiel illustriert werden. Zwei promi-
nente iranische Denker, Muhammad Husayn Tabataba’i (1903-1991) und
Murtaza Mutahhari (1920-1979)8!, publizierten in der zweiten Hilfte des zwan-
zigsten Jahrhundert ein fiinfbdndiges Werk, das den Titel Die Prinzipien der
Philosophie und die Methode des Realismus (Osul-e falsafeh va raves-e re’alism)
trigt.%> Sein ausdriicklicher Zweck war die Widerlegung des dialektischen
Materialismus.®®> Der Anspruch der Autoren ging aber noch weiter, denn sie
wollten, um ihre Widerlegung zu untermauern, die gesamte Geschichte der
westlichen Philosophie einer kritischen Sichtung unterziehen.

78 Descartes 2009: 76—77; lat. Original in Descartes 1996: Meditationes, 128.

79 Zur Wirkungsgeschichte Descartes’ ausfiihrlich Rodis-Lewis 1993: 322-348 und Perler 1998:
244-266;

80 Vgl. dazu vorldufig meinen kurzen Uberblick in Rudolph 2013: 86-111.

81 Zur Biographie beider Denker ausfiihrlich Gosken 2014: 25-41 und 175-188; vgl. Seidel 2014:
94-95.

82 Zur komplizierten Entstehungs- und Publikationsgeschichte des Werkes Gosken 2014: 181-
183 und Seidel 2014: 96. Das Werk ist in zahlreichen Drucken erschienen, von denen hier die
Ausgabe Tabataba’i/Mutahhari 1381-2 Hidschra 8./2003-4 zitiert wird.

83 Gosken 2014: 157 und 169-172; Seidel 2014: 96.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis = 23

In diesem Sinne kommen Tabataba’i und Mutahhari auch auf Descartes zu
sprechen. Dabei formulieren sie eine Reihe von Einwédnden, die sich sowohl
gegen seine Philosophie als ganze als auch speziell gegen das Cogito-Argument
richten.?* Letztere sind fiir uns besonders interessant, weshalb ich hier kurz auf
sie eingehen mochte. Dabei beschrdnke ich mich auf drei von Mutahhari vorge-
tragene Einwidnde, wobei ich auch bei diesen wieder nur den Kern der
Argumentation wiedergeben werde.

Erster Einwand: Die Abfolge des Cogito-Arguments ist nicht stichhaltig. Die
Tatsache, dass ich bin, ist mindestens so evident wie die Tatsache, dass ich
denke. Wer sagt ,,Ich denke*, setzt ndmlich bereits ein Ich voraus, was bedeutet,
dass die Existenz seiner Person primdr und die Tatsache, dass er denkt, nach-
geordnet ist.®

Zweiter Einwand (der in gewisser Hinsicht die Uberlegungen des ersten
fortsetzt): Das Denken ist eine Tédtigkeit unserer Seele. Zu behaupten, man
konne von dieser Tatigkeit auf die Existenz der Seele schliessen, ist ein
Trugschluss. Denn ich kann mir den Vorgang des Denkens gar nicht vorstellen,
ohne dafiir einen Trdger — eben den Denkenden — anzunehmen, womit die
Existenz der Seele bereits vorausgesetzt ist.5

Dritter Einwand: Wenn Descartes tatsdchlich alles bezweifelt, d.h. wenn er im
Zustand des Zweifelns selbst die Verstandesaxiome und die logischen Gesetze
nicht anerkennt, kann er das Prinzip des Cogito ergo sum gar nicht aufstellen.
Denn dieses Prinzip enthdlt eine Konklusion (,,Ich denke, also bin ich®).
Ausserdem setzt es voraus, dass der Satz vom Widerspruch giiltig ist. Beides,
Konklusionen wie der Satz vom Widerspruch, kénnen aber nur dann Anwendung
finden, wenn die Axiome und die logischen Gesetze anerkannt sind.®”

Es wdre interessant, diese Einwédnde in der iranischen Philosophietradition
zu verorten.®® Zudem wiirde es sich lohnen, sie zur westlichen Descartes-Kritik
in Beziehung zu setzen, weil man auf diese Weise die Fokussierung auf einzelne
Regionen aufbrechen und eine verflochtene Philosophiegeschichte ins Auge
fassen konnte.®® Das aber liegt ausserhalb des thematischen Rahmens, in dem

84 Zu allem ausfiihrlich Gosken 2014: 251-277, 285-305 und 315-337; die Einwinde gegen
Descartes, die in Die Prinzipien der Philosophie und die Methode des Realismus zu finden sind,
stammen in der Regel aus der Feder Mutahhari’s.

85 Tabataba’i/Mutahhari 1381-2 HS./2003-4: 1, 122; dazu Gosken 2014: 253.

86 Tabataba’i/Mutahhari 1381-2 HS./2003-4: II, 53-54; dazu Gosken 2014: 262-263.

87 Tabataba’i/Mutahhari 1381-2 HS./2003-4: 1, 67; dazu Gosken 2014: 254-255.

88 Gosken gibt im Verlauf seiner Darstellung zahlreiche Hinweise auf diese Verortung; vgl.
insbesondere Gosken 2014: 41-156 und 189-250.

89 In diesem Sinne argumentiert Seidel 2014, wobei es in seinem Fall nicht um die
Auseinandersetzung mit Descartes, sondern mit Kant geht. Wie er zu Recht betont, gibt es



24 = Ulrich Rudolph DE GRUYTER

wir uns gerade bewegen. Deswegen mochte ich an dieser Stelle nur noch einen
kurzen Epilog anfiigen, der uns schliesslich an die Gegenwart und an den
Anlass, den wir heute begehen, heranfiihrt.

5 Ziirich im Frithjahr 2006

In Raum 200 der Theologischen Fakultdt der Universitdt Ziirich, Kirchgasse 9,
treffen sich die Mitglieder des UFSP Asien und Europa zum Kolloquium. Zweck
der Veranstaltung, die ab sofort regelmissig an Dienstagabenden stattfinden
wird, ist die Diskussion von Forschungsprojekten — eine Aufgabe, der sich die
Anwesenden, die aus ganz unterschiedlichen Fidchern zusammengekommen
sind, mit ebensolchem Elan wie interdisziplindrer Neugier widmen.’® Damit
ein Projekt diskutiert werden kann, muss es allerdings zundchst vorgestellt
werden. Und das ist der Punkt, der hier abschliessend kurz thematisiert werden
soll, namlich die Form, in der heutzutage wissenschaftliche Projekte beschrie-
ben und prasentiert werden.

Sie verlief im Friihjahrsemester 2006 wie auch bei vielen spdteren Anldssen
des UFSP nach einer bestimmten Struktur, die ich im folgenden kurz andeuten
mochte. Dabei denke ich nicht an ein bestimmtes akademisches Fach und schon
gar nicht an ein bestimmtes Forschungsprojekt. Allfillige Ahnlichkeiten mit
lebenden Personen und konkreten Arbeiten sind also rein zufdllig. Der
Anschaulichkeit wegen erfolgt die Beschreibung in der ersten Person, wobei
ich bitte, auch diesem Umstand kein grosses Gewicht beizumessen, sondermn die
ganze Prdasentation mit der Prise Humor und Selbstironie aufzunehmen, mit der
sie geschrieben ist:

Seit dem Beginn meines Studiums habe ich mich fiir ein bestimmtes Thema interessiert.
Daran faszinierten mich verschiedene Aspekte, aber besonders eine Fragestellung, die ich
jetzt im Rahmen meines Forschungsprojektes genauer untersuchen méchte. Also bin ich
daran gegangen, mich in das Problem einzuarbeiten, um festzustellen, welche
Erkenntnisse sich dariiber gewinnen lassen.

weder eine europédische Kantrezeption noch eine iranische Kantrezeption, die als (sekundére)
aussereuropédische von der (authentischen) europdischen abgeleitet wire, sondern jeweils eine
Vielzahl unterschiedlicher Zugidnge, die auf verschiedene Weise in Beziehung zueinander
gesetzt werden konnen (Seidel 2014: 2-9 und besonders 64—65).

90 Zu den Disziplinen, die regelmissig am UFSP beteiligt waren, gehtren die Allgemeine und
Vergleichende Literaturwissenschaft, Ethnologie, Geographie, Geschichte, Indologie,
Islamwissenschaft, Japanologie, Kunstgeschichte, Politikwissenschaft, Rechtswissenschaft,
Religionswissenschaft, Sinologie und Theologie.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis === 25

Als erstes wollte ich wissen, welche dlteren Forschungsmeinungen dazu bislang vorliegen.
Ich griff zundchst zur englischsprachigen Sekundérliteratur. Aber im Laufe der Lektiire
kamen mir Zweifel, ob die Ansichten und Argumente, die dort vorgetragen werden,
wirklich stichhaltig sind. Das gleiche gilt fiir die franzdsischsprachigen Publikationen,
die ich anschliessend studierte, sowie die deutschsprachigen Aufsdtze. Mit einem Wort:
Was bislang an Sekundarliteratur zu meinem Thema erschienen ist, hilft mir nicht wirk-
lich, weshalb es mir irrefilhrend erschien, weiterhin ausschliesslich den bekannten
Autoritdten aus unserem Fach zu folgen.

Ich beschloss deswegen, meinen Forschungsgegenstand selbst zu beobachten. Also fuhr
ich an den Ort, an dem er einmal im Jahr zu sehen ist, in der Hoffnung, ihn durch eigene
Anschauung und teilnehmende Beobachtung besser zu verstehen. Anfangs schien mir
auch alles, was ich dort sah, klar, aber dann bemerkte ich, dass sich das Gesehene
unterschiedlich interpretieren liess. So wurde mir deutlich, dass auch die eigene
Anschauung nicht zu sicheren Ergebnissen fithren muss, sondern Tduschungen unterlie-
gen kann.

Ich suchte weiter nach einem Kriterium, um meine Eindriicke und Erfahrungen einzuord-
nen. Denn mir war inzwischen bewusst geworden, dass mein Forschungsprojekt nur
gelingen kann, wenn es auf einem unerschiitterlichen theoretischen und methodischen
Fundament ruht. Die Suche danach war langwierig, fiihrte aber schliesslich zu einem
Ergebnis. Denn als ich eines Tages die Schriften von Michel Foucault las, wurde mir
klar, dass seine Begrifflichkeit die theoretische Basis fiir meine Arbeit bilden kann.**
Auch hinsichtlich der Methodik fand ich sicheren Halt, denn ich weiss jetzt, dass die
Grounded-Theory-Methodologie nach Glaser und Strauss fiir meine Untersuchungen
besonders geeignet ist®”> Das gab mir schliesslich die Gewissheit, mein
Forschungsprojekt durchfithren zu kénnen und auf diese Weise zu Erkenntnissen zu
kommen, die bislang unbekannt sind.

Was ich gerade vorgetragen habe, ist natiirlich in dieser Konkretheit fiktiv und
eine bewusste Uberzeichnung, Ausserdem lidsst es sich nicht nur auf das
Kolloquium von Asien und Europa anwenden, sondern auf jedes akademische
Medium, in dem Forschungsprojekte vorgestellt und diskutiert werden. Es gibt
eine gewisse Standardform des wissenschaftlichen Rdsonnierens, die uns allen
vertraut ist. Denn die Suche nach Erkenntnis unterliegt nun einmal bestimmten
Bedingungen, die nicht beliebig variiert werden kénnen. Sie sind auch nicht neu
und schon gar keine Entdeckung des 20. Jahrhunderts. Wie unsere

91 Dass Michel Foucault hier nur eines von mehreren mdglichen Beispielen ist, versteht sich
von selbst. An dieser Stelle kénnten auch andere Autoren, deren Theorien im Kolloquium
hdufig genannt wurden, angefiihrt werden wie Pierre Bourdieu, Jiirgen Habermas, Bruno
Latour usw.

92 Vgl. Glaser und Strauss (1967) sowie diverse Weiterentwicklungen ihres methodischen
Ansatzes. Auch das ist natiirlich nur ein Beispiel, an dessen Stelle ebensogut weitere (qualita-
tive wie quantitative) Methoden genannt werden kénnten.



26 =—— Ulrich Rudolph DE GRUYTER

verschiedenen Beispiele gezeigt haben diirften, wurden sie vielmehr schon
frither auf hochst eindriickliche Weise formuliert. Wenn dabei klar geworden
sein sollte, dass diese Formulierungen sowohl aus Asien als auch aus Europa
stammen und dass es sich lohnt, sie kennenzulernen und miteinander in
Beziehung zu setzen, ist der Zweck meiner eigenen Prdsentation mehr als erfiillt.

Bibliographie

Asmussen, J.P. (1989): “Barlaam and losaph”. In: Encyclopaedia Iranica. New York:
Encyclopaedia Iranica Foundation, Ill: 801 a-b.

Berthier, A. (1936): “Un maitre orientaliste du XIlléme siécle: Raymond Martin O.P.”. Archivum
fratrum praedicatorum 7: 267-311.

Betz, Gregor (2011): Descartes’ »Meditationen«. Ein systematischer Kommentar. Stuttgart:
Philipp Reclam jun.

Boudon-Millot, Véronique (2011): “L’écdotique des textes médicaux grecs et 'apport des
traductions orientales”. In: Entre Orient et Occident: la philosophie et la science gréco-
romaines dans le monde arabe. Hrsg. von Richard Goulet und Ulrich Rudolph.
Vandceuvres-Genéve: Fondation Hardt, 321-387.

Braitling, P./Nolte, U. (1999): “René Descartes”. In: Grofes Werklexikon der Philosophie. |: A-K.
Hrsg. von Franco Volpi. Stuttgart: Alfred Kroner, 368a—373b.

Cortabarria Beita, Angel (1985): “Fuentas arabes del «Pugio fidei» de Ramén Marti: Algazel
(1058-1111)". Ciencia Tomista 112: 581-596.

Davidson, Herbert Alan (1992): Alfarabi, Avicenna, and Averroes, on Intellect. Their
Cosmologies, Theories of the Active Intellect, and Theories of Human Intellect. New York:
Oxford University Press.

Descartes, René (1996): Philosophische Schriften in einem Band. Mit einer Einfiihrung von
Rainer Specht und »Descartes’ Wahrheitsbegriff« von Ernst Cassirer. Hamburg: Felix
Meiner,

Descartes, René (2009): Meditationen. Mit simtlichen Einwdnden und Erwiderungen. Ubers.
und hrsg. von Christian Wohlers. Hamburg: Felix Meiner.

Descartes, René (2013): Entwurf der Methode. Mit der Dioptrik, den Meteoren und der
Geometrie. Ubers. und hrsg. von Christian Wohlers. Hamburg: Felix Meiner.

van Ess, Josef (1966): Die Erkenntnislehre des ‘Adudaddin al-Ici. Ubersetzung und Kommentar
des ersten Buches seiner Mawagif. Wiesbaden: Franz Steiner.

van Ess, Josef (1975): Zwischen Hadit und Theologie. Studien zur Entstehung
priidestinatianischer Uberlieferung. Berlin: De Gruyter.

Farabi, Aba Nasr al- (2009): Die Prinzipien der Ansichten der Bewohner der vortrefflichen Stadt.
Mabadi’ ara’ ahl al-madina al-fadila. Ubers. von Cleophea Ferrari. Stuttgart: Philipp
Reclam jun.

Frick, Heinrich (1919): Ghazali’s Selbstbiographie. Ein Vergleich mit Augustins Konfessiones.
Leipzig: Hinrichs.

Garden, Kenneth (2011). “Coming Down from the Mountaintop: Al-Ghazalr’s Autobiographical
Writings in Context”. The Muslim World 101; 581-596.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis == 27

Gazali, Abd Hamid al- (1981): Das Elixier der Gliickseligkeit. Ubers. von Hellmut Ritter. 2. Aufl.
Diisseldorf/Kéln: Diederichs.

Gazali, Abl Hamid al- (1982): thya’ ‘ulam ad-din. |-V. Beirut: Dar al-Ma‘rifa.

Gazali, Abl Hamid al- (1959a): Al-Mungid min ad-dalal. Hrsg. von Farid Jabre. Beirut:
Commission libanaise pour la traduction des chefs-d’ceuvre.

Gazali, Abl Hamid al- (1959b): Al-Mungid min al-dalal/Erreur et délivrance. Ubers, von Farid
Jabre. Beirut: Commission libanaise pour la traduction des chefs-d’ceuvre [Gedruckt in
einem Band mit 1959a, aber mit getrennter Pagination].

Gazali, Abdi Hamid al- (1980): Freedom and Fulfillment. An annotated translation of Al-Ghazalrs
al-Mungidh min al-Dalal and other relevant works of al-Ghazali. Ubers. von Richard Joseph
McCarthy. Boston: Twayne Publishers.

Gazall, Abd Hamid al- (1988): Der Erretter aus dem Irrtum. Ubers. von ‘Abd-Elsamad
‘Abd-Elhamid Elschazli. Hamburg: Meiner.

Gazali, Abd Hamid al- (2006): Das Kriterium des Handelns/Mizan al-‘amal. Ubers. von
‘Abd-Elsamad ‘Abd-Elhamid Elschazli. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Gazali, Aba Hamid al- (2010): Les merveilles du cceur/‘Aj@’ib al-Qalb. Ubers. von Idris De Vos.
Beirut: Dar Albouragq.

Gazali, Aba Hamid al- (2013): Le livre de la méditation/Kitdb al-taffakur. Ubers. von Hassan
Boutaleb. 2. Aufl. Beirut: Dar Albourag.

Gimaret, Daniel (1969): “Bouddha et les bouddhistes dans la tradition musulmane”. Journal
Asiatique 257: 273-316.

Gimaret, Daniel (1990): La doctrine d’al-Ash‘ari. Paris: Les Editions du Cerf.

Glaser, Barney und Strauss, Anselm (1967): The Discovery of Grounded Theory: Strategies for
Qualitative Resaerch. Chicago: Aldine.

Gorler, Woldemar (1994): “Alterer Pyrrhonismus, Jiingere Akademie. Antiochos von Askalon”.
In: Grundriss der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie der Antike. IV: Die
hellenistische Philosophie. Hrsg. von Hellmut Flashar. Basel: Schwabe, 717-990.

Gosken, Urs (2011): Kritik der westlichen Philosophie in Iran. Zum geisteswissenschaftlichen
Selbstverstindnis von Muhammad Husayn Tabataba’i und Murtaza Mutahharr.

Berlin: De Gruyter.

Griffel, Frank (2009): Al-Ghazali’s Philosophical Theology. Oxford: Oxford University Press.

Griffel, Frank (2011): “The Western Reception of al-Ghazalr’s Cosmology from the Middle Ages to
the 21st Century”. Divén. Disiplinlerarasi Calismalar Dergisi. Bd. 16 Nr. 30: 33-62.

Grondin, Jean (2004): Introduction a la métaphysique. Montréal: Les Presses de I'Université de
Montréal.

Gutas, Dimitri (2012): “Die Wiedergeburt der Philosophie und die Ubersetzungen ins
Arabische”. In: Grundriss der Geschichte der Philosophie. Philosophie in der islamischen
Welt. I: 8.-10. Jahrhundert. Hrsg. (unter Mitarbeit von Renate Wiirsch) von Ulrich Rudolph.
Basel: Schwabe, 55-91.

Hana, Ghanem Georges (1973): “Vorldufer des ,Cogito, ergo sum’ Descartes’ in der arabischen
Philosophie”. In: Erkenntnisse und Meinungen. Hrsg. von Gernot Wiefiner. Wiesbaden:
Harrassowitz, |, 107-134.

Hasse, Dag Nikolaus (2000): Avicenna’s De Anima in the Latin West. The Formation of a
Peripatetic Philosophy of the Soul 1160-1300. London/Turin: The Warburg Institute/Nino
Aragno Editore.

Hasselhoff, G.K. (2002): “Some Remarks on Raymond Martini’s (¢.1215/30-c.1284/94) Use of
Moses Maimonides”. Trumah 12: 133-148.



28 —— Ulrich Rudolph DE GRUYTER

Heinen, Anton (1979): “Ibn al-Haitams Autobiographie in einer Handschrift aus dem Jahr 556 H./
1161 A.D.”. In: Die islamische Welt zwischen Mittelalter und Neuzeit. Festschrift fiir Hans
Robert Roemer zum 65. Geburtstag. Hrsg. von Ulrich Haarmann und Peter Bachmann.
Beirut: In Kommission bei Franz Steiner, 254-277.

Jabre, Farid (1954): “La biographie et I'ceuvre de Ghazali reconsiderées a la lumiére des Tabagat
de Sobki”. Mélanges de I’Institut Dominicain d’Etudes Orientales du Caire 1: 73-102.

Janssens, Jules (2015): “R. Marti and His References to al-Ghazali”, In: Islam and Rationality.
The Impact of al-Ghazali. Papers Collected on His 900" Anniversary. Bd. |. Hrsg. von
Georges Tamer. Leiden/Boston: Brill, 326-344,

Lang, D.M. (1960): “Bilawhar wa-Yiidasaf”. Encyclopédie de I’lslam. Nouvelle Edition. Leiden/
Paris: Brill/Maisonneuve, I, 1251b—1254a.

Leo Africanus (1664): “Libellus de viris quibusdam illustribus apud Arabes”. In: Bibliothecarius
quadripartitus. Hrsg. von Johann Heinrich Hottinger. Zirich: Melchior Stauffacher, 246-
294,

Lewes, George Henry (1857): A Biographical History of Philosophy, From ist Origins in Greece to
the Present Day. Library Edition. Much Enlarged and Thoroughly Revised. London: G. Cox.

MacDonald, Duncan B. (1899): “The Life of al-Ghazzali, with special reference to his religious
experience and opinions”. Journal of the American Oriental Society 20: 71-132.

Majjhimanikdaya (1995): The Middle Length Discourses of the Buddha. A New Translation of the
Majjhima Nikdya. Ubers. Bhikku Nanamoli und Bhikku Bodhi. Boston: Wisdom
Publications.

Menn, Stephen (2003): “The Discourse on the Method and the Tradition of Intellectual
Autobiography”. In: Hellenistic and Early Modern Philosophy. Hrsg. von Jon Miller und
Brad Inwood. Cambridge: Cambridge University Press, 141-191.

Misch, Georg (1962): Geschichte der Autobiographie. |ll: Das Mittelalter. 2: Das Hochmittelalter
im Anfang. Zweite Halfte. Frankfurt am Main: G. Schulte-Bulmke.

Misch, Georg (1969): Geschichte der Autobiographie. Ill. Zweite Halfte: Von der Renaissance bis
zu den autobiographischen Hauptwerken des 18. und 19. Jahrhunderts. Frankfurt am Main:
G. Schulte-Bulmke.

Moad, Omar Edward (2009): “Comparing Phases of Skepticism in al-Ghazali and Descartes: Some
First Meditations on Deliverance from Error”. Philosophy East and West 59: 88-101.

Ozel, Aytekin (2008): “Al-Ghazal’s Method of Doubt and its Epistemological and Logical
Criticism™. Journal of Islamic Philosophy 4: 69-76.

Perler, Dominik (1998): René Descartes. Miinchen: Beck.

Poggi, Vincenzo M. (1967): Un classico della spiritualitda musulmana. Saggio monografico sul
~Mungid“ di al-Gazali. Rom: Libreria dell’Universita Gregoriana.

Rodis-Lewis, Geneviéve (1993): “René Descartes”. In: Grundriss der Geschichte der Philosophie.
Die Philosophie des 17. Jahrhunderts. |I: Frankreich und Niederlande. Erster Halbband.
Hrsg. von Jean-Pierre Schobinger. Basel: Schwabe, 273-348.

Rosenthal, Franz (1937): “Die arabische Autobiographie”. Analecta Orientalia 14: 3-40.

Rudolph, Ulrich (1997): Al-Maturidi und die sunnitische Theologie in Samarkand. Leiden: Brill.

Rudolph, Ulrich (2012): “Abl Nasr al-Farabi”. In: Grundriss der Geschichte der Philosophie.
Philosophie in der islamischen Welt. |: 8.-10. Jahrhundert. Hrsg. (unter Mitarbeit von
Renate Wirsch) von Ulrich Rudolph. Basel: Schwabe, 363-457.

Rudolph, Ulrich (2013): Islamische Philosophie. Von den Anfdngen bis zur Gegenwart. 3.,
durchgesehene und erweiterte Auflage. Miinchen: Beck.



DE GRUYTER Auf der Suche nach Erkenntnis == 29

Schneider, Ulrich (1980): Einfiihrung in den Buddhismus. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft.

Schramm, Matthias (1963). /bn al-Haythams Weg zur Physik. Wiesbaden: Steiner.

Schramm, Matthias (1965). “Ibn al-Haythams Stellung in der Geschichte der Wissenschaften”.
Fikrun wa Fann 6: 65-85.

Schumann, Hans Wolfgang (2000): Handbuch Buddhismus. Die zentralen Lehren: Ursprung und
Gegenwart. Kreuzlingen/Minchen: Hugendubel (Diederichs).

Seidel, Roman (2011): Kant in Teheran. Anfinge, Ansdtze und Kontexte der Kantrezeption in Iran.
Berlin: De Gruyter.

Tabataba’l, Muhammad Husayn und Mutahhari, Murtaza (1381-2 Hidschra 5./2003-4): Osdl-e
falsafeh va raves-e re’alism. |-V. Teheran: Sadra.

Thomann, Johannes (2017): “The Second Revival of Astronomy in the 10th Century and the
Establishment of Astronomy as an Element of Encyclopedic Education”. Asiatische Studien

71: 907-957.
Travelletti, Damien (2010): Front commun. Raymond Martin, al-Gazalr et les philosophes.
Analyse de la structure et des sources du premier livre du Pugio fide_i. [-1l. Fribourg:

Unveroffentlichte Dissertation.

Watt, W. Montgomery (1963): Muslim Intellectual. Edinburgh: Edinburgh University Press,

Wiedemann, Eihard (1906): “Ibn al-Haitam, ein arabischer Gelehrter”. Festschrift . Rosenthal
gewidmet. Leipzig: Thieme, 149-178 (Nachdruck in E. Wiedemann: Gesammelte Schriften
zur arabisch-islamischen Wissenschaftsgeschichte. |: Schriften 1876-1912. Frankfurt am
Main: Institut fiir Geschichte der Arabisch-Islamischen Wissenschaften, 117-146).

Zakzouk, Mahmud (1992): Al-Ghazalis Philosophie im Vergleich mit Descartes. Frankfurt/Bern:
Peter Lang (urspriinglich Diss. Univ. Miinchen 1968 u.d.T.: Al-Ghazalis Grundlegung der
Philosophie, mit einer Erérterung seines philosophischen Grundansatzes im Vergleich mit
Descartes).






	Auf der Suche nach Erkenntnis zwischen Asien und Europa : al-Gazālī, Descartes und die moderne Forschungswissenschaft

