
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 72 (2018)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2018; 72(3); 1007-1014

Aydin, Cemil: The Idea of the Muslim World. A Global Intellectual History.
Cambridge, Mass. Harvard University Press, 2017, 293 S., ISBN 978-0-6740-5037-2

Besprochen von Ulrich Brandenburg, Universität Zürich, Asien-Orient-Institut, Zürich, Schweiz.

E-mail: ulrich.brandenburg@aoi.uzh.ch

https://doi.org/10.1515/asia-2018-0012

Die Idee einer einheitlichen „islamischen Welt", so die Botschaft Cemil Aydins,
basiert auf den rassistischen Zuschreibungen einer imperialistischen Zeit und

birgt auch heute noch gefährliche politische Konsequenzen. Eine Dekonstruktion
und Dekolonisierung dieser Vorstellung könne dazu beitragen, ein neues
Verständnis menschlichen Zusammenlebens zu ermöglichen, innerhalb dessen
Menschen nicht mehr in unterschiedlich gewertete und miteinander konkurrierende
zivilisatorische Einheiten eingeteilt werden. Ein besonderer Reiz von Aydins Buch

liegt darin, dass hier eine doppelte Kritik geübt wird, an orientalistischen

Zuschreibungen einerseits und am strategischen Essentialismus zahlreicher
muslimischer Intellektueller andererseits. Beide Seiten riefen im Zusammenspiel und
mit häufig divergierenden Intentionen die Vorstellung von einer islamischen Welt
ins Leben und belebten sie bis heute immer wieder neu.

In verschiedener Weise handelt es sich bei The Idea of the Muslim World um
eine Weiterentwicklung von Ansätzen aus Aydins erstem Buch The Politics of
Anti-Westernism in Asia.1 Bereits in diesem zu Recht viel beachteten Werk hatte
sich Aydin kritisch mit imaginierten zivilisatorischen Entitäten und deren politischer

Verwendung auseinandergesetzt. Schon hier hatte er auch das Konzept
der islamischen Welt (wechselweise Islamic world und Muslim world genannt)
als ein problematisches Produkt des Denkens des 19. Jahrhunderts identifiziert,2
dieses jedoch gleichzeitig in pragmatischer Form als kulturell-geographische
Kategorie gebraucht. In seinem neuesten Werk rückt Aydin nun die Genese

und Entwicklung dieses Konzepts vollständig in den Mittelpunkt der
ideengeschichtlichen Analyse und spannt dabei einen weiten Zeitrahmen vom frühen
19. Jahrhundert bis in die jüngste Vergangenheit.

Aydins Buch reiht sich ein in eine Reihe von Studien, die unter dem Eindruck
aktueller Debatten über Islam und Muslime eine Essentialisierung "des Islams"

beklagt und die Pluralität muslimischen Lebens und Handels hervorgehoben

1 Aydin 2007.

2 Aydin 2007: 4.



1008 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

haben.3 Eine unmittelbare Inspiration dürfte das bereits 2005 erschienene Buch

Die Erschaffung der islamischen Welt des japanischen Historikers Haneda Masashi

darstellen, in dem bereits die islamische Welt als imaginierter geographischer und
kultureller Raum in den Blick genommen wird.4 Während Haneda jedoch von
einem zeitlichen Horizont ausgeht, der zumindest bis in die Zeit des 18.

Jahrhunderts zurückreicht, lokalisiert Aydin die Vorstellung einer islamischen Welt im
Zeitalter des Imperialismus in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Aydins
besonderes Augenmerk liegt dabei auf der Interaktivität in der Genese des

Begriffs, wobei muslimische Reformdenker sowie nichtmuslimische Kommentatoren

mit der Bezugnahme auf die Fiktion einer islamischen Welt jeweils
unterschiedliche Ziele und Agenden verknüpften. Auch hier kann Aydin bereits auf
Vorbilder zurückgreifen,5 doch hebt sich sein Buch durch die Fähigkeit hervor,
auch die Widersprüchlichkeit der divergierenden Zielsetzungen und des

Austausche miteinander anschaulich darzustellen. Aydins besonderes Verdienst

liegt in der Offenlegung der ambivalenten politischen Dimension zivilisatorischer

Konzepte, die bereits im späten 19. Jahrhundert deutlich sichtbar wird. Während

die Vorstellung einer vom Westen unterschiedenen islamischen Welt einerseits

imperialistische Herrschaft und rassistische Diskriminierung legitimierte, bot sie

andererseits auch zahlreiche Anknüpfungsmöglichkeiten für emanzipatorische
Forderungen. In ironischer Weise ernüchternd ist dabei jedoch die Feststellung,
dass auch die emanzipatorische Verwendung islamischer Einheit in der Form des

Panislamismus letztlich nur dazu beigetragen habe, die Frontstellungen zu
verhärten und neue Konflikte anzufachen.

Aydins Buch ist durchgängig flüssig und eingängig geschrieben und zeugt
in der Fülle seiner historischen Kontextualisierung von den weit gefächerten
Kenntnissen und den transregionalen Interessen des Autors. The Idea of the

Muslim World ist deutlich für ein breiteres Publikum angelegt und empfiehlt sich

daher auch für globalhistorisch interessierte Leser ohne größere Kenntnisse über

den Nahen Osten. Das Buch setzt sich neben einer programmatischen Einleitung
und dem Schlusswort aus sechs thematischen Kapiteln in chronologischer
Abfolge zusammen. Der besprochene Zeitraum reicht dabei vom frühen 19. bis

ins 21. Jahrhundert, wobei der regionale Schwerpunkt einerseits im Osmani-

schen Reich bzw. der Türkei und Südasien liegt sowie andererseits bei muslimischen

Intellektuellen in Frankreich und Großbritannien, mit gelegentlichen
Exkursionen in die japanische Geschichte.

3 Vgl. z. B. Al-Azmeh 1993; Mamdani 2005.

4 Haneda 2005; 2007.

5 Besonders erwähnenswert ist Jung 2011.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 1009

Das erste Kapitel „An Imperial Ummah before the Nineteenth Century"
bereitet den Boden für die folgenden Diskussionen, indem es auf die Diskrepanz
zwischen der im 19. Jahrhundert entwickelten Vorstellung einer islamischen
Welt und der tatsächlich existierenden Diversität in der Geschichte muslimischer
Gesellschaften hinweist, die gekennzeichnet war durch „multiplicity, contestation,

and change" (S. 15). Vorhergehende Konzepte muslimischer Einheit wie dar
al-Isläm, die einzig in diesem Kapitel Erwähnung finden, seien mehr theoretischer

als praktischer Natur gewesen. So bezog etwa die osmanische Dynastie
ihre Legitimität sowohl aus islamischen Quellen als auch aus dem mongolischen
oder byzantinischen Erbe, und Bündnisse muslimischer und christlicher Staatswesen

gegen andere Muslime waren mehr Regel als Ausnahme. Die Gemeinschaft

der Muslime, die umma, habe zwar eine „community of discourse" (S. 25)

von Anhängern der islamischen Religion dargestellt, dürfe in ihrer Reichweite
und Bedeutung jedoch nicht überschätzt werden. Erst im 19. Jahrhundert habe

sich die Vorstellung einer islamischen Welt als Kategorie mit quasi-rassistischen

Zuschreibungen entwickelt, innerhalb derer Muslimen per se eine Zusammengehörigkeit

und Einheitlichkeit unterstellt wurde.

Das zweite Kapitel „Reinforcing the Imperial World Order (1814-1878)"

beschreibt die Bedingungen eines imperialistischen Zeitalters, innerhalb derer

sich Vorstellungen zivilisatorischer Entitäten wie der islamischen Welt entwickeln

konnten. Während zu Anfang des 19. Jahrhunderts Reformer im Osmani-

schen Reich und anderswo nach Zivilisation (medeniyet), Fortschritt und
Wohlstand als Universalie gestrebt hätten, sei es schließlich die rassistische

Doppelmoral des Imperialismus gewesen, die Machtasymmetrien mit Konzepten
inhärenter Ungleichheit verbunden habe. Insbesondere europäische Unterstützung

für christliche Unabhängigkeitsbestrebungen im Osmanischen Reich oder

rassistisch aufgeladene Polemiken gegen den Islam machten für muslimische
Reformer die Suche nach einer abstrakten islamischen Identität attraktiv. Im
Osmanischen Reich stellte die desaströse Kriegsniederlage gegen Russland 1877/

78 einen Wendepunkt dar. Nach diesem Krieg, in dem Großbritannien den
Osmanen den zuvor üblichen Beistand versagt hatte, entwickelte sich der

zuvor tendenziell pro-britische Panislamismus in eine anti-britische Richtung.
Das folgende Kapitel „Searching for Harmony between Queen and Caliph

(1878-1908)" widmet sich dem Verhältnis zwischen dem osmanischen Kalifen
und Großbritannien mit seiner bedeutenden muslimischen Bevölkerung in Bri-

tisch-Indien. Aydin geht davon aus, dass Panislamismus als Kollektivierungsidee

der Muslime nicht ursprünglich als Konzept eines Zivilisationskonflikts,
d. h. als gegen „den Westen" gerichtet, zu verstehen ist. Britisch-indische oder
russische Muslime versuchten stattdessen, die Bindung an den osmanischen
Kalifen als Mittelpunkt der islamischen Welt mit der Loyalität gegenüber ihren



1010 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

nicht-muslimischen weltlichen Herrschern zu verbinden. Gerade zwischen

Osmanen und Briten sei lange Zeit eine Art von Symbiose möglich gewesen,
innerhalb derer die Autorität des osmanischen Kalifen zur Stabilisierung der

britischen Herrschaft über die Muslime in Indien beigetragen hätte. In diesem

Sinne nutzten sowohl der osmanische Kalif Abdülhamid II. als auch zahlreiche

muslimische Intellektuelle die Vorstellung muslimischer Einheit als „bargaining
chip" (S. 67), um ihren eigenen Einfluss hervorzuheben oder Konzessionen für
die Muslime unter kolonialer Herrschaft auszuhandeln. In ständiger
Auseinandersetzung mit Stereotypisierungen des Islams durch Orientalisten und andere

europäische Kommentatoren bemühten sich muslimische Reformer zunehmend

um die Ausformulierung panislamischer Zusammengehörigkeit und die Neu-

konzipierung des Islams als Religion von universalem Anspruch. Bezeichnenderweise

waren viele der prominentesten muslimischen Denker in Europa oder den

USA ansässig oder an dortigen Institutionen ausgebildet, und auch europäische
und amerikanische Konvertiten nahmen zumindest symbolisch eine bedeutende

Rolle ein.

Zusammen mit dem vorhergehenden ist das vierte Kapitel „The Battle of
Geopolitical Illusions (1908-1924)" wohl das anregendste des Buches. Es behandelt

zunächst die Jahre um die osmanische Jihad-Erklärung 1914 an eine imaginäre

islamische Welt sowie die Gegenmaßnahmen der Entente-Mächte, die sich

häufig ebenfalls an ein abstraktes muslimisches Kollektiv richteten. Eine solche

politische und militärische Instrumentalisierbarkeit panislamischer Zusammengehörigkeit

war möglich geworden, nachdem sich islamische Intellektuelle in
der Auseinandersetzung mit den Realitäten imperialer Herrschaft soweit
miteinander vernetzt und solidarisiert hatten, dass die islamische Welt in vielerlei
Weise tatsächlich reale Form angenommen hatte. Die Machtübernahme der

Jungtürken 1908 führte zu einer entscheidenden Verschiebung dieser Solidarität
in Richtung einer anti-imperialistischen Ideologie, innerhalb derer das Osmanische

Reich zur Repräsentantin einer kolonisierten islamischen Welt gemacht
wurde. Dass panislamische Solidarität die vorhandenen Loyalitäten zu
nichtmuslimischen Staaten außer Kraft setzen würde, erwies sich letztlich als „geo-
politische Illusion", da die meisten Muslime eben nicht der binären Logik eines

Konflikts zwischen Islam und Westen folgten. Auch die osmanische Niederlage

war jedoch nicht das Ende des Panislamismus, der als Antwort auf einen gegen
Muslime gerichteten Rassismus letztlich nicht von der Existenz des Osmanischen

Reichs oder des osmanischen Kalifats abhängig war.
Das fünfte Kapitel „Muslim Politics of the Interwar Period (1924-1945)"

widmet sich dem Fortleben der Idee der islamischen Welt nach dem Ende des

Osmanischen Reichs und der Abschaffung des osmanischen Kalifats. Obwohl
der Gedanke islamischer Einheit 1924 seinen Fixpunkt verloren hatte, bezogen



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 1011

sich zahlreiche muslimische Intellektuelle - Muhammad Asad, Shakib Arslan,
Abu 1-A'la al-Mawdudi oder auch Amin al-Husayni - parallel zum Erstarken

nationalistischer Strömungen weiter auf die Vorstellung einer islamischen Welt
und fanden rezeptive Gesprächspartner in Europa und den USA. Als Konsequenz
wurde auch der Zweite Weltkrieg von einer ähnlichen panislamischen Propaganda

durch die Achsenmächte Deutschland, Italien und Japan begleitet wie der

Erste Weltkrieg. Auch dieses Mal stellten sich die Hoffnungen auf eine

Mobilisierung der Muslime für eine der Kriegsparteien jedoch als weitgehend illusorisch

heraus, auch wenn die Propaganda-Aktivitäten der Achsenmächte für die

Alliierten bedrohlich genug erschienen. Ein bemerkenswerter Unterschied zu

späteren Versionen des panislamischen Gedankens, auf den Aydin hinweist,

liegt in dieser Periode noch darin, dass der Kreis panislamischer Denker von
einer erstaunlichen konfessionellen Breite geprägt war, die nach dem Zweiten

Weltkrieg verloren gehen sollte.

Das sechste Kapitel „Resurrecting Muslim Internationalism (1945-1988)"
umfasst den langen Zeitraum vom Ende des Zweiten Weltkriegs bis zu Khomeinis

berüchtigter Fatwa gegen Salman Rushdie. Während nach dem Zweiten

Weltkrieg panislamische Rhetorik und Bezüge auf die islamische Welt zunächst

weitgehend durch Alternativen verdrängt wurden - Sozialismus oder Pan-Ara-

bismus erschienen für die Formulierung emanzipatorischer Forderungen attraktiver

-, sorgte die gegen die Sowjetunion gerichtete Partnerschaft zwischen den

USA und Saudi-Arabien für ein Wiederaufleben panislamischer Ideen. Ähnlich
wie sich ein Jahrhundert zuvor das Osmanische Reich als Führungsmacht der

Muslime weltweit gegenüber Großbritannien als Partner anzupreisen versucht

hatte, stellte Saudi-Arabien eine islamisch definierte Solidarität gegen die
arabischen Sozialisten in den Dienst Amerikas. Wiederum ähnlich zur folgenden

Entfremdung der Osmanen von den Briten, entwickelte sich auch der neu
belebte Panislamismus ab den 1970er Jahren zunehmend von einer pro-amerika-
nischen in eine anti-amerikanische Richtung. Als prägende Ereignisse in dieser

Hinsicht identifiziert Aydin das Camp-David-Abkommen 1978 zwischen Ägypten
und Israel sowie die Islamische Revolution 1979 im Iran. Wiederbelebte

Vorstellungen eines Zivilisationskonflikts zwischen der islamischen Welt und dem

Westen knüpften nicht zuletzt auch an Ideen europäischer und amerikanischer

Kommentatoren wie die Schriften des britischen Historikers Arnold Toynbee an,
der unter dem Eindruck des Zweiten Weltkriegs nach alternativen Lebensentwürfen

außerhalb des westlichen Materialismus suchte. Solche Kritik einer westlich

charakterisierten Moderne half einer neuen Generation islamistischer
Intellektueller dabei, den Islam als Gegenmodell zu positionieren und erneut
eine Konfrontation zwischen dem Islam und dem Westen zu formulieren. Letztlich

führte die Imagination einer gegen den Westen gerichteten panislamischen



1012 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Solidarität jedoch lediglich zu einem sinnentlehrten „feedback loop of rising
expectations and humiliation, leading to deepening anti-Western ideas and

Islamophobia" (S. 226).

Das ambitioniert „Recovering History and Revitalizing the Pursuit of Justice"
betitelte Schlusswort widmet sich der Rolle historischen Wissens in der
Überwindung der sich bis heute fortsetzenden Konfrontationsspirale. Die Widerlegung

des Konfliktnarrativs zwischen der islamischen Welt und dem Westen

sowie eine historische Kontextualisierung und „Dekolonisierung" von Konzepten

religiöser oder zivilisatorischer Zusammengehörigkeit können, so Aydin,
einen wichtigen Beitrag dazu leisten, Rassismus zu überwinden und eine

gerechtere Weltordnung herbeizuführen. Dies führt den Autor zu dem Aufruf,
sich ungeachtet der jeweiligen Intention von irreführenden zivilisatorischen

Kategorien oder binären Schemata zu distanzieren und Weltgeschichte in ihrer

Komplexität neu zu denken: „Simplistic and ahistorical frameworks of European

empires versus non-European subaltern colonized masses must be scrapped and

replaced with the history of the world as it actually existed." (S. 235) Diese

Mahnung erscheint angebracht in einer Zeit, in der eine sich etablierende

Globalgeschichtsschreibung sich nicht zuletzt darüber Gedanken machen

muss, mit welchen Kategorien sie die Komplexität der Welt verständlich
darstellen kann.6 Weder sprachlicher Pragmatismus noch eine falsch verstandene

Positionierung gegen historisches Unrecht sollten hier über die Problematik
zivilisatorischer Konzepte wie der islamischen Welt hinwegtäuschen.

So wichtig seine Botschaft insgesamt ist, nimmt Aydins Buch jedoch gerade

zur Zuspitzung derselben auch selbst Verkürzungen in Kauf. Am augenfälligsten
ist sicherlich die Gleichsetzung einer Essentialisierung des Islams mit dessen

„racialisation", d. h. der Beschreibung von Muslimen und der islamischen Welt
in rassistischen Termini: „The idea of the Muslim world is inseparable from the

claim that Muslims constitute a race." (S. 5) Dass der Sachverhalt sich gerade im
19. Jahrhundert keineswegs so einfach darstellte und dass sich imperialistische
Weltsichten nicht mit einem „ordering of humanity by race" (S. 3) begnügten,
wird durch den Autor selbst an zahlreichen Stellen eingeräumt. Kommentatoren
wie der britische Premierminister Gladstone unterschieden Muslime in verschiedene

ethnische Gruppen wie Araber, Türken, Inder oder Perser, denen sie jeweils
eigene Charakteristika zuwiesen (S. 60, 72, 129), und identifizierten damit Rasse

und Religion durchaus als differenzierte Ordnungskategorien. „Racialisation"
war demnach kein so eindimensionaler Prozess, wie er von Aydin dargestellt
wird.

6 Hunt 2014; Haneda 2017.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 1013

Die vereinfachende Darstellung von Rassismus hat zur Folge, dass Aydins
Umgang mit diesem Thema nicht an allen Stellen überzeugt. So ist es verwunderlich,

warum er etwa in Formulierungen wie „white European Christians"
(S. 53) Religion mit Hautfarbe in Verbindung setzt, obwohl er abschließend

feststellt, Islamophobie sei „a form of racism, skin color aside" (S. 231). Wenn
sich Muslime nicht in die durchaus fluiden und umkämpften Schemata von
Hautfarbe pressen lassen, erscheint auch die Verbindung des europäischen
Christentums mit einer solchen zumindest als überflüssig, wenn nicht gar als

verzerrend. In ähnlicher Weise stellt sich die Frage, ob die Entfremdung
zwischen Großbritannien und dem Osmanischen Reich am Ende des 19. Jahrhunderts

adäquat auf ein Erstarken rassistischen Denkens zurückgeführt werden
kann (S. 65), obwohl sich Großbritannien 1902 in eine Allianz mit Japan begeben
sollte, die bis in die 1920er Jahre andauerte. Trotz dieser Inkonsistenzen muss

Aydin jedoch zugestanden werden, dass seine Diskussion der islamischen Welt
als quasi-rassistische Kategorie weitgehend reibungslos funktioniert, solange
damit lediglich auf den Prozess der Essentialisierung und Diskriminierung von
Muslimen abgezielt wird.

Das größte Manko des Buchs und gleichzeitig eine verpasste Chance liegt
darin, dass Aydin, entgegen der Forderung nach einer Dekolonisierung der

Vorstellung von einer islamischen Welt, in Bezug auf deren westliches Gegenstück

bisweilen selbst in Essentialisierungen zurückfällt. Dem ebenso imaginären

„putative ,West"' (S. 1), dem sowohl in orientalistischen als auch in
panislamistischen Konzeptionen islamischer Einheit eine wesentliche Rolle

zukommt, wird durch Aydin in zahlreichen verallgemeinernden Formulierungen
wie „Western publics" (S. 146), „Western Islamophobia" (S. 178) oder „Western
intellectuals" (S. 220) letztlich doch eine reale Existenz zugestanden, insbesondere

in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg. Hier hätte stattdessen eine Diskussion

das Buch bereichert, wie denn Vorstellungen muslimischer und westlicher
Einheit genau aufeinander Bezug nahmen, einander bedingten oder auch
miteinander konkurrierten.7 Es bleibt der Eindruck, dass Aydin am Ende doch davor
zurückschreckt, an die eine zivilisatorische Kategorie dieselben kritischen
Maßstäbe anzulegen wie an die andere.

Dass selbst ein hellsichtiges Buch wie The Idea of the Muslim World nicht
vollständig aus binären Logiken wie Westen und Nicht-Westen oder weiß und
nicht-weiß auszubrechen vermag, ist ernüchternd und offenbart die praktischen
Schwierigkeiten, die mit der Suche nach neuen Kategorien einhergehen.
Dennoch ist es Cemil Aydin gelungen, ein Buch zu schreiben, das auf eindrückliche

7 Eine lohnende Lektüre vom Blickwinkel der Vorstellung europäischer Einheit ist in dieser

Hinsicht bietet Pasture 2015.



1014 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Weise zum Nachdenken anregt, und nicht zuletzt Anlass gibt, eigene
Denkstrukturen und ihre Konsequenzen kritisch zu hinterfragen. Es ist zu wünschen,
dass seine Anregungen ihre Fortsetzung finden und auch im universitären
Unterricht breit diskutiert werden.

Bibliographie

Al-Azmeh, Aziz (1993): Islams and Modernities. London: Verso.

Aydin, Cemil (2007): The Politics of Anti-Westernism in Asia. Visions of World Order in

Pan-Islamic and Pan-Asian Thought. New York: Columbia University Press.

Haneda, Masashi (2005): Isurämu Sekai No Sözö. Tokyo: Tokyo Daigaku Shuppankai.
Haneda, Masashi (2007): „Modern Europe and the Creation of the 'Islamic World.'" Internatio¬

nal Journal of Asian Studies 4.2: 201-220.
Haneda, Masashi (2017): „A New Global History and Regional Histories." In: The "Global" and

the "Local" in Early Modern and Modern East Asia. Edited by Benjamin A. Elman and Chao-

Hui Liu. Leiden: Brill, 52-65.
Hunt, Lynn (2014): Writing History in the Global Era. New York: Norton.

Jung, Dietrich (2011): Orientalists, Islamists and the Global Public Sphere. A Genealogy of the
Modern Essentialist Image of Islam. London: Equinox Publishing.

Mamdani, Mahmood (2005): Good Muslim, Bad Muslim. America, the Cold War and the Roots of
Terror. New York: Three Leaves Press.

Pasture, Patrick (2015): Imagining European Unity since 1000 AD. Basingstoke: Palgrave

Macmillan.



DE GRUYTER ASIA 2018; 72(3): 1015-1019

Alexander Bevilacqua: The Republic of Arabic Letters: Islam and the European

Enlightenment. Cambridge, MA: Harvard University Press, 2018, 360 pp., ISBN

978-06-749-7592-7

Reviewed by Bruce Fudge, Département de langues et de littératures méditerranéennes, slaves

et orientales, Université de Genève, Boulevard des Philosophes 22, 1205 Genève, Switzerland.

E-mail: Bruce.Fudge@unige.ch

https://doi.org/10.1515/asia-2018-0020

Alexander Bevilacqua's monograph is a detailed study of a pivotal period in the

European study of Islam and a most welcome contribution to the history of
orientalism.

The term "republic of letters" refers to an informal but important
intellectual community of European writers and scholars in the seventeenth and

eighteenth centuries. They created, by way of correspondence and publication,

an intellectual community that transcended the boundaries of nation-
states. Bevilacqua posits the existence of a smaller-scale scholarly "republic"

formed by those who studied Islamic texts, especially in Arabic. These

scholars, English, Dutch, French, Italian and German, drew on each other's
work and in doing so, established a basis for the European study of Islam.
Some of them are barely known, even to Islamicists; others, like George

Sale, first English translator of the Qur'än (1734), and Barthélemay
D'Herbelot, compiler of the Bibliothèque orientale (1697), are more prominent,

at least to specialists. It was nonetheless thanks to the work of these

relatively obscure men that eighteenth-century Europe significantly revised

and refined its view of Islam.
An initial chapter treats the practice of library building and manuscript

hunting in the Middle East, conveying some of the bibliophile's excitement
and sense of adventure. The second chapter treats the translation of the

Qur'än. Bevilacqua describes in fascinating detail the gestation and difficult
birth of Ludovico Marracci's (1612-1700) edition and Latin translation.
Marracci faced various obstacles, from internal Vatican politics to the technical

problem of printing an Arabic text, but he ultimately prevailed. The latter part of
the chapter treats George Sale and his English rendering. Sale was dependent on
Marracci for his remarkable translation, which would remain the standard

English version until the twentieth century.
Chapter Three, "A New View of Islam", sketches the shift towards a

more accurate and frequently more sympathetic view of Islam and Muslims.

Belvilacqua treats here the French biblical scholar Richard Simon and the



1016 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Dutch Adriaan Reland, but the hero of this chapter is Edward Pococke

(1604-1691), first Laudian Professor of Arabic at Oxford, of whose

Specimen historœ arabum Bevilacqua writes, "Sometimes a single book
really does transform a field of study and inaugurate a new way of thinking
and writing." In addition to translating a passage of Bar Hebraeus' (d. 1286)

history, Pococke provided a commentary that referred to numerous great
Muslim scholars, not just those like Avicenna who were already known in
Europe, but Ibn Taymiyyah, al-Suyüti and al-Shahrastänl and various poets
as well. (He was also one of the few to spend time in the Muslim world.) As

Bevilacqua notes, a good part of the changing attitudes of the time was due

simply to the fact that knowledge was expanding, that more texts were

being obtained, studied and translated.

Barthélémy D'Herbelot's hugely important Bibliothèque orientale (1697)

is the topic of Chapter Four, while the fifth concentrates on the study of
Islamic history, featuring Simon Ockley, author of History of the Saracens

(1708-1718). It also discusses Eusèbe Renaudot (1646-1720) and Johann
Jacob Reiske (1717-1774) who, in a field of little-known scholars, reached

new levels of obscurity in that most of their work was unpublished in their
lifetimes.

This revised view of Islam was surprisingly positive. Or, to be more
precise, it was a vast improvement on prevailing European knowledge and

opinion. Islam was no longer simply a heresy to be feared and reviled;
absurd myths like Muhammad claiming to receive divine messages from a

trained dove were refuted and condemned as having no basis in Islamic
sources. The Dutch scholar Reland noted that the European view of Islam as

full of "silly fictions" did not sit well with its obvious popularity in much of
the world.

That is not to say that all scholarship was irenic. Marracci saw his

Qur'än project as means of combatting Islam; it was meant to be polemical
and aid the struggle against the heathen. At the same time, it maintained
a tradition, begun in the Renaissance, of maintaining high scholarly
standards and philological rigor even when describing the ostensible
enemy. The result was a careful translation accompanied by hostile
commentary.

The English translator George Sale was markedly more sympathetic. His was

a more evolutionary view of religion, seeing influences and emulation of
traditions, rather than simple heresy. He could write that the Qur'än contains "many
things intermixed not unworthy even a Christian's perusal" and respected,

among other things, the fact that Muslims



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 1017

admit not their women to pray with them in public [...] for the Moslems are of the opinion
that their presence inspires a different kind of devotion from that which is requisite in a

place dedicated to the worship of GOD.

Inter-confessional understanding had its limits. Barthélémy d'Herbelot
could write that Muhammad was an imposter, while his Bibliothèque orientale

was a sympathetic, often admiring reference work on Islamic civilization, based

almost entirely on sources in Arabic, Persian and Ottoman Turkish. In his very
learned and sympathetic Preliminary Discourse to his Qur'än translation, Sale is

clearly conditioned by his own sense of what constitutes a proper religion. He

could write of the Hajj, for instance, "[...] the greater part of these rites are of no
intrinsic worth [...] but [...] commanded merely to try the obedience of mankind,
without any further view."

A number of themes emerge throughout The Republic of Arabic Letters, not
least the relation to classical scholarship. In recent generations, orientalist
philology has become somewhat detached from its classical relatives (although
this is changing). Greek and Latin loom large over the Arabic Republicans, as

classical tradition was the standard by which all was measured. The study of a

non-Christian religion, Islam, was justified early on by the parallel with the

ancient world, from the idea that there was benefit in studying pagan people
and their customs. Bevilacqua describes Pococke's achievement as "endow[ing]
the history of the Arabs and Islam with the same dignity afforded to that of the

Greeks and Romans."
These pioneering orientalists also recognized explicitly that the Muslims

were heirs to much of the Greek tradition and acknowledged their role in

preserving much of it. At the same time, some lamented that the Muslims had

not similarly adopted Greek historiography, the Arabic chronicles appearing

disjointed and highly unsatisfactory. But even this could be defended. As

Reiske put it: "[...] they were more expert at accomplishing great things worthy
of being remembered than at making written records of them, and preferred to
strike their contemporaries with the gleam of their weapons, than posterity with
the ornament of their words."

In addition to the classical parallel, there was a sense that Muslims

belonged to the same monotheist family. Wayward relatives they may be, but
their beliefs were not so different. The Europeans were naturally most interested

in those aspects of Islam that seemed most familiar, that is mainly scripture and

theology, as opposed to, say, hadith and ritual. They wrestled with questions
that seemed pertinent to their age, questions which contemporary scholarship
has largely abandoned. Repeatedly we find the "Republic of Arabic Letters"

discussing the overly sensual nature of the Muslim paradise as described in the



1018 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Qur'än. This seemed to them again contrary to what a "proper" religion should

say. Another standard problem was the Prophet Muhammad. He could not have

been the Messenger of God, so then how to explain him? Was he a charlatan, or
was he somehow sincere in his preaching and his actions? Was raison d'état

compatible with religious sincerity? Some, such as Sale and Voltaire, argued it
was.

There was also a certain anxiety, still present in certain circles today, that
Islam appeared to lack "mystery", in that it did not demand for instance the leap
of the faith required by the idea of the Trinity, that it was too rational and

therefore was particularly dangerous in its potential appeal.1

Bevilacqua duly notes, as others have done, that whatever their differences,
these scholars hewed closely to their sources, accepting fairly uncritically the

standard Sunni Muslim view on various opinions, such as the validity of Shiism

or the reputation of the Umayyads. Arguments against Islam tended to be

theological; philology was not yet a weapon, and we must wait until the
nineteenth century for the methods of biblical criticism to reach the study of Islam.

It is unfortunate that we know very little about the lives of these men and

what motivated them to take up with such commitment a marginal field of

study. We do, however, know a great deal about the subjects of Bevilacqua's
last chapter, "Islam and the Enlightenment". Here we see how the solitary
labours of a handful of (no doubt) eccentrics were taken up by Voltaire and

Edward Gibbon, who incorporated them into their own writings and brought
them to the attention of a much broader reading public.

But if Gibbon and Voltaire propagated the new and revised vision of Islam

one should still be wary, says Bevilacqua, of associating the orientalists with
an Enlightenment scepticism towards religion. Many of his scholars were
believers, both Catholic and Protestant and in some cases, their research had

explicitly religious motivations. It is not the case, he argues, that the more
informed and sympathetic view of Islam derived from Enlightenment free-

thinking. This seems accurate enough, but as Bevilacqua himself acknowledges,

the period was one of "a wider transformation in the understanding
and comparative study of religions, one in which both Catholic and Protestant
scholars participated." It was not just Islam that was seen in a different light, it
was religion in general.

We know to be wary of generalization and stereotypes of other cultures. The

Republic of Arabic Letters demonstrates, indirectly, the dangers of generalizations

and stereotypes about those who study other cultures. As Bevilacqua puts
it, "The Republic of Arabic Letters stands as a reminder of a moment of

1 See, e.g., Gilliot 2007.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 1019

intercultural possibility that our historical macronarratives have often
overlooked." I doubt that his subjects would have described their efforts as an
"intercultural possibility", but it also seems to be true that subsequent scholarship

on Islam, with the advent of colonialism and critical philology, took a more
assertive, haughtier approach to its subject. On the other hand, one of the key
lessons of Bevilacqua's excellent book is the importance of looking at not just
the big picture but the fine print, as it were, of the individuals who took up this
rather unusual field of study.

References

Gitliot, Claude (2007): "Réflexions sur les raisons qui peuvent conduire à se convertir à l'islam".
Lumière et vie 276: 99-106.


	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

