Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 72 (2018)
Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2018; 72(3): 1007-1014

Aydin, Cemil: The Idea of the Muslim World. A Global Intellectual History.
Cambridge, Mass. Harvard University Press, 2017, 293 S., ISBN 978-0-6740-5037-2

Besprochen von Ulrich Brandenburg, Universitét Ziirich, Asien-Orient-Institut, Ziirich, Schweiz.
E-mail: ulrich.brandenburg@aoi.uzh.ch

https://doi.org/10.1515/asia-2018-0012

Die Idee einer einheitlichen ,,islamischen Welt“, so die Botschaft Cemil Aydins,
basiert auf den rassistischen Zuschreibungen einer imperialistischen Zeit und
birgt auch heute noch geféhrliche politische Konsequenzen. Eine Dekonstruktion
und Dekolonisierung dieser Vorstellung konne dazu beitragen, ein neues Ver-
stindnis menschlichen Zusammenlebens zu ermdéglichen, innerhalb dessen Men-
schen nicht mehr in unterschiedlich gewertete und miteinander konkurrierende
zivilisatorische Einheiten eingeteilt werden. Ein besonderer Reiz von Aydins Buch
liegt darin, dass hier eine doppelte Kritik geiibt wird, an orientalistischen
Zuschreibungen einerseits und am strategischen Essentialismus zahlreicher mus-
limischer Intellektueller andererseits. Beide Seiten riefen im Zusammenspiel und
mit hdufig divergierenden Intentionen die Vorstellung von einer islamischen Welt
ins Leben und belebten sie bis heute immer wieder neu.

In verschiedener Weise handelt es sich bei The Idea of the Muslim World um
eine Weiterentwicklung von Ansdtzen aus Aydins erstem Buch The Politics of
Anti-Westernism in Asia.' Bereits in diesem zu Recht viel beachteten Werk hatte
sich Aydin kritisch mit imaginierten zivilisatorischen Entitdten und deren politi-
scher Verwendung auseinandergesetzt. Schon hier hatte er auch das Konzept
der islamischen Welt (wechselweise Islamic world und Muslim world genannt)
als ein problematisches Produkt des Denkens des 19. Jahrhunderts identifiziert,?
dieses jedoch gleichzeitig in pragmatischer Form als kulturell-geographische
Kategorie gebraucht. In seinem neuesten Werk riickt Aydin nun die Genese
und Entwicklung dieses Konzepts vollstdndig in den Mittelpunkt der ideenge-
schichtlichen Analyse und spannt dabei einen weiten Zeitrahmen vom frithen
19. Jahrhundert bis in die jlingste Vergangenheit.

Aydins Buch reiht sich ein in eine Reihe von Studien, die unter dem Eindruck
aktueller Debatten {iber Islam und Muslime eine Essentialisierung “des Islams”
beklagt und die Pluralitit muslimischen Lebens und Handels hervorgehoben

1 Aydin 2007.
2 Aydin 2007: 4.



1008 —— Rezensionen — Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

haben.? Eine unmittelbare Inspiration diirfte das bereits 2005 erschienene Buch
Die Erschaffung der islamischen Welt des japanischen Historikers Haneda Masashi
darstellen, in dem bereits die islamische Welt als imaginierter geographischer und
kultureller Raum in den Blick genommen wird.* Wihrend Haneda jedoch von
einem zeitlichen Horizont ausgeht, der zumindest bis in die Zeit des 18. Jahr-
hunderts zuriickreicht, lokalisiert Aydin die Vorstellung einer islamischen Welt im
Zeitalter des Imperialismus in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts. Aydins
besonderes Augenmerk liegt dabei auf der Interaktivitit in der Genese des
Begriffs, wobei muslimische Reformdenker sowie nichtmuslimische Kommentato-
ren mit der Bezugnahme auf die Fiktion einer islamischen Welt jeweils unter-
schiedliche Ziele und Agenden verkniipften. Auch hier kann Aydin bereits auf
Vorbilder zuriickgreifen,” doch hebt sich sein Buch durch die Fahigkeit hervor,
auch die Widerspriichlichkeit der divergierenden Zielsetzungen und des Aus-
tauschs miteinander anschaulich darzustellen. Aydins besonderes Verdienst
liegt in der Offenlegung der ambivalenten politischen Dimension zivilisatorischer
Konzepte, die bereits im spaten 19.Jahrhundert deutlich sichtbar wird. Wahrend
die Vorstellung einer vom Westen unterschiedenen islamischen Welt einerseits
imperialistische Herrschaft und rassistische Diskriminierung legitimierte, bot sie
andererseits auch zahlreiche Ankniipfungsméglichkeiten fiir emanzipatorische
Forderungen. In ironischer Weise erniichternd ist dabei jedoch die Feststellung,
dass auch die emanzipatorische Verwendung islamischer Einheit in der Form des
Panislamismus letztlich nur dazu beigetragen habe, die Frontstellungen zu ver-
harten und neue Konflikte anzufachen.

Aydins Buch ist durchgédngig fliissig und eingdngig geschrieben und zeugt
in der Fiille seiner historischen Kontextualisierung von den weit gefdcherten
Kenntnissen und den transregionalen Interessen des Autors. The Idea of the
Muslim World ist deutlich fiir ein breiteres Publikum angelegt und empfiehlt sich
daher auch fiir globalhistorisch interessierte Leser ohne grofiere Kenntnisse tiber
den Nahen Osten. Das Buch setzt sich neben einer programmatischen Einleitung
und dem Schlusswort aus sechs thematischen Kapiteln in chronologischer
Abfolge zusammen. Der besprochene Zeitraum reicht dabei vom frithen 19. bis
ins 21. Jahrhundert, wobei der regionale Schwerpunkt einerseits im Osmani-
schen Reich bzw. der Tiirkei und Siidasien liegt sowie andererseits bei muslimi-
schen Intellektuellen in Frankreich und Grofbritannien, mit gelegentlichen
Exkursionen in die japanische Geschichte.

3 Vgl. z. B. Al-Azmeh 1993; Mamdani 2005.
4 Haneda 2005; 2007.
5 Besonders erwdhnenswert ist Jung 2011,



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews =— 1009

Das erste Kapitel ,,An Imperial Ummah before the Nineteenth Century“
bereitet den Boden fiir die folgenden Diskussionen, indem es auf die Diskrepanz
zwischen der im 19.Jahrhundert entwickelten Vorstellung einer islamischen
Welt und der tatsdchlich existierenden Diversitdt in der Geschichte muslimischer
Gesellschaften hinweist, die gekennzeichnet war durch ,,multiplicity, contesta-
tion, and change*® (S. 15). Vorhergehende Konzepte muslimischer Einheit wie dar
al-Islam, die einzig in diesem Kapitel Erwdhnung finden, seien mehr theoreti-
scher als praktischer Natur gewesen. So bezog etwa die osmanische Dynastie
ihre Legitimitdt sowohl aus islamischen Quellen als auch aus dem mongolischen
oder byzantinischen Erbe, und Biindnisse muslimischer und christlicher Staats-
wesen gegen andere Muslime waren mehr Regel als Ausnahme. Die Gemein-
schaft der Muslime, die umma, habe zwar eine ,,community of discourse® (S. 25)
von Anhdngern der islamischen Religion dargestellt, diirfe in ihrer Reichweite
und Bedeutung jedoch nicht {iberschdtzt werden. Erst im 19. Jahrhundert habe
sich die Vorstellung einer islamischen Welt als Kategorie mit quasi-rassistischen
Zuschreibungen entwickelt, innerhalb derer Muslimen per se eine Zusammen-
gehorigkeit und Einheitlichkeit unterstellt wurde.

Das zweite Kapitel ,Reinforcing the Imperial World Order (1814-1878)
beschreibt die Bedingungen eines imperialistischen Zeitalters, innerhalb derer
sich Vorstellungen zivilisatorischer Entitdten wie der islamischen Welt entwi-
ckeln konnten. Wahrend zu Anfang des 19. Jahrhunderts Reformer im Osmani-
schen Reich und anderswo nach Zivilisation (medeniyet), Fortschritt und
Wohlstand als Universalie gestrebt hatten, sei es schliefilich die rassistische
Doppelmoral des Imperialismus gewesen, die Machtasymmetrien mit Konzepten
inhdrenter Ungleichheit verbunden habe. Insbesondere europdische Unterstiit-
zung fiir christliche Unabhéngigkeitsbestrebungen im Osmanischen Reich oder
rassistisch aufgeladene Polemiken gegen den Islam machten fiir muslimische
Reformer die Suche nach einer abstrakten islamischen Identitdt attraktiv. Im
Osmanischen Reich stellte die desastrose Kriegsniederlage gegen Russland 1877/
78 einen Wendepunkt dar. Nach diesem Krieg, in dem Grofdbritannien den
Osmanen den zuvor {iiblichen Beistand versagt hatte, entwickelte sich der
zuvor tendenziell pro-britische Panislamismus in eine anti-britische Richtung.

Das folgende Kapitel ,,Searching for Harmony between Queen and Caliph
(1878-1908)“ widmet sich dem Verhiltnis zwischen dem osmanischen Kalifen
und Grof3britannien mit seiner bedeutenden muslimischen Bevolkerung in Bri-
tisch-Indien. Aydin geht davon aus, dass Panislamismus als Kollektivierungs-
idee der Muslime nicht urspriinglich als Konzept eines Zivilisationskonflikts,
d. h. als gegen ,,den Westen“ gerichtet, zu verstehen ist. Britisch-indische oder
russische Muslime versuchten stattdessen, die Bindung an den osmanischen
Kalifen als Mittelpunkt der islamischen Welt mit der Loyalitdt gegeniiber ihren



1010 —— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

nicht-muslimischen weltlichen Herrschern zu verbinden. Gerade zwischen
Osmanen und Briten sei lange Zeit eine Art von Symbiose moglich gewesen,
innerhalb derer die Autoritit des osmanischen Kalifen zur Stabilisierung der
britischen Herrschaft iiber die Muslime in Indien beigetragen hatte. In diesem
Sinne nutzten sowohl der osmanische Kalif Abdiilhamid II. als auch zahlreiche
muslimische Intellektuelle die Vorstellung muslimischer Einheit als ,,bargaining
chip® (S. 67), um ihren eigenen Einfluss hervorzuheben oder Konzessionen fiir
die Muslime unter kolonialer Herrschaft auszuhandeln. In standiger Auseinan-
dersetzung mit Stereotypisierungen des Islams durch Orientalisten und andere
europdische Kommentatoren bemiihten sich muslimische Reformer zunehmend
um die Ausformulierung panislamischer Zusammengehorigkeit und die Neu-
konzipierung des Islams als Religion von universalem Anspruch. Bezeichnender-
weise waren viele der prominentesten muslimischen Denker in Europa oder den
USA ansdssig oder an dortigen Institutionen ausgebildet, und auch europdische
und amerikanische Konvertiten nahmen zumindest symbolisch eine bedeutende
Rolle ein.

Zusammen mit dem vorhergehenden ist das vierte Kapitel ,,The Battle of
Geopolitical Illusions (1908-1924)“ wohl das anregendste des Buches. Es behan-
delt zunachst die Jahre um die osmanische Jihad-Erkldrung 1914 an eine imagi-
ndre islamische Welt sowie die Gegenmafinahmen der Entente-Machte, die sich
haufig ebenfalls an ein abstraktes muslimisches Kollektiv richteten. Eine solche
politische und militarische Instrumentalisierbarkeit panislamischer Zusammen-
gehorigkeit war moglich geworden, nachdem sich islamische Intellektuelle in
der Auseinandersetzung mit den Realitdten imperialer Herrschaft soweit mit-
einander vernetzt und solidarisiert hatten, dass die islamische Welt in vielerlei
Weise tatsdchlich reale Form angenommen hatte. Die Machtiibernahme der
Jungtiirken 1908 fiihrte zu einer entscheidenden Verschiebung dieser Solidaritat
in Richtung einer anti-imperialistischen Ideologie, innerhalb derer das Osmani-
sche Reich zur Reprdsentantin einer kolonisierten islamischen Welt gemacht
wurde. Dass panislamische Solidaritdt die vorhandenen Loyalititen zu nicht-
muslimischen Staaten aufler Kraft setzen wiirde, erwies sich letztlich als ,,geo-
politische Illusion“, da die meisten Muslime eben nicht der bindaren Logik eines
Konflikts zwischen Islam und Westen folgten. Auch die osmanische Niederlage
war jedoch nicht das Ende des Panislamismus, der als Antwort auf einen gegen
Muslime gerichteten Rassismus letztlich nicht von der Existenz des Osmanischen
Reichs oder des osmanischen Kalifats abhangig war.

Das fiinfte Kapitel ,,Muslim Politics of the Interwar Period (1924-1945)“
widmet sich dem Fortleben der Idee der islamischen Welt nach dem Ende des
Osmanischen Reichs und der Abschaffung des osmanischen Kalifats. Obwohl
der Gedanke islamischer Einheit 1924 seinen Fixpunkt verloren hatte, bezogen



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus - Reviews = 1011

sich zahlreiche muslimische Intellektuelle — Muhammad Asad, Shakib Arslan,
Abu 1-A’la al-Mawdudi oder auch Amin al-Husayni — parallel zum Erstarken
nationalistischer Stromungen weiter auf die Vorstellung einer islamischen Welt
und fanden rezeptive Gesprachspartner in Europa und den USA. Als Konsequenz
wurde auch der Zweite Weltkrieg von einer dhnlichen panislamischen Propa-
ganda durch die Achsenmichte Deutschland, Italien und Japan begleitet wie der
Erste Weltkrieg. Auch dieses Mal stellten sich die Hoffnungen auf eine Mobili-
sierung der Muslime fiir eine der Kriegsparteien jedoch als weitgehend illuso-
risch heraus, auch wenn die Propaganda-Aktivititen der Achsenmadchte fiir die
Alliierten bedrohlich genug erschienen. Ein bemerkenswerter Unterschied zu
spdteren Versionen des panislamischen Gedankens, auf den Aydin hinweist,
liegt in dieser Periode noch darin, dass der Kreis panislamischer Denker von
einer erstaunlichen konfessionellen Breite geprdagt war, die nach dem Zweiten
Weltkrieg verloren gehen sollte.

Das sechste Kapitel ,Resurrecting Muslim Internationalism (1945-1988)
umfasst den langen Zeitraum vom Ende des Zweiten Weltkriegs bis zu Khomei-
nis beriichtigter Fatwa gegen Salman Rushdie. Wahrend nach dem Zweiten
Weltkrieg panislamische Rhetorik und Beziige auf die islamische Welt zundchst
weitgehend durch Alternativen verdrdngt wurden - Sozialismus oder Pan-Ara-
bismus erschienen fiir die Formulierung emanzipatorischer Forderungen attrak-
tiver —, sorgte die gegen die Sowjetunion gerichtete Partnerschaft zwischen den
USA und Saudi-Arabien fiir ein Wiederaufleben panislamischer Ideen. Ahnlich
wie sich ein Jahrhundert zuvor das Osmanische Reich als Fiihrungsmacht der
Muslime weltweit gegeniiber Grofbritannien als Partner anzupreisen versucht
hatte, stellte Saudi-Arabien eine islamisch definierte Solidaritit gegen die arabi-
schen Sozialisten in den Dienst Amerikas. Wiederum dhnlich zur folgenden
Entfremdung der Osmanen von den Briten, entwickelte sich auch der neu
belebte Panislamismus ab den 1970er Jahren zunehmend von einer pro-amerika-
nischen in eine anti-amerikanische Richtung. Als prdagende Ereignisse in dieser
Hinsicht identifiziert Aydin das Camp-David-Abkommen 1978 zwischen Agypten
und Israel sowie die Islamische Revolution 1979 im Iran. Wiederbelebte Vor-
stellungen eines Zivilisationskonflikts zwischen der islamischen Welt und dem
Westen kniipften nicht zuletzt auch an Ideen europdischer und amerikanischer
Kommentatoren wie die Schriften des britischen Historikers Arnold Toynbee an,
der unter dem Eindruck des Zweiten Weltkriegs nach alternativen Lebensent-
wiirfen auflerhalb des westlichen Materialismus suchte. Solche Kritik einer west-
lich charakterisierten Moderne half einer neuen Generation islamistischer
Intellektueller dabei, den Islam als Gegenmodell zu positionieren und erneut
eine Konfrontation zwischen dem Islam und dem Westen zu formulieren. Letzt-
lich fiihrte die Imagination einer gegen den Westen gerichteten panislamischen



1012 —— Rezensionen — Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Solidaritdt jedoch lediglich zu einem sinnentlehrten ,feedback loop of rising
expectations and humiliation, leading to deepening anti-Western ideas and
Islamophobia“ (S. 226).

Das ambitioniert ,,Recovering History and Revitalizing the Pursuit of Justice*
betitelte Schlusswort widmet sich der Rolle historischen Wissens in der Uber-
windung der sich bis heute fortsetzenden Konfrontationsspirale. Die Widerle-
gung des Konfliktnarrativs zwischen der islamischen Welt und dem Westen
sowie eine historische Kontextualisierung und ,,Dekolonisierung® von Konzep-
ten religioser oder zivilisatorischer Zusammengehorigkeit konnen, so Aydin,
einen wichtigen Beitrag dazu leisten, Rassismus zu iiberwinden und eine
gerechtere Weltordnung herbeizufiihren. Dies fiihrt den Autor zu dem Aufruf,
sich ungeachtet der jeweiligen Intention von irrefiihrenden zivilisatorischen
Kategorien oder bindren Schemata zu distanzieren und Weltgeschichte in ihrer
Komplexitdt neu zu denken: ,,Simplistic and ahistorical frameworks of European
empires versus non-European subaltern colonized masses must be scrapped and
replaced with the history of the world as it actually existed.” (S. 235) Diese
Mahnung erscheint angebracht in einer Zeit, in der eine sich etablierende
Globalgeschichtsschreibung sich nicht zuletzt dariiber Gedanken machen
muss, mit welchen Kategorien sie die Komplexitat der Welt verstiandlich dar-
stellen kann.® Weder sprachlicher Pragmatismus noch eine falsch verstandene
Positionierung gegen historisches Unrecht sollten hier iiber die Problematik
zivilisatorischer Konzepte wie der islamischen Welt hinwegtduschen.

So wichtig seine Botschaft insgesamt ist, nimmt Aydins Buch jedoch gerade
zur Zuspitzung derselben auch selbst Verkiirzungen in Kauf. Am augenfalligsten
ist sicherlich die Gleichsetzung einer Essentialisierung des Islams mit dessen
wracialisation®, d. h. der Beschreibung von Muslimen und der islamischen Welt
in rassistischen Termini: ,, The idea of the Muslim world is inseparable from the
claim that Muslims constitute a race.“ (S. 5) Dass der Sachverhalt sich gerade im
19.Jahrhundert keineswegs so einfach darstellte und dass sich imperialistische
Weltsichten nicht mit einem ,,ordering of humanity by race“ (S. 3) begniigten,
wird durch den Autor selbst an zahlreichen Stellen eingeraumt. Kommentatoren
wie der britische Premierminister Gladstone unterschieden Muslime in verschie-
dene ethnische Gruppen wie Araber, Tiirken, Inder oder Perser, denen sie jeweils
eigene Charakteristika zuwiesen (S. 60, 72, 129), und identifizierten damit Rasse
und Religion durchaus als differenzierte Ordnungskategorien. ,Racialisation*
war demnach kein so eindimensionaler Prozess, wie er von Aydin dargestellt
wird.

6 Hunt 2014; Haneda 2017.



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews = 1013

Die vereinfachende Darstellung von Rassismus hat zur Folge, dass Aydins
Umgang mit diesem Thema nicht an allen Stellen iiberzeugt. So ist es verwun-
derlich, warum er etwa in Formulierungen wie ,white European Christians*
(S. 53) Religion mit Hautfarbe in Verbindung setzt, obwohl er abschlielend
feststellt, Islamophobie sei ,,a form of racism, skin color aside® (S. 231). Wenn
sich Muslime nicht in die durchaus fluiden und umkampften Schemata von
Hautfarbe pressen lassen, erscheint auch die Verbindung des europiischen
Christentums mit einer solchen zumindest als iiberfliissig, wenn nicht gar als
verzerrend. In dhnlicher Weise stellt sich die Frage, ob die Entfremdung zwi-
schen Grof3britannien und dem Osmanischen Reich am Ende des 19. Jahrhun-
derts addquat auf ein Erstarken rassistischen Denkens zuriickgefiihrt werden
kann (S. 65), obwohl sich Grof3britannien 1902 in eine Allianz mit Japan begeben
sollte, die bis in die 1920er Jahre andauerte. Trotz dieser Inkonsistenzen muss
Aydin jedoch zugestanden werden, dass seine Diskussion der islamischen Welt
als quasi-rassistische Kategorie weitgehend reibungslos funktioniert, solange
damit lediglich auf den Prozess der Essentialisierung und Diskriminierung von
Muslimen abgezielt wird.

Das grofite Manko des Buchs und gleichzeitig eine verpasste Chance liegt
darin, dass Aydin, entgegen der Forderung nach einer Dekolonisierung der
Vorstellung von einer islamischen Welt, in Bezug auf deren westliches Gegen-
stlick bisweilen selbst in Essentialisierungen zuriickfdllt. Dem ebenso imagina-
ren ,putative ,West*“ (S. 1), dem sowohl in orientalistischen als auch in
panislamistischen Konzeptionen islamischer Einheit eine wesentliche Rolle
zukommt, wird durch Aydin in zahlreichen verallgemeinernden Formulierungen
wie ,,Western publics“ (S. 146), ,,Western Islamophobia“ (S. 178) oder ,,Western
intellectuals® (S. 220) letztlich doch eine reale Existenz zugestanden, insbeson-
dere in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg. Hier héatte stattdessen eine Diskus-
sion das Buch bereichert, wie denn Vorstellungen muslimischer und westlicher
Einheit genau aufeinander Bezug nahmen, einander bedingten oder auch mit-
einander konkurrierten.” Es bleibt der Eindruck, dass Aydin am Ende doch davor
zuriickschreckt, an die eine zivilisatorische Kategorie dieselben kritischen Maf3-
stdbe anzulegen wie an die andere.

Dass selbst ein hellsichtiges Buch wie The Idea of the Muslim World nicht
vollstdndig aus bindren Logiken wie Westen und Nicht-Westen oder weif3 und
nicht-weif3 auszubrechen vermag, ist erniichternd und offenbart die praktischen
Schwierigkeiten, die mit der Suche nach neuen Kategorien einhergehen. Den-
noch ist es Cemil Aydin gelungen, ein Buch zu schreiben, das auf eindriickliche

7 Eine lohnende Lektiire vom Blickwinkel der Vorstellung europdischer Einheit ist in dieser
Hinsicht bietet Pasture 2015.



1014 —— Rezensionen — Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

Weise zum Nachdenken anregt, und nicht zuletzt Anlass gibt, eigene Denk-
strukturen und ihre Konsequenzen kritisch zu hinterfragen. Es ist zu wiinschen,
dass seine Anregungen ihre Fortsetzung finden und auch im universitiren
Unterricht breit diskutiert werden.

Bibliographie

Al-Azmeh, Aziz (1993): Islams and Modernities, London: Verso.

Aydin, Cemil (2007): The Politics of Anti-Westernism in Asia. Visions of World Order in
Pan-Islamic and Pan-Asian Thought. New York: Columbia University Press.

Haneda, Masashi (2005): /suramu Sekai No Sozd. Tokyd: Tokyd Daigaku Shuppankai.

Haneda, Masashi (2007): ,Modern Europe and the Creation of the ‘Islamic World.”* Internatio-
nal Journal of Asian Studies 4.2: 201-220.

Haneda, Masashi (2017): ,,A New Global History and Regional Histories.“ In: The “Global” and
the “Local” in Early Modern and Modern East Asia. Edited by Benjamin A. Elman and Chao-
Hui Liu. Leiden: Brill, 52-65.

Hunt, Lynn (2014): Writing History in the Global Era. New York: Norton.

Jung, Dietrich (2011): Orientalists, Islamists and the Global Public Sphere. A Genealogy of the
Modern Essentialist Image of Islam. London: Equinox Publishing.

Mamdani, Mahmood (2005): Good Muslim, Bad Muslim. America, the Cold War and the Roots of
Terror. New York: Three Leaves Press.

Pasture, Patrick (2015): Imagining European Unity since 1000 AD. Basingstoke: Palgrave
Macmillan.



DE GRUYTER ASIA 2018; 72(3): 1015-1019

Alexander Bevilacqua: The Republic of Arabic Letters: Islam and the European
Enlightenment. Cambridge, MA: Harvard University Press, 2018, 360 pp., ISBN
978-06-749-7592-7

Reviewed by Bruce Fudge, Département de langues et de littératures méditerranéennes, slaves
et orientales, Université de Genéve, Boulevard des Philosophes 22, 1205 Genéve, Switzerland.
E-mail: Bruce.Fudge@unige.ch

https://doi.org/10.1515/asia-2018-0020

Alexander Bevilacqua’s monograph is a detailed study of a pivotal period in the
European study of Islam and a most welcome contribution to the history of
orientalism.

The term “republic of letters” refers to an informal but important intel-
lectual community of European writers and scholars in the seventeenth and
eighteenth centuries. They created, by way of correspondence and publica-
tion, an intellectual community that transcended the boundaries of nation-
states. Bevilacqua posits the existence of a smaller-scale scholarly “repub-
lic” formed by those who studied Islamic texts, especially in Arabic. These
scholars, English, Dutch, French, Italian and German, drew on each other’s
work and in doing so, established a basis for the European study of Islam.
Some of them are barely known, even to Islamicists; others, like George
Sale, first English translator of the Qur’an (1734), and Barthélemay
D’Herbelot, compiler of the Bibliotheque orientale (1697), are more promi-
nent, at least to specialists. It was nonetheless thanks to the work of these
relatively obscure men that eighteenth-century Europe significantly revised
and refined its view of Islam.

An initial chapter treats the practice of library building and manuscript
hunting in the Middle East, conveying some of the bibliophile’s excitement
and sense of adventure. The second chapter treats the translation of the
Qur’an. Bevilacqua describes in fascinating detail the gestation and difficult
birth of Ludovico Marracci’s (1612-1700) edition and Latin translation.
Marracci faced various obstacles, from internal Vatican politics to the technical
problem of printing an Arabic text, but he ultimately prevailed. The latter part of
the chapter treats George Sale and his English rendering. Sale was dependent on
Marracci for his remarkable translation, which would remain the standard
English version until the twentieth century.

Chapter Three, “A New View of Islam”, sketches the shift towards a
more accurate and frequently more sympathetic view of Islam and Muslims.
Belvilacqua treats here the French biblical scholar Richard Simon and the



1016 —— Rezensionen — Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

Dutch Adriaan Reland, but the hero of this chapter is Edward Pococke
(1604-1691), first Laudian Professor of Arabic at Oxford, of whose
Specimen historee arabum Bevilacqua writes, “Sometimes a single book
really does transform a field of study and inaugurate a new way of thinking
and writing.” In addition to translating a passage of Bar Hebraeus’ (d. 1286)
history, Pococke provided a commentary that referred to numerous great
Muslim scholars, not just those like Avicenna who were already known in
Europe, but Ibn Taymiyyah, al-Suyuti and al-Shahrastani and various poets
as well. (He was also one of the few to spend time in the Muslim world.) As
Bevilacqua notes, a good part of the changing attitudes of the time was due
simply to the fact that knowledge was expanding, that more texts were
being obtained, studied and translated.

Barthélemy D’Herbelot’s hugely important Bibliothéque orientale (1697)
is the topic of Chapter Four, while the fifth concentrates on the study of
Islamic history, featuring Simon Ockley, author of History of the Saracens
(1708-1718). It also discusses Eusébe Renaudot (1646-1720) and Johann
Jacob Reiske (1717-1774) who, in a field of little-known scholars, reached
new levels of obscurity in that most of their work was unpublished in their
lifetimes.

This revised view of Islam was surprisingly positive. Or, to be more
precise, it was a vast improvement on prevailing European knowledge and
opinion. Islam was no longer simply a heresy to be feared and reviled;
absurd myths like Muhammad claiming to receive divine messages from a
trained dove were refuted and condemned as having no basis in Islamic
sources. The Dutch scholar Reland noted that the European view of Islam as
full of “silly fictions” did not sit well with its obvious popularity in much of
the world.

That is not to say that all scholarship was irenic. Marracci saw his
Qur’an project as means of combatting Islam; it was meant to be polemical
and aid the struggle against the heathen. At the same time, it maintained
a tradition, begun in the Renaissance, of maintaining high scholarly stan-
dards and philological rigor even when describing the ostensible
enemy. The result was a careful translation accompanied by hostile
commentary.

The English translator George Sale was markedly more sympathetic. His was
a more evolutionary view of religion, seeing influences and emulation of tradi-
tions, rather than simple heresy. He could write that the Qur’an contains “many
things intermixed not unworthy even a Christian’s perusal” and respected,
among other things, the fact that Muslims



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews = 1017

admit not their women to pray with them in public [...] for the Moslems are of the opinion
that their presence inspires a different kind of devotion from that which is requisite in a
place dedicated to the worship of GOD.

Inter-confessional understanding had its limits. Barthélemy d’Herbelot
could write that Muhammad was an imposter, while his Bibliothéque orientale
was a sympathetic, often admiring reference work on Islamic civilization, based
almost entirely on sources in Arabic, Persian and Ottoman Turkish. In his very
learned and sympathetic Preliminary Discourse to his Qur'an translation, Sale is
clearly conditioned by his own sense of what constitutes a proper religion. He
could write of the Hajj, for instance, “[...] the greater part of these rites are of no
intrinsic worth [...] but [...] commanded merely to try the obedience of mankind,
without any further view.”

A number of themes emerge throughout The Republic of Arabic Letters, not
least the relation to classical scholarship. In recent generations, orientalist
philology has become somewhat detached from its classical relatives (although
this is changing). Greek and Latin loom large over the Arabic Republicans, as
classical tradition was the standard by which all was measured. The study of a
non-Christian religion, Islam, was justified early on by the parallel with the
ancient world, from the idea that there was benefit in studying pagan people
and their customs. Bevilacqua describes Pococke’s achievement as “endow][ing]
the history of the Arabs and Islam with the same dignity afforded to that of the
Greeks and Romans.”

These pioneering orientalists also recognized explicitly that the Muslims
were heirs to much of the Greek tradition and acknowledged their role in
preserving much of it. At the same time, some lamented that the Muslims had
not similarly adopted Greek historiography, the Arabic chronicles appearing
disjointed and highly unsatisfactory. But even this could be defended. As
Reiske put it: “[...] they were more expert at accomplishing great things worthy
of being remembered than at making written records of them, and preferred to
strike their contemporaries with the gleam of their weapons, than posterity with
the ornament of their words.”

In addition to the classical parallel, there was a sense that Muslims
belonged to the same monotheist family. Wayward relatives they may be, but
their beliefs were not so different. The Europeans were naturally most interested
in those aspects of Islam that seemed most familiar, that is mainly scripture and
theology, as opposed to, say, hadith and ritual. They wrestled with questions
that seemed pertinent to their age, questions which contemporary scholarship
has largely abandoned. Repeatedly we find the “Republic of Arabic Letters”
discussing the overly sensual nature of the Muslim paradise as described in the



1018 —— Rezensionen — Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

Qur’an. This seemed to them again contrary to what a “proper” religion should
say. Another standard problem was the Prophet Muhammad. He could not have
been the Messenger of God, so then how to explain him? Was he a charlatan, or
was he somehow sincere in his preaching and his actions? Was raison d’état
compatible with religious sincerity? Some, such as Sale and Voltaire, argued it
was.

There was also a certain anxiety, still present in certain circles today, that
Islam appeared to lack “mystery”, in that it did not demand for instance the leap
of the faith required by the idea of the Trinity, that it was too rational and
therefore was particularly dangerous in its potential appeal.’

Bevilacqua duly notes, as others have done, that whatever their differences,
these scholars hewed closely to their sources, accepting fairly uncritically the
standard Sunni Muslim view on various opinions, such as the validity of Shiism
or the reputation of the Umayyads. Arguments against Islam tended to be
theological; philology was not yet a weapon, and we must wait until the nine-
teenth century for the methods of biblical criticism to reach the study of Islam.

It is unfortunate that we know very little about the lives of these men and
what motivated them to take up with such commitment a marginal field of
study. We do, however, know a great deal about the subjects of Bevilacqua’s
last chapter, “Islam and the Enlightenment”. Here we see how the solitary
labours of a handful of (no doubt) eccentrics were taken up by Voltaire and
Edward Gibbon, who incorporated them into their own writings and brought
them to the attention of a much broader reading public.

But if Gibbon and Voltaire propagated the new and revised vision of Islam
one should still be wary, says Bevilacqua, of associating the orientalists with
an Enlightenment scepticism towards religion. Many of his scholars were
believers, both Catholic and Protestant and in some cases, their research had
explicitly religious motivations. It is not the case, he argues, that the more
informed and sympathetic view of Islam derived from Enlightenment free-
thinking. This seems accurate enough, but as Bevilacqua himself acknowl-
edges, the period was one of “a wider transformation in the understanding
and comparative study of religions, one in which both Catholic and Protestant
scholars participated.” It was not just Islam that was seen in a different light, it
was religion in general.

We know to be wary of generalization and stereotypes of other cultures. The
Republic of Arabic Letters demonstrates, indirectly, the dangers of generaliza-
tions and stereotypes about those who study other cultures. As Bevilacqua puts
it, “The Republic of Arabic Letters stands as a reminder of a moment of

1 See, e.g., Gilliot 2007.



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus - Reviews =— 1019

intercultural possibility that our historical macronarratives have often over-
looked.” 1 doubt that his subjects would have described their efforts as an
“intercultural possibility”, but it also seems to be true that subsequent scholar-
ship on Islam, with the advent of colonialism and critical philology, took a more
assertive, haughtier approach to its subject. On the other hand, one of the key
lessons of Bevilacqua’s excellent book is the importance of looking at not just
the big picture but the fine print, as it were, of the individuals who took up this
rather unusual field of study.

References

Gilliot, Claude (2007): “Réflexions sur les raisons qui peuvent conduire a se convertir a l'islam”.
Lumiére et vie 276: 99-106.



	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

