
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 72 (2018)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2018; 72(2): 675-683

Heubel, Fabian (2016): Einführung in die chinesische Gegenwartsphilosophie.

Hamburg: Junius-Vertag, 256 S., ISBN 978-3-88506-745-0.

Besprochen von Kai Marchai, Department of Philosophy, National Chengchi University, Zhinan

Rd., Sec. 2, No. 64, Wenshan District 116, Taipei, Taiwan (R.O.C.). E-mail: marchal@nccu.edu.tw

https://doi.org/10.1515/asia-2018-0009

Fabian Heubels Einführung in die chinesische Gegenwartsphilosophie ist ein
faszinierendes Buch, das kaum eine Leserin oder einen Leser gleichgültig lassen

dürfte. Obwohl dieser Band als „Einführung" ausgewiesen ist (in der bekannten
Reihe im Junius Verlag), verzichtet sein Autor weitgehend auf das in dieser

Textgattung übliche Referieren vorhandener Forschungsergebnisse und disziplinarer
Konsensmeinungen. Stattdessen schreibt Heubel bei aller Ausdifferenzierung mit
einer existentiellen Dringlichkeit über seinen Gegenstand, die wohl eine alte

hermeneutische Einsicht zuspitzt: in der Begegnung mit dem Anderen stehen

wir selbst auf dem Spiel, weil jenes uns etwas über uns selbst mitteilen kann,
das wir in unserem eigenen Horizont nie erfahren würden. Es handelt sich bei

diesem Buch mithin um ein Experiment (worauf Heubel uns auch wiederholt

hinweist), das sich zudem sehr bewusst an den disziplinaren Rändern von Sinologie

und Philosophie positioniert - eigentlich zwischen beiden Disziplinen - und
nicht weniger erreichen möchte als eine radikale Umorientierung, eine

Neuausrichtung des philosophischen Diskurses mit Hinblick auf „das Denken in China".

Zweifellos ist dies ein unkonventioneller Ansatz, der jedoch gerade heute, in der

krisenhaften Konstellation des Jahres 2018, ernstgenommen zu werden verdient.
Wer immer sich in Fächern wie Sinologie, Asienwissenschaft, Philosophie,
Religionswissenschaft, Soziologie oder Politikwissenschaft mit der Gegenwart und
Zukunft Chinas auseinandersetzen möchte, sollte Heubels Einführung gründlich
studieren.

Dass dies ein höchst ambitionierter Band ist, der seine Leserinnen und Leser

(insbesondere solche ohne besondere China-Kenntnisse) herausfordert, dürfte
damit bereits klar geworden sein. Heubel verfolgt eine Doppelstrategie: einerseits

möchte er eine ganze Reihe von Theoretikern vorstellen, die exemplarisch für das

zeitgenössische Denken im chinesischen Sprachraum sind; andererseits geht es

ihm darum, ein Cluster von philosophischen Problemen und Fragestellungen aus
einer explizit transkulturellen Perspektive (zwischen Europa und China) neu zu
verhandeln: Paradoxie, Subjektivität, Transzendenz, Demokratie, Phänomenologie
der Leiblichkeit, künstlerische Erfahrung, usw. Eine solche Doppelstrategie ist nun
zweifellos Ausdruck der Überzeugung, dass die Theoriebeiträge moderner chinesischer

Denker wie Käng Youwéi Sün Zhöngshän tif;')4 lii (Sun Yat-sen) oder



676 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Môu Zöngsän aber auch zeitgenössischer Denker in China und Taiwan wie

Wang Hui SEW, Gän Yang Liû Xiâofêng i'JcMS, Yang Rûbîn -HHfTÄ' oder Lài
Xïsân StiJjH, nur dann angemessen zu würdigen seien, wenn wir die vermeintliche

Sicherheit der sinologisch-historischen Beobachterposition verlassen und uns
selbst in den Mahlstrom interkultureller Diskurse stürzen. Die komparative
Perspektive, aber auch ein primär ,,historisch-analytisch[es]" Verfahren reichen
Heubel zufolge keineswegs aus, wenn es darum gehen soll, die „gemeinsame
Arbeit an einer geteilten Problemgeschichte" vorzubereiten (S. 25).

Dies ist sicherlich eine gewagt-provokante These, die nicht bei jeder Leserin

und jedem Leser auf Verständnis stoßen wird. Heubels Buch hebt sich gerade
deshalb deutlich von reinen Überblicksdarstellungen ab (vgl. etwa Mark Leonhard,

What Does China Think?, 2008), weil er seine Aufmerksamkeit auf „normative"

Elemente in diesen, außerhalb der chinesischen Welt weitgehend
unbekannten Diskursformationen richtet; damit ist erst einmal gemeint, dass

prinzipiell überhaupt nichts dagegen spricht, die chinesische Vergangenheit,
ebenso wie unsere euro-amerikanische, als ein Reservoir ethischer und politischer

Normen zu betrachten, die in einer zukünftigen, globalen Gesellschaft

wirksam werden könnten. Wie auch Leigh Jenco in ihrem jüngsten Buch Changing

Referents. Learning Across Space and Time in China and the West (2015)

möchte Heubel einen Prozess des transkulturellen Austausches initiieren, in
dem „wir" (in Europa oder Nordamerika) etwas von China lernen können -
nur dass sich dieser Lernprozess nicht in einer Übernahme fertiger Theoriemodelle

aus China erschöpfen, sondern vielmehr eine grundstürzende Transformation

von Praktiken, Lebensformen, ja Parametern der Identitätsbildung im

Westen zum Ergebnis haben soll. Mit der metaphorischen Rede vom „Eintritt"
(S. 89, 159, vgl. auch 121) ist offensichtlich ein radikaler Perspektivenwechsel

gemeint, ein Ortswechsel des Denkens; und eben diesen wird die naive Frage,

wer denn nun das bessere Argument habe, immer verfehlen müssen, da „wir",
aufgrund unserer jeweiligen Verankerung in der euro-amerikanischen For-

schungs- und Wissenskultur, für bestimmte Argumente aus China gar nicht
offen sein können (oder womöglich einfach „taub" sind, wie Heubel einmal

schreibt: S. 125). Das Ergebnis dieser methodischen Haltung ist ein konstantes

Oszillieren zwischen der Sichtbarmachung des Anderen und der Dekonstruktion
des Eigenen, ein dicht gewebter Teppich von Beobachtungen, Thesen und

experimentellen Zuspitzungen, mit denen Heubel in sehr unterschiedlichen

Diskussionszusammenhängen intervenieren möchte: in der Sinologie, wie sie

sich zwischen Fächern wie Philologie, Geschichtswissenschaft, Soziologie und
Ökonomie aufspannt, aber auch in der Philosophie (auf Feldern wie Ethik,
Ästhetik und politischer Theorie).



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 677

Im Zentrum von Heubels Buch steht ein Gedanke, der in aller unvermeidlichen

Verknappung so zusammengefasst werden könnte: das traditionelle,
chinesische Weltbild (wie es z.B. in konfuzianischen oder daoistischen Texten

artikuliert worden ist) sei mit dem Eindringen westlicher Diskursformen im
China des späten 19. Jahrhunderts zwar vielfach erschüttert worden, doch nie
gänzlich zusammengebrochen. Vielmehr sei der chinesische Modernisierungs-

prozess stets im Wechselspiel dreier normativer Traditionen von statten gegangen,

die sich nur vor dem Hintergrund dieses Weltbildes zu konstituieren
vermochten: der Konservatismus (insbesondere in Form des Konfuzianismus),
der Liberalismus (wirtschaftlich und politisch) und der Sozialismus (d.h. der

Maoismus). Chinas moderne Geschichte lässt sich Heubel zufolge nur aus diesen

drei Traditionen verstehen, die ineinander verflochten, ja verknotet und zugleich
gegenläufig sind - ein Wechselspiel, das von Heubel als „normative Paradoxie"
(S. 85) bezeichnet wird. Eine zusätzliche These Heubels besagt, dass sowohl der

Geschichtsverlauf, wie auch die Ideen chinesischer Theoretiker und Philosophen
im 20. und 21. Jahrhundert aus der Sicht von Paradoxie und paradoxem Denken

zu rekonstruieren seien. Den drei normativen Traditionen sollen drei Revolutionen,

bzw. „revolutionäre Momente" (S. 13) entsprechen, die das moderne China

entscheidend geprägt hätten: 1898 (der gescheiterte Reformversuch
konfuzianisch-konservativer Kräfte um Käng Youwéi), 1911 (die bürgerlich-liberale
Revolution unter Leitung Sün Zhöngshäns) und 1949 (die sozialistische Revolution

unter der Führung Mâo Zédôngs 4s#S). Diese drei „Momente" bleiben für
Heubel in einer Kontinuitätslinie auf die Gegenwart bezogen: ihre Bedeutung
ist noch „gegenwärtig" (S. 14), und es sei auch heute möglich, diese Ereignisse
so aufeinander zu beziehen, dass ein „normatives Ideal" sichtbar werde, „das
dem Kommunizieren der drei Traditionen entspringt, ja vielleicht sogar dieses

Kommunizieren selber ist." (S. 89)

Mit der Idee des Kommunizierens möchte Heubel zweifellos den zutiefst
hybriden, bricolageartigen Charakter des chinesischen Denkens in der Moderne

einfangen. So wird z.B. bei dem modernen Philosophen Mou Zöngsän (1909-
1995) das konfuzianische Denken eines Wang Yängmrng BüHJJ (1472-1529) aus
dem Blickwinkel von Immanuel Kants praktischer Philosophie rekonstruiert;
und der zeitgenössische Literaturwissenschaftler und Theoretiker Wang Hur
(geb. 1959) artikuliert seine Kritik am Neoliberalismus mithilfe daoistischer

Gedankengänge über die „Gleichstellung der Dinge" (qî wù Während
solche Neudeutungen uralter Texte und Motive in der sinologischen Forschung
oft als forciert, anachronistisch oder gar aggressiv apologetisch kritisiert werden,
möchte Heubel in der chinesischen Adaption des Fremden (d.h. der westlichen
Theorien und Begriffe) zur Neugestaltung des Eigenen eine innovative Leistung,



678 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

bzw. eine höchst wertvolle Erfahrung erkennen, die chinesische Theoretiker

befähige, den zwiespältigen Charakter der Moderne trennschärfer zu erfassen

als viele Theoretiker und Theoretikerinnen im Westen (in der Tat, Heubel behandelt

in seinem Buch ausschließlich männliche Theoretiker). Wer auch

immer bereit ist, sich in diese Dreierkonstellation (Konservatismus, Liberalismus,

Sozialismus) hineinzubegeben, werde sich der Vorteile einer solchen

„transkulturelle[n] und trans-positionale[n] Kommunikation von Altem und
Neuem, von Östlichem und Westlichem" (S. 45) gewahr. Insbesondere in den

Kapiteln „Immanente Transzendenz", „Das transformative Subjekt" und „Gleichheit

anders denken" (Kapitel IV-VI) sucht Heubel den westlichen Leserinnen
und Lesern die Stärken der klassischen, chinesischen Philosophie vor Augen zu
führen: menschliche Subjektivität werde im Daoismus im Modus der „Offenheit
für das Zufällige, für unvorhersehbare Wandlungen" (S. 127) gedacht. Durch
die Kultivierung des Selbst, also eine fortschreitende Umgestaltung der Subjektivität

durch Meditation und verwandte Praktiken, könne ein Zustand des „Hin-
und-Her zwischen der Leere und den Dingen" (S. 121) erreicht werden. Auf diese

Weise soll es u.a. möglich werden, revolutionäre Brüche und Verwerfungen
nicht über- oder gar auszublenden, sondern vielmehr „in eine[r] Logik der

(Selbst-)Transformation" aufzuheben (S. 109).

Ob sich Leserinnen und Leser ohne sinologisches Vorwissen in Heubels

Thesen wiedererkennen, dürfte ein wichtiger Maßstab für den Erfolg einer solchen

Einführung sein. Interessant und flüssig geschrieben ist sie fast immer, oft sogar
augenöffnend; theoriebegeisterte Menschen werden hier ihre Freude haben (dass

der Autor sein Material mitunter etwas gedrängt vorstellt, muss nicht unbedingt
als störend empfunden werden). Die sinologische Fachwelt mag da kritischer
denken - allein schon deshalb, weil ein so dezidiert philosophischer Ansatz in
der deutschsprachigen China-Forschung selten geworden ist. Im Rahmen der

vorliegenden Rezension ein umfassendes Urteil zu formulieren, ist auch deshalb

schwierig, weil Heubels einzelne Kapitel in so unterschiedliche Richtungen
ausstrahlen und sich eben nicht mit der Zusammenfassung vorhandener Forschungsmeinungen

begnügen, vielmehr einen ganzen neuen konzeptuellen Rahmen

entwerfen, mit dessen Hilfe die Philosophie sich in Zukunft den Gegenstand

„China" erschließen soll. Im Folgenden möchte ich deshalb kurz zwei Aspekte

genauer diskutieren: (1) die hermeneutischen Implikationen von Heubels These

einer „geteilten Problemgeschichte" zwischen Ost und West; und (2) die Idee der

„drei Traditionen" und das „neue Paradigma der Subjektivität".
(1)

Die eigentliche Pointe von Heubels Einßhrung dürfte darin zu suchen sein,
dass er im Namen einer „geteilten Problemgeschichte" den Verstehenshorizont

gegenwärtiger, chinesischer Leser favorisiert, genau deshalb aber auch den



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 679

diskursiven Horizont einer stärker historisch und philologisch arbeitenden Sinologie

marginalisieren muss. So wird dem „Klassizismus" eines Kë Xiäogäng M/JN

[S)J oder Liû Xiäofeng viel Raum gewährt, obwohl diese, geschult an Nietzsche,

Heidegger und Strauss, konfuzianische Texte durch bewusste Umgehung des

hermeneutischen Zirkels für die gegenwärtige Kritik am Universalismus moderner

Theorien in den Dienst zu stellen suchen. Früher oder später stellt sich hier
die Frage nach der Plausibilität ihrer Neulektüren. Heubels Einführung versteht
sich nun zwar als postkomparativ, indem er sie auf das Ziel der Wahrheitsfindung

ausrichtet (und nicht das der bloßen Vergleichung), doch entkommt
auch sie natürlich nicht dem Vergleich: die ersten chinesischen Übersetzer

westlicher Theorien mussten diese erst einmal in Bezug setzen auf Elemente
der eigenen Kultur, später wurden westliche Sinnzusammenhänge auch immer
wieder gezielt mithilfe eigener Begrifflichkeiten artikuliert (etwa bei dem bereits
erwähnten Môu Zöngsän); und indem Heubel diese chinesischen Diskussionen

nun rückübersetzt in eine westliche Sprache, vollzieht er erneut eine

Vermittlungsleistung, für die der Vergleich konstitutiv ist. Die philosophische Frage

(z.B. nach der Subjektivität) kann gewiss auch im interkulturellen Bereich als

vorrangig angesehen werden, doch muss sich eine Antwort immer auch daran

messen, wie plausibel die In-Bezug-Setzung der diversen kulturellen Phänomene,

Positionen und Werte überhaupt ist. Indem das Vokabular der klassischen

chinesischen Philosophie (däo ü, lï M, qï M, tiänfx., usw.) etwa unter
direkter Bezugnahme auf Adorno oder Foucault, d.h. nicht mehr aus internen,
ideengeschichtlichen Zusammenhängen heraus gedeutet wird, gerät es in den

Sog zeitgenössischer epistemologischer Zwänge - und irgendwann ist nicht
mehr leicht zu unterscheiden, wo wir uns tatsächlich dem ursprünglichen
Horizont von Texten wie dem Buch Zhuângzî angenähert haben und wo
wir uns nur in den eigenen, höchst modernen Diskursformen spiegeln.

Offenbar funktioniert in Heubels Einßhrung die Idee der „geteilten
Problemgeschichte" als eine Art regulatives Ideal für die Deutung chinesischer Texte;

jedoch bleiben ihre Umrisse eher unscharf. Das Problem der Subjektivität mag
heute ein Problem sein, an dem einige deutsch-und chinesischsprachige
Forscher gemeinsam arbeiten, doch belegt dies allein noch keineswegs die These

einer geteilten Problemgesc/iichte. Wir starren vielmehr doch sehr schnell wieder
in einen ,,gähnende[n] Abgrund", da eine „Kontinuität des Herkommens und der
Tradition" zwischen Europa und China nicht einfach vorausgesetzt werden
kann.1 Und so führt uns etwa der von Wäng Hu! inszenierte Kontrast zwischen
einer „neoliberalen" und einer daoistischen Gleichheit, d.h. ein „allgemeiner
Gleichheitsbegriff, der von der Ding-Perspektive ausgeht" (S. 143), an eine reale

1 vgl. Gadamer 1990: 302.



680 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Grenze des Verstehens: es ist nicht leicht zu sehen, wie ein solches Gleichheitskonzept

in einer modernen, liberaldemokratischen Gesellschaft überhaupt mit
Inhalt ausgefüllt werden könnte (dafür sind liberaldemokratische und daoisti-
sche Praktiken - zumindest so, wie wir sie aus der Geschichte kennen - einfach

zu divergent; und Wang Hüls Texte helfen uns hier nur bedingt weiter, weil
dieser Denker die Realität einer offenen Gesellschaft nicht ernsthaft
durchdenkt). Und wie gerechtfertigt ist der Anspruch von Kë und Liü, ßr die
konfuzianische Tradition, oder gar ßr China, zu sprechen? Wer spricht hier eigentlich
für wen oder was? Sind die Verstehenshorizonte von Gän Yang und Môu Zöng-

sän wirklich so ähnlich, wie Heubel vorgibt? Der in China heute weit verbreitete

„Klassizismus" wird ja auch in China durchaus kritisch gesehen (z.B. von stärker

historisch arbeitenden Forschern wie Gë Zhäoguäng oder Yang Lihua

iLi|). Heubel ist solche Kritik natürlich nicht unbekannt; wahrscheinlich würde

er darauf mit Verweis auf ein noch nicht ausgeschöpftes Sinnpotential klassischer,

chinesischer Texte antworten, das erst in einer globalen Zukunft erschlossen

werden könne. In diesem Sinne sucht er wiederholt ein utopisches Potential
chinesischen Denkens herauszuarbeiten (insbesondere in den Kapiteln V und
VI). Gewiss: Heubel darf all dies mit Fug und Recht tun, gerade im Jahr 2018,

wenn unsere globale Zukunft zum ersten Mal wieder radikal offen zu sein

scheint (zum ersten Mal hat das moderne China die Mittel, seine Wertorientierungen

und Praktiken in großem Stil in der Welt einzubringen und sich von der

westlich-neuzeitlichen Tradition abzusetzen). Nur wird unsere globale Zukunft -
auch und insbesondere in China - eben durchaus von Innovationen, Experimenten

und Einsichten geprägt, die mit dem kulturellen Horizont des vormodernen
Chinas wenig zu tun haben und m.E. auch nicht aus ihm heraus verstanden
werden können. Angesichts solcher grundsätzlicher Einwände wäre es hilfreich

gewesen, wenn Heubel der hermeneutischen Selbstreflexion mehr Raum gegeben

hätte.

(2)

Ein Grund, warum westliche Leserinnen und Leser so wenig Interesse an
chinesischer Philosophie an den Tag legen, dürften die sozialen, politischen und
kulturellen Unterschiede zwischen Euro-Amerika und China sein. China wird
heute auch deshalb als bedrohlich wahrgenommen, weil sich die Kommunistische

Partei Chinas und der ihr untergeordnete Propaganda-Apparat immer
schärfer von sogenannten „westlichen Werten" (Menschenrechte, Meinungsfreiheit,

liberaler Verfassungsstaat) absetzen. Heubel sieht keineswegs über solche

Schattenseiten der chinesischen Gegenwart hinweg, sondern weist seine Leser

immer wieder auf sie hin - und möchte doch zugleich die Gewissheiten seiner

Leser erschüttern. Falls Chinas kommunistisches Regime in naher Zukunft
zusammenbrechen sollte (S. 93), plädiert Heubel, anders als so mancher liberale



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 681

Denker, nicht für einen radikalen Bruch mit der Vergangenheit: Praktiken und

Wertorientierungen, die im 20. Jahrhundert in Form der drei Traditionen
(Konservatismus, Liberalismus, Sozialismus) entwickelt worden seien, sollen auch in
einem zukünftigen China normativ relevant bleiben.

An dieser Stelle dürfte Heubels Einßhrung die meisten Einsprüche provozieren:

wie soll es denn überhaupt möglich sein, die drei Traditionen in irgendeiner
Weise zusammenzudenken, wo sich die sozialen Bewegungen im 20. Jahrhundert
erbittert bekämpft haben und die dahinter stehenden, theoretischen Positionen
zutiefst widersprüchlich sind?! Anders als z.B. Axel Honneth in seinem Buch Das

Recht der Freiheit (2011) legt Heubel wenig Interesse für soziale und politische
Wirklichkeiten an den Tag. Er sucht sein Heil vielmehr in dem Begriff der Para-

doxie, den er, wie spätestens in Kapitel V deutlich wird, daoistisch fassen möchte:

Paradoxie nicht als Widerspruch zwischen Verwirklichungsabsicht (von bestimmten

normativen Idealen) und einer Verwirklichung, die genau diesen Idealen

zuwiderläuft, vielmehr im Sinne eines (individuellen) Aushaltenkönnens von
widersprüchlichen Positionen, die nicht mehr als wechselseitig ausschließend

angesehen werden, sondern aufeinander bezogen werden in multiplen Szenarien

möglicher Zukünfte. Obgleich die Paradoxie in Heubels Einßhrung zuerst in einen

politisch-geschichtsphilosophischen Kontext gestellt wird, buchstabiert Heubel sie

im Weiteren primär unter Bezugnahme auf ethische und ästhetische Praktiken

aus. Das Beispiel der Kalligraphie ist besonders erhellend, dient sie Heubel doch

zur inhaltlichen Ausfüllung seines „Paradigmas transformativer Subjektivität":
der Übende soll sich im Prozess des Schreibens mit dem Pinsel von der
zwecksetzenden Vernunft ablösen; er oder sie kultiviert eine „lebendige Spontaneität"
und öffnet sich, jenseits der Logik des Sich-Steigern-Wollens, für eine unendlich
komplexe Welt. So werde nicht weniger verwirklicht als ein „Tun-ohne-zu-tun"
(Heubels Übersetzung für den Ausdruck wu wéi JiJä); S. 124,147). Heubel möchte

im „Tun-ohne-zu-tun" ein utopisches Potential erkennen, nämlich die „Kultivierung

einer Lebenshaltung, die durch die Positionen hindurch zu wandeln und zu
wandern (yôu M) vermag, ohne jedoch vor lauter Wandelbarkeit positionsunfähig
zu werden" (S. 157).

Dies ist zweifellos eine höchst interessante Perspektive. Ähnliche Gedanken
haben neuerdings auch Slingerland (2014) und Puett/Gross-Loh (2017) formuliert,

wenngleich mit deutlich weniger raffiniertem theoretischen Rüstzeug.
Heubel ist überhaupt in vieler Hinsicht konsequenter als Slingerland und
Puett. Doch stellt sich auch bei ihm früher oder später die Frage, ob dieses

alternative „Paradigma der Subjektivität" in einer modernen Gesellschaft
überhaupt noch weitreichende Wirksamkeit und damit auch normative Relevanz

erlangen kann, bzw. ob es unter diesen Umständen tatsächlich ein utopisches
Potential besitzt. Die von Puett (frei nach Hans Vaihinger) geprägte Formel von



682 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

der konfuzianischen Ritualwelt als einer „Als-ob"-Welt hat immerhin den Vorteil,

dass hier offenbar bewusst epistemische Tugenden wie Skepsis oder
Wahrhaftigkeit eingeklammert werden sollen. Aber wie überzeugend ist das? Und
lässt sich ein gelungener Charakter in kapitalistischen Gesellschaften überhaupt
mithilfe „daoistischer Werte" aufbauen? Wie würde sich das „Tun-ohne-zu-tun"
mit dem modernen Wert der Authentizität vertragen, dem ja schließlich auch

von Individuen in Taiwan oder China große Bedeutung zugeschrieben wird?
Heubel zeigt nicht wirklich, wie solche Rückfragen beantwortet werden könnten;
er scheint vielmehr einer wahrscheinlich von Foucault abgelesenen,
genealogisch-kritischen Grundhaltung verpflichtet, die auf die Analyse von Diskursen

und Denkhorizonten abzielt, weniger auf die Wirklichkeit gegenwärtigen
Handelns. Interessant wäre sicher auch der Vergleich mit dem von Leigh Jenco

rekonstruierten Ideal des „Chinese culturalism": wie im vormodernen China

Vergangenheitsnarrative immer verhandelbar blieben und damit auch offen für
die Beiträge von NichtChinesen, wie klassische Texte in einer Welt des Lernens

stets mit gemeinschaftlichen Praktiken der „Bildung" (wén X) verschränkt wurden

(wenn dies denn tatsächlich so gewesen ist). Sowohl bei Jenco,2 wie auch

bei Heubel soll der transkulturelle Lernprozess die Bedingungen der
Wissensproduktion in Europa und Nordamerika verändern. Doch wäre es wohl auch

schon deshalb wichtig, hier stärker auf die empirische Wirklichkeit moderner

Individuen abzuheben, um den Einwand der Selbstexotisierung zurückzuweisen:

dass hier also womöglich eine „Kolonialisierung des Imaginären"
stattfindet, bei der China zur Projektionsfläche kulturalistischer oder ideologischer
Phantasien wird - nur dass es sich hier ironischerweise um die Phantasien

chinesischer, nicht westlicher, Intellektueller handeln könnte (vgl. Slavoj Zizeks

Kritik am romantischen Tibet-Bild westlicher Intellektueller3).
Ein Buch über das gegenwärtige, chinesische Denken zu schreiben, das sich

radikal für die Möglichkeit öffnet, die Wissensansprüche des Anderen könnten

wahr sein, wird immer ein schwieriger Balanceakt sein. Es ist Heubel hoch

anzurechnen, dass er einen solchen hier einmal vorgeführt hat. Sinologische
Standardwerke zur modernen Geschichte Chinas mögen an zahlreichen Stellen

historisch trennschärfer sein, doch dürfte vielen Leserinnen und Lesern erst bei

Heubels Einführung deutlich werden, warum wir in einer Welt, in der China eine

zentrale Stellung einnehmen wird, mit chinesischsprachiger Theorie neue Fragen

stellen müssen.

2 Jenco 2015: 227.

3 siehe 2izek 2001: llOff.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 683

Bibliographie

Gadamer, Hans-Georg (1990): Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen
Hermeneutik. Tübingen: J.C.B. Mohr.

Honneth, Axel (2011): Das Recht der Freiheit. Berlin: Suhrkamp Verlag.

Jenco, Leigh (2015): Changing Referents. Learning Across Space and Time in China and the

West. Oxford: Oxford University Press.

Leonhard, Mark (2008): What Does China Think?. London: Fourth Estate.

Puett, Michael / Gross-Loh, Christine (2017): Das Wichtigste von allem: Die Geheimnisse

der großen chinesischen Denker und wie sie unser Leben bereichern - Die legendären
Vorlesungen. Übers, von Isabel Gräfin Bülow, Frankfurt a.M.: Fischer Verlag.

Slingerland, Edward (2014): Wie wir mehr erreichen, wenn wir weniger wollen: Das Wu-Wei-

Prinzip. Übers, von Bernhard Kleinschmidt, Berlin: Berlin Verlag.
Zizek, Slavoj (2001): Die gnadenlose Liebe. Übers, von Nikolaus G. Schneider, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.





DE GRUYTER ASIA 2018; 72(2): 685-691

Otter, Felix: Grundkurs Sanskrit: Eine Einführung in die Sprache der altindischen
Erzählliteratur. Bremen: Hempen Verlag, 2017, 324 S., ISBN 978-3-944312-44-6

Reviewed by Sadananda Das, Institute of Indology and Central Asian Studies, Leipzig

University, Schillerstraße 6, 04109 Leipzig, Germany. E-mail: sdas@uni-leipzig.de

https://doi.org/10.1515/asia-2018-0006

It gave me pleasure to read the textbook Grundkurs Sanskrit (Basic course in
Sanskrit), an introduction to the basic grammar of the language of ancient
Indian narrative literature. Several books have been written in the last decade

for learning Sanskrit, and this book by Felix Otter increases the stock of options
for learning it through German.

I shall begin with some initial observations on structure and conventions.

Firstly, the book's paper quality, printing and Devanâgarî font are of appropriately

high quality. The main content of the book, in turn, is divided into twenty
lessons in which the author has dealt with most major grammar points. Before

the lessons are a table of contents, a list of abbreviations, a subhâsita verse and

an introduction. A "pre-course" functions as a preparatory lesson, and there is a

small "excursus" on metrics between lessons 7 and 8. After lesson 20 is found a

collection of appendices, reference tables, bibliographic suggestions, a Sanskrit

glossary and a grammatical index.
In the "Vorkurs" (pre-course) preceding the lessons, the author

introduces the Devanâgarî script. Throughout the book, this script is used side

by side with Roman transliteration. I agree that this a good idea; readers

need knowledge of both scripts, including proper use of diacritical marks.
Also already in this pre-course, the topic of sandhi is introduced, to be

continued further in several following lessons. Here I must disagree with
the author's choice to leave out optional sandhi. For example, while discussing

the sandhi of vane + iva, the author has explained the result as vanai
iva > vanayiva > vana iva. I believe it would have been more proper to give this
as ^ T3>ïFPT f^"> <=mP)c( and optionally Similarly, rather than
vane+ eva> vanai eva>vanaiyeva>vana eva, I would prefer rrq>qvpr
n/T > 4 >14 ^ and optionally trq". Instead, the optional sandhis are simply
not mentioned. In my own teaching, I find it necessary to discuss such

optional sandhi rules, giving multiple forms of sandhi wherever possible so

that learners can be aware of the possibilities. In addition, it might have been

better to give more examples from each category of vowel, consonant and

visarga sandhis.



686 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Each of the twenty lessons begins with a list of vocabulary items, followed
then by grammar points, which are further divided into smaller subsections.

After this is included some material for practice although the nature of this latter

aspect changes about halfway through the book: at the end of each of the

lessons 1 through 8, the author presents exercises, which I agree make for

good practice for the readers; the subsequent lessons 9 through 20, on the

other hand, do not contain any exercises but rather a reading passage taken

from the fables of the Hitopadesa or Pancatantra.
As for introducing a list of vocabulary items for each lesson, written in

Devanägari, I agree that this is good practice. The author has a particular
method of giving the word's gender and part of speech, including sometimes

simply declining nouns in the nominative singular (e. g., "meghah", "sarpah",
"bhäryä", "ambaram" etc., lesson 6, page 87), sometimes using notation like
"ambu -n", "kavi -m", "tanu -f" etc., (also on the same page), adjectives without
using any notation like "bahu", "laghu" and "sädhu" etc., (also on the same

page). The author explains in the first lesson how to understand these words.

However, the neuter a-stem nouns ending in -m have all been written as ending
in an anusvära. Normal sandhi would dictate that these should have been

written with -m: see for example kautühalam, dravyam, bhojanam and mukham

in lesson 5, page 77. Why the author has chosen not to follow sandhi in these

words, I do not understand.
Another issue in these vocabulary lists is how roots with one or more

prefixes are presented in the two scripts: While the author has clearly separated
these prefixes from the root in Roman script with a root symbol and lack of
sandhi (e. g., praVnam), he neither separates additional prefixes, as would have

been better, with a hyphen and no sandhi, (e. g., better sam-âVhr- and vi-dVpad-
than samdVhr and vyäVpad), nor does he show any separation whatsoever in
Devanägari script, as would have been more clear for showing the structure
(e. g., better TPf-snVf, fq-arrvTï, and than ÏÏ°HT, *CRT|",

and 3i<hûôi) (see pages 69, 130, 131, 201 and 223).

A noteworthy feature found at the end of many lessons (e. g., 1-3, 6-7, 9-11,

13-16 and 20) which I very much like are the diagrams or images with an

accompanying sentence in Sanskrit, some of which are connected with the

lesson's respective reading passage. Such visual elements bring novelty to the

book and will likely enhance readers' attention by creating some fun. One only
wishes that every lesson might have had this feature, if only as a matter of

consistency.

Having so far dealt with general issues of structure and convention, in the

rest of my review, I will offer observations and suggestions for each grammar



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 687

lesson and appendix in turn, followed at the end by some concluding observations

and minor corrections.

Lesson 1 deals with the declension of a- and d-stem nouns and adjectives
and also the pronominal adjectives tad and etad — the latter only in the
nominative case at this point, but for all three genders and all three numbers;
the full declensions are given in table-form only from lesson 5 onwards.

Introducing the use of adjectives in the very first lesson is noteworthy, but so

is the fact that the author gives the feminine of the adjective sundara in a

somewhat unusual way, as the â-stem sundarâ (see pages 38, 50, 64); he then
corrects this in lesson 10 (page 155), giving the more common i-stem, i. e.

sundarï. Before this lesson, I find no instructions concerning the syntax of
Sanskrit sentences, which I find regrettable.

It is indeed good to introduce roots and their conjugated verbal forms in the

very beginning, since they are the basis of the Sanskrit language. In lesson 2, the
author has given some brief information on the overall verbal system, already
discussing vowel gradation, and mentioning the ten classes of roots, although
he focuses then on the thematic ones. Among the latter, the author has here

mentioned classes 1, 4 and 6; he omits class 10, which I see as a mistake. Also,
in the further discussion of the thematic verbal forms later in the book, these

roots should better also have been arranged according to their classes, rather
than only here. The athematic verbal classes might also have better been
mentioned here, which the author does not in order to avoid an excess of, as he puts
it, "dry grammatical theory". Similarly, the author touches here on the concepts
of parasmaipada and ätmanepada without giving further explanation concerning

their meaning and use, instead waiting until lesson 7 to do so. Even there,

however, he has avoided mentioning the other term ubhayapada (used for roots

having both parasmaipada and ätmanepada verbal forms, such as Vyaj- and

Vpac-) which would have been appropriate. While discussing the fourth class of
verbs, the author begins by speaking of the root Vcfrs- but then goes on to

designate it as a root Vpas-. He mentions, rightly, that, traditionally, this root
belongs to the first class according to traditional Sanskrit grammar, yet he uses

it as an example of the fourth class. Any number of other roots belonging to this
class might therefore have been better suited for this role than the root Vdrs-; for
example, Vdiv-, from which the fourth class traditionally takes its name, could
have been used instead. In this lesson also an example conjugation from each
class should have been given, rather than waiting, as the author does, until
lesson 4 (page 70) with the conjugation of Vbhü-,

After a brief presentation of roots and thematic verbal forms, the author
discusses past passive participles (ppp) in lesson 3. These forms could have been



688 —— Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

discussed step by step, illustrating individual elements of their formation and

thereby producing a resulting spectrum of forms ranging from easy to difficult.
Other ppp verbal forms ending in -na are discussed in lesson 8. Lesson 4 covers

more pronouns, thematic verbal forms, basics of relative and indefinite
pronouns and cardinal numbers.

Starting in lesson 5, the reader encounters full declensions tables for nouns
and pronouns of various stems, as well as conjugation tables for parasmaipada
and âtmanepada verbs, all using both Devanägari and Roman. The German

translations given alongside the verb conjugations are appreciated. Similarly,
one also finds such German glosses of nominal cases in several lessons. The

author mentions "Präverben" under lesson 5 in the list of contents. However, he

has forgotten to deal with the pre-verbs, prefixes, or prepositions (upasargas) in
this lesson, which I find a serious omission.

In lesson 6, the author discusses in detail two of the four major types of
compounds, namely, karmadhâraya and tatpurusa compounds. In lesson 7, he

discusses the other two, dvandva and bahuvrihi compounds, along with examples.

Besides the given German names, the traditional terminology of samähära-
dvandva and itaretara-dvandva, as found in some other books, would have

supplied further clarity. Meanwhile, the author has explained what makes

bahuvrihi compounds different from karmadhâraya and tatpurusa compounds.
He has also given examples of longer compounds with more members in them.

The other major compound type, avyayïbhâva, is explained in lesson 9, and the

important upapadatatpurusa is discussed in lesson 11. In my view, it would have

been more convenient to just treat all these types one after the other, in two or
three continuous lessons.

After lesson 7, the author introduces a small section named "Exkurs: Zur

Metrik", on the basics of Sanskrit meters. In it, he discusses the simplest meter,
the well-known sloka or anustup/bh, including its standard (pathyâ) and variant
forms (vipulä), the definitions of these and their technical aspects, all with
example verses taken from Bhagavadgitä and subhäsitas. I find this mini-lesson

very important. Since more than half of Sanskrit literature is composed in the

form of poetry, it is very necessary to have some knowledge and understanding
of Sanskrit prosody.

In lesson 8 some consonant-stem declensions have been introduced. For the

s-stem nouns and adjectives, the author has mentioned sumanas (f/m) and

apsaras (f) and for these given only nominative singular forms. I feel the

complete declensions would have provided more clarity, or, at the least, the

nominative, accusative and vocative cases would have been helpful, for this
would better illustrate how the masculine and feminine forms differ from those

of the neuter. The gerund forms have been also discussed in this lesson. It is



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 689

good to see that the author has given a long list of roots with their present-tense
3rd person singular forms, ppp forms and gerund forms together in a table. Such

tables and lists of verbal forms help the reader to understand the forms better.

However, there are certain verbs having two forms such as ägamya and âgatya
from y/gam-, vardhitvä and vrddhvâ from y/vrdh- or likhitvä and lekhitvâ from
y/likh-. In such cases, it is generally better to give both forms or the most

commonly used form.
Lesson 9 discusses future-tense verbs and noun formation with the -ana

suffix. The author gives a list of future tense verbs, which is good practice,
but the table has not been systematically arranged, nor is it clear on what
basis the roots in this list were selected. Some forms, too, may be grammatically

correct but are not in common or frequent use. Similarly, y/bhaks- is

given as a class-1 root with its present- and future-tense forms bhaksati and
bhaksyati; it is instead usually found as a class-10 root with present
bhaksayati and future bhaksayisyati, which the author has also included in
the list. Also, future forms such as tyajisyati from Vtyaj-, vartsyati from
Vvrdh-, saksati/sahisyati from Vsah- and likhisyati from Vlikh- are not so

common in use compared to tyaksati, vardhisyate, sahisyate and lekhisyati.
In such situations, it is perhaps best to give all possible forms, so as to avoid

ambiguity. Besides this, it would have been preferable to discuss the future
passive forms here as well.

Lesson 10 discusses the use of adjectives as nouns, formation of present
passive verbs and their use, imperative verbal forms in the 2nd-person singular
parasmaipada (only), more relative clauses, additional syntactic constructions
with the ablative case and compounds in -artham, -gata, -madhye, - samïpam,
-samîpe, etc. The discussion of these grammar points looks good. However, a list
of roots with their present passive forms is missing here.

Lesson 11 discusses past active participles (pap), 10th-class verbs, causative
forms of verbs, their gerund forms, their use in sentences, and conditional
sentences with the use of yadi, ced and tarhi. It seems that the pap topic could
have been covered more effectively with more examples of feminine and neuter
forms. Again, a list of roots with present and ppp verbal forms together with
causative verbs is provided here. Besides this, ordinal numbers have been dealt
with very briefly in this lesson.

Lesson 12 deals with the topics of gerundives, present active participles,
further discussion of the use of the locative case, including the locative absolute,
and the use of bhavant as an honorific term. Here also the author gives a list of
gerundive forms with their roots, which is appreciated.

Lesson 13 discusses verbs in past imperfect, infinitive and denominative
forms. The infinitive forms are very easy in comparison with other verbal



690 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

forms. The formation of infinitives could have been dealt with step by step in a

proper manner according to the roots, and a list of roots with infinitive forms
would have been very useful here for the readers. As mentioned earlier, here

again one notices the example of VZiTch- whose infinitive form with its guna
grade lekhitum is more common than likhitum. Meanwhile, there appears the

parasmaipda participial form vartatah from Vvrf- (page 198), in the sentence

"tasya dvau putrau vartatah", although the root generally takes âtmanepada
forms. At the same time, the author has also given the ätmanepada form of this
root on page 191. This will simply be confusing for readers. As far as I understand,

Vvrf- takes parasmaipada forms also in the aorist, second future, desi-

derative and conditional forms (See Apte Sanskrit-English Dictionary, under

vrt, page 1489).

The next point in this same lesson is denominatives. It is an important part
of Sanskrit grammar and one full lesson can be easily devoted to it. However,
the author has discussed the topic very briefly here, without proper treatment of
formation, uses or examples. Furthermore, this lesson contains two readings at
the end of the lesson whereas in all other lessons only one reading is given.

Lesson 14 discusses some more pronominal declensions such as idam
and adas, in all three genders, but their stems are instead named as ayam
and asau.

In lesson 15 are discussed in- and vin-stem nouns, along with their derivation

from other nouns, for example, mantrin from mantrah and paksin from

paksah. However, the author also states that svdmin derives from sva, without
explaining where, if this is true, the additional -ma- comes from, nor how the

root is lengthened to sva. This is unnecessarily confusing.
Also in this lesson, having previously discussed imperative 2. Sg. P. forms in

lesson 10, the author comes back to this topic again and gives complete
conjugations of Vhhû- (P) and \/labh- (Ä). However, example sentences are missing
here. Further, the author goes on to discuss imperative passive, also only briefly.

In lessons 16 to 19 are discussed the athematic conjugations, i. e. verb

classes 2, 3, 5, 7, 8 and 9, as well as aorists and perfects, the conditional, and

future participles. Lesson 20, the final lesson, deals with desiderative forms, the

benedictive mood, injunctives, intensives and periphrastic future forms, but in

very brief manner, without examples, as if in a hurry. There is not even any
mention of desiderative nouns.

At the end of the book the author has provided several appendixes. In the

first one, he has given a list of 131 roots and their various verbal forms, which is

good for the students. In the second appendix, he has listed 16 prefixes (upa-

sargas) and their meanings, despite the traditional enumeration of 20 (or 22); no

explanation is given for omitting the rest {para, dus/dur, api and su). The third



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 691

appendix suggests some supplementary literature on Sanskrit language and

grammar, including dictionaries, followed by a bibliography. From the
bibliography, it looks as though the author has not consulted any traditional accounts
of Sanskrit grammar, but rather only modern secondary literature. A glossary of
Sanskrit roots and words, arranged in alphabetical order, is also given, followed
by a grammatical index. Finally, the author provides several tables: of ligatures,
of ordinal and cardinal numbers and of sandhi rules at-a-glance.

In my view, the author has covered almost all aspects of Sanskrit grammar
in this book. Some are explained well, some briefly and others very briefly. A

few points are left aside: gerunds in -am, ditransitive verbs, prefixes (upasargas)
and a few irregular declensions of nouns. Having made it through this book, the
reader will have an overall knowledge of Sanskrit grammar. Given the many
brief explanations, it seems that the book merits its name "Grundkurs Sanskrit",
or Basic course in Sanskrit. Irrespective of its shortcomings, however, I appreciate

the efforts of the author to compose such a book for learners of Sanskrit, and

I congratulate him for it. I wish that the book attracts the attention of potential
students of Sanskrit and helps them in their endeavor.


	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

