Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 72 (2018)
Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2018; 72(2): 675-683

Heubel, Fabian (2016): Einfiihrung in die chinesische Gegenwartsphilosophie.
Hamburg: Junius-Verlag, 256 S., ISBN 978-3-88506-745-0.

Besprochen von Kai Marchal, Department of Philosophy, National Chengchi University, Zhinan
Rd., Sec. 2, No. 64, Wenshan District 116, Taipei, Taiwan (R.0.C.). E-mail: marchal@nccu.edu.tw

https://doi.org/10.1515/asia-2018-0009

Fabian Heubels Einfiihrung in die chinesische Gegenwartsphilosophie ist ein faszi-
nierendes Buch, das kaum eine Leserin oder einen Leser gleichgiiltig lassen
diirfte. Obwohl dieser Band als ,,Einfithrung” ausgewiesen ist (in der bekannten
Reihe im Junius Verlag), verzichtet sein Autor weitgehend auf das in dieser Text-
gattung {ibliche Referieren vorhandener Forschungsergebnisse und disziplindrer
Konsensmeinungen. Stattdessen schreibt Heubel bei aller Ausdifferenzierung mit
einer existentiellen Dringlichkeit {iber seinen Gegenstand, die wohl eine alte
hermeneutische Einsicht zuspitzt: in der Begegnung mit dem Anderen stehen
wir selbst auf dem Spiel, weil jenes uns etwas iiber uns selbst mitteilen kann,
das wir in unserem eigenen Horizont nie erfahren wiirden. Es handelt sich bei
diesem Buch mithin um ein Experiment (worauf Heubel uns auch wiederholt
hinweist), das sich zudem sehr bewusst an den disziplindren Rdndern von Sinolo-
gie und Philosophie positioniert — eigentlich zwischen beiden Disziplinen — und
nicht weniger erreichen mochte als eine radikale Umorientierung, eine Neuaus-
richtung des philosophischen Diskurses mit Hinblick auf ,,das Denken in China“.
Zweifellos ist dies ein unkonventioneller Ansatz, der jedoch gerade heute, in der
krisenhaften Konstellation des Jahres 2018, ernstgenommen zu werden verdient.
Wer immer sich in Fachern wie Sinologie, Asienwissenschaft, Philosophie, Reli-
gionswissenschaft, Soziologie oder Politikwissenschaft mit der Gegenwart und
Zukunft Chinas auseinandersetzen mochte, sollte Heubels Einfiihrung griindlich
studieren.

Dass dies ein hochst ambitionierter Band ist, der seine Leserinnen und Leser
(inshesondere solche ohne besondere China-Kenntnisse) herausfordert, diirfte
damit bereits klar geworden sein. Heubel verfolgt eine Doppelstrategie: einerseits
mochte er eine ganze Reihe von Theoretikern vorstellen, die exemplarisch fiir das
zeitgenossische Denken im chinesischen Sprachraum sind; andererseits geht es
ihm darum, ein Cluster von philosophischen Problemen und Fragestellungen aus
einer explizit transkulturellen Perspektive (zwischen Europa und China) neu zu
verhandeln: Paradoxie, Subjektivitdt, Transzendenz, Demokratie, Phdnomenologie
der Leiblichkeit, kiinstlerische Erfahrung, usw. Eine solche Doppelstrategie ist nun
zweifellos Ausdruck der Uberzeugung, dass die Theoriebeitriige moderner chinesi-
scher Denker wie Kang Youwéi A &, Stin Zhongshan 25 111 (Sun Yat-sen) oder



676 = Rezensionen — Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

Mou Zongsan 5% =, aber auch zeitgendssischer Denker in China und Taiwan wie
Wang Hui 7T#, Gan Yang HF5, Lia Xidofeng %/, Yang Rabin #{H& oder Lai
Xisan #f$% =, nur dann angemessen zu wiirdigen seien, wenn wir die vermeint-
liche Sicherheit der sinologisch-historischen Beobachterposition verlassen und uns
selbst in den Mahlstrom interkultureller Diskurse stiirzen. Die komparative Per-
spektive, aber auch ein primdr ,historisch-analytisch[es]“ Verfahren reichen
Heubel zufolge keineswegs aus, wenn es darum gehen soll, die ,,gemeinsame
Arbeit an einer geteilten Problemgeschichte® vorzubereiten (S. 25).

Dies ist sicherlich eine gewagt-provokante These, die nicht bei jeder Leserin
und jedem Leser auf Verstdndnis stoflen wird. Heubels Buch hebt sich gerade
deshalb deutlich von reinen Uberblicksdarstellungen ab (vgl. etwa Mark Leon-
hard, What Does China Think?, 2008), weil er seine Aufmerksamkeit auf ,,norma-
tive“ Elemente in diesen, auflerhalb der chinesischen Welt weitgehend
unbekannten Diskursformationen richtet; damit ist erst einmal gemeint, dass
prinzipiell iberhaupt nichts dagegen spricht, die chinesische Vergangenheit,
ebenso wie unsere euro-amerikanische, als ein Reservoir ethischer und politi-
scher Normen zu betrachten, die in einer zukiinftigen, globalen Gesellschaft
wirksam werden kénnten. Wie auch Leigh Jenco in ihrem jiingsten Buch Chan-
ging Referents. Learning Across Space and Time in China and the West (2015)
mochte Heubel einen Prozess des transkulturellen Austausches initiieren, in
dem ,wir“ (in Europa oder Nordamerika) etwas von China lernen konnen -
nur dass sich dieser Lernprozess nicht in einer Ubernahme fertiger Theoriemo-
delle aus China erschopfen, sondern vielmehr eine grundstiirzende Transforma-
tion von Praktiken, Lebensformen, ja Parametern der Identitdtsbildung im
Westen zum Ergebnis haben soll. Mit der metaphorischen Rede vom ,Eintritt*
(S. 89, 159, vgl. auch 121) ist offensichtlich ein radikaler Perspektivenwechsel
gemeint, ein Ortswechsel des Denkens; und eben diesen wird die naive Frage,
wer denn nun das bessere Argument habe, immer verfehlen miissen, da ,,wir®,
aufgrund unserer jeweiligen Verankerung in der euro-amerikanischen For-
schungs- und Wissenskultur, fiir bestimmte Argumente aus China gar nicht
offen sein kénnen (oder womdglich einfach ,taub® sind, wie Heubel einmal
schreibt: S. 125). Das Ergebnis dieser methodischen Haltung ist ein konstantes
Oszillieren zwischen der Sichtbarmachung des Anderen und der Dekonstruktion
des Eigenen, ein dicht gewebter Teppich von Beobachtungen, Thesen und
experimentellen Zuspitzungen, mit denen Heubel in sehr unterschiedlichen
Diskussionszusammenhdngen intervenieren mdochte: in der Sinologie, wie sie
sich zwischen Fachern wie Philologie, Geschichtswissenschaft, Soziologie und
Okonomie aufspannt, aber auch in der Philosophie (auf Feldern wie Ethik,
Asthetik und politischer Theorie).



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews == 677

Im Zentrum von Heubels Buch steht ein Gedanke, der in aller unvermeid-
lichen Verknappung so zusammengefasst werden konnte: das traditionelle,
chinesische Weltbild (wie es z.B. in konfuzianischen oder daoistischen Texten
artikuliert worden ist) sei mit dem Eindringen westlicher Diskursformen im
China des spaten 19. Jahrhunderts zwar vielfach erschiittert worden, doch nie
ganzlich zusammengebrochen. Vielmehr sei der chinesische Modernisierungs-
prozess stets im Wechselspiel dreier normativer Traditionen von statten gegan-
gen, die sich nur vor dem Hintergrund dieses Weltbildes zu konstituieren
vermochten: der Konservatismus (insbesondere in Form des Konfuzianismus),
der Liberalismus (wirtschaftlich und politisch) und der Sozialismus (d.h. der
Maoismus). Chinas moderne Geschichte ldsst sich Heubel zufolge nur aus diesen
drei Traditionen verstehen, die ineinander verflochten, ja verknotet und zugleich
gegenldufig sind — ein Wechselspiel, das von Heubel als ,,normative Paradoxie*
(S. 85) bezeichnet wird. Eine zusétzliche These Heubels besagt, dass sowohl der
Geschichtsverlauf, wie auch die Ideen chinesischer Theoretiker und Philosophen
im 20. und 21.Jahrhundert aus der Sicht von Paradoxie und paradoxem Denken
zu rekonstruieren seien. Den drei normativen Traditionen sollen drei Revolutio-
nen, bzw. ,revolutiondre Momente“ (S. 13) entsprechen, die das moderne China
entscheidend gepragt hédtten: 1898 (der gescheiterte Reformversuch konfuzia-
nisch-konservativer Krifte um Kang Youwéi), 1911 (die biirgerlich-liberale Revo-
lution unter Leitung Stin Zhéngshans) und 1949 (die sozialistische Revolution
unter der Fiihrung Mao Zédongs FE¥H). Diese drei ,,Momente® bleiben fiir
Heubel in einer Kontinuitdtslinie auf die Gegenwart bezogen: ihre Bedeutung
ist noch ,gegenwdrtig” (S. 14), und es sei auch heute moglich, diese Ereignisse
so aufeinander zu beziehen, dass ein ,normatives Ideal“ sichtbar werde, ,,das
dem Kommunizieren der drei Traditionen entspringt, ja vielleicht sogar dieses
Kommunizieren selber ist.“ (S. 89)

Mit der Idee des Kommunizierens mochte Heubel zweifellos den zutiefst
hybriden, bricolageartigen Charakter des chinesischen Denkens in der Moderne
einfangen. So wird z.B. bei dem modernen Philosophen Méu Zongsan (1909-
1995) das konfuzianische Denken eines Wang Yangming F[5H (1472-1529) aus
dem Blickwinkel von Immanuel Kants praktischer Philosophie rekonstruiert;
und der zeitgendssische Literaturwissenschaftler und Theoretiker Wang Hui
(geb. 1959) artikuliert seine Kritik am Neoliberalismus mithilfe daoistischer
Gedankengénge iiber die ,Gleichstellung der Dinge“ (gi wit #54). Wahrend
solche Neudeutungen uralter Texte und Motive in der sinologischen Forschung
oft als forciert, anachronistisch oder gar aggressiv apologetisch kritisiert werden,
mochte Heubel in der chinesischen Adaption des Fremden (d.h. der westlichen
Theorien und Begriffe) zur Neugestaltung des Eigenen eine innovative Leistung,



678 =— Rezensionen — Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

bzw. eine hochst wertvolle Erfahrung erkennen, die chinesische Theoretiker
befdhige, den zwiespdltigen Charakter der Moderne trennscharfer zu erfassen
als viele Theoretiker und Theoretikerinnen im Westen (in der Tat, Heubel behan-
delt in seinem Buch ausschliefflich mdnnliche Theoretiker). Wer auch
immer bereit ist, sich in diese Dreierkonstellation (Konservatismus, Liberalis-
mus, Sozialismus) hineinzubegeben, werde sich der Vorteile einer solchen
stranskulturelle[n] und trans-positionale[n] Kommunikation von Altem und
Neuem, von Ostlichem und Westlichem* (S. 45) gewahr. Insbesondere in den
Kapiteln ,,Jmmanente Transzendenz®, ,,Das transformative Subjekt“ und ,,Gleich-
heit anders denken® (Kapitel IV-VI) sucht Heubel den westlichen Leserinnen
und Lesern die Starken der klassischen, chinesischen Philosophie vor Augen zu
flihren: menschliche Subjektivitiat werde im Daoismus im Modus der ,,Offenheit
fiir das Zufdllige, fiir unvorhersehbare Wandlungen® (S. 127) gedacht. Durch
die Kultivierung des Selbst, also eine fortschreitende Umgestaltung der Subjek-
tivitdt durch Meditation und verwandte Praktiken, kénne ein Zustand des ,,Hin-
und-Her zwischen der Leere und den Dingen* (S. 121) erreicht werden. Auf diese
Weise soll es u.a. moglich werden, revolutiondre Briiche und Verwerfungen
nicht {iber- oder gar auszublenden, sondern vielmehr ,in eine[r] Logik der
(Selbst-)Transformation® aufzuheben (S. 109).

Ob sich Leserinnen und Leser ohne sinologisches Vorwissen in Heubels
Thesen wiedererkennen, diirfte ein wichtiger Maf3stab fiir den Erfolg einer solchen
Einfiihrung sein. Interessant und fliissig geschrieben ist sie fast immer, oft sogar
augenoffnend; theoriebegeisterte Menschen werden hier ihre Freude haben (dass
der Autor sein Material mitunter etwas gedrangt vorstellt, muss nicht unbedingt
als stérend empfunden werden). Die sinologische Fachwelt mag da kritischer
denken — allein schon deshalb, weil ein so dezidiert philosophischer Ansatz in
der deutschsprachigen China-Forschung selten geworden ist. Im Rahmen der
vorliegenden Rezension ein umfassendes Urteil zu formulieren, ist auch deshalb
schwierig, weil Heubels einzelne Kapitel in so unterschiedliche Richtungen aus-
strahlen und sich eben nicht mit der Zusammenfassung vorhandener Forschungs-
meinungen begniigen, vielmehr einen ganzen neuen konzeptuellen Rahmen
entwerfen, mit dessen Hilfe die Philosophie sich in Zukunft den Gegenstand
,China“ erschliefien soll. Im Folgenden mochte ich deshalb kurz zwei Aspekte
genauer diskutieren: (1) die hermeneutischen Implikationen von Heubels These
einer ,,geteilten Problemgeschichte* zwischen Ost und West; und (2) die Idee der
»drei Traditionen®“ und das ,,neue Paradigma der Subjektivitat®.

(1)

Die eigentliche Pointe von Heubels Einfithrung diirfte darin zu suchen sein,
dass er im Namen einer ,geteilten Problemgeschichte” den Verstehenshorizont
gegenwartiger, chinesischer Leser favorisiert, genau deshalb aber auch den



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews === 679

diskursiven Horizont einer stédrker historisch und philologisch arbeitenden Sino-
logie marginalisieren muss. So wird dem ,,Klassizismus“ eines Ké Xidogang 7 />
i) oder Lit Xidoféng viel Raum gewdhrt, obwohl diese, geschult an Nietzsche,
Heidegger und Strauss, konfuzianische Texte durch bewusste Umgehung des
hermeneutischen Zirkels fiir die gegenwartige Kritik am Universalismus moder-
ner Theorien in den Dienst zu stellen suchen. Friiher oder spdter stellt sich hier
die Frage nach der Plausibilitdt ihrer Neulektiiren. Heubels Einfiihrung versteht
sich nun zwar als postkomparativ, indem er sie auf das Ziel der Wahrheits-
findung ausrichtet (und nicht das der blofien Vergleichung), doch entkommt
auch sie natiirlich nicht dem Vergleich: die ersten chinesischen Ubersetzer
westlicher Theorien mussten diese erst einmal in Bezug setzen auf Elemente
der eigenen Kultur, spater wurden westliche Sinnzusammenhédnge auch immer
wieder gezielt mithilfe eigener Begrifflichkeiten artikuliert (etwa bei dem bereits
erwdhnten Mou Zongsan); und indem Heubel diese chinesischen Diskussionen
nun riickiibersetzt in eine westliche Sprache, vollzieht er erneut eine Vermitt-
lungsleistung, fiir die der Vergleich konstitutiv ist. Die philosophische Frage
(z.B. nach der Subjektivitdt) kann gewiss auch im interkulturellen Bereich als
vorrangig angesehen werden, doch muss sich eine Antwort immer auch daran
messen, wie plausibel die In-Bezug-Setzung der diversen kulturellen Phéno-
mene, Positionen und Werte iiberhaupt ist. Indem das Vokabular der klassi-
schen chinesischen Philosophie (ddo i&, i ¥, gi &, tiank, usw.) etwa unter
direkter Bezugnahme auf Adorno oder Foucault, d.h. nicht mehr aus internen,
ideengeschichtlichen Zusammenhidngen heraus gedeutet wird, gerdt es in den
Sog zeitgendssischer epistemologischer Zwdnge — und irgendwann ist nicht
mehr leicht zu unterscheiden, wo wir uns tatsdachlich dem urspriinglichen
Horizont von Texten wie dem Buch Zhudngzi #F angendhert haben und wo
wir uns nur in den eigenen, héchst modernen Diskursformen spiegeln.
Offenbar funktioniert in Heubels Einfiithrung die Idee der ,,geteilten Problem-
geschichte” als eine Art regulatives Ideal fiir die Deutung chinesischer Texte;
jedoch bleiben ihre Umrisse eher unscharf. Das Problem der Subjektivitdt mag
heute ein Problem sein, an dem einige deutsch-und chinesischsprachige For-
scher gemeinsam arbeiten, doch belegt dies allein noch keineswegs die These
einer geteilten Problemgeschichte. Wir starren vielmehr doch sehr schnell wieder
in einen ,,gdhnende[n] Abgrund®, da eine ,, Kontinuitdt des Herkommens und der
Tradition“ zwischen Europa und China nicht einfach vorausgesetzt werden
kann.! Und so fiihrt uns etwa der von Wang Hui inszenierte Kontrast zwischen
einer ,neoliberalen” und einer daoistischen Gleichheit, d.h. ein ,allgemeiner
Gleichheitsbegriff, der von der Ding-Perspektive ausgeht® (S. 143), an eine reale

1 vgl. Gadamer 1990: 302.



680 =— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

Grenze des Verstehens: es ist nicht leicht zu sehen, wie ein solches Gleichheits-
konzept in einer modernen, liberaldemokratischen Gesellschaft tiberhaupt mit
Inhalt ausgefiillt werden konnte (dafiir sind liberaldemokratische und daoisti-
sche Praktiken — zumindest so, wie wir sie aus der Geschichte kennen - einfach
zu divergent; und Wang Huis Texte helfen uns hier nur bedingt weiter, weil
dieser Denker die Realitdt einer offenen Gesellschaft nicht ernsthaft durch-
denkt). Und wie gerechtfertigt ist der Anspruch von Ké und Lid, fiir die konfu-
zianische Tradition, oder gar fiir China, zu sprechen? Wer spricht hier eigentlich
fiir wen oder was? Sind die Verstehenshorizonte von Gan Yang und Méu Zong-
san wirklich so dhnlich, wie Heubel vorgibt? Der in China heute weit verbreitete
»Klassizismus“ wird ja auch in China durchaus kritisch gesehen (z.B. von stédrker
historisch arbeitenden Forschern wie G& Zhaoguang & Jk % oder Yang Lihua #3
37.3E). Heubel ist solche Kritik natiirlich nicht unbekannt; wahrscheinlich wiirde
er darauf mit Verweis auf ein noch nicht ausgeschépftes Sinnpotential klassi-
scher, chinesischer Texte antworten, das erst in einer globalen Zukunft erschlos-
sen werden konne. In diesem Sinne sucht er wiederholt ein utopisches Potential
chinesischen Denkens herauszuarbeiten (insbesondere in den Kapiteln V und
VI). Gewiss: Heubel darf all dies mit Fug und Recht tun, gerade im Jahr 2018,
wenn unsere globale Zukunft zum ersten Mal wieder radikal offen zu sein
scheint (zum ersten Mal hat das moderne China die Mittel, seine Wertorientie-
rungen und Praktiken in grofiem Stil in der Welt einzubringen und sich von der
westlich-neuzeitlichen Tradition abzusetzen). Nur wird unsere globale Zukunft —
auch und insbesondere in China — eben durchaus von Innovationen, Experimen-
ten und Einsichten geprdgt, die mit dem kulturellen Horizont des vormodernen
Chinas wenig zu tun haben und m.E. auch nicht aus ihm heraus verstanden
werden kénnen. Angesichts solcher grundsitzlicher Einwdnde wére es hilfreich
gewesen, wenn Heubel der hermeneutischen Selbstreflexion mehr Raum gege-
ben hatte.

)

Ein Grund, warum westliche Leserinnen und Leser so wenig Interesse an
chinesischer Philosophie an den Tag legen, diirften die sozialen, politischen und
kulturellen Unterschiede zwischen Euro-Amerika und China sein. China wird
heute auch deshalb als bedrohlich wahrgenommen, weil sich die Kommunisti-
sche Partei Chinas und der ihr untergeordnete Propaganda-Apparat immer
schérfer von sogenannten ,,westlichen Werten“ (Menschenrechte, Meinungsfrei-
heit, liberaler Verfassungsstaat) absetzen. Heubel sieht keineswegs iiber solche
Schattenseiten der chinesischen Gegenwart hinweg, sondern weist seine Leser
immer wieder auf sie hin — und moéchte doch zugleich die Gewissheiten seiner
Leser erschiittern. Falls Chinas kommunistisches Regime in naher Zukunft
zusammenbrechen sollte (S. 93), pldadiert Heubel, anders als so mancher liberale



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews =— 681

Denker, nicht fiir einen radikalen Bruch mit der Vergangenheit: Praktiken und
Wertorientierungen, die im 20.Jahrhundert in Form der drei Traditionen (Kon-
servatismus, Liberalismus, Sozialismus) entwickelt worden seien, sollen auch in
einem zukiinftigen China normativ relevant bleiben.

An dieser Stelle diirfte Heubels Einfiihrung die meisten Einspriiche provozie-
ren: wie soll es denn iiberhaupt méglich sein, die drei Traditionen in irgendeiner
Weise zusammenzudenken, wo sich die sozialen Bewegungen im 20. Jahrhundert
erbittert bekdmpft haben und die dahinter stehenden, theoretischen Positionen
zutiefst widerspriichlich sind?! Anders als z.B. Axel Honneth in seinem Buch Das
Recht der Freiheit (2011) legt Heubel wenig Interesse fiir soziale und politische
Wirklichkeiten an den Tag. Er sucht sein Heil vielmehr in dem Begriff der Para-
doxie, den er, wie spatestens in Kapitel V deutlich wird, daoistisch fassen méchte:
Paradoxie nicht als Widerspruch zwischen Verwirklichungsabsicht (von bestimm-
ten normativen Idealen) und einer Verwirklichung, die genau diesen Idealen
zuwiderlduft, vielmehr im Sinne eines (individuellen) Aushaltenkénnens von
widerspriichlichen Positionen, die nicht mehr als wechselseitig ausschliefiend
angesehen werden, sondern aufeinander bezogen werden in multiplen Szenarien
moglicher Zukiinfte. Obgleich die Paradoxie in Heubels Einfiihrung zuerst in einen
politisch-geschichtsphilosophischen Kontext gestellt wird, buchstabiert Heubel sie
im Weiteren primédr unter Bezugnahme auf ethische und &sthetische Praktiken
aus. Das Beispiel der Kalligraphie ist besonders erhellend, dient sie Heubel doch
zur inhaltlichen Ausfiillung seines ,Paradigmas transformativer Subjektivitédt®:
der Ubende soll sich im Prozess des Schreibens mit dem Pinsel von der zweck-
setzenden Vernunft abldsen; er oder sie kultiviert eine ,lebendige Spontaneitat”
und o6ffnet sich, jenseits der Logik des Sich-Steigern-Wollens, fiir eine unendlich
komplexe Welt. So werde nicht weniger verwirklicht als ein ,,Tun-ohne-zu-tun®
(Heubels Ubersetzung fiir den Ausdruck wii wéi it %; S. 124, 147). Heubel méchte
im ,,Tun-ohne-zu-tun“ ein utopisches Potential erkennen, namlich die ,Kultivie-
rung einer Lebenshaltung, die durch die Positionen hindurch zu wandeln und zu
wandern (yéu %) vermag, ohne jedoch vor lauter Wandelbarkeit positionsunfihig
zu werden® (S. 157).

Dies ist zweifellos eine héchst interessante Perspektive. Ahnliche Gedanken
haben neuerdings auch Slingerland (2014) und Puett/Gross-Loh (2017) formu-
liert, wenngleich mit deutlich weniger raffiniertem theoretischen Riistzeug.
Heubel ist iiberhaupt in vieler Hinsicht konsequenter als Slingerland und
Puett. Doch stellt sich auch bei ihm frither oder spater die Frage, ob dieses
alternative ,,Paradigma der Subjektivitdt” in einer modernen Gesellschaft iiber-
haupt noch weitreichende Wirksamkeit und damit auch normative Relevanz
erlangen kann, bzw. ob es unter diesen Umstanden tatsdchlich ein utopisches
Potential besitzt. Die von Puett (frei nach Hans Vaihinger) geprigte Formel von



682 —— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

der konfuzianischen Ritualwelt als einer ,,Als-ob“-Welt hat immerhin den Vor-
teil, dass hier offenbar bewusst epistemische Tugenden wie Skepsis oder Wahr-
haftigkeit eingeklammert werden sollen. Aber wie {iberzeugend ist das? Und
lasst sich ein gelungener Charakter in kapitalistischen Gesellschaften {iberhaupt
mithilfe ,,daoistischer Werte* aufbauen? Wie wiirde sich das ,,Tun-ohne-zu-tun“
mit dem modernen Wert der Authentizitdt vertragen, dem ja schliefilich auch
von Individuen in Taiwan oder China grof’e Bedeutung zugeschrieben wird?
Heubel zeigt nicht wirklich, wie solche Riickfragen beantwortet werden kdnnten;
er scheint vielmehr einer wahrscheinlich von Foucault abgelesenen, genealo-
gisch-kritischen Grundhaltung verpflichtet, die auf die Analyse von Diskursen
und Denkhorizonten abzielt, weniger auf die Wirklichkeit gegenwartigen Han-
delns. Interessant ware sicher auch der Vergleich mit dem von Leigh Jenco
rekonstruierten Ideal des ,,Chinese culturalism*: wie im vormodernen China
Vergangenheitsnarrative immer verhandelbar blieben und damit auch offen fiir
die Beitrdge von Nichtchinesen, wie klassische Texte in einer Welt des Lernens
stets mit gemeinschaftlichen Praktiken der ,,Bildung® (wén ) verschriankt wur-
den (wenn dies denn tatsichlich so gewesen ist). Sowohl bei Jenco,” wie auch
bei Heubel soll der transkulturelle Lernprozess die Bedingungen der Wissens-
produktion in Europa und Nordamerika verdandern. Doch wire es wohl auch
schon deshalb wichtig, hier stdrker auf die empirische Wirklichkeit moderner
Individuen abzuheben, um den Einwand der Selbstexotisierung zuriickzuwei-
sen: dass hier also womoglich eine ,,Kolonialisierung des Imagindren® statt-
findet, bei der China zur Projektionsflache kulturalistischer oder ideologischer
Phantasien wird — nur dass es sich hier ironischerweise um die Phantasien
chinesischer, nicht westlicher, Intellektueller handeln konnte (vgl. Slavoj ZiZeks
Kritik am romantischen Tibet-Bild westlicher Intellektueller’).

Ein Buch tiber das gegenwartige, chinesische Denken zu schreiben, das sich
radikal fiir die Moglichkeit 6ffnet, die Wissensanspriiche des Anderen kénnten
wahr sein, wird immer ein schwieriger Balanceakt sein. Es ist Heubel hoch
anzurechnen, dass er einen solchen hier einmal vorgefiihrt hat. Sinologische
Standardwerke zur modernen Geschichte Chinas mdégen an zahlreichen Stellen
historisch trennscharfer sein, doch diirfte vielen Leserinnen und Lesern erst bei
Heubels Einfithrung deutlich werden, warum wir in einer Welt, in der China eine
zentrale Stellung einnehmen wird, mit chinesischsprachiger Theorie neue Fra-
gen stellen miissen.

2 Jenco 2015: 227.
3 siehe ZiZzek 2001: 110ff.



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews = 683

Bibliographie

Gadamer, Hans-Georg (1990): Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik. Tiibingen: ].C.B. Mohr.

Honneth, Axel (2011): Das Recht der Freiheit. Berlin: Suhrkamp Verlag.

Jenco, Leigh (2015): Changing Referents. Learning Across Space and Time in China and the
West. Oxford: Oxford University Press.

Leonhard, Mark (2008): What Does China Think?. London: Fourth Estate.

Puett, Michael / Gross-Loh, Christine (2017): Das Wichtigste von allem: Die Geheimnisse
der grofien chinesischen Denker und wie sie unser Leben bereichern — Die legenddren
Vorlesungen. Ubers. von Isabel Gréfin Biilow, Frankfurt a.M.: Fischer Verlag.

Slingerland, Edward (2014): Wie wir mehr erreichen, wenn wir weniger wollen: Das Wu-Wei-
Prinzip. Ubers. von Bernhard Kleinschmidt, Berlin: Berlin Verlag.

Zizek, Slavoj (2001): Die gnadenlose Liebe. Ubers. von Nikolaus G. Schneider, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.






DE GRUYTER ASIA 2018; 72(2): 685-691

Otter, Felix: Grundkurs Sanskrit: Eine Einfiihrung in die Sprache der altindischen
Erzdhlliteratur. Bremen: Hempen Verlag, 2017, 324 S., ISBN 978-3-944312-44-6

Reviewed by Sadananda Das, Institute of Indology and Central Asian Studies, Leipzig
University, Schillerstraie 6, 04109 Leipzig, Germany. E-mail: sdas@uni-leipzig.de

https://doi.org/10.1515/asia-2018-0006

It gave me pleasure to read the textbook Grundkurs Sanskrit (Basic course in
Sanskrit), an introduction to the basic grammar of the language of ancient
Indian narrative literature. Several books have been written in the last decade
for learning Sanskrit, and this book by Felix Otter increases the stock of options
for learning it through German.

[ shall begin with some initial observations on structure and conventions.
Firstly, the book’s paper quality, printing and Devanagari font are of appropri-
ately high quality. The main content of the book, in turn, is divided into twenty
lessons in which the author has dealt with most major grammar points. Before
the lessons are a table of contents, a list of abbreviations, a subhasita verse and
an introduction. A “pre-course” functions as a preparatory lesson, and there is a
small “excursus” on metrics between lessons 7 and 8. After lesson 20 is found a
collection of appendices, reference tables, bibliographic suggestions, a Sanskrit
glossary and a grammatical index.

In the “Vorkurs” (pre-course) preceding the lessons, the author intro-
duces the Devanagari script. Throughout the book, this script is used side
by side with Roman transliteration. I agree that this a good idea; readers
need knowledge of both scripts, including proper use of diacritical marks.
Also already in this pre-course, the topic of sandhi is introduced, to be
continued further in several following lessons. Here I must disagree with
the author’s choice to leave out optional sandhi. For example, while discuss-
ing the sandhi of vane+iva, the author has explained the result as vanai
iva >vanayiva > vana iva. 1 believe it would have been more proper to give this
as a9 TA>FAY TA>T91I9 and optionally a9 T4. Similarly, rather than
vane +eva >vanai eva>vanaiyeva>vana eva, 1 would prefer &= T >q9Y
T >3949 and optionally 3 U4, Instead, the optional sandhis are simply
not mentioned. In my own teaching, I find it necessary to discuss such
optional sandhi rules, giving multiple forms of sandhi wherever possible so
that learners can be aware of the possibilities. In addition, it might have been
better to give more examples from each category of vowel, consonant and
visarga sandhis.



686 —— Rezensionen — Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

Each of the twenty lessons begins with a list of vocabulary items, followed
then by grammar points, which are further divided into smaller subsections.
After this is included some material for practice although the nature of this latter
aspect changes about halfway through the book: at the end of each of the
lessons 1 through 8, the author presents exercises, which I agree make for
good practice for the readers; the subsequent lessons 9 through 20, on the
other hand, do not contain any exercises but rather a reading passage taken
from the fables of the Hitopade$a or Paficatantra.

As for introducing a list of vocabulary items for each lesson, written in
Devanagari, I agree that this is good practice. The author has a particular
method of giving the word’s gender and part of speech, including sometimes
simply declining nouns in the nominative singular (e. g., “meghah”, “sarpah”,

~? 113

“bharya”, “ambaram” etc., lesson 6, page 87), sometimes using notation like
“ambu -n”, “kavi -m”, “tanu -f” etc., (also on the same page), adjectives without
using any notation like “bahu”, “laghu” and “sadhu” etc., (also on the same
page). The author explains in the first lesson how to understand these words.
However, the neuter a-stem nouns ending in -m have all been written as ending
in an anusvara. Normal sandhi would dictate that these should have been
written with -m: see for example kautithalam, dravyam, bhojanam and mukham
in lesson 5, page 77. Why the author has chosen not to follow sandhi in these
words, I do not understand.

Another issue in these vocabulary lists is how roots with one or more
prefixes are presented in the two scripts: While the author has clearly separated
these prefixes from the root in Roman script with a root symbol and lack of
sandhi (e. g., pravnam), he neither separates additional prefixes, as would have
been better, with a hyphen and no sandhi, (e. g., better sam-avhr- and vi-avpad-
than samavhr and vyavpad), nor does he show any separation whatsoever in
Devanagari script, as would have been more clear for showing the structure
(e.g., better YA, TH-3MVE, f3-3MV4g, and SIVEYT than HUTH, THTZ, SITUC,
and 31¢I®3T) (see pages 69, 130, 131, 201 and 223).

A noteworthy feature found at the end of many lessons (e. g., 1-3, 6-7, 9-11,
13-16 and 20) which I very much like are the diagrams or images with an
accompanying sentence in Sanskrit, some of which are connected with the
lesson’s respective reading passage. Such visual elements bring novelty to the
book and will likely enhance readers’ attention by creating some fun. One only
wishes that every lesson might have had this feature, if only as a matter of
consistency.

Having so far dealt with general issues of structure and convention, in the
rest of my review, I will offer observations and suggestions for each grammar



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews =—— 687

lesson and appendix in turn, followed at the end by some concluding observa-
tions and minor corrections.

Lesson 1 deals with the declension of a- and a-stem nouns and adjectives
and also the pronominal adjectives tad and etad — the latter only in the
nominative case at this point, but for all three genders and all three numbers;
the full declensions are given in table-form only from lesson 5 onwards.
Introducing the use of adjectives in the very first lesson is noteworthy, but so
is the fact that the author gives the feminine of the adjective sundara in a
somewhat unusual way, as the a-stem sundara (see pages 38, 50, 64); he then
corrects this in lesson 10 (page 155), giving the more common i-stem, i.e.
sundari. Before this lesson, I find no instructions concerning the syntax of
Sanskrit sentences, which I find regrettable.

It is indeed good to introduce roots and their conjugated verbal forms in the
very beginning, since they are the basis of the Sanskrit language. In lesson 2, the
author has given some brief information on the overall verbal system, already
discussing vowel gradation, and mentioning the ten classes of roots, although
he focuses then on the thematic ones. Among the latter, the author has here
mentioned classes 1, 4 and 6; he omits class 10, which I see as a mistake. Also,
in the further discussion of the thematic verbal forms later in the book, these
roots should better also have been arranged according to their classes, rather
than only here. The athematic verbal classes might also have better been men-
tioned here, which the author does not in order to avoid an excess of, as he puts
it, “dry grammatical theory”. Similarly, the author touches here on the concepts
of parasmaipada and atmanepada without giving further explanation concern-
ing their meaning and use, instead waiting until lesson 7 to do so. Even there,
however, he has avoided mentioning the other term ubhayapada (used for roots
having both parasmaipada and atmanepada verbal forms, such as Vyaj- and
Vpac-) which would have been appropriate. While discussing the fourth class of
verbs, the author begins by speaking of the root Vdrs- but then goes on to
designate it as a root Vpas-. He mentions, rightly, that, traditionally, this root
belongs to the first class according to traditional Sanskrit grammar, yet he uses
it as an example of the fourth class. Any number of other roots belonging to this
class might therefore have been better suited for this role than the root vdrs-; for
example, Vdiv-, from which the fourth class traditionally takes its name, could
have been used instead. In this lesson also an example conjugation from each
class should have been given, rather than waiting, as the author does, until
lesson 4 (page 70) with the conjugation of Vbhii-.

After a brief presentation of roots and thematic verbal forms, the author
discusses past passive participles (ppp) in lesson 3. These forms could have been



688 —— Rezensionen — Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

discussed step by step, illustrating individual elements of their formation and
thereby producing a resulting spectrum of forms ranging from easy to difficult.
Other ppp verbal forms ending in -na are discussed in lesson 8. Lesson 4 covers
more pronouns, thematic verbal forms, basics of relative and indefinite pro-
nouns and cardinal numbers.

Starting in lesson 5, the reader encounters full declensions tables for nouns
and pronouns of various stems, as well as conjugation tables for parasmaipada
and atmanepada verbs, all using both Devanagari and Roman. The German
translations given alongside the verb conjugations are appreciated. Similarly,
one also finds such German glosses of nominal cases in several lessons. The
author mentions “Prdverben” under lesson 5 in the list of contents. However, he
has forgotten to deal with the pre-verbs, prefixes, or prepositions (upasargas) in
this lesson, which I find a serious omission.

In lesson 6, the author discusses in detail two of the four major types of
compounds, namely, karmadhdraya and tatpurusa compounds. In lesson 7, he
discusses the other two, dvandva and bahuvrihi compounds, along with exam-
ples. Besides the given German names, the traditional terminology of samahara-
dvandva and itaretara-dvandva, as found in some other books, would have
supplied further clarity. Meanwhile, the author has explained what makes
bahuvrthi compounds different from karmadharaya and tatpurusa compounds.
He has also given examples of longer compounds with more members in them.
The other major compound type, avyayibhava, is explained in lesson 9, and the
important upapadatatpurusa is discussed in lesson 11. In my view, it would have
been more convenient to just treat all these types one after the other, in two or
three continuous lessons.

After lesson 7, the author introduces a small section named “Exkurs: Zur
Metrik”, on the basics of Sanskrit meters. In it, he discusses the simplest meter,
the well-known §loka or anustup/bh, including its standard (pathya) and variant
forms (vipula), the definitions of these and their technical aspects, all with
example verses taken from Bhagavadgita and subhdsitas. I find this mini-lesson
very important. Since more than half of Sanskrit literature is composed in the
form of poetry, it is very necessary to have some knowledge and understanding
of Sanskrit prosody.

In lesson 8 some consonant-stem declensions have been introduced. For the
s-stem nouns and adjectives, the author has mentioned sumanas (f/m) and
apsaras (f) and for these given only nominative singular forms. I feel the
complete declensions would have provided more clarity, or, at the least, the
nominative, accusative and vocative cases would have been helpful, for this
would better illustrate how the masculine and feminine forms differ from those
of the neuter. The gerund forms have been also discussed in this lesson. It is



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews =—— 689

good to see that the author has given a long list of roots with their present-tense
3rd person singular forms, ppp forms and gerund forms together in a table. Such
tables and lists of verbal forms help the reader to understand the forms better.
However, there are certain verbs having two forms such as agamya and dgatya
from Vgam-, vardhitva and vrddhva from Vvrdh- or likhitva and lekhitva from
Vlikh-. In such cases, it is generally better to give both forms or the most
commonly used form.

Lesson 9 discusses future-tense verbs and noun formation with the -ana
suffix. The author gives a list of future tense verbs, which is good practice,
but the table has not been systematically arranged, nor is it clear on what
basis the roots in this list were selected. Some forms, too, may be gramma-
tically correct but are not in common or frequent use. Similarly, Vbhaks- is
given as a class-1 root with its present- and future-tense forms bhaksati and
bhaksyati; it is instead usually found as a class-10 root with present
bhaksayati and future bhaksayisyati, which the author has also included in
the list. Also, future forms such as tyajisyati from Vtyaj-, vartsyati from
wrdh-, saksati/sahisyati from Vvsah- and likhisyati from vlikh- are not so
common in use compared to tyaksati, vardhisyate, sahisyate and lekhisyati.
In such situations, it is perhaps best to give all possible forms, so as to avoid
ambiguity. Besides this, it would have been preferable to discuss the future
passive forms here as well.

Lesson 10 discusses the use of adjectives as nouns, formation of present
passive verbs and their use, imperative verbal forms in the 2nd-person singular
parasmaipada (only), more relative clauses, additional syntactic constructions
with the ablative case and compounds in -artham, -gata, -madhye, - samipam,
-samipe, etc. The discussion of these grammar points looks good. However, a list
of roots with their present passive forms is missing here.

Lesson 11 discusses past active participles (pap), 10th-class verbs, causative
forms of verbs, their gerund forms, their use in sentences, and conditional
sentences with the use of yadi, ced and tarhi. It seems that the pap topic could
have been covered more effectively with more examples of feminine and neuter
forms. Again, a list of roots with present and ppp verbal forms together with
causative verbs is provided here. Besides this, ordinal numbers have been dealt
with very briefly in this lesson.

Lesson 12 deals with the topics of gerundives, present active participles,
further discussion of the use of the locative case, including the locative absolute,
and the use of bhavant as an honorific term. Here also the author gives a list of
gerundive forms with their roots, which is appreciated.

Lesson 13 discusses verbs in past imperfect, infinitive and denominative
forms. The infinitive forms are very easy in comparison with other verbal



690 =— Rezensionen — Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

forms. The formation of infinitives could have been dealt with step by step in a
proper manner according to the roots, and a list of roots with infinitive forms
would have been very useful here for the readers. As mentioned earlier, here
again one notices the example of Vlikh- whose infinitive form with its guna
grade lekhitum is more common than likhitum. Meanwhile, there appears the
parasmaipda participial form vartatah from Vvrt- (page 198), in the sentence
“tasya dvau putrau vartatah”, although the root generally takes atmanepada
forms. At the same time, the author has also given the atmanepada form of this
root on page 191. This will simply be confusing for readers. As far as I under-
stand, Vvrt- takes parasmaipada forms also in the aorist, second future, desi-
derative and conditional forms (See Apte Sanskrit-English Dictionary, under
vrt, page 1489).

The next point in this same lesson is denominatives. It is an important part
of Sanskrit grammar and one full lesson can be easily devoted to it. However,
the author has discussed the topic very briefly here, without proper treatment of
formation, uses or examples. Furthermore, this lesson contains two readings at
the end of the lesson whereas in all other lessons only one reading is given.

Lesson 14 discusses some more pronominal declensions such as idam
and adas, in all three genders, but their stems are instead named as ayam
and asau.

In lesson 15 are discussed in- and vin-stem nouns, along with their deriva-
tion from other nouns, for example, mantrin from mantrah and paksin from
paksah. However, the author also states that svamin derives from sva, without
explaining where, if this is true, the additional -ma- comes from, nor how the
root is lengthened to sva. This is unnecessarily confusing.

Also in this lesson, having previously discussed imperative 2. Sg. P. forms in
lesson 10, the author comes back to this topic again and gives complete con-
jugations of Vbhii- (P) and Vlabh- (A). However, example sentences are missing
here. Further, the author goes on to discuss imperative passive, also only briefly.

In lessons 16 to 19 are discussed the athematic conjugations, i.e. verb
classes 2, 3, 5, 7, 8 and 9, as well as aorists and perfects, the conditional, and
future participles. Lesson 20, the final lesson, deals with desiderative forms, the
benedictive mood, injunctives, intensives and periphrastic future forms, but in
very brief manner, without examples, as if in a hurry. There is not even any
mention of desiderative nouns.

At the end of the book the author has provided several appendixes. In the
first one, he has given a list of 131 roots and their various verbal forms, which is
good for the students. In the second appendix, he has listed 16 prefixes (upa-
sargas) and their meanings, despite the traditional enumeration of 20 (or 22); no
explanation is given for omitting the rest (para, dus/dur, api and su). The third



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews =—= 691

appendix suggests some supplementary literature on Sanskrit language and
grammar, including dictionaries, followed by a bibliography. From the biblio-
graphy, it looks as though the author has not consulted any traditional accounts
of Sanskrit grammar, but rather only modern secondary literature. A glossary of
Sanskrit roots and words, arranged in alphabetical order, is also given, followed
by a grammatical index. Finally, the author provides several tables: of ligatures,
of ordinal and cardinal numbers and of sandhi rules at-a-glance.

In my view, the author has covered almost all aspects of Sanskrit grammar
in this book. Some are explained well, some briefly and others very briefly. A
few points are left aside: gerunds in —am, ditransitive verbs, prefixes (upasargas)
and a few irregular declensions of nouns. Having made it through this book, the
reader will have an overall knowledge of Sanskrit grammar. Given the many
brief explanations, it seems that the book merits its name “Grundkurs Sanskrit”,
or Basic course in Sanskrit. Irrespective of its shortcomings, however, I appreci-
ate the efforts of the author to compose such a book for learners of Sanskrit, and
I congratulate him for it. I wish that the book attracts the attention of potential
students of Sanskrit and helps them in their endeavor.



	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

