Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 72 (2018)

Heft: 4

Artikel: Le Confucianisme existe-t-il?

Autor: Levi, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813523

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2018; 72(4): 1099-1132

Jean Levi*
Le Confucianisme existe-t-il ?

https://doi.org/10.1515/asia-2018-0036

Résumé : Cet article s’emploie a réfuter la thése a la mode selon laquelle a date
ancienne il n’existerait pas d’école confucianiste a proprement parler, d’une part
en démontant les arguments des tenants de cette théorie et en second lieu en
proposant une nouvelle lecture des documents a notre disposition.

Mots clés : Confucius, négationisme, écoles philosophiques, Chine ancienne

Abstract : This article advocates the refutation of the fashionable thesis that in
the pre- and early imperial China there was no proper Confucian school. It does
so by scrutinizing the arguments put forward by its propagators and by propos-
ing a new reading of the available primary sources.

Keywords : Confucius, negationism/denialism, philosophical schools, ancient
China

Préambule

Depuis maintenant quarante ans, en Chine, des découvertes archéologiques
quasiment ininterrompues ont révélé de véritables bibliothéques funéraires et
ont fourni une riche moisson de documents écrits couvrant les champs les plus
divers du savoir. Ces découvertes sont certes remarquables par les matériaux
nouveaux qu’elles ont mises au jour ; elles valent cependant plus encore par la
masse impressionnante de documents recouvrés différant fort peu des éditions
recues et attestant la fiabilité de la transmission scripturaire, contredisant ainsi
I’opinion couramment admise parmi les spécialistes que beaucoup de prétendus
classiques sont des ceuvres de basse époque. Ces rouleaux exhumés des tom-
beaux! fournissent des copies manuscrites écrites sur soie ou sur lamelles de
bambous antérieures de plusieurs siécles voire de dizaines de siécles aux
versions qui nous étaient parvenues jusqu’alors. Ils fournissent des témoins

1 Ou désormais de plus en plus souvent achetés par les grandes institutions académiques
chinoises sur le marché des antiquités dans des circonstances mystérieuses.

*Corresponding author: Jean Levi, Centre d’Etudes sur la Chine Moderne et Contemporaine 54,
boulevard Raspail, 75006 Paris, France. E-mail: jeanlevicnrs@yahoo.fr



1100 —— Jean Levi DE GRUYTER

qui peuvent étre datés de facon exacte. A été mis ainsi a la disposition des
chercheurs un moyen de vérification objectif, rigoureux et précis des datations
des documents écrits anciens obtenus par les méthodes de la philologie et de la
critique textuelle traditionnelles. Il s’est avéré que les conclusions de ces
derniéres étaient fausses pour la plupart. Un grand nombre d’écrits que 1’on
pensait étre des fabrications tardives avaient été déposés dans des tombes
quatre ou cinq siécles avant la date de leur rédaction fixée par le monde savant.
Ce constat aurait di fournir ’occasion d’une remise en cause des postulats
fondamentaux de cette discipline dont I’archéologie venait de révéler les limites.
Il n’en a rien été. En Chine, les chercheurs ont continué a vaquer a leurs travaux
épigraphiques ; a I’étranger, au lieu d’une interrogation sur les méthodes et les
pratiques de I’analyse des textes anciens en sinologie, par un mécanisme de
refoulement et de transfert freudiens, c’est I’ensemble de la littérature transmise
qui a été révoquée en doute, alors méme que les fouilles avaient fait la
démonstration de sa solidité. S’est donc développée, parallélement a ces
récoltes de documents sortis a foison des tombeaux, une révision radicale de
I’histoire de la Chine avant les Han, aboutissant a la remise en cause des vérités
les mieux établies. Certains chercheurs en sont venus a douter de I’existence
d’écoles sous les Royaumes combattants, alors qu’elles étaient considérées
comme 'un des signes distinctifs de la période; tout au moins celles-ci
auraient-elles eu, selon ces théories critiques, une signification et un mode de
fonctionnement tout autre que ce que l’on avait imaginé jusqu’ici, projetant
anachroniquement les catégories d’époques postérieures sur une réalité bien
différente.? Confucius, lui-méme serait un mirage né de la foi, cautionnée par la
Tradition, en I’authenticité d’un livre — le Lunyu, les Entretiens de Confucius —,
qui loin d’étre le témoignage de I’activité pédagogique du Maitre n’est qu’un
florilége de citations grappillées chez des auteurs divers par des précepteurs
royaux dans la seconde moitié des Han antérieurs afin de composer un manuel a
’'usage des rejetons de la classe dirigeante.? Et enfin, selon les théories de ces

2 Cf. Csikszentmihalyi/Nylan 2003 : 59-99.

3 Voir pour I'expression paradigmatique de ces théories, Hunter 2017 ; Hunter/Kern 2018 ; et les
travaux d’Oliver Weingarten (Weingarten 2010a et 2014). Pour un exposé critique de ces théses,
cf. J. Levi, Les Deux arbres de la Voie 11, Les Entretiens de Confucius, « Annexe » (Levi 2018 : 149-
177). La découverte de manuscrits sur lattes de bambous a Guodian en 1993 et ’acquisition de
liasses de manuscrits sur lamelles de bambous par le Musée des Antiquités de Shanghai datant
les uns comme les autres de la toute fin du IV® siécle furent pour ces savants un événement
providentiel. En effet, en avancant de plusieurs siécles la rédaction d’écrits confucéens
préservés dans le Liji #85C qui jusqu’alors étaient considérés comme trés tardifs, tels le Ziyi
#§4<, « L’Habit Noir », ou le Kongzi xianju -7 A&, « Confucius en son particulier » — et donc
nécessairement postérieurs a la compilation des Entretiens —, et en révélant d’autres, inédits



DE GRUYTER Le Confucianisme = 1101

audacieux refondateurs de la sinologie, il n’y aurait pas eu d’école confucéenne
a proprement parler, si I’on entend par la un courant de pensée né de I’ensei-
gnement du Maitre et transmis par des disciples. Le mot « confucéen » par
lequel on traduit habituellement le mot ru 1% ne répondant nullement au sens
véritable du chinois, bien plus large et désignant la plupart du temps une classe
de ritualistes et de spécialistes de la chose écrite plutoét que les dépositaires
d’une doctrine.

Le dossier a charge

Dans cet article, je ne m’attacherai qu’au seul dernier point ; celui de la nature
de la relation entre les notions chinoise de ru et occidentale de confucéens. Les
choses, concernant cette question, ont débuté de facon a peine perceptible.
L’attaque s’est faite d’abord en catimini. On a pris prétexte, assez habilement,
d’une bizarrerie lexicale pour mettre en doute le bien fondé de I’équivalence qui
jusqu’alors allait de soi entre la doctrine élaborée par Confucius et le mot ru par
lequel on désigne les partisans ultérieurs de cette doctrine. S’il n’y avait pas de
mot pour la désigner cela ne voulait-il pas dire, ont commencé a argumenter
certains savants, que son existence méme était problématique, ou tout au moins
n’avait pas les assises qu’on lui prétait. Il y aurait donc les héritiers de Confucius
et les ru qui ne sont pas forcément confucéens, les confucéens n’étant qu'une
espéce particuliére — fort rare au demeurant — de ru. Les ru, au dire des tenants
de cette thése, ne sont rien d’autre que des spécialistes versés dans les
opérations rituelles ou la récitation des Classiques.* Ce sont parfois, en raison
de leur maitrise du cérémonial et des chants liturgiques, tout simplement des

mais proches par la phraséologie de ce type de traités, il devenait loisible de soutenir qu’on
tenait 1a le réservoir de références ol avaient puisé nos maitres d’école pour composer leur
florilége de dialogues et d’apophtegmes mis dans la bouche de Confucius —une sorte de « petit
livre rouge » avant la lettre, mais formé d’un pot-pourri de citations d’auteurs divers et destiné
au seul usage de la classe dirigeante.

4 Dans sa monographie sur les stéles du Grand Empereur, Martin Kern, pour étayer sa théorie
que la persécution des lettrés confucéens par Qin Shihuangdi, 'unificateur de la Chine a la fin
du III° siécle avant notre ére, est une fable forgée de toutes piéces par la postérité, avance la
thése d’une absence de frontiéres entre les différents courants, les ru n’étant pas des confucéens
mais simplement « des spécialistes de la chose écrite et des performances rituelles » qui
s’employérent a le servir avec loyauté dans ces deux domaines : « The ru of the Warring states
and early imperial times were essentially professionals in the ritual and textual tradition » (Kern
2000 : 9).



1102 — Jean Levi DE GRUYTER

ordonnateurs des pompes funébres ; et méme, étant donné la place des rituels
" de deuil dans la société chinoise, ce serait 1a leur attribution principale. Les ru :
des croque-morts ! Confucéens et ru, deux entités distinctes donc. Mais alors
cela veut dire qu’il n’y a pas de nom pour désigner les confucéens - a savoir
ceux qui adhérent a la doctrine professée en son temps par Confucius. Et s’il n’y
pas de nom pour désigner les confucéens, continuent a raisonner nos cher-
cheurs, est-ce que cela ne signifierait pas que 1’école confucéenne n’est pas une
vraie école, voire qu’elle n’a pas de réalité.

Le liévre avait été levé, il est vrai, il y a bien longtemps. Dés 1910 Zhang
Taiyan, érudit contestataire, dans le contexte d’une remise en cause radicale de
la tradition lettrée et du refus de toute restauration impériale centrée sur le culte
a Confucius, dans un bref article sur I'origine des « ru», en distinguait trois
sortes, ou plutdt croyait reconnaitre trois acceptions différentes sous ce vocable
de ru, recouvrant des réalités plus ou moins extensives: au sens large, ru
désigne le personnel religieux subalterne de la royauté archaique « capable de
danser et de réciter des invocations pour faire venir la pluie » ; au sens
spécifique, le terme s’applique aux clercs versés dans les arts libéraux et
spécialisés dans la diffusion des savoirs utiles a 1’aristocratie Zhou ; c’est de ce
groupe qu’est issu Confucius, et enfin, au sens étroit, il désigne ceux qui, versés
dans les procédures rituelles et arts libéraux, adhérent aux idéaux éthiques
dispensés par Confucius : ce sont les confucéens proprement dits.” Hu Shi,
quelques décennies plus tard, prolongeant la réflexion de Zhang Taiyan et lui
donnant un tour encore plus iconoclaste, dans un essai paru en 1934, intitulé
« Commentaire sur les ru», en faisait des clercs de la dynastie des Shang
devenus, avec la chute de la dynastie et leur allégeance aux Zhou, des agents
de culte inférieurs — magiciens ou shamans — et ayant développé une culture de
la soumission et de I’humilité, d’ou leur appellation de ru (les « faibles » les
«mous »). A Confucius reviendrait I’insigne mérite d’avoir rassemblé autour de
lui cette classe de spécialistes et d’avoir su leur conquérir le statut de responsa-
bles de I’éducation canonique des élites.® Cette interprétation novatrice des
confucéens et du confucianisme devait faire 1’objet de débats passionnés au
sein de l’intelligentsia chinoise. Comme I’ont montré Qian Mu et Guo Moruo, les
preuves avancées aussi bien par Zhang Taiyan que Hu Shi pour étayer leurs
théories sont plutdt inconsistantes.” Sans pour autant que leur propre

5 Voir Zhang Taiyan K%, « Yuan ru: J& £ », Guogu lunheng B34 (Zhang 1996 : 99).
6 Voir Hu Shi #i#, « Shuo ru », &% in Hu Shi wenji #1i#3C4 (Hu 1999 : 32-70).

7 Qian Mu #8#2, « Bo Hu Shi zhi “shuo ru ” B#Hi# 2 5t/ in Qian 1998 : 299-318 ; Guo Moruo
BRURA, « Bo “shuo ru” » B “GR%” (Guo 1962 : 127-156) ; « Lun rujia de fasheng » 3% 5% 11 854k,



DE GRUYTER Le Confucianisme == 1103

interprétation soit plus convaincante. En revanche, ces théories ont leur impor-
tance dans le cadre de I’effervescence politique qui s’empare de la Chine au
tournant du siecle. Ce sont des récits au passé du drame vécu par la Chine
depuis la fin de la dynastie des Qing. A travers les aléas des ru, et le rdle joué par
Confucius dans leur rédemption, se lit, au miroir de temps révolus, les aspira-
tions des intellectuels chinois a une reconquéte de la dignité culturelle perdue.
Certes, la « relecture critique des plus lointaines origines doit permettre un
dépassement de la tradition »,2 mais elle va de pair avec un programme poli-
tique et une conception nouvelle de I’organisation sociale. Aussi, extraire ces
théses de leur contexte historique pour n’en conserver que le cceur académique,
si je puis dire, c’est, d’une certaine facon, les dénaturer. De fait, les buts pour-
suivis par les tenants « autochtones », héritiers du mouvement du Quatre Mai,
d’une pluralité de «ru », et les promoteurs occidentaux post-modernes d’une
révision totale des présupposés de la sinologie, mettant en doute la pertinence
des catégories classiques élaborées par la tradition, sont aux antipodes ; alors
méme qu’ils semblent emboiter la démarche de leurs devanciers, ces chercheurs
contemporains en pervertissent ’esprit. Hu Shi avait construit son scénario a
partir de deux bréves indications fournies par les sources historiques. Le pére de
Confucius aurait été un descendant d’une branche collatérale de la maison
ducale du Song émigré au Lu a la suite d’une sombre affaire de vendetta. Or
les Song sont les descendants de la dynastie vaincue des Shang-Yin apanagés
dans cette petite principauté par les Zhou pour qu’ils puissent perpétuer le culte
a leurs ancétres. De la on peut en déduire que le Maitre était I’héritier de la
tradition propre a I’ethnie vaincue, Hu Shi opérant un constant amalgame,
comme nombre de ses contemporains, entre nation, culture et race. Par ailleurs
le Zuozhuan, le Commentaire de Zuo aux Annales de la Principauté de Lu fait
référence a une inscription sur un vase rituel porté par I'un des ancétres de
Confucius, Zheng Kaofu 1F%7%, a la suite d’une promotion a une haute dignité
ot il manifeste la plus grande humilité : plus il monte en grade, plus il courbe
I’échine et rase les murs.’ Il n’en fallait pas plus & Hu Shi pour repérer dans ces
formules de modestie cette culture de ’humilité propre a cette caste religieuse

Shixue lunji 5224, « Euvres historiques » E$ 4% vol. 3, Euvres complétes (Guo 1984 :
382-397).

8 Pour reprendre la formule utilisée par Joél Thoraval a ce propos dans sa contribution « La
tentation pragmatique dans la Chine contemporaine » au volume collectif, La pensée en Chine
aujourd’hui (Thoraval 2007 : 120).

9 7° année du duc Zhao (535 av. J.-C.), Chungiu Zuozhuan zhu Fik 21833 (Yang 1981 : 1296-
1297) ; Couvreur 1950 : t. III : 146-148. Sima Qian, dans la biographie des Mémoires historigues
qu’il consacre au sage, reproduit le texte du Zuozhuan — qui est d’ailleurs le discours tenu a son
fils par un grand dignitaire du Lu sur son lit de mort pour lui recommander, en raison de la



1104 = Jean Levi DE GRUYTER

déclassée. Au rebours de la nouvelle école — essentiellement américaine —
révisionniste qui procéde toujours a une « fictionnalisation » rhétorique des
événements historiques, les historiens chinois contemporains - qu’ils se
réclament de Marx ou de Dewey — ont tendance, suivant la pente du réalisme
naif, a transformer les figures de style en matériaux historiques et a donner la
consistance de phénomeénes socio-politiques a de simples hyperboles.
Toutefois, il n’en reste pas moins, en effet, que le mot ru qui sert a qualifier
les partisans de la doctrine de Confucius ne renvoie ni étymologiquement ni
sémantiquement a aucune de ses caractéristiques doctrinales ou idée force, ni
au nom de son auteur comme c’est en revanche le cas pour toutes les autres
écoles sans exception : Les mohistes et les adeptes de Yang Zhu #k se
reconnaissent dans le nom des fondateurs de la secte, Mo Di s5% et Yang
Zhu ; le légisme, Fajia %53, renvoie au concept fondamental de ce courant de
pensée, la Loi, diffraction dans la société du principe qui ceuvre dans I'univers ;
’école des Noms, Ming jia % %%, s’occupe de I’'adéquation des dénominations a
la réalité des choses ; les taoistes mettent le Tao au centre de leur philosophie ;
les stratégistes, Bingjia ft5%, font de la guerre et de la stratégie ’objet de leur
réflexion, etc. Mais le mot ru ne renvoie ni a un concept ni a un nom propre.
Alors a quoi donc le vocable ru renvoie-t-il ? De quoi est-il le nom ? dirait Alain
Badiou. C’est 1a que le bat blesse : il ne renvoie a rien. Il n’a nulle part, a date
ancienne, I’acception de «lettré » (classicist) que lui assignent nos sourcilleux
gardiens de la rigueur lexicale. Il existe au demeurant déja un mot pour désigner
les «lettrés » a I’époque des Printemps et des Automnes et au début des
Royaumes combattants, c’est le mot shi =+ ; mot ambigu certes, puisqu’il peut
désigner un combattant, un noble ou un officier, mais dont I’'une des acceptions
usuelles est celle de « clerc ». Alors que le sens premier du terme ru est
péjoratif : « mou », « faible », « pleutre », « docile » et est associé parfois au
caractére voisin de prononciation semblable ru #% écrit avec le radical de
I’enfant et qui signifie tout jeune garcon, il n’y a pas d’occurrences du mot
dans le sens que lui prétent les tenants d’une distinction entre confucéens et ru,
avant que Confucius ne réunisse autour de lui des disciples et ne fonde son
école. Il a le sens de « enseignant » ou de « pédagogue » dans le Zhouli J&14,'°

vertu de ses aieux, Confucius comme précepteur (cf. Sima 1973 : fasc. 47 : 1907-1908 ;
Chavannes 1967 : t. V : 294-295).

10 Le terme apparait en deux occurrences : sous la rubrique des officiers dépendant du Grand
Intendant, Dazai K5 du Ministére du Ciel, ot ils sont définis, aprés les Instructeurs shi Hfi, qui
gagnent le peuple par la sagesse (xian &), comme ceux qui agissent sur le peuple par la bonne
voie (dao IE) ; et sous la rubrique du Da Situ K74, du Ministre de ’Instruction publique,
dépendant du Ministére de la Terre, ot il est question de conjuguer I’action des instructeurs shi
et des lettrés ru. Des notes des commentateurs expliquent que les ru sont ceux qui complétent



DE GRUYTER Le Confucianisme =—= 1105

ouvrage qui doit remonter a la fin des Royaumes combattants, c’est a dire a une
époque ol depuis longtemps les membres de 1’école s’étaient imposés dans cette
spécialité. Il n’existe qu’une unique occurrence du mot ru pouvant signifier
« lettré » a date ancienne. Elle se trouve dans les Entretiens de Confucius ou
Confucius s’adressant a un disciple lui dit : « Ne sois pas un lettré (ru) méchant-
homme soit un lettré honnéte-homme. »™ Il n’est méme pas siir d’ailleurs qu’il
faille prendre le mot ru au sens propre ; il s’agit plus probablement d’un
emprunt phonique pour ru i#% avec la clef de I’eau et qui signifie : « imbibé »,
« imprégné », synonyme de ran 4* ainsi que le suggére une glose de Huang Kan
=1l (488-545) ; le sens, plus satisfaisant, si I’on songe a I'importance du bon
exemple et de I'imprégnation dans ’enseignement confucéen, serait alors « Ne
te laisse pas contaminer par les gens de peu, mais subis 'influence des hommes
de bien. »

Une autre piste est celle fournie par la graphie %, servant de radical
phonique au mot ru f#%. Alors que le caractére composé ru n’est attesté que
tardivement, la forme simple se retrouve sporadiquement aussi bien sur les
inscriptions oraculaires sur os et écailles de tortue que sur les inscriptions sur
bronze. Aussi certains chercheurs ont cru y trouver la planche de salut qui leur
permettait de faire le lien entre les ru archaiques et les ru confucéens. Mais
cette piste conduit & une impasse. La graphie 7 n’a, dans aucune occurrence
ancienne, le sens patent qu’ils aimeraient lui assigner de « spécialiste du
rituel ». Prononcée ruan forme simplifiée de ru %, la lettre 7 a I’acception
de « faible », « mou », « ductile », et renvoie donc au sens propre de la graphie
usuelle. Prononcé xu le mot signifie « nécessiter », « falloir », « convenir » ou
bien il sert a désigner le cinquiéme des hexagrammes du Livre des Mutations,
xu : I’Attente.’? Tous les jugements ainsi que les gloses divinatoires de 1’hexa-
gramme sont des pronostications déclinant cette option, envisagée dans
différentes circonstances. On voit mal comment I’on peut faire dériver une
caste de spécialistes des matiéres religieuses de la temporisation, méme en
recourant aux plus audacieuses reconstructions étymologiques. Il en va de
méme de ’acception « falloir » ou « devoir ».

linstruction du peuple et parachévent de la sorte ’action éducative des Instructeurs, et qu’ils
instruisent le peuple sur la bonne voie et les connaissances utiles dans les chefs lieux de district
et les villages. Cf. Biot (trad.) 1975 : t. I : 65 ; 149.

11 Lunyu VI1.13 ; trad. Levi 2018 : 37.

12 1 est pris comme emprunt phonique de xu ZH selon le commentaire tuan 2% du jugement :
« FE, JEth “Xu” c’est xu ». Or xu 2B « ’expectative », est interchangeable avec xu %%, lequel est
glosé par dai £} « attendre » dans le Shuowen jiezi &t 3 fi#. Cf. hexagramme n°5, Gao 1983 :
105-112.



1106 — Je:;m Levi DE GRUYTER

Force est de constater que toutes les hypothéses proposées jusqu’a ce jour
par les meilleurs épigraphistes et savants depuis bientdt un siécle, en dépit de
toutes les recherches, découvertes archéologiques et mises en ceuvre des
procédés de la philologie la plus en pointe, ne sont que des conjectures plus
ou moins ingénieuses qui ne reposent sur aucunes bases solides et ne sont
étayées par aucune preuve argumentée. Autant dire que ces tentatives de
reconstruction étymologique se sont soldées par un échec.

Nombre de chercheurs et d’érudits demeurent persuadés néanmoins que
’école Confucéenne prend racine dans des institutions antérieures que le maitre
aurait transformées ou révolutionnées, si bien qu’il y aurait deux sortes de ru, de
« ritualistes », les anciens, héritiers fideéles de la pratique de la royauté
archaique et les « ritualistes réformés » de Confucius. Il s’agit 1a d’une reprise
des théses du Hanshu de Ban Gu qui fait remonter chaque école a un
département de ’administration des Zhou, le courant confucéen dérivant, lui,
du ministére de I'Instruction publique — ou de la Surveillance des multitudes —
des Zhou (rujia zhe liu gai chu yu situ zhi guan EX &R EHRFHEZ E).°

Robert Eno, esprit ingénieux, auteur d’'une monumentale étude sur le
confucianisme'® a cherché a résoudre la difficulté en proposant une
étymologie alternative. Il rapproche le mot ru du second terme d’une expression
binomiale signifiant « bouffon », « clown » « pitre », « danseur comique », en
insistant sur les connotations du mot ru renvoyant a la souplesse, aux contor-
sions. Mais en dépit de contorsions étymologiques et d’une agilité mentale qui
ne le cédent en rien a celles qu’il préte sur le plan physique aux ru, qu’il apparie
a des singes,” il doit lui-méme reconnaitre que tout cela est un jeu gratuit et que
ses acrobaties verbales finissent par I’envoyer le nez dans la poussiére ; car
comment établir un lien entre des clowns et des lettrés, étant donné que les ru
sont avant tout des spécialistes des livres canoniques et des professeurs de
morale ?

Eno a récidivé quelques années plus tard dans un article intitulé : « The
Background of the Kong Family of Lu and the Origins of Ruism » paru dans Early
China en 2003'® en proposant une série de connexions généalogico-géographico-
philologiques hasardeuses entre les ascendances agnatiques et utérines de

13 Hanshu &, 30 « Yiwenzhi » (Ban 1974 : 1728). Ce qui recoupe la notation du Zhouli.

14 The Confucian invention of Heaven, « Appendix B : a Theory of the Origins of the Term “Ju” »
(Eno 1990 : 190-198.

15 L’idée est brillamment développée, a grand renfort d’étourdissants rapprochements
épigraphiques, dans deux paragraphes intitulés « The Flexibility of the Ape » et « The Ape
Dancers » (Eno 1990 : 193-195).

16 Eno 2003.



DE GRUYTER Le Confucianisme == 1107

Confucius, I’Etat de Zou #5" appelé aussi Zhulou 45&, patrie réelle du Maitre, les
bouffons, zhuru 1%, les zhuru #f%, a savoir les Confucéens pris dans leur
ensemble, et les « Ru» du clan patricien des Zang 7. Au terme de toutes ces
galipettes époustouflantes, il apparait que Confucius est un Zoulou et Eno un zozo.

S’il me fallait choisir entre toutes les conjectures hasardeuses proposées par
les différents savants, celle de Fung Yu-lan et de Liu Jie me paraitrait encore la
plus simple et la plus raisonnable, autant qu’on puisse parler raison s’agissant
d’hypothéses gratuites.’® Le mot ru pourrait connoter les vertus civiles par
opposition aux vertus martiales. Ainsi Han Fei met-il en paralléle les ru avec
les xia % (chevaliers errants) dans une fameuse diatribe contre les vermines qui
empoisonnent la société de son temps : « Les confucéens troublent ’ordre avec
leurs écrits, les chevaliers errants offensent la loi avec leurs armes »,'°
établissant ainsi ’équivalence : ru=wen 3C (lettres/ vertus civiles) ; xia =wu I
(armes / vertus martiales). Le bindme formé des deux termes antinomiques
revient souvent sous son pinceau. On peut imaginer que dans une société qui
restait encore imprégnée de I'idéal du guerrier noble, pour qui la vaillance au
combat était I'une des vertus les plus hautes, la pratique confucéenne de la
bonté ren et ’exaltation du Rite ait semblé une manifestation de couardise et de
faiblesse et que le terme de ru ait été attribué tout d’abord aux membres de
I’école par dérision, mais que ceux-ci, le retournant contre leurs adversaires, se
le soit approprié et I’ait revendiqué hautement, en en inversant la signification,
faisant ainsi valoir ce nouvel idéal de gentilhomme, non plus versé dans les
armes mais dans les lettres. En outre, face a cette nouveauté qu’était 1’école
Confucéenne dans la société des Printemps et des Automnes, on était
embarrassé pour la qualifier ; aussi les membres de I’école ont-ils dii trouver
commode de reprendre le terme dont on les affublait, mais en lui donnant un
sens opposé. C’est 1a un procédé courant que la neutralisation d’un qualificatif
péjoratif par son adoption par ceux qu’il était censé stigmatiser. Ainsi en est-il,
dans I’histoire récente, du terme « totalitaire » d’abord employé par les socialis-
tes pour dénoncer les pratiques électorales des fascistes et finalement repris et
hautement revendiqué par Mussolini. Et a ’autre bord de I’échiquier politique
on pourrait encore citer les Enragés et les Sans-culottes. Il est vrai qu’on pourrait
objecter a cette thése que ’accent mis sur les vertus civiles au détriment des
valeurs héroiques est un développement tardif du Confucianisme. Confucius
prisait la vaillance et 1’école, dont certains des membres se déplacaient en

17 Orthographié parfois Fil ; encore qu’il ne soit pas siir, selon certains savants, que Zou it
puisse étre identifié a Zou #F.

18 Feng Youlan #§ & B « yuan ru-mo %58 » (Feng 1935) ; Liu 1956 : 218.

19 Hanfeizi jijie #34F-F4f#, XLIX (Wang 1986 : 344) ; trad. Levi 1999 : 518-519.



1108 —— Jean Levi DE GRUYTER

char de guerre et étaient armés, pouvait passer pour une bande de brigands. De
toute facon, ce n’est 1a qu’une simple supposition. Est tout aussi plausible (ou pas
moins invraisemblable) I’étymologie qui identifie ru « faible/lettrés » avec ru %
« jeune garcon » de prononciation semblable et de graphie voisine. En effet, si
I’on se penche sur 1’age des disciples de Confucius que I’historien des Han, Sima
Qian, a eu soin de consigner dans sa monographie sur les principaux éléves du
Maitre, il apparait qu’ils devaient étre fort jeunes; bien souvent de trente a
quarante ans ses cadets.”® Alors, les ru, la secte des « Galopins » ?

Quoi qu’il en soit, les partisans de la dissociation de la catégorie de « ru »
établie par les inventaires des écoles avec les disciples ou les héritiers spirituels
de Confucius n’ont aucune étymologie ni analyse sémantique de substitution a
proposer pour expliquer ce curieux phénomeéne ot I’école la plus ancienne et la
plus importante se trouve affublée d’'un nom étrange qui ne correspond ni a
celui de son fondateur ni au contenu de son enseignement.

Les arguments avancés pour démontrer que les deux notions de confucianisme —
en tant que courant d’idées défendu par les continuateurs de Confucius — et de ru, de
groupe spécialisé dans les lettres et le rituel, ne se recouvrent pas, sont peu probants.
IIs se résument en réalité au constat que les attitudes et comportements de certains
lettrés ne répondent pas aux idéaux de I’honnéte homme défendus par le Maitre. Ce
serait comme de décréter que les moines bouddhistes n’ont rien a voir avec le
bouddhisme parce qu’ils sont lubriques, ou de prétendre que le clergé n’appartient
pas a ’église catholique sous prétexte qu’il cumule tous les vices, alors que, tout au
contraire, c’est grace aux tares de ses représentants qu’une église ou qu’un mouve-
ment perdure et se développe, ainsi que le démontre fort joliment un récit de
Boccace, ot le juif Abraham, qui hésite a adopter la foi chrétienne, loin d’étre
rebuté par le spectacle des turpitudes des prélats romains se convertit, car cette
école du vice lui fait comprendre qu’il faut vraiment une intervention divine pour que
I’église puisse se perpétuer avec de tels serviteurs. Sans doute est-ce ’abnégation et
I’ascétisme des mohistes ainsi que le sérieux avec lequel les sectateurs de Yang Zhu

20 Concurremment a la différence d’age, Sima Qian donne aussi la principauté d’origine des
disciples. Dans de rares cas, il avoue étre dans 'ignorance de I'une ou 'autre donnée. On se
demande d’ailleurs ou I’historien est allé pécher ses informations extrémement précises et qui
semblent ne rien avoir de fantaisiste : on ne repére pas de clé symbolique ou de cryptogramme
numérologique. On a le sentiment qu’il a dfi avoir a sa disposition comme des fiches
signalétiques des éléves. Ce qui tendrait a prouver la réalité de I’école et la solidité de la
tradition. Cette question de I'existence possible d’un registre dont Sima Qian aurait disposé
pour composer sa monographie sur les disciples de Confucius est effleurée par Esther Klein
dans un essai récent ot elle s’appuie sur I'interprétation de Burton Watson du préambule du
chapitre 67 des Mémoires historiques de Sima Qian pour évoquer cette éventualité. Cf. Klein 2018 :
245-248.



DE GRUYTER Le Confucianisme == 1109

pratiquaient les préceptes de leurs maitres qui explique leur disparition, tant il est
vrai que la grandeur d’une école repose sur la corruption de ses membres.
L’argument de 'inadéquation entre le comportement des « ru » et les régles morales
professées par Confucius est des plus faibles.

Dans son étude sur les rapports entre les ru et les confucéens, Nicolas Zufferey
pour tenter de justifier sa thése d’une dichotomie entre les deux, recourt aux
biographies de Lu Jia % &, Shusun Tong #{f#i& et Li Yiqi BR & H., trois politiciens
ayant vécu durant la période troublée de la chute des Qin et de I’'avénement des
Han, et présentés comme des « ru », puisqu’ils en portent I’habit, figurant dans la
méme section du Hanshu, pour démontrer qu’il existait d’importantes divergences
dans les idéaux et les carriéres d’individus qualifiés de « ru ».* Toutefois en premier
lieu les exemples sont mal choisis : aucun des trois personnages ne contrevient aux
idéaux confucéens ; le Xinyu #i#& rédigé par Lu Jia se réclame de I’héritage du
Maitre et érige en principes de gouvernement la bonté et la justice, vertus
éminemment confucéennes?’; Shusun Tong, ritualiste et homme d’études, est un
pédagogue entouré, a I'instar de Confucius, de dizaines de disciples et il s’emploie
avec succés a doter la toute nouvelle dynastie de ses régles cérémonielles, ceuvre
que n’aurait pas désavoué le Maitre. Quant a Li Yiqi, lettré pauvre et studieux, il se
révéle étre un diplomate hors pair dans la lignée des Zigong.” Mieux, il se conforme
en tout point au modéle de ’homme de bien tel qu’il se dessine dans les Entretiens.
Sous les Qin on le prend pour un fou, et il ne révéle ses talents que lorsqu’il
comprend que son heure est venue, se calquant sur la conduite de Ning Wuzi
& F qui passait pour sage ou pour stupide suivant que la principauté était bien
ou mal gouvernée.”* En second lieu, a supposer méme que leurs aspirations et leurs

21 Zufferey 2003 : 273-294. Les biographies de ces trois personnages se trouvent regroupées
dans le chapitre 43 du Hanshu (Ban 1974 : 2105-2131) qui retrace la carriére politique de cing
contemporains du fondateur des Han, Liu Bang Z3}f, s’étant illustrés par leurs dons de
diplomates et de conseillers ; outre les trois précédemment cités, y figurent aussi Zhu Jian
27 et Lou Jing HAY,

22 L’ouvrage qu’il nous a laissé, le Xinyu, Nouveaux Principes de politique, se signale par des
emprunts massifs aux Entretiens de Confucius qui forment la trame de sa prose et fournissent
comme le signe de son appartenance doctrinale. Cf. Levi, Les Deux arbres de la Voie I, Les
Entretiens de Confucius, « Annexe » (Levi 2018 : 185-191).

23 Zigong, l'un des trois principaux disciples de Confucius, se signalait par ses dons de
commercant, mais aussi de diplomate — les deux étant liés a I'’époque de Confucius —; il aurait,
entre autre, réussi, grace a ses dons persuasifs, a détourner la guerre de la principauté de Lu,
qui abritait les tombeaux des ancétres de son maitre, en mettant le reste de I’empire a feu et a
sang. Cf. Shiji, 67 (Sima 1973 : 2197-2210).

24 Lunyu V. 21 (Levi 2018 : 32) : Confucius a dit : “Tant que sa principauté fut bien gouvernée,
Ning Wuzi montra de la sagesse, mais sitot qu’elle sombra dans ’anarchie, il sembla étre
devenu stupide. Il est plus facile d’imiter sa sagesse que sa stupidité” ».



1110 — Jean Levi DE GRUYTER

actions eussent été trés dissemblables, cela ne préjuge en rien de la réalité d’une
école ou d’une tradition confucianiste ; a ce compte-1a, pourquoi ne pas s’interroger
sur la pertinence de la notion de « christianisme », sous prétexte qu’il a abrité en
son sein des individualités aussi diverses et ayant eu des actions aussi opposées
que Saint Augustin, Savonarole, Francois d’Assise ou Ignace de Loyola ! Ou encore
faudrait-il proscrire le mot « socialisme » de notre vocabulaire parce que des gens
aussi différents que Blanqui, Jaurés, Noske ou Manuel Valls s’en réclament. En
troisiéme lieu, ces biographies sont des récits construits, obéissant a des modeéles
préétablis et répondant a certaines fins idéologiques, on ne peut les lire comme si,
entiérement transparents, ils donnaient un accés immeédiat a la réalité historique.
Nicolas Zufferey fait remarquer par ailleurs que dans le chapitre XXX du
Zhuangzi Zhuangzi lui-méme porte ’habit lettré : ru fu f%)iK.> A bien lire le texte
il n’est pas siir que maitre Zhuang soit ordinairement habillé en lettré. On peut
tout aussi bien comprendre que le prince héritier recommande au philosophe de
ne pas paraitre devant son pére, entiché de spadassins et de fiers a bras, en
habits de lettré, mais de prendre soin de se travestir en bretteur.?® Nous voyons
en effet le méme Zhuangzi se présenter devant un autre monarque sous sa
véture ordinaire qui est celle des taoistes : sandales de corde éculées, robe de
bure rapiécée serrée a la taille par une ficelle.”” Méme en supposant que le
personnage de maitre Zhuang mis en scéne par le Zhuangzi ait porté ample robe,
bonnet rond et souliers carrés cela n’aurait eu aucune signification, dans la
mesure ou cette tenue ne rend pas compte de la réalité mais constitue un
accessoire commandé par les nécessités de I'intrigue.?® Dans un autre chapitre
mettant aux prises, de facon parfaitement anachronique, le méme Zhuangzi et le

25 11 ne fait d’ailleurs que resservir un argument qui avait déja été avancé par Zhang Taiyan
dans son « Yuanru » : « Sur I'origine des “ru” » dés 1910.

26 Zufferey 2014 : 129-140. L’épisode occupe tout le chapitre XXX du Zhuangzi #¥, cf.
Zhuangzi jishi £ 7582, Zhuzi jicheng 111 (Guo 1978 : 439-442) ; trad. Levi 2010 : 263-266. La
formulation chinoise n’est pas claire : Jin fuzi bi ru fu er jian wang, shi bi da ni 43 F % 1& R
R, FLMKI : «Si maintenant vous vous présentiez devant le roi en habits de lettré, cela
risquerait de tout gacher ». On peut comprendre ’admonestation soit comme un avertissement
général : ne se présenter en aucun cas en habits de lettré devant son furieux de pére, soit
comme répondant a la situation présente : ne pas comparaitre devant le roi dans les mémes
habits de lettré que pour sa visite au fils. De toute maniére, la phrase ne préjuge en rien de la
défroque ordinaire du sage taoiste : Zhuangzi peut fort bien se présenter en lettré devant le fils
qui aime les lettres, comme il adoptera plus tard, pour le circonvenir, la dégaine du bretteur
devant le pére qui aime les armes.

27 Zhuangzi, XX (Guo 1978 : 301 ; trad. Levi 2010 : 165.

28 Pour une analyse fouillée du chapitre, étudié tant sous 1’angle de la structure narrative que
dans ses implications philosophiques, on se reportera utilement a ’essai de Romain Graziani :
« Persuasion a la pointe de 1’épée » (Graziani 2011 : 117-159).



DE GRUYTER Le Confucianisme == 1111

duc Ai de Lu (mort dans la réalité historique un siécle et demi avant lui), ce
dernier plaisante le philosophe en lui faisant remarquer que parmi les innom-
brables lettrés que compte le Lu pas un seul n’a été converti a sa doctrine.? Ce
qui tendrait a prouver qu’effectivement, si ’'on prend I’historiette pour une
transcription fidéle de la réalité, ’on pourrait étre un «ru » en étant taoiste.
Mais la suite de I’histoire montre bien qu’il s’agit 1a de prémisses indispensables
au déroulement narratif grace auquel 'auteur peut développer ses théses et
exercer sa verve satirique aux dépens de sa cible favorite : Confucius et les
confucéens. L’intrigue a des raisons qui ont raison du réalisme. On se dit parfois
que cela ne ferait pas de mal a nos sinologues de lire (ou de relire) Propp,
Brémond ou Greimas.

Il est une autre occurrence, qui n’a pas été relevée par Zufferey, ot un
personnage est affublé de la robe lettrée, alors qu’en principe il se rattache a un
tout autre courant de pensée que le Confucianisme. Il s’agit de Wu Qi %2 (mort
en 380 av. J.-C.), céléebre stratége du Wei et dont un traité d’art de la guerre a été
placé sous son patronage, le Wuzi. Wu Qi, nous dit ’opuscule, parut devant le
souverain du Wei, revétu de la longue robe des lettrés confucéens. Toutefois Wu
Qi, d’aprés la biographie qu’en donne Sima Qian, avait étudié auprés d’un
maitre Confucéen — et quel maitre : Zengzi, le bigot de la piété filiale! Ce qui
peut expliquer sa défroque. D’autre part, il devait circonvenir un prince, le
marquis Wen de Wei, qui affichait un penchant pour la doctrine confucéenne,
tout en nourrissant secrétement des visées expansionnistes et guerriéres. La
encore, la mise de Wu Qi, homme de guerre revétu de I’habit lettré, n’est rien
d’autre que la focalisation emblématique de la psyché du souverain, dans un
récit qui n’est pas le compte rendu de faits réels mais une fable. C’est au
demeurant ce que fera remarquer le Wu Qi mis en scéne par le Wuzi, trahissant
ainsi sa nature fictionnelle, quand le monarque lui déclare n’avoir aucun gofit
pour la chose militaire : « Majesté, je me suis fait une spécialité de découvrir la
vérité cachée sous le voile des apparences et de prévoir I’avenir par I’examen
des faits passés. Alors pourquoi me dire le contraire de ce que vous pensez ? »*°

Il va de soi que lorsque les Confucéens auront fait main basse sur I'instruc-
tion et se seront assurés le monopole de ’apprentissage des classiques formant
la base de I’éducation de tout homme cultivé, le mot prendra un sens plus large
que celui de Confucéen et désignera I’ensemble de la classe lettrée, laquelle est
dans sa trés large majorité « confucianisée » ; mais c’est 1a un phénomeéne tardif
et qui n’avait pas cours a I’époque qui nous intéresse.

29 Zhuangzi, XXI, (Guo 1978 : 313) ; trad. Levi 2010 : 174.
30 Wuzi %, 1, 1 (Wuzi 1978 : 1) ; trad. J. Levi, « Le traité militaire de Maitre Wou » in Levi
2007 : 145.




1112 —— Jean Levi DE GRUYTER

Bien que Michael Nylan s’emploie, depuis bient6t vingt ans, dans tous ses
articles quel qu’en soit le sujet, — recourant s’il en est besoin au procédé
rhétorique éculé mais efficace de la prétérition -, a enfoncer le clou d’une
différence fondamentale entre « Ru » et confucéens,” allant jusqu’a assimiler
les « Ru » et les mohistes,> les arguments qu’elle avance sont inconsistants et
tiennent plus de la pétition de principe que de la preuve.>

Telles sont les maigres piéces que nos censeurs ont a verser au dossier a
charge pour proscrire I'usage du mot « confucianisme » ou « confucéen ». Bien
entendu derriére cette querelle sémantique qui peut paraitre byzantine, se
cachent des enjeux plus sérieux ; en dissociant les deux notions a date ancienne
on vise a faire disparaitre le concept méme de confucianisme. C’est ainsi que
Csikszentmihalyi et Nylan en viennent a distinguer chez les confucéens les

31 Par exemple dans son article sur la fagon «correcte », selon elle, de lire Les Mémoires
Historiques de Sima Qian : « Therefore, I see no point in spilling more ink over the forced
attribution of Sima Tan or Sima Qian to Confucian or Daoist “ schools®. In two other essays, I
have argued (1) that Ru refers to “professional classicists”, only a small subset of whom saw
themselves as committed followers of Confucius ; and (2) that Sima Tan’s famous essay describes
“techniques of governance” available to the ruler, rather than the personal ethical persuasions or
text based scholastic lineages open to literate elites. There are no contemporary Confucian or
Daoist “schools”, then, to which the Simas could possibly be assigned. » (cf. Nylan 1998-1999 :
229). Et encore elle revient a la charge dans 1’'une de ses derniéres contributions a un ouvrage
collectif (Nylan 2009).

32 Sur cette assimilation abusive, voir son article « Kongzi and Mozi, the Classicists (Ru f#) and
the Mohists (Mo #) in Classical-Era Thinking » (Nylan 2009a) ; pour une discussion
intéressante de la signification du binéme, « Ru-Mo » apportant un démenti aux assertions de
Michael Nylan, cf. Lee 2014.

33 Ainsi par exemple, alors que Xunzi, dans une de ses éructations contre ces confucéens
vulgaires suru {41% qui déshonorent la doctrine du maitre par leur conduite, les compare a des
mohistes, et manifeste, par 1a-méme, qu’il existe a ses yeux une coupure nette entre les deux
courants, I’historienne déduit de sa diatribe que Xunzi range les mohistes dans la catégorie des
confucéens vulgaires ! Ce qui revient a faire dire au philosophe le contraire de ce qu’il entend
exprimer. Cf. Nylan 2009a : 9. Concernant le passage du Xunzi, analysé par Nylan, cf. Ecrits de
Maitre Xun, VIII (trad. Kamenarovic 2016 : 84) (reproduit sous une forme abrégée avec variantes
dans le Hanshi waizhuan, $3%4M% V, 5 (Xu 2005 : 172). Dans un article séminal rédigé en
commun avec Mark Csikszentmihalyi sur 1’absence de courants de pensée bien tranchés a
I’époque des Royaumes combattants, la chercheuse affirme : « ... the Five Classics for exemple,
could prove useful to many different persuaders promoting very different agendas ».
(Csikszentmihalyi/Nylan 2003 : 65). Alors que les Cing Classiques ne constituent nullement
un fond culturel commun a toutes les écoles. Il est ’apanage des seuls confucéens. Il n’y a
qu’eux, a date ancienne, pour fermer un développement discursif par une citation du Livre des
Odes, du Livre des Documents, ou encore du Livre des Mutations. Ainsi on peut reconnaitre
I’appartenance a 1’école confucianiste d’un écrit a la seule présence de vers du Livre des Odes
ou de formules archaisantes du Livre des Documents.



DE GRUYTER Le Confucianisme = 1113

termes Kongshi zhi menren fLEKZFI N «les éléves de I’école de Confucius »
formant le groupe a proprement parler des disciples® par oppositions aux zhuru
le groupe des lettrés, Confucius n’étant plus dés lors qu’un vague modéle, a la
maniére des saints rois Yao et Shun, sur lequel prendre exemple—tout au moins
pour les lettrés ayant un certain sens éthique. C’est dire, en réalité, que I’école
de Confucius cesse d’exister avec la mort du maitre.

Le dossier de la défense

Si maintenant nous considérons les piéces prouvant ’homologie entre
confucéens et ru, il apparait que le dossier est autrement plus consistant et
étoffé. Les documents de toute nature abondent ; il y en a une telle pléthore que
I’on a seulement I’embarras du choix.

« Les écoles illustres » du Hanfeizi

Le premier témoignage, le plus accablant, contre la thése soutenue par Eno,
Zufferey et consorts est celui, célébrissime, du chapitre L du Hanfeizi intitulé les
« Ecoles Illustres ». Je me contenterai de citer la premiére phrase : elle énonce
comme un fait d’évidence que les ru sont les héritiers de Confucius comme les

34 Csikszentmihalyi/Nylan 2003 : 65. Le terme de menren [ A\ « disciples » dans la périphrase
Kongshi zhi menren tient a la nature méme de ’enseignement prodigué dans les écoles et en
premier lieu dans celle de Confucius qui inaugura cette pratique. Les lecons se dispensaient
dans la seconde cour du logis du maitre, celle de la salle principale, au fond de laquelle
s’ouvrait la porte menant aux appartements privés. Les menren sont les éléves qui ont assisté
personnellement aux lecons données par le maitre devant la porte. Toutefois on peut fort bien
étre un disciple de Confucius — un confucéen, désigné du terme de ru en chinois —, sans avoir
nécessairement été présent a ses cours, de méme que I’on peut étre lacanien sans avoir assisté
aux séminaires du Maitre dispensés a I’Ecole Normale, rue d’Ulm. Toutefois un lacanien non
« Ulmien », si je puis m’exprimer ainsi, sera un lacanien a part entiére du point de vue de
I'orthodoxie (ou de ’hétérodoxie selon le point de vue adopté) de I’école freudienne et ne se
confondra pas avec la masse ordinaire des psy ; il en va de méme des ru. Par ailleurs, on
relévera cette contradiction chez les négationnistes : si Confucius n’est qu’une création
rhétorique (comme veulent nous le faire accroire Oliver Weingarten dans son article « The
Sage as teacher and source of knowledge : editorial strategies and formulaic utterances in
Confucius dialogues » et Michael Hunter dans l’ouvrage qu’il a tiré de sa thése, Confucius
beyond the Lunyu) se peut-il qu’une figure qui n’existe que sur des lattes de bambous puisse
avoir des disciples faits de chair et d’os qui assistent a ses cours dans un logis bien réel, fait de
bois et de briques ? Toute cette discussion serait donc oiseuse.



1114 —— Jean Levi DE GRUYTER

mohistes le sont de Mo Di: « Les écoles illustres sont celles des confucéens et
des mohistes. Les confucéens ru se réclament de Confucius et les mohistes de
Mo Di. Aprés la mort de Confucius sont apparues les écoles confucéennes de
Zizhang, Zisi, du clan Yan, de Mencius, de Qi Diao, de Zhongliang, de Xunzi et
du directeur de la musique Zichun (...) Ainsi depuis la disparition de leurs
maitres respectifs, les confucéens se sont divisés en huit groupes et les mohistes
en trois écoles. »>® Un tel morceau se passe de tout commentaire. Il devrait
suffire a clore le débat.

Mais comme un unique témoignage n’a pas valeur de preuve, je convoquerai
donc ensuite a la barre un passage du sommaire du Huainanzi ol la encore une
filiation claire est établie entre ’enseignement de Confucius et la doctrine des
ru : « Confucius cultiva la voie du roi Kang et transmit les enseignements du duc
de Zhou, et en instruisit ses soixante-dix disciples, il leur fit coiffer leur bonnet
et leurs habits, les incitant a se perfectionner dans les anciens livres et docu-
ments. De la sorte est née I’école confucéenne : gu ru zhe zhi xue sheng yan # %

#H 2B »°

Le prosélytisme de Mencius et la généalogie de la « Forét des
lettrés »

I1 est toujours bon de faire appel a des témoins jouissant de la considération
universelle ; Mencius est I'une des figures les plus révérées et dont les jugements
font autorité. Nous produirons donc a la suite la réflexion qui lui est inspirée par
les défections des éléves des sectes rivales: « Les transfuges du mohisme se
réfugient nécessairement chez les sectateurs de maitre Yang, les transfuges de
Yang finissent nécessairement dans les bras des confucéens (ru). Ceux qui
viennent a nous il faut les accueillir mais c’est tout. »*” Il n’y a aucune
ambiguité dans la formulation du texte de Mencius; les ru c’est lui et ses
disciples. Or Mencius revendique haut et fort ’héritage confucéen et se rattache
a sa lignée par I’'entremise de Zisi, petit-fils du Maitre. Les ru sont donc les
confucéens, c’est-a-dire ceux qui se réclament de sa pensée et veulent la faire
prévaloir dans les faits.

35 Hanfeizi, L, (Wang 1986 : 351) ; trad. Levi 1999 : 528-529.

36 Huainan honglie jijie YEEGIEZI4Ef# (Liu/Feng 1978 : XXI : 8b) ; trad. Le Blanc/Mathieu
2003 : 1026.

37 Mengzi, VII B/26 (Jiao 1978 : 586) ; trad. Le Blanc/Mathieu (dir.) 2009 : 533.



DE GRUYTER Le Confucianisme = 1115

Autre document sans appel. Le chapeau introductoire de la monographie
des Mémoires Historiques et du Hanshu sur « la Forét des lettrés ». Je me bornerai
a en fournir la traduction. Elle n’a pas besoin d’étre glosée :

« Aprés la mort de leur Maitre les soixante-dix disciples de Confucius se
dispersérent a travers ’empire. Quelques uns se hissérent jusqu’a la dignité de
précepteurs des princes, de dignitaires ou de ministres ; certains, plus modeste-
ment, furent les amis ou les mentors de simples nobles ou de grands officiers,
d’autres enfin se fondirent dans la masse et disparurent sans laisser de trace.
Ainsi Zilu s’était fixé au Wei, Zizhang au Chen, Dantai Ziyu au Chu, Zixia dans le
Xihe, Zigong finit ses jours au Qi. Les Tian Zifang, les Duan Ganmu, les Wu Qi, les
Qin Huali, qui avaient recu I’enseignement des éléves de Zixia furent des ins-
tructeurs des souverains. Mais en ces temps 1a, seul le prince Wen de Wei prisait
réellement I’étude. C'est ainsi que tandis que cahin-caha le siécle s’acheminait
vers I’avénement du Premier empereur, la guerre faisait rage entre les
principautés combattantes, si bien que la doctrine confucéenne périclita.
Toutefois dans les principautés de Lu et de Qi se perpétuait la tradition des
études confucéennes. C’est ainsi que sous les régnes des rois Wei (356-320 av.
J.-C.) et Xuan (320-301 av. J.-C.) des lettrés comme Mencius et Xunzi purent
perpétuer I’enseignement du Maitre et enrichir et Uorner (runse J#), faisant
de la sorte resplendir son école de leur vivant.

Puis vint le crépuscule des Qin, on briila les livres et enterra vifs les lettrés,
et les six arts confucéens furent balayés.

Chen She s’étant couronné roi, tous les lettrés de Lu, portant avec eux les
instruments rituels de Confucius, se rendirent auprés de lui. Kong Jia se vit
décerner le titre de Boshi, de lettré au vaste savoir, par Chen She. Il devait
trouver peu aprés la mort en méme temps que son souverain. Chen She avait
soulevé la plébe et avait pris la téte d’une armée faite de bric et de broc,
constituée qu’elle était de conscrits révoltés ; il ne devait régner sur le Chu
que quelques mois, et en moins d’une demi-année lui et ses troupes furent
complétement anéantis. Sa situation était donc des plus précaire, et cependant
les messieurs a large ceinture et a tablettes, portant les instruments rituels de
Confucius vinrent les lui remettre en cadeau, en signe d’allégeance. Pourquoi
donc ? Parce que plein de rancceur contre le Qin qui avait réduit en cendre leur
patrimoine, ils avaient mis leur indignation au service du roi Chen. »*®

La suite du texte rapporte comment le confucianisme peu a peu acquiert la
reconnaissance des souverains Han puis est promu orthodoxie officielle sous le
régne de ’'empereur Wu des Han. Il ne fait aucun doute pour Sima Qian qu’il y a
une filiation directe entre Confucius et les ru. Ils en sont les héritiers ; n’ont-ils

38 Shiji 55T, 121 (Sima 1973 : 3116-3117) ; Hanshu, 88 (Ban 1974 : 3591-3593).



1116 —— Jean Levi DE GRUYTER

pas recu en dépdt ses vases rituels, ligi #84% ? En outre Sima Qian se sert a
plusieurs reprises du mot ye 3 pour désigner 1’enseignement dispensé par un
maitre, mais qui, polysémique, signifie aussi travail, occupation, héritage, legs.
Ainsi on trouve les expressions jie shou ye yu Zixia zhi lun &353R F R fy : «1Is
recurent ’enseignement des Zixia » ; xian zun fuzi zhi ye JRERTZ % : «ils
perpétuérent ’enseignement (ou I’héritage) 1égué par le Maitre » ; « Yi Qin fen qi
ye, ji yuan er fafen yu Chen Wang ye ARREHIE, TR EENBR L : ayant
accumulé de la rancceur parce que le Qin avait br{ilé leur enseignement (ou ce
qui leur avait été 1égué) ils mirent leur indignation au service du roi Chen ».>°
L’emploi du mot n’est pas anodin; Sima Qian entend signifier dans ce
préambule qui coiffe des biographies de doctes se succédant a des chaires
académiques spécialisées dans 1’étude d’un des Six Canons, que les
confucéens sont les gardiens d’un héritage qui leur a été transmis de
génération en génération depuis Confucius et qui a failli étre détruit. Le
Hanshu dans sa monographie sur les confucéens emploie ’expression jiashi
chuan ye 8 3 pour désigner la « transmission lignagére (ou patrimoniale) »
des classiques a partir des Han.*® Ce texte apporte un démenti cinglant aux
analyses des auteurs de I’article révisionniste sur les écoles et lignages scolasti-
ques pré-Han et Han. Aussi se sont-ils bien gardés de faire la moindre allusion
aux passages importants, préférant se livrer a des remarques incidentes et
triviales afin de noyer le poisson. Il est étonnant que le mot runse
« rendre onctueux et brillant » attire leur attention, sans méme au demeurant
qu’ils en fournissent une analyse satisfaisante,*’ de méme qu’ils se livrent a des

39 Shiji, 121 (Sima 1973 : 3117). Euvres, XIV ; XIII (Levi 2010 : 124 ; 111-112 ; dans le premier il
est question des Six Canons dont il aurait pris soin et dans le second des douze livres qu’il
aurait rédigés.

40 Cf., par exemple, Hanshu, 88, « Rulin zhuan » (Ban 1974 : 3613 ; 3615 ; 3621).

41 Csikszentmihalyi/Nylan 2003 : 73 : « Despite some initial political successes attributed to the
immediate disciples of Confucius, later rulers, outside the states of Qi and Lu were said generally
to ignore methods “ revived” by Confucius, until master-persuaders like Mencius and Xunzi
managed to make Confucius’s attainements seem more “glossy and appealing” (runse ). »
En fait nos auteurs n’ont pas compris que, par ces deux simples mots, Sima Qian évoque la
nécessité pour les Confucéens du milieu et de la fin des Royaumes combattants de recourir aux
armes de leurs adversaires pour se faire entendre : a savoir I’art de 1’éloquence, recoupant, le
plus souvent, dans le monde chinois, la figure de style connue en Occident sous le nom
d’hypotypose. Mencius se justifie de I’employer en raison de 1 ‘urgence des temps. Xunzi, lui
aussi défend la rhétorique dans des termes qui répondent exactement a ’expression runse dont
use Sima Qian : « Tous les hommes se plaisent a évoquer ce qu’ils chérissent. Il en va de méme
de ’homme de peu et a plus forte raison du sage. Quand il offre ses discours a autrui, il en
veut ses périodes aussi précieuses que l’or, les pierreries, le jade ou les perles ; veut-il stimuler
par ses conseils, il prend soin de les habiller des plus riches brocarts et des plus fines broderies ;



DE GRUYTER Le Confucianisme == 1117

considérations oiseuses sur le fait que c’est seulement avec le Shiji que
Confucius est crédité de I’édition de ’ensemble des Cing Classiques ; ce qui en
outre est inexact : ’'idée figure déja dans le Xinyu ou il est dit en toute lettres :
« Un saint apparu dans la basse antiquité*® fixa le texte des Cing Classiques et
illustra les Six arts libéraux : yushi hou sheng ding wu jing, ming liu yi A 21858 5&
FLEE, BH/NEE ».“ Mais ils passent sous silence le fait que les lettrés de Lu se

quand il veut se faire entendre, il fait résonner dans ses paroles des mélodies plus pures que tous les
carillons des pierres sonores, plus entrainantes que toutes les batteries de tambours et plus
harmonieuses que tous les concerts de luths et de cithares. » (Ecrits de maitre Xun, V.19
(Kamenarovi¢ 2016 : 49). Pour I’analyse de la phraséologie de ce type de discours, voir J. Levi :
« L’art de la persuasion a I’époque des Royaumes Combattants » (Levi 1992). De méme, il efit été
intéressant de relever I'usage fait de la phraséologie du Lunyu par I’historien dans une monographie
consacrée au destin de la classe des lettrés ; la phrase : er fafen yu Chen wang ye i 55 TE 7Bk £ 42 est
une réminiscence a n’en pas douter de formules de Confucius figurant dans le Lunyu telles que, en
VII, 8 : « Je n’ouvre ’esprit que des enragés, je n’éclaire que les tourmentés bu fen bu qi, bu fei bu fa
NEAEL,  AEAZE » et en VIL 20 : « Tu aurais dd lui dire que j’étais un homme a qui
Iindignation (ou ’enthousiasme) fait oublier de manger fafen wang shi Z1ES & ».

42 11 s’agit de Confucius.

43 Xinyu jiaozhu HizEAE (Wang 1997 : 18) ; trad. Levi 2003 : 1 : 24. Le Xinyu, remonte au tout
début de la dynastie des Han, soit vers 200-190 avant notre ére, a en croire tout au moins la
biographie que les Mémoires historiques de Sima Qian consacrent a son auteur, Lu Jia. La
présence de I’expression Wujing « Cinq Classiques » a fait suspecter I’authenticité du texte.
Toutefois les arguments prodigués ne sont guére concluants. Les « preuves » dont fait état dans
les années trente un Sun Cizhou f£/X#} ne résistent pas a I’examen. Selon lui, le binéme wujing
n’étant pas attesté avant le régne de 'empereur Wu des Han, moment ot fut instituée la charge
de Wujing boshi « Docteur des Cinq Classiques », la rédaction de ’ouvrage ne saurait étre
antérieure a 140 avant notre ére (cf. Sun 1982 : 112-122). 1l s’agit 1a d’un raisonnement circulaire
qui suppose établi ce qui doit étre démontré. On pourrait tout aussi bien décréter que le Xinyu
étant authentique, 1’expression Wujing est bien antérieure au régne de 'empereur Wu et que
celui-ci ne fait que reprendre un terme déja existant. C’est ce que sous-entend 1’érudit Wang Liqi
FEF#% dans sa note au bindme wujing de son édition critique de I'ouvrage (Xinyu jiaozhu, Wang
1997 : 18-19, n. 3 et 4 p). En réalité, ’expression est inscrite en filigrane dans le Xunzi qui
énumeére cing classiques (les Odes, les Documents, les Rites, la Musique et les Printemps et
Automnes) nécessaires a la formation de ’honnéte-homme, liant ainsi 1’apprentissage de
chacun des classiques au développement d’une des Cinq Vertus, Wu Xing ou Wu Chang %
(Ecrits de Maitre Xun, 1-12, Kamenarovi¢ 2016 : 6). La découverte a Guodian d'un manuscrit sur
les Cing Vertus (dont une version commentée figure aussi parmi les textes sur soie de
Mawangdui) atteste que le systéme des correspondances entre vertus morales et éléments,
permettant d’inscrire les Canons dans un cadre cosmologique est déja en place au IV® siécle
avant notre ére et que I’expression Wujing n’a rien d’incongru sous le pinceau d’un auteur du
tout début des Han, comme Lu Jia. Il est possible par ailleurs qu’il faille interpréter le mot jing
dans un sens différent de celui de « classique » : il peut étre entendu en effet dans I’acception
de «régles de comportement », a savoir la « trame » jing — sens premier du mot — morale



1118 —— Jean Levi DE GRUYTER

rendent auprés du roi Chen emportant avec eux la vaisselle sacrificielle du
maitre—leur patrimoine cérémoniel et culturel - ; pas plus qu’ils ne s’attardent
sur I’emploi du mot ye, «instruction » mais aussi «legs», pourtant
fondamental.

Bons et mauvais Confucéens chez Xunzi

Xunzi est lui aussi une notabilité jouissant d’une forte notoriété ; il s’est rendu
célébre pour ses déblatérations contre les tares de son siécle, n’hésitant pas a
vitupérer son propre camp. Sa déposition peut nous étre précieuse. Mais Xunzi
n’est pas un homme commode. Et son témoignage est a son image : il est d’'un
maniement difficile. Un chapitre intitulé Ruxiao f&3{ « Modéle confucéen » ou
« Exploits confucéens »** est une source de perplexité. Il embarrasse habituel-
lement ses exégétes parce que I’emploi qui est fait du mot ru ne semble répondre
a premiére vue ni au sens de « confucéen » ni a celui de « lettré » Il cite comme
modéle de ru (ou de ru ayant accompli des exploits) le duc de Zhou, dont
l’action d’homme d’Etat fut exemplaire. Mais le duc de Zhou n’est ni
confucéen puisqu’il vécut cing cents ans avant la naissance de Confucius, ni
n’est un lettré puisque les arts libéraux n’existaient pas a cette époque et qu’il se
signala avant tout par son ceuvre de législateur. Il faut comprendre en réalité
qu’il n’est pas un modéle de confucéen mais un modeéle pour les confucéens, et
qu’étant un modéle pour les confucéens il devient rétroactivement aussi un
modéle de confucéen. Modéle confucéen, le duc de Zhou l’est assurément
puisqu’il était le modéle de Confucius, un Confucius qui, a en croire les
Entretiens se serait exclamé : « Je décline, voici longtemps que je n’ai plus révé

constituée par les Cinq Vertus Wuxing 74T sur lesquels s’appuient ou s’adossent les Cing
Classiques, qui se développent dans les Six Arts ou Disciplines, en sorte que les deux acceptions
se recouvrent. En outre, ’idée que Confucius est responsable de la composition des classiques,
ou tout au moins de leur compilation figure déja dans le Zhuangzi. Au chapitre XIII, Confucius
remet & Laozi, archiviste a la cour des Zhou, les douze livres qu’il a composés (Zhuangzi jishi,
Guo 1978 : 212-213 ; Levi 2010 : 111) ; a la fin du chapitre XIV Confucius se lamente auprés du
méme Laozi sur son peu d’écho rencontré auprés des princes en dépit « des années passées a
s’occuper des Six Classiques » (Guo 1978 : 234-235 ; Levi 2010 : 124). Toutefois la formulation
dans ce dernier exemple est vague a dessein. On ne sait si par « s’occuper des Six Classiques »
zhi liu jing Y6788, le texte entend leur arrangement ou leur étude. Sans doute pour Zhuangzi
est-ce tout un. Quoi qu’il en soit, il ne fait guére de doute que dans I’épistéme, au sens
foucaldien, du milieu des Royaumes combattants, la figure de Confucius est indissociable de
la chose écrite, sous les doubles espéces de consommateur et/ ou de producteur de livres
canoniques.

44 FEcrits de Maitre Xun, VIII (Kamenarovi¢ 2016 : 69-74).



DE GRUYTER Le Confucianisme == 1119

du duc de Zhou ! » et ce sont les institutions dont il sut doter la dynastie des
Zhou que le Maitre aurait voulu restaurer, les considérant comme les plus
parfaites ayant jamais existé. Dans le systéme de pensée confucéen, étudier
C’est imiter — tel est au demeurant I'un des sens du mot xue £ ; c’est se
conformer a un modéle et se construire une personnalité en se calquant sur
lui. En coiffant un chapitre entiérement dévolu a la question de la conduite et de
I'utilité sociale des «ru» par la figure tutélaire du duc de Zhou, éminent
personnage sur lequel Confucius prit exemple avant de 1’égaler (sinon le
dépasser), Xunzi entend bien montrer qu’il ne saurait y avoir de lettrés en
dehors de la filiation confucéenne.

Dans la suite du chapitre, le philosophe dresse une typologie des individus
répartis en quatre catégories : les hommes ordinaires — autant dire des animaux —,
et trois classes de ru : les suru 1%, les « confucéens vulgaires », les yaru Ff#%, les
« confucéens distingués », et les daru Kf% les « confucéens éminents ». Ils se
différencient en fonction de leur degré de conformité avec le modéle du Maitre.
Les parangons de lettrés éminents étant Confucius et son disciple Zhonggong.
Fermes et respectés dans I’adversité et accomplissant une ceuvre grandiose quand
les circonstances ou la position qu’ils occupent leur permettent de déployer leurs
ailes, ils agissent en tout rituellement et leurs propos sont toujours frappés au
coin de la raison. Le lettré distingué imite les fondateurs des Zhou, s’en tient a une
régle unique, illustre les rites et les convenances, pratique assidiiment ses
Classiques : il se conforme en somme absolument aux préceptes des Entretiens.
Quant au confucéen de bas étage, il porte I’habit des confucéens mais se conduit
en homme vulgaire et foule aux pieds tous les principes du Maitre en prétendant
les suivre. Ni il ne respecte les rites, ni il ne s’adonne a I’étude des Classiques ; il
ne pense qu’a flatter les grands et se remplir la panse. Son comportement est celui
de la foule, et ses propos ne se distinguent en rien de ceux des mohistes.*
Ailleurs il stigmatise les « confucéens de bas étage » jianru F&f# qui poussant
jusqu’a la caricature les enseignements qu’ils ont recu de trois des plus importants
disciples du Maitre, finissent par trahir sa doctrine : ainsi en est-il des émules de
Zizhang « qui le bonnet de travers et le verbe haut, adoptent le pas de Yu ou le
trottinement de Shun » ; de Zixia qui «le bonnet et le vétement impeccables,
adoptent une mine sévére sans jamais proférer un mot» ; de Ziyou qui
« paresseux et pusillanimes ne pensent qu’a se goinfrer sans la moindre vergogne,
et se tournent les pouces sous prétexte de ’homme de bien ne doit pas user de sa
force ».¢ Ces portraits de ru s’inscrivent dans le cadre délimité par la doctrine de
Confucius, telle tout au moins que Xunzi la congoit, et ses charges contre les

45 Kamenarovic¢ 2016 : 83-85.
46 Kamenarovi¢ 2016 : 60-61.



1120 —— Jean Levi DE GRUYTER

mauvais ru — ou confucéens — est du méme ordre que I’anathéme jeté du haut de
sa chaire par un prédicateur fanatique contre les mauvais chrétiens. Et comme
tout prédicateur, il déplore avant tout la perversion du message primitif recu en
héritage par les faux continuateurs de la doctrine, qui commettent de la sorte un
véritable blasphéme.

« Kong Machin » et les tétes de Turcs confucéennes chez Mozi

Mozi voue aux confucéens une haine inexpiable, il les accuse de tous les maux ;
en particulier il considére que la pratique des enterrements somptueux est une
ruine pour la société. 1l les attaque aussi sur le plan doctrinal en se livrant & une
critique acerbe de leurs principales notions comme celle de destin, dans des
chapitres appelés « Contre le Destin » oul sans les mentionner expressément ce
sont eux qui sont visés. Une section spéciale est dévolue a la réfutation des
théses confucéennes dans les trois sections intitulée « Contre les Confucéens »
(Fei ru) dont il n’a été préservée qu’une des trois variantes produites par un des
rameaux de la secte. Il n’est pas dans mon propos de détailler les arguments que
Mozi oppose aux théses des confucéens ; la seule chose que j’aimerais relever ici
c’est que l'auteur fait un amalgame entre les ru- sectateurs et héritiers de Confucius
et Confucius lui-méme, qu’il appelle au demeurant non pas bien entendu Maitre
Kong, ni méme Zhongni ff/E ou Qiu - mais Kong Mou L% autant dire « Kong
Machin ». Il fait intervenir Kong Machin pour montrer I'inconséquence de sa
conduite et souligner a quel point il a agi en contradiction avec ses propres
préceptes. Il ne fait aucun doute que pour Mozi il y a identité totale entre les
membres de I’école de Confucius et les ru. « Kong Machin » et « ru truc » sont une
seule et méme chose, cela ne se discute méme pas. Il finira d’ailleurs sa charge anti-
confucéenne par ces mots qui ne souffrent aucune ambiguité : « Les actes de Kong
Machin sont les produits de ses attitudes intellectuelles. Tous ses émules, en fidéles
disciples se sont employés a I'imiter. Or n’a-t-on pas vu Zigong et Zilu préter main
forte a Kong Kui quand il fomenta des troubles au Wei ; Yang Huo semer le désordre
au Lu ; Bi Xi faire sécession a la téte de la place de Zhongmu et Qidiao finir mis en
piéces. Peut-on imaginer rien de pire. Tels sont les exemples donnés par le maitre a
ses jeunes disciples. Or il est dans le rdle de ceux-ci de mettre en pratique les
théories et d’imiter les actions de leur mentor. Quand on voit ce qu’a été la conduite
de Kong Machin, on peut se douter de ce qu’est celle des lettrés confucéens ! (Jin
Kong Mou zhi xing ru ci, rushi ke yi yi yi 2 FL3E 24700k, HELATLIEER) »* Mozi

47 Mozi, 39 (Wu/Sun 2012 : 188-189).



DE GRUYTER Le Confucianisme =—= 1121

ne s’embarrasse pas de vérité historique ; ni Yang Huo ni Bi Xi n’ont jamais
appartenu a 1’école de Confucius ; Yang Huo aurait méme été sa béte noire et son
ennemi juré. Bi Xi se serait contenté de faire appel a ses services et celui-ci, pour
finir, n’aurait pas donné suite a ses avances. Mais la n’est pas I’essentiel. Pour Mozi,
Confucius et les ru doivent étre mis dans le méme sac ; qu’importe si dans ce sac se
trouvent englobés des gens qui n’ont rien a voir avec la doctrine du Maitre, pourvu
que, personnages peu recommandables, ils eussent pu étre ses éléves pour I’avoir
cotoyé.

Confucius et le Confucianisme en débat au 1°' siécle av. J.-C. :
La dispute sur le Sel et le Fer

Notre dernier document sera une ceuvre plus tardive, La dispute sur le Sel et le
Fer (Yantielun Ei#5%) elle se donne pour la retranscription par Huan Kuan 8 &,
vers 40 avant notre ére, d’'un débat qui eut lieu a la cour en 81 avant notre ére a
propos des monopoles sur le Sel et le Fer, mais qui portait en réalité sur des
questions de politique générale, entre des lettrés choisis pour leur orthodoxie
confucéenne et les administrateurs chargés de la gestion des affaires. Les lettrés
(formés de deux groupes : les lettrés proprement dit et les sages) réunis en cette
occasion pour critiquer la politique du gouvernement revendiquent haut et fort
leur appartenance confucéenne, et les membres du gouvernement qui leur
répondent soutiennent eux des théses légistes et affichent leur sympathie pour
les grandes figures du légisme : Shang Yang, Shen Buhai et Li Si. Les deux
camps s’affrontent sur tout. L’un des principaux points de litige porte sur le role
historique de Confucius et sur I’efficacité des méthodes de gouvernement des
confucéens (les ru) ses héritiers. La question de I'authenticité de ’ceuvre n’im-
porte en rien, car méme si le Yantielun n’est pas un compte-rendu fidéle des
débats qui eurent réellement lieu a la cour en 81 avant notre ére, ce n’est pas la
réalité du débat qui nous intéresse ici mais la réalité du texte qui met en scéne
ce débat et qui exprime la facon dont une confrontation entre légistes et
confucéens dans la seconde moitié du 1*" siécle avant notre ére était imaginée.
En un mot notre objet n’est rien d’autre que les représentations mentales,
lesquelles, rappelons-le, n’ont rien de fictif.

Un chapitre entiérement dévolu a I’appréciation du réle historique de
Confucius est tout a fait significatif ; il montre en effet comment la notion de
ru présente un caractére ambigu. Le chapitre XI « Lunru », « Evaluation des
Confucéens » offre ceci de paradoxal, que tout en établissant un lien entre
Confucius et les ru, ceux-ci n’étant rien d’autre que ses héritiers et les propaga-
teurs de sa doctrine et de ses méthodes de gouvernement, il semble donner une



1122 —— Jean Levi DE GRUYTER

extension plus large au concept que le simple cercle des tenants du confucia-
nisme pour embrasser ’ensemble de ce que 'on appellerait aujourd’hui les
« intellectuels ». La filiation entre ru et Confucius est établie d’emblée par le
Grand secrétaire qui, prenant a partie les lettrés xuezhe %:3%, représentants pour
lui de la secte des confucéens (ru), leur jette a la téte les échecs lamentables de
leur maitre a penser et idole, échecs qui devaient se répéter par la suite chaque
fois qu’un prince eut la mauvaise idée de mettre le confucianisme a I’honneur :
« Vous vous prétendez les héritiers de Confucius ; vous vantez ses mérites et
décrétez qu’il fut le plus grand sage que la terre ait jamais porté. Pourtant, bien
que votre saint patron ait rayonné entre les principautés de Lu et de Wei, et
diffusé sa doctrine sur les rives de la Zhu et de la Si, il n’a jamais été capable
d’amender un seul de ses disciples ni de répandre la paix sur son époque. L’état
de Lu fut démembré de son vivant. Le duc Xuan de Qi appréciait les lettrés et
leur enseignement. Mencius, Chunyu Kun et d’autres, bénéficiaient de gras
appointements, sans remplir aucun office, avec pour unique mission de
pérorer sur les affaires de I'Etat. Il y avait plus de mille de ces docteurs qui
disputaillaient & I’académie Jixia # & de Qi. Vous nous accorderez qu’en ces
temps 12 les Gongsun Hong /A #454L%® courraient les rues ! Or c’est A cette époque
que le faible royaume de Yan attaqua le pays, et son armée arriva d’une traite
aux portes de la capitale, Linzi. Le roi Min dut s’enfuir et mourut a Ju sans que
ces messieurs aient pu rien faire pour retourner la situation. Et quand le roi Jian
fut capturé par le Qin avec toute sa cour, ils se montrérent tout aussi impuis-
sants a affronter le danger. Les confucéens n’ont jamais été capables d’assurer la
paix a un pays et de faire respecter leur souverain. »*°

Cette diatribe est tout a fait remarquable, d’une part parce qu’elle établit une
filiation entre Confucius et les ru ; le Grand Secrétaire considére que ceux-ci sont
les héritiers du Maitre, non pas seulement parce que celui-ci représente pour eux
une vague source d’inspiration éthique ou une figure tutélaire, a la facon de
Saint Hubert patron des chasseurs, mais parce que son action historique et sa
doctrine inspirent tous leurs faits et gestes et leurs propos, comme le font la
figure et les théories de Marx pour des marxistes. Attaquer Confucius c’est saper
les fondements mémes des théses et de la praxis confucéennes. Mais d’autre

48 Gongsun Hong (200-121 av. J.-C.) était un homme d’origine modeste qui se spécialisa sur le
tard dans ’étude de la Chronique des Printemps et des Automnes, ’un des Cing Classiques ;
recruté comme Docteur a la cour de ’empereur Wu des Han dans son age miir, il ne commenca
véritablement sa carriére qu’a 66 ans, mais elle fut fulgurante, puisqu’il accéda au poste de
Ministre. Confucéen ambitieux, vindicatif et atrabilaire, d’une austérité proverbiale — digne d’un
mohiste disait-on -, il profita de son crédit auprés de ’empereur pour persécuter les tenants des
doctrines rivales. Ici, le nom propre est une synecdocque pour désigner les « confucéens ».

49 La Dispute sur le Sel et le Fer, XI (Levi 2010a : 62).



DE GRUYTER Le Confucianisme = 1123

part, et c’est 1a tout I'intérét du texte, dans un mouvement inverse, il procéde a
un amalgame, a des fins rhétoriques, entre le groupe des confucéens qui
constitue une école aux contours parfaitement délimités, s’adonnant a des
pratiques rituelles, soutenant un programme politique déterminé, agissant
selon certains codes, pratiques, programme et actions qui s’inscrivent dans le
cadre d’une doctrine philosophique, et un ensemble aux contours flous que j’ai
appelé, faute de mieux, de facon anachronique, les intellectuels ; tout cela
forme pour Sang Hongyang 3543, le Vice-Premier ministre, les adversaires
dogmatiques, fumeux et bavards des hommes d’Etat réalistes, pragmatiques et
compétents. C’est la raison pour laquelle on voit la totalité des membres de
I’académie Jixia embrigadée dans les rangs des ru, des Confucéens I°° La
réponse des lettrés, qui est elle aussi rhétorique, accepte I’amalgame pour le
retourner contre leurs détracteurs et contre-attaquer en se servant d’une allusion
cachée aux Entretiens de Confucius. Les penseurs d’obédiences diverses enrblés
pour les besoins de la polémique dans les bataillons des partisans du Maitre,
vont resservir, légérement recyclés, sous les espéces du topos éminemment
confucéen des sages qui disparaissent ou émigrent sous un régime qui ne
pratique pas la Voie: « Les lettrés lui firent des remontrances qui ne furent
pas entendues. Découragés, ils se dispersérent. Shen Dao et Jie Zi s’enfuirent,
Tian Pian alla a Xue et Xunzi au Chu. Comme il ne restait plus un seul bon
conseiller a I'intérieur de la principauté, tous les princes feudataires se liguérent
pour l’attaquer. »** On ne peut s’empécher de penser & ce paragraphe du
chapitre XVIII des Entretiens de Confucius : « Le Grand maitre de musique Zhi
se réfugia au Qi, le musicien du second service de table, Gan, se réfugia au Chu,
celui du troisiéme service, Liao, au Cai, celui du quatriéme service, Que au Qin,
le tambour Fangshu s’enfuit jusqu’au fleuve Jaune, le tambourin Wu échoua au
fin fond de la riviére Han, le Maitre de Musique adjoint Yong et le lithophoniste
Xiong se réfugiérent sur les rivages marins. »**

Un amalgame comparable figure au chapitre XIX « Exaltation du sage » ou
I’objet du débat est I’'opportunisme des confucéens, qui se précipitérent dans les
bras de Chen Sheng, un « conscrit en rupture de ban » emportant avec eux tout le
bagage rituel du Maitre, dans 1’espoir de recevoir postes et prébendes. Le Grand
secrétaire se contente de reprendre le texte de Sima Qian qui ouvre sa monographie

50 L’académie Jixia, établie devant la porte Ji de la capitale du Qi, Linzi, par le roi Wei (356-
320 av. J.-C.), était un lieu de discussions et d’échanges entre les différents chefs de file des
courants philosophiques ou les dialecticiens de I’empire ; aussi s’y cotoyaient toutes sortes de
maitres dont la plupart n’avaient rien de confucéen.

51 Levi 2010a : 63.

52 Lunyu, XVIIL9 ; Levi 2018 : 131.



1124 — Jean Levi DE GRUYTER

sur les confucéens, en lui donnant un tour péjoratif : « A peine un mois aprés la
spectaculaire ascension de Chen Sheng, les confucéens et autres mohistes, escortés
de leur ribambelle de disciples, arborant leurs longues robes, portant leur attirail
rituel ainsi que le Livre des Odes et le Livre des Documents sur le dos, vinrent se
prosterner a ses pieds pour lui offrir leurs services. Kong Jia devint le mentor du roi
Chen Sheng et périt avec lui dans I’effondrement de son nouveau royaume au
milieu des éclats de rire de tout ’empire. »*> Le bindme Ru-Mo « les confucéens et
les mohistes », que le Grand Secrétaire substitue a celui de zhuru, (« 'ensemble des
confucéens ») utilisé par Sima Qian dans la monographie sur les lettrés confucéens,
est assez surprenant dans ce contexte, puisque cela signifierait, si I'on prend le
discours du Grand Secrétaire au pied de la lettre, que les mohistes ont été
contaminés a tel point par leurs adversaires qu’ils sont préts, vétus de la longue
robe a larges manches et du haut bonnet, signe distinctif de 1’école rivale, a les
accompagner avec tout I’attirail rituel et leurs livres saints, objets de leurs quolibets
et invectives, et de le déposer de conserve au pied du nouveau roi ! Ils auraient été
avalés par les confucéens. Les lettrés, dans leur réponse, sans se troubler outre
mesure, reprennent eux aussi I’expression dissyllabique : « Si certains confucéens
et mohistes (Ru-Mo) cherchérent a le servir en dépit de ses méthodes contestables,
c’est qu’il n’y avait plus de monarque depuis trop longtemps (...) Il était excusable
que dans leur indignation certains lettrés se tournassent vers le roi Chen. »**
Toutefois la contradiction disparait si I’on se replace dans 1’optique des pro-
tagonistes du débat. Du point de vue des lettrés confucéens, les différences entre
écoles s’estompent face a I’ennemi commun - les administrateurs pragmatiques—
qui leur rend sensible leur méme appartenance a la sphére de la pensée ; du point
de vue des administrateurs pragmatiques toutes les écoles se résorbent dans un
usage immodéré du verbe sans aucune utilité pratique. Les Ru-Mo ne sont rien
d’autre que le groupe de ceux qui font profession de discuter. Au demeurant cet
emploi n’est pas unique ; il existe dans la littérature des Han antérieurs bon nombre
d’occurrences oul le bindme Ru-Mo désigne non pas le couple antithétique des
mohistes et des confucéens, mais I’ ensemble vague de ceux qui se sont
spécialisés dans la connaissance et le débat, et ne permet donc pas de statuer sur
les rapports réels entre les deux écoles a I’époque des Han, contrairement aux
allégations de Michael Nylan.” En sorte que fondamentalement, ce qui ressort de

53 La Dispute ..., XIX-3 (Levi 2010a : 108). Passage paralléle dans le Shiji, 121 (Ban 1974 : 3116-3117).
54 La Dispute ..., XIX-4 (Levi 2010a : 109).

55 Michael Nylan (Nylan 2009a) ; pour la réfutation de sa thése, cf. I’article de Lee Ting-mien
(Lee 2014) démontrant que la locution forme une totalité ol chacun des éléments perd sa
signification intrinséque. En sorte que les « Ru-Mo » dans certaines occurrences ne désignent ni
les Ru ni les Mo en particulier.



DE GRUYTER Le Confucianisme === 1125

la lecture de la Dispute sur le Sel et le Fer, c’est I’assimilation des ru avec Confucius
et son école.

Confucéens et rites funébres

C’est une idée a la mode de voir dans les ru essentiellement des ritualistes
spécialisés dans les cérémonies funébres. Il est vrai que les rites de deuil ont
une place centrale chez les confucéens ; mais de 1a a les cantonner dans ce rdle,
en minimisant tous les autres aspects, en particulier la place tout aussi centrale
de la pédagogie grace a laquelle Confucius a su créer des rapports de personne a
personne entiérement nouveaux il y a un pas a ne pas franchir. C’est pourquoi,
avant de conclure sur cette question des confucéens et des ru, il me semble
nécessaire d’en dire quelques mots. Les rites funéraires chez les confucéens ne
se bornent pas a ’exécution de gestes cérémoniels. Ils s’inscrivent dans le cadre
plus vaste de la piété filiale dont ils constituent si ’on peut dire le point d’orgue
et la pierre de touche ; ils possédent une dimension religieuse, affective, morale,
et ontique, qui déborde la simple exécution de gestes protocolaires stéréotypés.
La personne dans sa totalité se trouve mise en question a ce moment, sur le plan
intime mais aussi social. Avec les inflexions que Zengzi donne a cet aspect de la
doctrine de Confucius, s’est développé un culte dévot de la piété filiale, qui
place le deuil et la manifestation codifiée de la douleur au centre des
préoccupations de certains adeptes dont la vie est dés lors entiérement centrée
sur le service dii aux parents, durant leur vie mais aussi aprés leur mort et
encore plus a leur mort. Les funérailles prennent une importance démesurée.
L’on se ruine pour honorer les défunts et I’on met ses jours en danger par des
mortifications excessives afin de s’attirer une réputation de fils pieux. Se
développent des pratiques morbides, qui ne sont pas sans rappeler certaines
outrances mystiques du christianisme o1 le corps se doit d’étre malmené et
meurtri. Cette pratique est d’ailleurs condamnée ou brocardée par nombre
d’auteurs du temps, de Mozi a Han Fei en passant par Zhuangzi. Ce dernier se
contente au reste d’une simple fable qui vaut tous les discours : « Un habitant
du Song qui logeait a proximité de la porte Yan de la capitale sut mener a la
mort de son pére un deuil d’une rigueur si exemplaire qu’il recut un poste de
fonctionnaire honoraire. 1l fit des émules dans son quartier, ot la moitié de ceux
qui menérent le deuil de leurs parents moururent de cachexie. »°% Le Liji,

56 Zhuangzi, XXVI (Guo 1978 : 406) ; trad. Levi 2010 : 233. Le méme récit est fourni par Han Fei
dans ses « Extensions III des énoncés canoniques » des « Charades Intérieures I: Les Sept
Techniques », mais il sert a illustrer I’efficacité incitative du systéme des récompenses quand



1126 —— Jean Levi DE GRUYTER

ouvrage confucéen, entiérement dévolu au cérémonial considéré tant sous I’an-
gle de la pratique que de la théorie, consacre une section entiére aux rituels de
deuil.”” En sorte qu’en effet, a partir des Royaumes combattants, les confucéens
peuvent apparaitre comme de grands ordonnateurs de pompes funébres.
Toutefois c’est 1a un développement ultérieur et pathologique du confucianisme,
auquel n’adhérent ni les Xunzi ni méme vraiment les Mencius. Confucius, au
rebours de Zengzi, ne propose aucune définition de la piété filiale, il ne la fige
dans aucun cadre prescriptif ou théorique. Il se contente de transformer son dire
en fonction de celui a qui il s’adresse afin de lui fournir une incitation ou un
avertissement. Ainsi en donne-t-il, dans les Entretiens, plus de quatre définitions
différentes a quelques lignes d’intervalle & des interlocuteurs successifs.”® Avec
Zengzi, la piété filiale devient catéchisme et les funérailles de véritables messes.
Des messes qui ne valent que comme spectacle. Elles sont une représentation
dont la seule fonction est de donner a voir a la communauté la manifestation
d’une douleur qui ne peut qu’étre, le plus souvent, feinte puisqu’elle est jouée a
I’'unique intention des autres. S’ils ont par malheur manqué une des phases de
la cérémonie, les différents moments des funérailles peuvent étre répétés, pour
le bénéfice de ces experts en funérailles que sont devenus les membres de
I’école de maniére qu’ils puissent jouir de la qualité de la prestation de I’orga-
nisateur des festivités et décerner des brevets de fils pieux. On gofite de I’or-
donnance d’un deuil comme on gofite des différents services d’un banquet. Tel
est du moins ce qui ressort d’'un développement de la section consacrée aux
questions funébres du Livre des Rites oli Zengzi considére comme naturel que
I’on rejoue pour lui les séquences d’un enterrement lors de sa visite de
condoléances, afin de rien manquer du spectacle ; il a le front de justifier cette
profanation de ’essence méme du Rite, en ergotant sur la nature et la fonction
des différentes phases de la cérémonie.”® Quand il n’est plus porté par le souffle
de la chorégraphie existentielle qu’avait su créer Confucius, I’esprit du ritua-
lisme formel se sclérose en attention vétilleuse et futile des détails cérémoniels.
Il tourne au pharisianisme. On discute largeur des ceintures de chanvre et
hauteur réglementaire des bonnets. On invente des cas difficiles : quelle est la

il est judicieusement appliqué : aprés I’octroi d’un grade de fonctionnaire au fils pieux, I’année
suivante ce sont dix hommes qui moururent a la suite de mortifications luctuaires (Hanfeizi XXX
(Wang 1986 : 172) ; trad. Levi 1999 : 282.)

57 1l s’agit du chapitre II, « Tangong », du Liji ; cf. Couvreur 1950 : I-1 : 107-263.

58 Cf. Entretiens, II. 5 ; 11, 6 ; II, 7 ; 11, 8 (Levi 2018 ; II ; 8-9)

59 Liji, « Tangong » ; Couvreur 1950 : t.I : 150. Il est vrai que Zengzi est contredit par 'un de ses
pairs, Ziyou ; mais les objections de celui-ci se placent sur le seul terrain des régles protocolai-
res et non des sentiments intimes : le cercueil allant toujours de I’avant vers sa derniére
demeure, il ne saurait y avoir retour en arriére, et on ne peut donc rejouer un rite de deuil.



DE GRUYTER Le Confucianisme = 1127

tenue appropriée en cas de deuil simultané d’un frére ainé et d’une meére dans
une maisonnée, etc.. On en arrive a I’histoire extravagante du Directeur de la
musique Zichun, fondateur d’un des courants du confucianisme, qui s’enferma
plusieurs mois chez lui sans plus sortir aprés s’étre tordu la cheville et montra
depuis lors une mine éplorée, parce qu’il avait failli a la piété filiale en se faisant
un petit bobo au pied.

Les continuateurs de la doctrine substituent a la spontanéité du geste en soi
une pensée réflexive qui établit une distance entre le discours et son objet. A
I'immédiateté parlante du geste se surimpose un discours explicatif et justifica-
tif. Dans les traités ritualistes, qui constituent une part non négligeable de la
littérature confucéenne, se distinguent dés lors trois niveaux: le geste, sa
signification immanente et le discours sur cette signification. Le confucianisme,
issu de I’enseignement du Maitre, est peut-étre cela : le processus de dissocia-
tion de ces trois instances. Le discours sur le sacrifice et le rite se transforme en
une théorie rationnelle extérieure a sa propre pratique portant un regard non
pas critique, mais normatif. S’opére alors une idéologisation des formes rituelles
qui aboutit a la perte du contenu religieux au profit de la Morale vue sous les
seules espéces de la conformité sociale. Tout en précisant la fonction des rituels,
qu’ils soient de sacrifice, d’accordailles, et encore plus de deuil, et en en fixant
le protocole, les élaborations savantes des émules de Confucius justifient et
glorifient la fonction orthopédique du rite ; elles instaurent un écart, non pour
ménager un espace critique, mais pour que s’y loge une phraséologie
apologétique et dogmatique, qui va faire des cérémonies funéraires le moment
de vérité de la sociabilité du sujet.

C’est donc renverser le déroulement des faits par une projection
rétrospective que d’établir une filiation entre une classe archaique de
spécialistes des rites de deuil et le confucianisme. En d’autres termes, le confu-
cianisme a sécrété des spécialistes des rites luctuaires et ce n’est pas le milieu
des experts és funérailles qui a été le berceau du confucianisme.

De toute maniére, on ne saurait détacher de ce contexte psychologique et
moral les rites exécutés par les adeptes lors des enterrements ; et ’on ne peut
assimiler les Confucéens a de simples agents de culte. Cela vaut au demeurant
pour I’ensemble des rites confucéens qui possédent un versant moral et cos-
mique. Car étre « spécialiste des performances rituelles et de la chose écrite »
pour reprendre la formule de Martin Kern, suppose une certaine conception de
la norme sociale et religieuse, et une certaine place assignée au savoir. C’est
donc adhérer a un corps doctrinal, ot le rite joue plus ou moins le réle du logos
en Gréce ancienne. En un mot, c’est prétendre professer en actes 1’enseignement
de Confucius, méme si celui-ci fait I’objet de distorsions, dés lors qu’il se fige en
un canon rituel.



1128 —— Jean Levi 2 DE GRUYTER

Les sinologues qui mettent en doute la pertinence du terme confucianisme ou
confucéens pour traduire le vocable chinois ru, ne fournissent aucune raison
valable permettant d’étayer leur assertion. Ni ils ne peuvent retracer les origines
des ru (pas plus sur le plan sociologique que philologique) ni ils ne réussissent a
démontrer que les deux notions de ru et de confucianisme ne se recouvrent pas. Si
nous nous trouvions dans une situation d’inclusion, les confucéens formant une
sous-catégorie de ru (ritualistes ou classicists pour recourir au vocable de Michael
Nylan) nous devrions avoir des ru (de simples classicists n’adhérant pas a la
doctrine de Confucius), des Ru ru (c’est a dire des lettrés gagnés a la doctrine
du Maitre) des Mo ru (lettrés mohistes), des Fa ru (lettrés légistes), des Yang ru
(lettrés adhérant a la doctrine épicurienne de Yang Zhu) des Dao ru (lettrés
taoistes) et ainsi de suite ; or il n’existe que des Ru ru, ’espéce des simples ru,
c’est a dire des lettrés n’appartenant a aucune école est purement et simplement
introuvable. Ou plut6t si, mais elle prend une autre désignation : ce sont les shi,
les « clercs » : Mozi parle effectivement de « Rushi » de « clercs confucéens » dans
sa philippique contre les émules du Maitre. L’expression est des plus légitimes : il
est des lettrés, shi, qui adhérent a la doctrine confucéenne ru.®® Etant
pléonastique, la formule « Ru ru » ne rencontre nulle part de réalisation linguis-
tique, puisque tout ru est un Ru, si je puis m’exprimer ainsi. Quant aux autres
bindmes du type « Mo ru» ou « Fa ru» ils recélent une contradiction dans les
termes et, véritables monstruosités logiques, ils ne peuvent trouver de réalisation
que sur le mode virtuel, dans la téte des négationnistes.

Il n’y a donc pas de ru avant Confucius, tout au moins jusqu’a ce jour nul
n’a pu en retrouver la trace. Et, en dépit de ses proclamations sur les progrés de
la recherche et des avancées spectaculaires accomplis ces derniers temps sur
tous les fronts de la sinologie, bien dans la ligne de ces déclarations triompha-
listes de médecins cherchant a masquer I'impuissance de la science devant
certaines maladies, force est a Nicolas Zufferey de reconnaitre que les efforts
des chercheurs « n’ont abouti & aucune conclusion définitive »®! : en clair qu’on

60 Dans le dialogue du Zhuangzi qui oppose le duc Ai de Lu a Zhuangzi, le souverain emploie
précisément ’expression ru shi: « Lu duo rushi & %%+ (Chez nous au Lu nous avons
beaucoup de lettrés confucéens) » ; il est vrai qu’il ajoute : « shao wei xiansheng fangzhe /> %
JeH 7% (mais il y en a fort peu qui pratiquent vos recettes) » ; toutefois en cela il montre 1’état
de confusion mentale dans lequel il est; il ne comprend pas qu’un confucéen qui adopte la
doctrine de Zhuangzi cesse d’étre confucéen. Et cela apparait clairement dans la suite de
I’anecdote, puisque, pour lui, le confucianisme ne se repére qu’a la défroque, alors qu’ainsi
que le sage taoiste va s’employer a le lui démontrer « ’habit ne fait pas le moine » (cf. Zhuangzi,
XXI (Guo 1978 : 313) ; Levi 2010 : 174).

61 Zufferey 2014 : 132 : « The absence of definitive conclusions about the origins of the Ru need
not blind us the fact that much progress in understanding those origins has been achieved. In order



DE GRUYTER Le Confucianisme =—= 1129

n’est pas plus avancé que du temps des Jésuites. Ou alors, si ’on suit Robert
Eno, ils seraient les héritiers de danseurs portant des masques de singes. Ce qui
s’accorde assez bien avec la théorie de Darwin, transposée dans le domaine du
rituel, mais non avec la réalité historique. Il n’y a pas non plus de ru qui ne
soient pas confucéens du temps de Confucius et aprés sa mort. Il s’en suit donc
que les ru et les confucéens sont une seule et méme chose, et que le terme de
« confucéen » doit étre maintenu comme le plus apte a traduire la réalité
chinoise. Il rend justice aussi au caractére « philosophique » de la doctrine et
en préserve la cohérence contre ceux qui voudraient le faire disparaitre dans des
« performances rituelles » et un vague patronage spirituel diffus dans la classe
des « experts » en disciplines variées. Il va de soi que la masse des confucéens
(zhuru 5%1%) n’étant ni des saints ni des héros, bon nombre d’entre eux, tout en
prétendant adhérer a I'idéal du junzi A, de I’ « homme de bien », tel que le
pronait leur modéle Confucius, n’hésitérent pas a se commettre avec le Premier
empereur ou le Second empereur de la dynastie des Qin, espérant en tirer
avantage. Cela prouve simplement qu’ils étaient vénaux et non qu’ils n’étaient
pas confucianistes.®’ La relation fournie par les Mémoires Historiques du célébre
épisode de I’exécution, en 212 avant notre ére, de quatre cent soixante lettrés par
le Premier Empereur des Qin aprées la défection des mages chargés de lui
procurer I’élixir d’immortalité est tout a fait caractéristique a cet égard, d’autant
que, lu de facon superficielle, le récit peut préter a méprise. L’empereur, furieux
de la trahison des deux charlatans Housheng et Lusheng, décide de sévir contre
les lettrés (zhusheng #& %) de la capitale, les soupgonnant de répandre des bruits
malveillants sur son compte ; il fait donc procéder a des enquétes ; au cours de
ces interrogatoires, les lettrés s’empressent de se charger les uns les autres ;
quatre cent soixante d’entre eux seront donc inculpés a la suite de ces
dénonciations et passés par le fil de I’épée.®® Par zhusheng, contraction de zhu
rusheng #f%4, il ne faut nullement entendre le groupe indifférencié des

to test or support their hypotheses, scholars (Chinese and Western) have combed through all
manner of sources. They have unearthed unexpected materials, offered new interpretations,
imagined new methods,and devised different approaches to the study of the problem, combining
sociological, philological,textual, comparative, and philosophical methods.We may not be certain
of the origins of the ru, but we now know many things about them, and a number of hypotheses are
more convincing than others. » On ne saurait réver plus pure langue de bois académique !

62 Sur des témoignages de la collaboration des lettrés confucianistes (zhurusheng) avec la
nouvelle dynastie des Qin, cf. le Hanshu, 43 (Ban 1974 : 2124) et aussi les « Annales du régne
de Qin Shihuangdi » des Mémoires Historiques de Sima Qian (Shiji, 6 [Sima 1973 : 258] ; trad.
Chavannes 1967 : II : 180-181). Il semblerait que la lacheté des intellectuels devant le Pouvoir
soit une constante de 1’Histoire et les confucéens ne dérogent pas a la régle.

63 Ou enterrés vifs selon le sens que I’on donne au mot keng .



1130 —— Jean Levi DE GRUYTER

spécialistes d’arts divers, telles les sciences occultes, mais les seuls confucia-
nistes. La fin du développement léve toute ambiguité : a la suite des mesures de
rétorsion prises par Qin Shihuangdi, le prince héritier Fusu adresse une remon-
trance a son pére, faisant valoir que : « la dynastie vient tout juste d’établir son
autorité sur I’empire, et n’a pas encore su rassembler autour d’elle le peuple des
confins ; les lettrés (zhusheng) n’ont tous que Confucius a bouche et en ont fait
leur modéle. A vouloir les réprimer en abattant lourdement sur eux le glaive de
la loi, il est & craindre que cela ne soit cause de troubles dans ’empire. »** Que
la relation de Sima Qian soit véridique ou non importe peu ; ce qui transparait
dans ces lignes, en dehors de la folie du despote, sorte de préfiguration de
Staline, qui reporte sur les lettrés, qui n’y peuvent mais, sa rage contre les
magiciens qui ont abusé de sa confiance, c’est la parfaite adéquation entre la
dénomination de sheng, équivalent de rusheng, et I’adhésion a la doctrine de
Confucius.

Bibliographie

Ban, Gu (1974) : Hanshu #%&. Pékin : Zhonghua shuju.

Biot, Edouard (trad.) (1975 [1851]) : Le Tcheou-li ou Les Rites des Tcheou. Taibei : Ch’eng-wen.
(Reproduction de I'édition de 1851 [Paris : Imprimerie Nationale]).

Chavannes, Edouard (trad.) (1967) : Les Mémoires Historiques de Sse-ma Ts’ien. Paris : Adrien
Maisonneuve.

Couvreur, Séraphin (trad.) (1950) : La Chronique de la Principauté de Lou. Paris : Cathasia.

Csikszentmihalyi, Mark / Nylan, Michael (2003) : « Constructing Lineages and Inventing
Traditions through Exemplary Figures in Early China ». T"oung Pao 89 : 59-99.

Eno, Robert (1990) : The Confucian invention of Heaven. Albany : State University of New York
Press.

Eno, Robert (2003) : « The Background of the Kong Family of Lu and the Origins of Ruism ».
Early China 28 : 1-41.

Feng, Youlan 7B (1935) : Zhongguo zhxue shi B # % 52, Shanghai : Shangwu yinshuguan.

Graziani, Romain (2011) : Les Corps dans le taoisme ancien : Uinfirme, linforme, 'infdme. Paris :
Les Belles Lettres.

Guo, Qingfan (éd.) 3% % (1978) : Zhuangzi jishi 3 T4%2, Zhuzi jicheng, t. ll, Pékin :
Zhonghua shuju.

Guo, Moruo FRik# (1962) : Qingtong shidai # §il§{X. Pékin : Shehui kexue chubanshe.

Guo, Moruo ZBiE#F (1984) : Guo Moruo quanji. Lishi bian ¥5iA #4245 & %2 4%. Pékin : Renmin
chubanshe.

Gao, Heng /&% (éd.) (1983) : Zhouyi Dazhuan jinzhu J& 5 K43, Qilu : Qilu shushe.

Hanshi Waizhuan #554M% (1978) : Pékin : Zhonghua shuiju.

Hu, Shi #i#& (1999) : Hu Shi wenji 533 £E. Pékin : Beijing daxue chubanshe.

64 Shiji, 6 (Sima 1973 : 258) ; trad. Chavannes 1967 : II : 182.



DE GRUYTER Le Confucianisme == 1131

Hunter, Michael (2017) : Confucius Beyond the Analects. Leyde : Brill.

Hunter, Michael / Kern, Martin (eds.) (2018) : Confucius and the Analects Revisited, News
Perspectives on Composition, Dating and Authorship. Leyde/Boston : Brill.

Jiao, Xun £ (1978) : Mengzi zhengyi #i¥ 1E3. Zhuzi jicheng. t. Il. Pékin : Zhonghua shuiju.

Kamenarovi¢, Ivan P. (trad.) (2016) : Ecrits de Maitre Xun. Paris : Les Belles Lettres.

Klein, Esther (2018) : « Sima Qian’s Kongzi and the Western Han Lunyu ». In : Confucius and
the Analects Revisited. Ed. Michael Hunter et Martin Kern, Leyde/Boston : Brill, 241-267.

Kern, Martin (2000) : The Stele Inscriptions of Ch’in Shih-huang : Text and Ritual in Early
Chinese Imperial Representation. New Haven : American Oriental Society.

Le Blanc, Charles / Mathieu, Rémi (dir., trans. ) (2003) : Philosophes taoistes Il : Huainan zi.
Paris : Gallimard.

Le Blanc, Charles / Mathieu, Rémi (dir., trans.) (2009) : Philosophes confucianistes. Paris :
Gallimard.

Lee, Ting-mien (2014) : « When “Ru-Mo” May Not be “Confucians and Mohists” : The Meaning of
“Ru-Mo” and Early Intellectual Taxonomy ». Oriens Extremus 53 : 111-128.

Levi, Jean (1992) : « L’art de la persuasion a ’époque des Royaumes Combattants ». Extréme-
Orient Extréme-Occident 14 (Regards Obliques sur I’argumentation en Chine) : 50-64.

Levi, Jean (trad.) (1999) : Han-fei-tse ou le Tao du Prince. Paris : Seuil.

Levi, Jean (trad.) (2003) : Nouveaux Principes de politique. Paris : Zulma.

Levi, Levi (trad.) (2007) : Les Sept traités de la guerre. Paris : Hachette.

Levi, Jean (trad.) (2010) : Les Euvres de maitre Tchouang. Paris : Editions de ’Encyclopédie des
Nuisances.

Levi, Jean (trad.) (2010a) : La Dispute sur le Sel et le Fer. Paris : Les Belles Lettres.

Levi, Jean (2018) : Les Deux arbres de la Voie |l, Les Entretiens de Confucius. Paris : Les Belles
Lettres.

Liu, Jie 28 (1956) : Gushikaocun 5 52 %4F. Pékin : Renmin chubanshe.

Liu, Wendian 2328t / Feng, Yi i (&ds.) (1978) : Huainan honglie jijie ¥R IRFI4E#. Taibei :
Shangwu.

Nylan, Michael (1998-1999) : « Sima Qian : A true Historian ? ». Early China 23.24 : 203-246.

Nylan, Michael (2009) : « Classics without canonization : Learning and authority in Qin and
Han ». In : Early Chinese Religion, / : Shang through Han (1250 BC-220 AD). Ed. John
Lagerwey et Marc Kalinowski. Leyde : Brill, 725-741.

Nylan, Michael (2009a) : « Kongzi and Mozi, the Classicists (Ru 1%) and the Mohists (Mo £§) in
Classical-Era Thinking ». Oriens Extremus 48 : 1-19.

Qian, Mu $%8 (1998) : Qian Binsi xiansheng quanji & V154424, Taibei : Lianjing.

Sima, Qian ) J&i& (1973) : Shiji 33T, Pékin : Zhonghua shuju.

Sun, Cizhou F&/X/F (1982) : « Lun Lu Jia Xinyu de zhenwei ##P% B #HT5EE % » [Discussion sur
'authenticité des Nouveaux Principes de Politique de Lu Jia]. In : Gushi bian, vol. VI.
Shanghai : Guji chubanshe, 112-122.

Thoraval, Joél (2007) : « La tentation pragmatique dans la Chine contemporaine». In : La
pensée en Chine aujourd’hui. Ed. Anne Cheng. Paris : Gallimard, 103-134.

Wang, Ligi £A2% (éd.) (1997) : Xinyu jiaozhu ##E4E. Pékin : Zhonghua shuju.

Wang, Xianshen F5G1K (éd.) (1986) : Hanfeizi jijie ¥#AEFEEA#. Zhuzi jicheng, t. V. Pékin :
Zhonghua shuju.

Weingarten, Oliver (2010) : Textual Representations of a Sage : Studies of Pre-Qin and Western
Han Sources of Confucius (551-479 BC). PhD thesis. Cambridge : Cambridge University.



1132 — Jean Levi DE GRUYTER

Weingarten, Oliver (2010a) : « The Sage as Teacher and Source of Knowledge : Editorial
Strategies and Formulaic Utterances in Confucius Dialogues ». Etudes Asiatiques 68.4 :

1175-1225.
Wu, Yujiang S&8iYL / Sun, Qizhi &6 (2012) : Mozi 5 F. Zhuzi jicheng, t. IV. Pékin : Zhonghua
shuju.

Wuzi (1978) : Wuzi 5:-F. Zhuzi jicheng, t. V1. Pékin : Zhonghua shuju.

Xu, Weiyu #r4Ei#& (éd.) (2005) : Hanshi waizhuan #554M#, Pékin : Zhonghua shuju.

Yang, Bojun #{F1& (ed.) (1981) : Chungiu Zuozhuan zhu FFFK72/4¥E IV. Pékin : Zhonghua
shuju.

Zhang, Taiyan Z A% (1996) : Guogu lunheng B/, In : Zhang Taiyan juan K44, Ed.
Anne Cheng, Pékin : Hebei jiaoyu chubanshe.

Zufferey, Nicolas (2003) : To the Origins of Confucianism : The ru in pre-Qin Times and during
the early Han Dynasty. Berne : Peter Lang.

Zufferey, Nicolas (2014) : « On the Ru and Confucius ». In : Confucius — The Analects. (trad.)
Simon Leys. New York : W. W. Norton & Company, 129-140.



	Le Confucianisme existe-t-il?

