
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 72 (2018)

Heft: 3

Artikel: Unfertige Studien 4 : Skrupelhaftigkeit

Autor: van Ess, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813520

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2018; 72(3): 909-1005

Josef van Ess*

Unfertige Studien 4: Skrupelhaftigkeit

https://doi.org/10.1515/asia-2018-0010

Abstract: The topic of this article is the K. al-Makäsib ("A Note on Earnings"),
an early theological text, written by al-Muhäsibi (d. 243/857). While several

studies on the first part exist, the second part has been largely ignored. Its

subject is the concept of wara' ("scrupulousness"). The article contains a full
translation and a commentary of the second part of the K. al-Makäsib, based

on the only preserved manuscript. At the beginning of the text, wara' is

defined as "to abstain from anything which displeases God." This is about

more than just the avoidance of what is forbidden and the fulfilment of what
is commanded. There exist doubtful things (shubuhät), for which it is unclear
whether they fall under the forbidden or not. Piety demands avoidance of
them. While religious law relates to human actions only, al-Muhäsibi insists

on the significance of "acting with the heart". The pious must undertake a

soul-searching (muhäsaba) before taking any action. Many concrete examples
of scrupulous behavior are mentioned. One topic is how to earn a living.
Some recommend earning it by the work of one's hands, others prefer
begging, and yet others prefer to live off rubbish, or even off herbage
alone. Asceticism with its different forms of starvation is discussed. A larger
topic is the question of cooperation with a potentially immoral government,
and, more narrowly, how to proceed when illegal money is received,
particularly in the case of inheritance, or what it means "to help" someone else by
committing forbidden acts.

Schlüsselwörter: al-Muhäsibi, Islamic theology, scrupulousness, ascetism

Einleitung

Der Islam ist eine Religion der Öffentlichkeit. So habe ich früher häufig
gesagt, als man in Deutschland die Muslime nur als Müllmänner oder als
Besitzer einer Dönerbude kannte und ich meine Aufgabe darin sah, in
Vorträgen oder „Dialog"-Veranstaltungen der deutschen und damals noch stär-

*Corresponding author: Josef van Ess, Emeritus, Liegnitzer Straße 11, 72072 Tübingen, Germany.
E-mail: josef.van-ess@uni-tuebingen.de



910 Josef van Ess DE GRUYTER

ker christlich geprägten Öffentlichkeit die fremde Religion zu erklären.1 Ein

Muslim betet nicht „im stillen Kämmerlein", sondern, soweit es geht, mit
anderen Muslimen zusammen, in der nächstgelegenen Moschee oder auch

draußen, auf irgendeinem Gebetsplatz. Das geht zurück auf die Frühzeit, in
der die Muslime noch eine Minderheit waren, eine Minderheit allerdings, die
sich nicht zu fürchten brauchte, sondern die Macht in Händen hatte und
sich darum gerne zeigte; sie nannten sich damals ahl as-salät, „Leute des

Gebetes",2 weil ihre Praxis dort in so auffälliger Weise anders war als in den

früheren Religionen.
Dasselbe gilt auch für andere religiöse Äußerungen, etwa das Fasten. Im

Ramadan kasteit man sich selbst heute noch so, daß es jeder sehen kann, also

wiederum unter erheblicher sozialer Kontrolle. Natürlich hat es im Islam auch

immer das gegeben, was wir unter „Innerlichkeit" verstehen. Nur wird es von
den Experten schnell unter „Mystik" oder „Sufitum" abgehakt. So kommt man
der Sache aber nicht bei. Denn Mystik und selbst Sufitum sind im Islam

verhältnismäßig späte Phänomene; ursprünglich hat man die Äußerlichkeit, die

jedem bewußt öffentlichkeitsbezogenen Verhalten innewohnte, nur individuell
hinterfragt, ohne daß daraus gleich eine „Bewegung" geworden wäre. In der

ersten Hälfte des 3-/9. Jh's gab es dann einen Autor, der dies mit erheblichem

psychologischen Geschick tat, indem er das fromme Gehabe mit Begriffen wie

„Augendienst" (riyä') oder „Selbstgefälligkeit" i'ugb) ins Zwielicht setzte: Härit
b. Asad al-'Anazi, (später genannt al-Muhäsibl (gest. 243/857), ein irakischer
Araber, von dem ein umfangreiches Oeuvre sich über die Jahrhunderte erhalten
hat.3 Die Juristen, die in der Definition von „Religion" oder „Religiosität" (beides

ar. dm) schon früh die Deutungshoheit besaßen, hatten sich bis dahin vornehmlich

dafür interessiert, was die Menschen taten bzw. tun sollten; er fragte
demgegenüber, warum sie es taten und ob sie es nicht besser in anderer Gesinnung
hätten tun sollen. Ein Jurist ging im allgemeinen davon aus, daß nur Gott die

(Hinter-)Gedanken der Menschen kenne; beurteilen könne man darum nur den

1 So z. B. in: van Ess 1974: 86 f. oder van Ess 1980: 20 f.; vgl. auch Küng 1984: 86 f.
2 Vgl. van Ess, Theologie und Gesellschaft (im Folgenden zitiert als TG): 4: 680 f. sowie van Ess

2011a: 93 und 1270.

3 Zu ihm EI2: 7: 466 f. (R. Arnaldez) und die dort erwähnte Monographie von M. Smith, An early

mystic of Baghdad (London 1935), auch die dort nicht erwähnte Monographie des Massignon-
Schülers Abd-El-Halim Mahmoud, der später §aih al-Azhar wurde: Al-Mohâsibî, un mystique
musulman religieux et moraliste (Paris 1940). Zusammenfassend dazu mein Artikel Härit b. Asad
al-Muhäsibi in: Dä'ira-yi ma'ärif-i buzurg-i Islämi / The Great Islamic Encyclopedia 19: 75-79, jetzt
auf Deutsch nachgedruckt in: van Ess 2018a: 1: 153-159; weiterhin TG: 4: 195 ff. Danach sind
erschienen die Dissertationen von Gavin Picken, Spiritual Purification in Islam. The Life and Works

ofal-Muhasibi (Abingdon, Routledge 2011; vgl. dazu meine Rezension in: Ilahiyat Studies 2, nr. 1/



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 911

äußeren Anschein. Muhäsibi dagegen hielt die Motive (dawâ'î) für viel wichtiger.
Er war im übrigen darin nicht der einzige und vielleicht auch nicht der erste;
vermutlich ist ihm sein Zeitgenosse, der Mu'tazilit al-Gähiz (gest. 255/869),
vorausgegangen.4

Muhäsibi stellte zudem fest, daß es sogar in der juristischen Szene schon
immer Dissenters gegeben hatte, die ähnlich „pietistisch" dachten wie er. Nur
daß sich deren Kritik auf einen Aspekt des gesellschaftlichen Lebens richtete,
dem er selber nur wenig Aufmerksamkeit widmete und den er weitgehend
pragmatisch akzeptierte: Handel und Erwerb. Er war recht wohlhabend; sonst
hätte er sich seine umfassende Publikationstätigkeit vermutlich auch gar
nicht leisten können. Darum setzte er auf das, was man im Hinblick auf
den neuzeitlichen Protestantismus „innerweltliche Askese" genannt hat. Der

Islam war ja längst nicht mehr die Kriegerreligion, die Max Weber in ihm
gesehen hat (und die man auch heute wieder in ihm vermutet); er war - wie
das Judentum - eine Religion der Kaufleute geworden. Unter ihnen hatte sich
ein sehr differenziertes Handelsrecht entwickelt, dessen Richtlinien (etwa zur
Zinsnahme) man sich nur mit raffinierten Winkelzügen (hiyal) zu entziehen
vermochte.5 Das zeigt natürlich wiederum, daß für die (hanafitischen) Juristen

nur das zählte, was tatsächlich ablief, wie auch immer es gemeint war,
und man ist kaum verwundert, daß es Leute gab, die sich darüber ärgerten.
Bei manchen von ihnen mag Neid im Spiel gewesen sein; sie fühlten sich,

wenn sie sich ihrer Armut nicht entledigen konnten, vielleicht bloß vom
Schicksal benachteiligt.6 Aber in der ideologischen Auseinandersetzung
wurde der Akzent ganz anders gesetzt; man betonte die Bedürfnislosigkeit.
Darum sagten sie, daß ihnen an Geld und Besitz nichts liege und Broterwerb

jeglicher Art schlicht verboten sei (sog. tahrim al-makäsib). Der Lebensunterhalt

(rizq) komme direkt von Gott, und darauf könne man sich auch

2011/126-132) van Ess 2011c und von Berenike Metzler, Den Koran verstehen (Wiesbaden: Harrassowitz

2016; mit einer Neuausgabe von Muhäsibis K. Fahrn al-Qur'än und einer mittlerweile
preisgekrönten deutschen Übersetzung dieses Textes, die allerdings in ihren theologischen und
juristischen Passagen durch elementare Übersetzungs- und Interpretationsfehler entstellt ist).
4 Vgl. van Ess 2009, basierend auf TG: 4: 103 ff.
5 Über hiyal hat anscheinend schon Abü Hanifa nachgedacht. Das Ergebnis faßte Muhammad
as-Saibäni (gest. 189/805) in seinem K. al-Mahärig fi l-hiyal 'an Abi Hanifa bi-riwäyat Abi Yüsuf
zusammen (Saibäni 1930; vgl. GAS 1: 431 nr. IX). Auch der Hanafit Abü Bakr al-Hassäf (gest.
261/874 in Bagdad), der ein jüngerer Zeitgenosse Saibänls war, schrieb darüber (vgl. GAS 1: 438

nr. 3; hrg. von Schacht 1923). Vgl. auch EI2: 3: 511 ff. s. v. Hiyal (J. Schacht), nr. 4.

6 In der Tat behandelt Muhäsibi in seinem Hauptwerk, der Ri'äya li-huqüq Alläh, neben dem

Augendienst und der Selbstgefälligkeit ausführlich auch den Neid (hasad); vgl. Muhäsibi 1940:

305-323. Das Thema ist in der Forschung bisher nicht berührt worden.



912 Josef van Ess DE GRUYTER

verlassen.7 Muhâsibî nimmt sich einen von ihnen besonders vor: Saqlq al-

Balhi (gest. 194/809), der, aus wohlhabender Familie stammend, im Gefolge

von Ibrahim b. Adham8 in Ostiran ein (buddhistisch inspiriertes Bettel-

mönchtum propagierte9 und damit in gewissem Maße Furore machte.10

Muhäsibl formuliert seine Kritik in einem Traktat, der nur in einer einzigen
(Sammel-)Handschrift erhalten ist und dort im Kolophon K. al-Makäsib genannt
wird.11 Jedoch kommt er dann bald in diesem Zusammenhang auf andere Themen

zu sprechen; das Buch heißt dementsprechend im Titel auch viel umständlicher

K. al-Makäsib wal-wara' was-subha wa-bayän mubähihä wa-mahzürihä

wa-htiläf an-näs fi talabihä war-radd 'alâ l-gâlitïn fthi.u Es gibt also einen zweiten

Teil, in dem von Handel und Erwerb (makäsib) nur noch am Rande die Rede

ist. Durchgehalten wird allein die Feststellung, daß man in manchen Kreisen

unter Juristen, aber auch unter einfachen Leuten den Eindruck gewonnen hatte,

man müsse Vorsicht walten lassen, sobald man gefordert sei, irgendwo tätig zu

werden oder sich zu entscheiden. Es sei nämlich so, daß die Grenzen nicht
eindeutig gezogen seien: z. B. im Verhältnis zum Staat bzw. der Obrigkeit
(sultan) oder bei dem, was wir heute „Verpflegung" nennen, also bei den

Speisegeboten. Der Begriff, mit dem man hier arbeitete, war in der Überschrift

genannt: wara' „Skrupelhaftigkeit". Es gab bestimmte Kreise und zahlreiche
namentlich greifbare Juristen oder Fromme, die hier Vorsicht walten ließen
und allem aus dem Wege gingen, was „zweifelhaft" (subha) war. Sie verhielten
sich damit anders als die genannten Winkeladvokaten; sie nutzten das „System"
nicht aus, indem sie Verbotenes zu Erlaubtem machten, sondern sie erweiterten
den Bereich dessen, was man besser unterlassen sollte, weil man dem
Verbotenen zu nahe kam. Mir ist an dieser Stelle vor allem wichtig, wie diese

„Skrupelhaftigkeit" aufgenommen wurde und was später aus ihr geworden ist.

Denn man hätte sie ja eigentlich begrüßen müssen; auch heute ist es ja

7 Generell dazu As'ari 1963: 467, 13-468, 10.

8 Zu ihm s. u. S. 922 (Anm. 79), und S. 927 (Anm. 122).

9 In Balh, das nahe am Oxus lag, auf dem Gebiet des alten Baktrien, hatte es ein großes

buddhistisches Heiligtum gegeben, den Naubahär. Die Barmakiden, die zu Saqlqs Lebzeiten,

unter Härün ar-RaSid, zeitweise in Bagdad die Politik bestimmten, stammten daher.

10 Vgl. dazu meine Dissertation Die Gedankenwelt des Härit al-Muhäsibi van Ess 1961: 100 f.

Von dem anscheinend recht umfangreichen schriftlichen Oeuvre äaqiqs haben sich nur zwei

relativ kurze Texte erhalten; vgl. Nwyia 1973: 17-22. Es gibt jetzt dazu eine russische

Übersetzung von I. R. Nasirov, in: Israq, Bd. 7/2016, S. 237-247.

11 Ms. Istanbul, Cärulläh 1101 (aus dem Jahr 523/1129); dort fol. 51a (s. u. S. 971 Übs. XII 38).

12 Fol. 29a. Vgl. GAS 1: 641 nr. 4 und TG: 6: 418 nr. 7. Die Handschrift wird zum erstenmal

erwähnt in Massignons Essai (Massignon 1954: 213 f.) und ist zum erstenmal vollständig
beschrieben worden in Ritter 1935: 5-7. Eine rezente Kopie, wohl auf Anregung Ritters hergestellt

und sehr schön geschrieben, findet sich in Berlin (Staatsbibliothek Hs. or. sim. 66/6).



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 913

mancherorts ein Kompliment, „law-abiding" zu sein. Aber sie hatte auch etwas
Betuliches und stand damit dem juristischen Wunsch nach Klarheit im Wege.
Man bewegte sich in einer „Grauzone"; das wurde damals mit dem Wort subha

erfaßt.

Ich habe darum aus dem genannten Traktat den hier besonders
hervorgehobenen zweiten Teil einmal nach der Handschrift übersetzt und dabei

versucht, auch dessen Struktur deutlich zu machen. Den ersten Teil habe

ich weggelassen. Denn zu Saqlq al-Balhl und seinem tahrlm al-makäsib ist die

Forschung in der vergangenen Generation weitergegangen, wenn auch
vielleicht außerhalb Deutschlands unbemerkt. Benedikt Reinert hat in seiner
Dissertation unter dem Stichwort „Gottvertrauen" (tawakkul) die Muhäsibl-
Stellen und das weitere Quellenmaterial über Saqiq sorgfältig analysiert.13

Auch R. Grämlich hat Saqiq in seinen Alten Vorbildern des Sufitums breiten
Raum gewährt.14 Zur „Skrupelhaftigkeit" dagegen hat sich, soweit ich sehe,
seit einem halben Jahrhundert kaum jemand geäußert, und der Text, den ich

jetzt wieder hervorhole, hat mehrere Jahrzehnte lang unbemerkt herumgelegen.
An sich hatte man sich schon früh mit ihm beschäftigt. Als H. Ritter die

Handschrift zu Gesicht bekam, machte er sich die Mühe, das K. al-Makäsib

vollständig abzuschreiben - vielleicht Ende der zwanziger Jahre, vielleicht
auch erst Anfang der dreißiger Jahre des vergangenen Jahrhunderts. Er

dachte wohl an eine Edition. Zu ihr ist es jedoch nie gekommen.15 Als er

dann i. J. 1956 mir das Thema zu meiner Dissertation gab,16 überreichte er

mir den Aktenordner, in dem er sein Manuskript abgeheftet hatte.17 Ich
bewahre ihn immer noch auf, zusammen mit einer weiteren Abschrift, die

ich selber gemacht habe,18 vermutlich irgendwann 1956, aber vielleicht auch

erst 1964, als sich bei meinem Aufenthalt als Referent am Beiruter
Orientinstitut der DMG jemand fand, der gegen Bezahlung, als sog. mustansih, die

13 Reinert 1968, dort vor allem S. 170 ff.; vgl. auch den Index S. 320.

14 Grämlich 1996: 13-62; zum kasb dort S. 36 ff. Offen bleibt allerdings die Frage, wie die

Juristen später mit dem tahrim al-makäsib umgegangen sind; ich habe dazu nur kurz in Anm.
98 Stellung genommen.
15 Ediert hat Ritter aus derselben Handschrift nur das kleine K. Bad' man anäba ilä lläh
Muhäsibis (Ritter 1935).

16 Vgl. dazu van Ess 2011b, nachgedruckt in: van Ess 2018a: 3: 2356-2401

17 Es sind eigentlich zwei Manuskripte; denn die Abschrift des K. al-Makäsib gibt es in zwei

Fassungen, einmal in einem ersten Entwurf und dann in der Reinschrift.
18 Aufgrund eines Negativabzugs der Handschrift, den ich, wenn ich mich recht entsinne, von
F. Meier erhielt. Meier wurde auch beim Abschluß der Dissertation i. J. 1958 als inoffizieller
Nebengutachter herangezogen.



914 — Josef van Ess DE GRUYTER

gesamte Handschrift Carullah 1101 abschrieb.19 Damals wollte ich die in ihr
enthaltenen Traktate Muhäsibls insgesamt herausgeben; ich hätte dazu nur
den kritischen Apparat hinzufügen müssen. Aber das war, wie ich bald
feststellen mußte, leichter gedacht als getan. Die Handschrift, ein Unicum,
hat ihre Tücken. Zwar hat der Kopist anscheinend selber eine Korrektur
gelesen (vielleicht in Form einer Kollation mit der Vorlage); so jedenfalls
erklären sich am leichtesten einige Verbesserungen, die als Glossen am
Rande der Seiten erscheinen. Aber das reicht nicht aus; die Texte bleiben
schwierig, vor allem das K. al-Makäsib. Darum ist auch diese Abschrift
liegen geblieben. Ich habe sie erst jetzt, nach mehr als einem halben
Jahrhundert, zusammen mit Ritters Vorlage wieder hervorgeholt.20

Das K. al-Makäsib wurde allerdings 1969 in einem Druck zugänglich,21

zusammen mit einigen weiteren Traktaten aus der Istanbuler Sammelhandschrift.22

Der Abschnitt über wara' beginnt dort S. 200. Zugrunde liegt eine

Fotokopie der Handschrift, die sich ursprünglich in der Bibliothek des

Gazzär Pa§a in 'Akkä befand23 und irgendwann in die Bibliothek der
Azhar gelangte (dort nr. 1367 tasauwuf). Jedoch ist der Herausgeber mit
ihr recht souverän verfahren: er hat Muhäsibls Stil aufgehübscht und
Unklarheiten durch (meist nicht gekennzeichnete) Zusätze oder Kürzungen
beseitigt.24 Auch Fehllesungen sind nicht selten. Das Istanbuler Original hat
er nie zu Gesicht bekommen, und die erwähnten Randglossen hat er kaum

19 Malfono Asmar aus der jakobitischen Gemeinde in Beirut, der an sich eher für das

Neusyrische (bzw. Aramäische) zuständig war als für das Arabische.

20 Erwähnenswert ist vielleicht noch, daß Ritter bei der Durchsicht meiner Doktorarbeit nach

Jahren wieder in das K. al-Makäsib hineinschaute und weiterhin auf eine nähere Bearbeitung

drängte (van Ess 2011b: 314 van Ess 2018a: 3: 2390).

21 Muhäsibi 1969, dort S. 173-234.

22 Nämlich al-Masä'il fiz-zuhd (Muhäsibi 1969: 43-80; vgl. TG: 6: 419 nr. 15); al-Masä'il fla'mäl
al-qulüb wal-gawärih (Muhäsibi 1969: 91-170; vgl. TG: 6: 419 nr. 14); Bäb Mä'iyat al-'aql
(Muhäsibi 1969: 237-255; vgl. TG: 6: 418 nr. 3) mit einem Anhang (Muhäsibi 1969 : 256-259

TG: 6: 418 nr. 4). Auf dem Titelblatt sind, wohl aus Platzmangel, die Masä'il fi z-zuhd und der

Anhang nicht erwähnt.
23 Vgl. die Einleitung des Herausgebers, S. 39. Zu Ahmad al-öazzär, dem Statthalter der

Osmanen in Syrien während der letzten Jahrzehnte des 18. Jh's (gest. 1804), vgl. EI2: 12: 268 f.

(K. S. Salibi).
24 In der autobiographisch gehaltenen Einleitung beschreibt er, wie er zu Muhäsibi gefunden hat.

Er hatte in jugendlichem Alter Muhäsibi im Traum gesehen, ordentlich angezogen und mit einem

Schreibrohr in der Hand, wie er ihm Blatt auf Blatt seines Oeuvre überreichte; jedoch sei ihm erst



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 915

berücksichtigt;25 sie sind im übrigen manchmal durch Bemerkungen wie
azunnuhü o. ä. als Konjekturen gekennzeichnet. Einen kritischen Apparat
gibt es nicht. Eigennamen sind gelegentlich durch Klammerzusätze
verdeutlicht.26

Der Text ist stellenweise nicht einfach; ich habe in der Übersetzung die

„Urfassung" zu restituieren versucht. Die Zwischenüberschriften, die der
arabische Herausgeber um der Klarheit willen eingefügt hat, habe ich wieder
weggelassen; stattdessen habe ich den Text in zwölf Abschnitte gegliedert,
wo jeweils verschiedene Themen behandelt werden. Es kommt in ihnen zu
inhaltlichen Überschneidungen; der Text ist nicht aus einem Guß. Es wird
auch keine klare These vertreten; das wäre Sache einer Risäla gewesen. Der

Text selber tritt in der Handschrift als kitäb auf. Jedoch ist dies nicht im
Sinne eines „Buches" zu verstehen, so wie sich uns etwa die Ri'äya li-huqüq
Allah darbietet: mit einem zusammenhängenden Gedankengang, der einen

Anfang und ein Ende hat. Vielmehr haben wir es wohl mit „Aufzeichnungen"
zu tun, die Muhäsibi für Kollegs verwandten Inhalts benutzte, die er im Laufe
der Zeit gehalten hat. So dürften sich die gelegentlichen Doubletten wie auch
die mehrfach neuen Ansätze erklären. Auf den Inhalt des Textes und auf
seine Tendenz werde ich nach der Übersetzung in einem separaten Kommentar

näher eingehen.
Vor einigen Jahren ist das K. al-Wara' des Ahmad b. Hanbai, der ein

Zeitgenosse Muhäsibls war, Gegenstand einer Dissertation gewesen: Christoph
Pitschke, Skrupulöse Frömmigkeit im frühen Islam. Das „Buch der

Gewissensfrömmigkeit" (Kitäb al-Wara') von Ahmad b. Hanbai (Wiesbaden 2010. Arabische

Studien 5). Ich verweise darauf in den Anmerkungen, soweit es nötig
wird. Jedoch nehmen Muhäsibi und Ibn Hanbai nicht aufeinander Bezug, und
ihre beiden Werke berühren sich in Inhalt und Tendenz kaum. - Eine
Generation nach Ibn Hanbai schrieb auch ein Schüler Muhäsibis, Abü Nasr al-

Marwazi (gest. 294/906), ein K. al-Wara'.27

später, als er dessen Schriften las, klar geworden, mit wem er es zu tun hatte (S. 38 f.). Schon auf der

Schule hatte sein Lehrer ihm die Ri'äya zu lesen gegeben (S. 6).

25 Ich habe die Kairiner Kopie nicht gesehen; vielleicht sind in ihr die Ränder beschnitten oder

nicht ganz ins Bild gelangt.
26 Den Neudruck Beirut 1407/1987, den ich in TG: 6: 418 nr. 7 erwähne, habe ich leider nicht
zur Hand. Er enthält nur das K. al-Makäsib, dazu viele Anmerkungen, aber offenbar kein
weiteres textkritisches Material. Es hat dann zwei weitere Ausgaben von anderer Hand gegeben,
die aber offenbar von dem Druck 1969 abhängen: ed. Nür Said (Beimt 1992) und ed. Halil
'Imrän (Beirut 1421/2000). Keiner der Herausgeber hat die Istanbuler Handschrift eingesehen.

Vgl. Pitschke 2010: 10.

27 GAS 1: 494.



916 Josef van Ess DE GRUYTER

Der Text

I

1 Ich sagte: „Was ist eigentlich Skrupelhaftigkeit ?" Er antwortete: „Daß man
sich von allem fernhält, was Gott mißfällt, sei es in der Rede oder im Tun,
im Herzen oder mit einem der Gliedmaßen, und daß man (ebenso) das, was
Gott (uns) zur Pflicht gemacht hat, nicht28 vernachlässigt, (wiederum) weder
im Herzen noch mit einem der Gliedmaßen." - 2 „Wie erreicht man denn
das ?"29 - „Indem man Rechenschaft ablegt (bil-muhäsaba)." - „Und was

(heißt das:) .Rechenschaft ablegen' ?" - „Daß man unter allen Umständen,
bevor man etwas tut oder unterläßt, sei es im gedanklichen Planen (al-'aqd
bid-damlr) oder im tatsächlichen Tun,30 nach sorgfältiger Prüfung sich darüber

im klaren wird, was man da unterläßt oder tut, und daß man, sobald man
merkt, daß (es etwas ist,) das Gott mißfällt, sich davon in seinem Herzen31

fernhält und sich auch körperlich dem, was Gott mißfällt, entzieht, bzw.32 daß

man seine Triebseele (na/s) von jeglicher Vernachlässigung der religiösen Pflicht
abhält und sich beeilt, diese (immer) zu erfüllen."

3 „Was soll man nun unterlassen und wovon soll man sich fernhalten ?" -
„Vier Dinge, von denen man zwei unterlassen muß, während bei den beiden

übrigen das Unterlassen im ersteren Fall aus Gewissenhaftigkeit (istibrä')
geschieht,33 insofern man befürchtet, daß es sich um etwas handle, was Gott

mißfällt, und im andern Fall (eher) aus Vorsicht und Achtsamkeit. 4 Die beiden

Dinge, die man unbedingt unterlassen muß, sind 1) das, was Gott (ausdrücklich)

untersagt hat in Bezug darauf, daß man sein Trachten auf Irrlehre und Neuerung
richtet und darüber in extremer Weise Unwahres redet, weil man ja nur das

glauben sollte, was recht ist, und 2) das, was Gott untersagt hat in Bezug auf
Verbotenes (haräm), das man in seinem (geistigen) Trachten oder körperlichen
(Tun) sich verschaffen oder unterlassen kann. 5 Von den beiden übrigen Dingen

28 Die Negation steht nicht im Text. Der Autor formuliert brachyologisch; das folgende
„vernachlässigen" (tadyV) ist im Genitiv zu lesen, abhängig von al-mugänaba Ii- „sich fernhalten

von".
29 Im Druck wird das bi-mä der Handschrift zu bi-mä da ergänzt.

30 Der Dmck hat al-fi'l bii-gäriha statt au fi'li gärihatin in der Handschrift.
31 Der Druck hat bi-'aqdi damlri qalbihl; in der Handschrift ist damir durchgestrichen und

qalbihi zu qablahü verschrieben.

32 Die Handschrift hat au statt wa-.
33 Zu istibrä' vgl. generell Lane 1863-1893:179a; mit Bezug auf Zweifelhaftes (subha, s. u. nr. 5)

z. B. Corte. 3: 64a.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 917

aber ist das eine,34 daß man sich nicht mit Zweifelhaftem (subuhät) abgibt, weil
man befürchten muß, daß es mit Verbotenem übereinstimmt, ohne daß einem
dies bewußt wäre - aus Gewissenhaftigkeit bezüglich seines religiösen Verhaltens,35

um so in musterhafter Weise Skrupelhaftigkeit zu üben, wie auch der

Prophet gesagt hat: ,Wer36 von zweifelhaften Dingen seine Finger läßt, der

handelt gewissenhaft um seines religiösen Verhaltens und seiner Ehre {'ird)
willen. Wer aber sich mit Zweifelhaftem einläßt, der hat sich gewissermaßen
(bereits) mit Verbotenem eingelassen'.37 (In einer Fassung mit dem Isnäd) Zaka-

rlyä' (Ibn Abi Zä'ida)38 nach Sa'bl39 nach Nu'män (b. Baslr)40 fügt der Prophet
noch Folgendes hinzu:41,.... der läßt sich mit Verbotenem ein wie ein Hirte, der,

wenn er rund um einen verbotenen Bezirk (himd)42 weidet, immer in Gefahr

steht, in diesen hineinzugeraten.'43

6 Der vierte Fall44 ist der, daß man Einiges von dem unterläßt, was (an sich)
erlaubt ist, von dem man aber befürchtet, daß es zum Anlaß und Vorwand für
Verbotenes werden könnte, wie der Prophet gesagt hat: Jemand (al-'abd) gehört
solange nicht zu den Gottesfürchtigen (muttaqïn), bis er aus Vorsicht vor
Problematischem (selbst) Dinge unterläßt, die (an sich) nicht problematisch sind (mä
lä ba's bihî).'A5 7 So wenn man z.B. überflüssiges Gerede unterläßt,46 damit

34 Das fa-ahaduhumä der Handschrift ist im Druck ausgefallen.
35 Die Handschrift hat istibrä'an li-dïnihï statt istibrä'an li-dimmatihi im Druck. Ebenso ist in
dem nun folgenden Hadit entgegen der Handschrift und dem Wortlaut in den kanonischen

Sammlungen ein li-dimmatihi vor dinihi eingeschoben.
36 Die Handschrift hat fa-man statt bloß man.
37 Vgl. Cone. 1: 164a und 4: 317a. Hier begegnet also auch schon die Vokabel istibrä', die von
Muhäsibi aufgegriffen wird (s. o. Anm. 30).
38 Gest. 148/765 oder 149/766; vgl. Ibn Sa'd 1904-1917: 6: 247, 11 ff. und Halifa b. Haiyät 1966;

389 nr. 1264.

39 Abü 'Amr b. Sarähil (19/640-93/721); zu ihm GAS 1: 277 und EI2: 9: 162 f. (G. H. A. Juynboll).
40 Zu ihm EI2: 8:118 f. (K. V. Zetterstéen) und Juynboll 2007: 468b. Er wurde nach der Schlacht

von Marg Rähit i. J. 65/684 getötet.
41 Die Handschrift hat zäda 'alä gairihi statt zäda 'alaihi gairahü im Druck.

42 Vgl. EI2: 3: 393 s. v. (J. Chelhod).
43 Die Handschrift hat ausaka an yuwäqi'ahü statt yüsiku an yaqa'a flhi im Druck. Die zitierte
erweiterte Version des Hadites findet sich mit dem gleichen Isnäd, aber einem breiteren Kontext
bei Buhäri 1862-1868: 1: 21 f. !män 39) und Muslim 1955-1956: 1219 f. Musäqät 107); vgl.
Juynboll 2007: 687. Buhäri hat dabei denselben Wortlaut wie unsere Handschrift; bei Muslim
steht stattdessen yüsiku an yarta'a fthi.
44 Die Handschrift hat al-wagh ar-räbi' statt as-sai' ar-räbi'. Hier wird die Zählung von nr. 3

wieder aufgenommen; der „vierte Fall" ist der zweite zu nr. 5.

45 Dieses Hadit begegnet unten (nr. II 1) noch einmal, dort mit der Angabe des ersten
Überlieferers; vgl. Anm. 72-73. - Das Folgende (bis nr. 10) ist bereits in van Ess 1961: 98 übersetzt.

46 Der Druck ändert das wa-dälika tarkuhü der Handschrift in wa-dälika ka-tarkihi.



918 Josef van Ess DE GRUYTER

einen das nicht in Lüge, üble Nachrede und anderes, das Gott auszusprechen
verboten hat, verfallen lasse, oder wenn man gewissen Erwerbsmöglichkeiten
aus dem Wege geht, in denen der Verdiener nur selten (von Verbotenem) heil

bleibt, oder wenn man es unterläßt, zuviel Besitz {mal) anzuhäufen, weil man
befürchtet, dem Anspruch Gottes dabei nicht gerecht zu werden,47 wenn kaum

Anlaß besteht, (daß man damit) Erlaubtes (bewirken wird),48 und es (ohnehin)

nur wenige Menschen gibt, die skrupelhaft und gottesfürchtig handeln. 8 Oder

wenn man es unterläßt, mit Menschen zu verkehren,49 bei denen man damit
keine guten Erfahrungen gemacht hat. Man geht ja Zweifelhaftem aus dem

Wege, weil man befürchtet, daß es einem kein Heil bringt; deshalb schließt

man dann nur wenige Bekanntschaften mit (anderen) Menschen.50 9 So schenkt

man auch gewissen Speisen keinen Blick, wenn man spürt, daß die Triebseele

davon übermütig wird.
10 Diese Einstellung (hilla) verhilft zur Skrupelhaftigkeit, obwohl es an sich

keine Pflicht ist, die (erwähnten Dinge) zu unterlassen oder sich von ihnen
fernzuhalten. 'Aun b. "Abdallah51 hat ja von einem Weisen das Wort überliefert:
,Laß ab, aufrichtig zu schwören, mag es dir auch erlaubt sein, aus Furcht, daß

du deine Zunge an Eidesformeln gewöhnst und dann lügenhaft schwörst.'52 Laß

auch davon ab, über jemanden zu triumphieren, der dir Unrecht getan hat, aus

Furcht, daß du dich dereinst einmal vor ihm entschuldigen müßtest. Gott sagt ja

(in der Schrift): ,Eine gute Tat ist nicht gleich einer schlechten' (Sure 41:34); da

wird Vergebung eine gute Tat genannt, das Triumphieren dagegen eine
schlechte.5311 Gottesfürchtige bleiben solange gottesfürchtig, wie sie aus Furcht

vor Verbotenem vieles Erlaubte unterlassen. Als jemand dem ('Abdallah) Ihn
'Umar Gewänder aus feinem Stoff, die in Marv hergestellt worden waren,54

schenken (wollte), sagte dieser: ,(Die kann ich nicht annehmen. Aber) Wenn

ich sie zurückweise, so nur aus Furcht, zu sehr damit aufzufallen'. Ihn 'Umar

pflegte auch sehr schnell zu gehen, mit dem Bemerken: ,Das erinnert mich

47 Hier wie im Folgenden ist das an lä der Handschrift im Dmck als allä wiedergegeben.
48 Der Herausgeber greift hier in den Text ein, gibt dabei aber in der Fußnote den Befund der

Handschrift falsch wieder. Dort steht idä 'azabat fihi asbäb al-haläl.
49 Lies entgegen dem Druck mit der Handschrift mugälasatahü statt muhälafatahü.
50 Der letzte Satz fehlt im Druck.

51 Gest. zwischen 110/728 und 120/738; zu ihm TG: 1: 163 ff.
52 Das erinnert an einen Satz der Bergpredigt (Mt 5:34-36); der „Weise" wird hier ja auch nicht
identifiziert. Zur Rolle der hukamä' bei Muhäsibi vgl. van Ess 1961: 26 ff.; s. auch u. Übs. X 4.

53 Im Druck wird das Koranzitat um den Schlußsatz ergänzt: „Weise (die schlechte Tat) zurück
mit etwas, das besser ist (als sie) !" Der Kommentar wird entgegen der Handschrift durch fa-qad
vor sammä eingeleitet und nusra durch lin-nafs in Klammern ergänzt.
54 Atyäb marwiya; vgl. dazu Serjeant 1972: 253, Index s. v.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 919

immer daran, daß ich mir nicht zuviel einbilden sollte'.55 (Sein Vater) 'Umar
schied sich von seiner Frau, die ihm doch die liebste unter den Menschen war,
als er das Kalifat übernahm, weil er befürchtete, ihr zuliebe von der
Unbestechlichkeit56 abzuweichen. Nachdem Gott ihm dann Standfestigkeit (qüwa)
verliehen hatte, schickte er einen Boten, der wieder um sie werben sollte; der

aber mußte feststellen, daß sie gerade gestorben war. - Und weitere (Geschichten)

dieser Art, die wir aber hier weglassen wollen, weil es deren zuviele gibt.
12 Wisse, daß alle deine Belange sich auf zwei Prinzipien zurückführen

lassen, durch die das Handeln an Hochsinn und Reinheit gewinnt: 1) daß

man allen Muslimen mit offenem Herzen begegnet und 2) daß man sein

bißchen Brot (al-kisra) mit Anstand verdient und erkennt, worauf der
Wohlstand57 sich gründet. Nachrichten, mit denen sich diese beiden Prinzipien
bestätigen lassen, sind uns über viele verschiedene Wege überliefert. 13 Aber

wir wollen uns kurz fassen. Die Kaufleute unserer Zeit verhalten sich
nämlich58 so, als ob nicht schon der Tag der Abrechnung (d. h. das Jüngste
Gericht) für sie sicher feststünde. Sie geben sich ab mit allem, was nicht
erlaubt ist. Sie sind schnell bei der Hand mit krummen Dingen (ma'tarn) und
unerlaubten Geschäften, unterlassen das, was sie im Dienste Gottes tun
müßten,59 und begehen (stattdessen) etwas, das ihnen untersagt ist. Sie

haben keine Skrupel,60 mit dem Geld der Tyrannen (az-zälimün) Geschäfte

zu machen, und halten sich nicht fern von Wucherern,61 Straßenräubern und
Plünderern. Würde man zu ihnen sagen:62 ,Habt ihr immer noch Lust auf
weltliches (Gut), obwohl es verboten ist und ihr dafür im Jenseits gestraft
werdet und obwohl euch das Leben in der Welt durch Sorgen, Trübsal und
Schmerzen vergällt wird,63 nachdem ihr euch darin bereichert habt ?', so

würden sie - von einigen wenigen abgesehen - das einfach hinnehmen,
weil die Welt sie hat im Überfluß leben lassen. Aber wir sind alle Kinder
des Todes.

14 Wenn sie allerdings sehen, wie jemand die Finger läßt von jenen
Aktivitäten (funün), denen sie sich zugewandt haben, setzen sie diesem eine

55 Üblicherweise ist eine angesehene Person an ihrem würdevollen Schreiten zu erkennen.

56 Wörtlich: „Gerechtigkeit" Çadl).

57 Wörtlich: „der Brotfladen" (al-qursa).

58 In der Handschrift wird der Satz mit wa-dälika anna (t-tuggär...) eingeleitet.
59 Lies mit der Handschrift mä ta'abbadü bih statt mä ta'ahhadü bih.

60 Die Handschrift hat là yari'ûna (I) statt lä yatawarra'üna (V).

61 Lies mit der Handschrift ahl ar-ribä statt ahl ar-riyä'.
62 In der Handschrift beginnt der Satz asyndetisch mit lau qlla, ohne das verbindende wo-,
63 Der Herausgeber emendiert yanqusu in der Handschrift wohl zu Recht in yunaggasu, schiebt
aber dann vor 'isatukum ein 'alaikum ein.



920 Josef van Ess DE GRUYTER

Krone auf und erweisen ihm Ehre. So zumindest die Einsichtigen unter
ihnen; die Dummköpfe unter ihnen dagegen verachten ihn, reden schlecht

von ihm64 und fallen über ihn her. 15 Wenn aber die Vernünftigen unter
ihnen ihn loben und ihm Hochachtung erweisen, so (steigt ihm das
vielleicht zu Kopf und) er hört diese Lobesworte gern; dann geht er zugrunde,
ohne es zu merken. Sei also vorsichtig und wachsam in all deinen
Angelegenheiten Nimm deine Zuflucht zu Gott, wenn du nach dem Heil strebst,
und bitte ihn, daß er dir Versuchung und Prüfung erspare !"

16 Er sagte (weiter): „Drei Verhaltensweisen solltest du dir in deinem
Herzen angelegen sein lassen:65 1) Du solltest dir gewiß sein, daß das, was
vorherbestimmt ist, auch tatsächlich eintritt66 bzw. nur dann nicht eintritt,
wenn es nicht vorherbestimmt ist. Wer in dieser Gewißheit lebt, dem läßt
Gott folgende zwei Eigenschaften zuteil werden:67 Sein Herz kann dann a)

sicher sein, daß das, was ihm bestimmt ist, ihn nie verfehlen wird,68 und er
wird andererseits b) sich keine falschen Hoffnungen darauf machen, etwas

zu erlangen, was ihm nicht zugeteilt ist. Wer sich in seinem Herzen sicher

ist, daß sein Lebensunterhalt (rizq) ihm nie fehlen wird, und wer sich (auch)
keine Hoffnungen darauf macht, etwas zu erlangen, das ihm nicht bestimmt
ist, der macht sich nur wenig Sorgen oder Ängste; er verhält sich darum
nicht kriecherisch vor den Menschen noch schmeichelt er ihnen, um von
ihnen Nutzen zu ziehen. Das ist der (wahre) Reichtum in Gott. - 2) daß man
sich vor Gott in acht nimmt, wenn man aus Nachlässigkeit (gafla) einen
Fehltritt begeht und (darum) in (Gottes) Achtung sinkt. Wenn man sich
nämlich in acht nimmt, wird man wacher, und das Aufwachen schärft das

Gedächtnis; die Erinnerung läßt einen dann aufmerksam werden, so daß

man (dem Willen) seines Herrn entspricht.69 - 3) das Bewußtsein, daß man
in seinem (inneren) Trachten und (äußeren) Handeln von Gott beobachtet
wird.70 Das führt nämlich dazu, daß man in sich geht.71 Wenn man es dann
mit etwas zu tun hat, was Gott mißfällt, erinnert man sich des (beobachtenden)

Blicks, und man fürchtet den Abscheu (Gottes), wenn man sich auf

64 Wa-yastimünahü, im Druck ausgefallen.
65 In der Handschrift unpunktiert. Ich lese tulzimuhä qalbaka; aber yalzamuhä qalbuka ist auch

möglich.
66 Lies mit der Handschrift ya'ti statt ya'tika.
67 Die Handschrift hat warrata statt aurata.
68 Zu diesem „prädestinatianischen Axiom" vgl. van Ess 1975: 79 ff.

69 Dieser Abschnitt ist im Druck ausgefallen. Dort geht es darum auch weiter mit wal-hilla at-

täniya statt wal-hilla at-tälita.
70 Lies mit der Handschrift ittilä' Allah 'alaihi fi damirihl statt ittilä' Allah 'alä damirihl.
71 Wörtlich: „sich schämt, sich diskret verhält" (hayä').



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 921

eine solche (Idee) einläßt. Wenn man es dagegen mit etwas zu tun hat, das

(nur) einen Mangel (naqs) aufweist, ohne direkt verboten (muharram) zu
sein, so schämt man sich (zumindest) davor, daß Gott sieht, wie man dem,
was Er sich eigentlich gewünscht hätte, nicht gerecht wird, obgleich man
doch von Ihm (im Koran) mit dem Wissen dazu ausgestattet worden ist und
im übrigen erkannt hat, wie hoch Sein Rang ist und wie groß Seine Majestät.

17 Kurzum, geh weiter morgens auf dem Markt deinen Geschäften nach
Du mußt nur in allen Lebenslagen, ob auf dem Markt oder anderswo, dich
an die Gewißheit und die Achtsamkeit halten (von der wir geredet haben)
und dessen eingedenk sein, daß Gottes Auge auf dir ruht. Durch die Gewißheit

kommst du zur Ruhe, durch die Achtsamkeit bist du wachen Geistes,
und wenn du daran denkst, daß (jederzeit) ein Blick (von oben) auf dich
gerichtet ist, wirst du dich vor dem Allerhöchsten schämen, von dem dieser
Blick ausgeht."72

II

1 Ich fragte (einmal) Abü Ga'far73 nach der Skrupelhaftigkeit. Er sagte: Da gibt
es drei Meinungen: 1) (Skrupelhaftigkeit ist,) daß man sich all die Geschichten

(hikäyät) verkneift, die man sich so in seinem Innern (sadr) ausdenkt.74 2)75

(Skrupelhaftigkeit ist,) daß man bei allem, was zweifelhaft ist, innehält
(wuqüf), solange einem nicht klar ist, was davon erlaubt und was verboten
ist. 3) (Skrupelhaftigkeit definiert sich durch das,) was 'Atlya as-Sa'di76 vom
Propheten überliefert: „Man gehört solange nicht in Wahrheit zu den Gottes-

fürchtigen, als man nicht Dinge, die (an sich) unproblematisch sind, unterläßt

72 Die Handschrift hat fa-tastahyl statt einfach tastahyi. Für den Herausgeber beginnt im Folgenden

ein neues Kapitel; die Überschrift, mit der er dies einleitet, steht nicht in der Handschrift.
73 Zur Identität der Person s. u. S. 972-973.

74 Der Druck hat statt sadr den Plural as-sudür: mä häka fi $-sudür. Vgl. isqät mä häka fi l-qalb
in Muhäsibls K. al-Qasd war-rugü' ilä Uäh Muhäsibi 1988): 127 f. § 5. Der Formulierung liegt
ein Hadit zugrunde; vgl. Cone.: 1: 15a s. v. itm (z. B. Muslim 1955-1956: 1980 Birr 14).

75 Der Satz beginnt mit wal-qaul at-täni. Im Druck dagegen steht wal-qaul am Ende der vorigen
Zeile, obwohl es nicht mehr zu al-hikäyät gehört.
76 Zu ihm Halifa b. Haiyät 1966: 128 nr. 384; Ibn Sa'd 1904-1917: 7. 2: 144, pu. ff.; Ibn
'Abdalbarr 1960: 1070 f. nr. 1818. Man wußte kaum etwas über ihn; er hatte als Mitglied einer
Stammesdelegation den Propheten in Medina kennengelernt. Einer seiner Enkel wurde unter
'Umar II. einmal Statthalter des Jemen.



922 Josef van Ess DE GRUYTER

aus Furcht, damit in Problematisches hineinzugeraten".77 2 Diesen drei

Meinungen schlössen sich sinngemäß (jeweils bestimmte) Gruppen von (Rechts-)

Gelehrten, Traditionswissenschaftlem (ahl al-hadït), Koranlesern und Wollträgern

(mutasauwifa) an. (Der ersten Meinung, also) „das, was man sich
ausdenkt" folgten Abü 'Abdallah Sufyän b. Sa'id b. Masrüq b. Mundir at-Tauri,78

Ibrahim b. Adham,79 Wuhaib b. al-Ward,80 Muhammad b. Yüsuf al-Isbahäni,81

Yüsuf b. Asbät,82 'Abdallah b. al-Walid al-Muzani83 und Su'aib b. Harb.84 3 Der

zweiten Meinung sind eine Anzahl von Traditionsgelehrten und (manche)
fromme Leute aus dem Grenzgebiet (mimman sakana bit-tagr) zuzuordnen,
z. B. Mahlad b. al-Husain85 und 'Ali b. Bakkär.86 Er87 überlieferte das auch

77 Dieses Hadit hat Muhäsibi oben (unter nr. I 6) schon einmal zitiert, wenngleich dort ganz ohne

Isnäd. Es findet sich bei Tirmidi 2000: 626 Qiyäma 19 nr. 2639), der es als hasan ganb bezeichnet

und in der Tat nur mit 'Atiya as-Sa'di als erstem Überlieferer kennt; vgl. Coric. 1: 438 s. v. hadar.

78 Zu ihm TG: 1: 221 ff. (vor allem S. 223); er war Exportkaufmann und starb i. J. 161/778. Auch
EI2: 9: 770 ff. (H. P. Raddatz) und jetzt Gilliot 2013a. Zum Verhältnis zwischen ihm und Ibn al-

Mubärak vgl. Salem 2016: 49 ff.
79 Zu ihm TG: 2: 554 f. und 1: 142; EI2: 3: 985 f. (Russell Jones). Sehr ausführlich sodann
Grämlich 1995: 135-282; auch EI2: 8: 498a s. v. Ribät (J. Chabbi) und das Material in der Risäla

des Qusairi (Grämlich 1989: 35-37). Er starb 161/778.

80 Gest. 153/770; vgl. Reinert 1968: 326. Er war ein Gewährsmann des hier später (s. u. Anm.
86) genannten Ibn al-Mubärak.
81 Als Asket verzeichnet bei Ibn Abi Hätim 1941-1953: 8 : 121, aber ohne weitere Angaben; der

Text hat dort eine Lücke. Als Süfi genannt bei Abü Nu'aim 1931: 2: 249, Iff., ebenfalls ohne

Datum. Ist er identisch mit Muhammad b. Yüsuf al-Bannä', der in den Kreis des Abu Turäb an-
Nahsabi gehörte (vgl. Grämlich 1995: 339) Dieser starb aber erst 286/899-900, also 40 Jahre

nach Muhäsibi (dazu Abü Tälib al-Makkl in: Grämlich 1992-1995: 4: 188 s. n.). Wir hätten es

dann vermutlich mit einem Bauunternehmer zu tun, der zu Vermögen gekommen war. - Auch

Abü Nu'aim's Großvater hieß Muhammad b. Yüsuf und war ein Asket (EI2 I 142); aber Abü
Nu'aim starb erst 430/1038. Auch der bei ihm genannte „Süfi" dieses Namens war den Isnaden

zufolge nur zwei Generationen von ihm entfernt.
82 Zu ihm TG: 1: 105; auch Reinert 1968: 326. Er starb 199/815.

83 Ein Küfier, Lehrer des Ibn al-Mubärak. Zu ihm Ibn Hagar 1907-1909: 6: 69 nr. 136 und
Dahabi 1963-1965: 2: 521 nr. 4676. Der Herausgeber hat Muzanl zu Madarä verlesen.

84 Gest. 197/813; er gehörte zum Kreis des Küfiers Däwüd at-Tä'i (gest. wahrscheinlich 165/

781-782; vgl. Grämlich 1995: 283-324). Vgl. Ibn Sa'd 1904-1917: 7.2: 66, 14 ff. und Ibn Hagar
1907-1909: 4: 350 nr. 587; dazu Reinert 1968: 220 und 322 sowie Grämlich 1995: 164 und 314.

85 Abü Muhammad Mahlad b. al-Husain al-Azdi al-Muhallabi al-Basri al-Massisi, gest. 190/806

(Halifa b. Haiyät 1966: 815 nr. 3055; Ibn Sa'd 1904-1917: 7.2: 185, 16 ff.; weitere Angaben bei

Grämlich 1995: 213, Anm. 308). Er gehörte zum Kreis des Ibrahim b. Adham (Grämlich 1995: 213—

216).

86 Basrier, gest. wahrscheinlich 207/822-3; vgl. Grämlich 1995: 152, Anm. 63. Gefährte des

Ibrähim b. Adham; vgl. Grämlich 1996: 477, Index und EI2: 8: 498a (J. Chabbi). Zu ihm Abü
Nu'aim 1932-1938: 9: 317 ff.
87 Wer ist gemeint, 'Ali b. Bakkär



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 923

von Auzä'i,88 und angeblich ging ('Abdallah) Ibn al-Mubärak bei seinen

Rechtsgutachten in Mopsueste89 gleichfalls davon aus.90 Es war zudem der

Standpunkt gewisser Kreise in Basra; man berichtet es z. B. von 'Abdallah b.
Däwüd,91 und es war auch die Ansicht des Muhammad b. Muqätil in 'Abbä-
dän92 und vieler Juristen in den größeren Städten (amsär).

4 Die dritte Meinung verbindet man mit Täwüs,93 Muhammad b. Sirin,94

Aiyüb (as-Sahtiyänl),95 ('Abdallah) Ibn 'Aun,96 Yünus (b. 'Ubaid)97 und mit
Wäsil, dem Klienten des (Sufyän) b. 'Uyaina.98 Es war auch die Position des

88 Gest. 157/774. Zu ihm EI2: 1: 772 f. (J. Schacht) und 8: 498a (J. Chabbi); zu den asketischen

Zügen seines Denkens vgl. Abu Nu'aim 1932-1938: 6: 135 ff.

89 Altes städtisches Zentrum im byzantinisch-islamischen Grenzgebiet am Fuße des Taurus;

vgl. EI2: 6: 774 ff. (E. Honigmann) und jetzt Eger 2008: 501-510 und 2014: 104 ff. Der arabische
Name lautet Massisa; die davon abgeleitete Nisbe schon oben in Anm. 81. Die Stadt lag zu
beiden Seiten des Flusses Cayhan und beherrschte den Zugang zur Ebene von Issos; heute wird
sie markiert durch die Dörfer Misis (auf dem Ostufer) und Yakapmar (auf dem Westufer).

90 Zu Ibn al-Mubärak vgl. Reinert 1968: 309; er starb 181/797 im Alter von 63 Jahren. Weiteres

s. u. Anm. 522.

91 Gemeint ist wahrscheinlich 'Abdallah b. Däwüd b. 'Ämir al-Huraibi (126/744-213/829), der

zeitweise zum Kreis des Ibrählm b. Adham gehörte und seine asketischen Neigungen mit
einschlägigen Haditen unterstützte. Vgl. Halifa b. Haiyät 1966: 546 nr. 1928; Ibn Sa'd 1904-
1917: 7.2: 49, 3 ff.; dazu Grämlich 1995: 272, Anm. 574.

92 Muhammad b. Muqätil ar-Räzi, gest. 242/856-857 oder 246/860-861; vgl. Grämlich 1996: 90,
Anm. 122. Er hatte sich offenbar zeitweise in 'Abbädän aufgehalten, wo basrische Sufis eine

„Außenstelle" unterhielten. Jedoch war er Jurist und wurde später qädl in Raiy; er hatte u. a. bei

Saibäni studiert (TG: 3: 508). Zu 'Abbädän vgl. TG: 2: 103 ff.; dort hatten auch die Kaufleute, die

im Indienhandel tätig waren, ihre Kontore.
93 Gemeint ist Abü 'Abdarrahmän Täwüs b. Kaisän al-Yamäni, der aber nicht, wie der Herausgeber

in einer Anmerkung behauptet, i. J. 305 H. starb, sondern zwei Jahrhunderte früher: 106/
725 (vgl. Reinert 1968: 323 f.).

94 Basrier, gest. 110/729; vgl. Reinert 1968: 310, auch TG: 4: 1063 (Index s. n. Ibn Sirin).
95 Zu ihm TG: 2: 343 ff.
96 Zu ihm TG: 2: 355 ff.

97 Zu ihm TG: 2: 352 ff. Die drei letzten Personen repräsentieren die basrische Opposition gegen
'Amr b. 'Ubaid und die Qadariya. In der Handschrift sind die beiden ersten Namen zu einem

einzigen zusammengezogen: Aiyüb b. 'Aun. Jedoch ist dieser nicht zu belegen; man wird
dazwischen ein wa- einfügen müssen. Alle drei waren sie sehr bekannt; man konnte es sich
darum erlauben, ihre Namen abzukürzen. Der dritte Name ist in der Tat auch im Druck schon

richtig ergänzt worden. Yünus b. 'Ubaid stand im übrigen in der Tradition des Hasan al-Basri
(TG: 2: 353), während Ibn 'Aun sich eher derjenigen des vorher genannten Muhammad b. Slrin
verbunden fühlte (TG: 2: 360 f.).

98 Belegt bei Ibn Sa'd 1904-1917: 7.2:12, lf.; Fasawi 1974-1976: 1: 491, pu. f.; Ibn Hagar 1907-
1909: 11: 105 f.; dazu Grämlich 1995: 32. Zu Sufyän b. 'Uyaina selber vgl. EI2: 9: 772 (S. A.

Spectorsky).



924 Josef van Ess DE GRUYTER

'Amr b. Murra." Leute aus dem Grenzgebiet hingen ihr an; sie scheuten

sich dann, irgendetwas von dort in die Hand zu nehmen, weder Erlaubtes
noch Zweifelhaftes,100 außer ein paar Lumpen, mit denen sie ihre Blöße

bedeckten, und einigen Brotkrusten, mit denen sie ihren jeweiligen Hunger
(<al-gau'a) stillten.101 5 Dann aber schlugen sie in der Wahl ihrer Nahrung
und ihrer Kleidung verschiedene Wege ein auf denen sie) das Jenseits (zu

erlangen hofften). Manche gingen hier von einem Sonderfall (ruhsa) aus;
(zwar) plädierten sie (an sich) für Armut und Bedürfnislosigkeit (taqallul)
bei allem, was nicht (ohnehin schon) durch einen geoffenbarten Text oder
eine sunna des Propheten oder den Konsens der Muslime verboten ist,
machten dann aber gewisse Zugeständnisse.102

III

1 Weitere Gruppen unter den Koranlesern und Wollträgern votierten dafür,
daß man in geringem Maße von seiner Hände Werk und im Schweiße seines

Angesichtes die Grundbedürfnisse befriedigen dürfe, und sie mühten sich

dann, dies in Zusammenarbeit mit den Menschen im Grenzgebiet103 zu erreichen

- aus Furcht, daß sie sonst zu Helfern der Gewaltherrscher (zälimün)

99 Zu ihm TG: 1: 179; er lebte in Küfa.

100 Der Herausgeber fügt hinzu: „noch auch etwas Verbotenes" (wa-lä min harämihä). Aber

das verstand sich von selber.

101 Die Handschrift hat satarat statt tasturu und saddat statt tasuddu.

102 Der Begriff, den ich hier mit „Sonderfall" und „Zugeständnisse" zu fassen versucht habe

(ruhsa), ist bis heute im Gebrauch; vgl. EI2: 8: 595 s. v. (R. Peters). Gemeint sind Ausnahmeregelungen

(vgl. auch EI2: 9: 40). Daß dieser Standpunkt von frühen, asketisch ausgerichteten
Juristen vertreten wurde - im Kriegsgebiet, wo man eigentlich gihäd führen sollte -, ist hier zum
erstenmal belegt. Später waren vor allem die Karrämiten dafür bekannt, daß sie Handel und
Erwerb auf diese Weise rechtfertigten, obwohl sie selber sich davon fernhielten (vgl. Wichard

1995: 39). Aber die Quelle, auf die man sich dafür beruft, das K. al-Kasb des Saibäni (gest. 189/

805), ist mehrfach umgearbeitet und ergänzt worden, zuerst in dem K. al-Iktisäb fi r-rizq al-

mustatäb des Ibn Samä'a (gest. 233/847; vgl. GAS 1: 435) und dann von Sarahs! (gest. um 483/

1090); vgl. Bonner 2001. Der Hinweis auf die Karrämiya kann erst von Sarahs! hinzugefügt
worden sein (Bonner 2001: 419). Bei Ibn Samä'a taucht sie denn auch gar nicht auf; dort ist nur
von einigen „dummen ahl at-tasauwuf" die Rede (Ibn Samä'a 1995: 30, 4 ff.). Das berührt sich

mit der Aussage unseres Textes; Ibn Samä'a und Muhäsibi waren Zeitgenossen. In dem Text,

den 'Abdalfattäh Abü Gudda als K. al-Kasb des Saibän! herausgegeben hat (Saibäni 1997), wird
die Karrämiya auf S. 96 erwähnt. Aber Saibäni ist definitiv zu früh.
103 Ma'a ahl at-tugür, so nach einer Konjektur des Herausgebers, die er aber nicht als solche

gekennzeichnet hat. Die Handschrift hat ma'a t-tugür.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 925

werden könnten.104 2 Dabei argumentierten sie mit Versen aus dem Koran,
z. B. Sure 5:2 „Helft einander nicht zur Sünde und Übertretung" oder mit
Prophetentraditionen wie „Wer den (Machthabern) hilft oder ihnen glaubt,
dem gehöre ich nicht zu; er wird es nicht bis zu mir bei der Zisterne schaffen
(]lam yarid 'alaiya l-hauda)".105

3 Allerdings waren manche Juristen der Meinung, daß nichts dagegen spreche,
den (Machthabern) zu helfen, solange es sich nicht um ausgesprochenes Unrecht
handle. Sie interpretierten (den Wortlaut des genannten Hadites) also im Sinne von

„wer ihnen hilft, Unrecht zu tun"; wer ihnen dagegen nicht dazu hilft, Unrecht zu tun,
sondern zu anderem,106 der ist nach ihrer Ansicht frei (mutlaq), und (es ist ihm)
erlaubt. 4 Andere hielten dennoch dafür, ihnen nicht zu helfen und ihren Umgang zu

meiden; sie beriefen sich dabei auf Hadite wie „Ich habe den Wein (rundum)
verflucht, also nicht nur den, der ihn kauft, sondern auch den, der ihn verkauft, den, der

ihn trägt, ebenso wie den, zu dem er getragen wird, den, der ihn keltert, ebenso wie

den, für den er gekeltert wird, oder den, der den Profit daran hat".107 Oder darauf, daß

Sa'd (b. Abi Waqqäs) seine (gesamten) Weinstöcke abbrannte,108 mit der Begründung:

„Was wäre ich für ein schlechtes Vorbild (saih), wenn ich (nun noch) Wein
verkaufte".109 Der Prophet verbot auch (den Umgang mit) den drei Personen, die (bei

104 Sie waren ja ins Grenzgebiet gekommen, um Dschihad gegen die Byzantiner zu führen.

Dafür waren aber an sich die Kalifen zuständig, deren Heer sie sich hätten anschließen müssen;

damit wären sie auch versorgt gewesen. Aber sie wollten mit der offiziellen Politik nichts zu tun
haben; darum blieb ihnen nichts anderes übrig, als sich mit den übrigen Freiwilligen
zusammenzutun, die aus Gegenden gekommen waren (etwa dem islamischen Osten), wo man von
dem herrschenden Regime nichts hielt. Der Bericht spiegelt die Verhältnisse in der späten

Umaiyadenzeit wider; die Umaiyaden sind es wohl auch, die hier mit den zälimün gemeint sind.
105 Also bis zu dem Ort, wo der Prophet am Jüngsten Tag seine Anhänger erwartet, um sie ins
Paradies zu führen (vgl. TG: 4: 543 f. und 1: 101). Das Hadit findet sich in ähnlicher, allerdings
erweiterter Form z. B. bei Ibn Hanbai 1946-1975; 8: 79 nr. 5702 > Haitami 1982: 5: 247, 3 ff. (nach
'Abdallah b. 'Umar). Dort steht dann im letzten Satz anders als in unserem Text lan yarida statt
lam yarid. Cone. 1: 528a hat einfach lä yaridu; zu den Varianten vgl. auch Coric. 7:192. Lam yarid
erklärt sich durch die Position in einem Konditionalgefüge.
106 'Alä siwä dälika, wobei 'alä am Rande nachgetragen ist.

107 Vgl. etwa Ibn Hanbai 1946-1975: 7: 237 f. nr. 5390 (nach 'Abdallah b. 'Umar); auch Coric. 2:

79b. Das Verbot ist also extensiv zu verstehen, beim Wein ebenso wie beim Umgang mit den
Machthabern.

108 Die Handschrift hat haraqa oder harraqa, nicht ahraqa wie im Druck.

109 Der Wein war erst durch den Koran verboten worden, und Sa'd hätte natürlich weiter die

Möglichkeit gehabt, aus den Trauben Saft zu pressen oder sie als solche zu verkaufen.



926 Josef van Ess DE GRUYTER

dem Kriegszug nach Tabük in Medina) zurückgelassen wurden,110 (schlechthin; man
durfte nicht mehr) mit ihnen reden oder sie wieder in die Gemeinschaft aufnehmen

(mubäya'atuhum). Er befahl ihnen, nicht mehr mit ihren Frauen Haus und Bett zu

teilen, obgleich sie doch gar nicht aus verhohlenem Widerstand (nifäq) zurückgeblieben

waren, sondern es sich bloß um einen Regelverstoß (danb) handelte - bis

Gott verlauten ließ, daß er ihre Buße annehme. 5 Eine weitere Partei (firqa) sagte: Den

(Machthabern) zu helfen, ist überall dort verboten, wo diese einen Nutzen daraus

ziehen könnten. (Das ist aber Unsinn.) So äußerten sich manche Wollträger, die von
der Sache nichts verstanden und etwas schwer von Begriff waren.

6 Manche sagten: ,Von den (Machthabern) Waffen und Reitpferde
(/cura')111 zu kaufen, ist wider Gottes Gebot.112 Im übrigen aber ist es ein
Verdienst (fadüa),113 sie nicht zu unterstützen und ihnen nicht Gefolgschaft
zu leisten.' Es handelt sich dabei um Gruppen von Asketen (nussäk) und

Koranlesern, die sich den Schulen des Abü 'Abdallah Sufyän b. Sa'id at-
Tauri,114 des al-Fudail b. Iyäd,115 des al-Mu'äfä b. 'Imrän,116 des Waki',117

des Abü Ishäq al-Fazärl,118 des 'îsâ b. Yüsuf,119 des Yüsuf b. Asbät,120 des

110 Vgl. Sure 9:118; dazu Tabari 1954- : 14: 542 ff. und Paret 1971: 214, auch EI2: 10: 50 f. s. v.
Tabük (M. A. al-Bakhit). Die Handschrift hat abweichend vom koranischen Wortlaut und vom
Druck anscheinend tahallafü („sie waren zurückgeblieben") statt hullifü.
111 Zu kurä' in dieser Bedeutung vgl. Ibn al-Atir 1963: 4: 165; in Verbindung mit siläh „Waffen"
auch Coric. 2: 499a und 5: 560b. Behandelt in WKAS 1: 1336, 7 ff.

112 Wörtlich: „eine Sünde (ma'siya)".
113 Der Herausgeber hat kommentarlos fadila durch afdal ersetzt.

114 S. o. Anm. 74.
115 Gest. 187/803. Zu ihm EI2: 2: 936 (M. Smith); Berteis 1965: 3: 188 ff.; GAS 1: 636; Reinert

1968: 302; Grämlich 1996: 506 (Index s. n.); Chabbi 1978; TG: 3: 99.

116 Gest. 185/801 (?); vgl. GAS 1: 636 und TG: 2: 467, Anm. 12. Ein K. az-Zuhd von ihm wurde

zusammen mit seinem Musnad herausgegeben in Beirut (1999).

117 Gemeint ist Waki' b. al-öarräh, gest. 197/812; der Name ist so auch schon im Druck ergänzt.
Zu ihm Ibn Sa'd 1904-1917: 6: 275, 5 ff.; Halifa b. Haiyät 1966: 400 nr. 1308; Abü Nu'aim 1932-

1938: 8: 368-380; Dahabi 1981-1988: 9: 140-186; dazu GAS 1: 96 f. und EI2: 11: 100 f. (R. G.

Khoury). Sein K. az-Zuhd wurde ediert von 'Abdarrahmän 'Abdalgabbär al-Fariwä'i (ar-Riyäd
1994).

118 Gest. 188/804 (?); vgl. GAS 1: 292, auch Grämlich 1995: 139, Anm. 18, und Grämlich 1996:

503 (Index s. n. Fazäri). Er lebte zeitweise in Massisa (Grämlich 1995: 162 und 205) und starb

auch dort (Halifa b. Haiyät 1966: 815 nr. 3053; Ibn Sa'd 1904-1917: 7.2:185, 8 ff.; Salem 2016: 91

f.). Zu ihm auch TG: 1: 127 und 4: 684.

119 Nicht zu belegen. Der Name ist vielleicht in der Handschrift verschrieben für ,,'Isä b.

Yünus": ein Küfier, der sich in al-Hadat im Grenzgebiet niederließ und dort Anfang 191 /
Ende 806 starb (Halifa b. Haiyät 1966: 815 nr. 3054; Ibn Sa'd 1904-1917: 7.2: 185, 12 ff.).
120 Zu ihm oben Anm. 78.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 927

Ibn al-Mubärak,121 des Ibrahim b. Adham,122 des "Abbäd b. 'Utba al-Hau-
wäs,123 des Mahlad b. al-Husain,124 des 'All b. Bakkär,125 des Sulaimän al-
Hauwäs,126 des Qäsim b. Yazld al-Garmi,127 des Zaid b. Abi z-Zarqä',128 des

Ibn Abi Di'b,129 des Ahmad b. Muhammad b. Hanbai,130 des Bisr b. al-
Härit131 und des 'Abdalwahhäb al-Warräq132 angeschlossen haben, sowie
mancher ashäb al-hadlt, die dieselbe Linie verfolgen und sich in der
Koranlesung gut auskennen.

7 Sie fanden dabei (auch) Zuspruch von gewissen Sufikreisen in Mekka, im
Jemen, an der syrischen Küste und in 'Abbädän. Diese sagten nämlich: Eine

Regierung (imäma) muß sein, ob fromm oder unmoralisch ifägir). Das

Herrschaftsgebiet (des Islams, ad-där) gedeiht nur unter einem Führer (imäm), hinter
dem man betet und der für Rechtssicherheit sorgt, der die Straßen pflegt133 und
die Brücken instandhält, der sich um die Hauptmoscheen kümmert134 und die

Wachttürme (al-manä'ir, von denen aus Feuerzeichen weitergegeben wurden)
im Grenzgebiet (at-tugür) errichtet, der die Sommerfeldzüge und andere (kriegerische

Unternehmungen) organisiert,135 der die Pilgerfahrt leitet und die

121 S. o. Anm. 86.

122 S. o. Anm. 75.

123 Nicht zu belegen.
124 S. o. Anm. 81.

125 S. o. Anm. 82. Auch an jener Stelle in Verbindung mit Mahlad b. al-Husain genannt.
126 Anhänger des Ibrahim b. al-Adham; vgl. Grämlich 1996: 575 (Index s. n.).
127 Genannt bei Sam'äni 1962-1982: 3: 252, 2 f.; identisch mit Qäsim b. Yazid b. 'Abdallah b.

Qusait ('Uqaili 1984: 3: 481 ff. nr. 1541 > Dahabi 1963-1965: 3: 381 f. nr 6855).

128 Lebte in Ramla; zusammen mit Mu'äfä b. 'Imrän und Qäsim al-öarmi genannt bei Dahabi

1963-1965: 2: 103 nr. 3008.
129 Abu 1-Härit Muhammad b. 'Abdarrahmän b. al-Mugira, genannt Ibn Abi Di'b, medinensi-
scher furist, gest. 159/776; vgl. TG: 2: 681 ff.
130 Gest. 241/855; vgl. EI2: 1: 272 ff. (H. Laoust) und GAS 1: 502 ff.
131 Bekannt als Bisr al-Häfi, gest. 226 oder 227 / 840-842; vgl. EI2: 1: 1244 ff. (F. Meier), TG: 3:

104 ff., Reinert 1968: 299 f., Jarrar 1994: 191 ff., Cooperson 1997: 71 ff.
132 'Abdalwahhäb b. 'Abdalhakam b. Näfi', gest. Dü 1-Qa'da 251 / Dez. 865; vgl. Dahabi 1955—

1958: 526 f. nr. 544.

133 Lies yusallihu statt t-s-l-h; so auch im Folgenden.
134 Yu'ammiru 1-masägid al-'izäm. Der Staat war zuständig für diejenigen Moscheen, in denen
sich die muslimische Bevölkerung zum Freitagsgebet versammelte; die übrigen Moscheen

waren dagegen private „Gebetsplätze".
135 Wörtlich: „der die Standarten knüpft für Sommerfeldzüge (sawä'if) usw.". Das auffällige
Suffix in wa-gairihim (statt wa-gairihä) unterläuft dem Autor wohl, weil es bei diesen

Unternehmungen darum ging, Menschen zu einem Heer zusammenzufassen.



928 —- Josef van Ess DE GRUYTER

Einkünfte aus den (staatlichen) Domänen (al-fai') weitergibt,136 der die Kriegsbeute

verteilt und die Steuern (al-haräg) einzieht, der die Pensionen (al-a'tiya)
anweist und Ministerien (dawäwin) schafft, der die Armen versorgt und diejenigen

entschädigt, die einen Verlust erlitten haben. Wenn (der Herrscher) das gut
macht und gewissenhaft verfährt, gerät seine Rechtschaffenheit dem Volk (ar-

ra'îya) zum Heil; ist er dagegen korrupt, so gerät dies dem Volk zur Tyrannei.137

(Jedoch) darf man dies geduldig auf sich nehmen, indem man ihm die

Verfügungsgewalt zugesteht und die Bindung an die Gemeinschaft (al-gamä'a)
nicht aufkündigt dadurch, daß man sich seiner Herrschaft138 entzieht, (auch)
indem man unter seinem Regiment (daula) weiter Geschäfte tätigt sowie Handel

(itigära) und Handwerk betreibt.139 8 Man sollte nur zwischen sich und ihnen140

Distanz halten, so daß man, wenn man sieht, wie sie jemanden auszeichnen,
sich von eben diesem fernhält. 'Umar b. al-Hattäb sagte: ,Wenn dir Unrecht

geschieht oder du beschimpft wirst,141 so fasse dich in Geduld !'.142 Hudaifa
(b. al-Yamän)143 meinte (dementsprechend): ,Es gehört sich nicht (laisa min as-

sunna), gegen die Obrigkeit144 die Waffe zu ziehen' und ,Wer sich dem Aufruhr
(fitna) entgegenstellt, geht zugrunde".145 9 (In diesem Sinne) sagte (auch) der

Prophet: „Nach meinem Tode werdet ihr Aufruhr und Selbstsucht (atara)
erleben", worauf man ihn fragte: „Wozu rätst du uns denn, o Gesandter Gottes ?" Er

antwortete: „Tut, was euch obliegt, und bittet Gott um das, was euch
(dementsprechend) zukommt !" Dieses Hadlt ist ein Grundprinzip des Islams (asl min

136 Vgl. EI2: 2: 869 f. s. v. Fay' (F. Lokkegaard); weiterhin Schmucker 1972: 127 ff. und Haque
1977: 117 ff.
137 Die Handschrift hat fa-idä ahsana wa-ttaqä käna salähuhü saläh"" lir-ra'ïya wa-fasäduhü
gauran fx r-ra'iya. Der Herausgeber hat zu verdeutlichen versucht und dabei stark in den Text

eingegriffen.
138 Ich lese mit der Handschrift imämatihi statt iqämatihx.
139 Das ist ein Versuch, aus dieser vielleicht verderbten Stelle Sinn herauszuholen. Ich verstehe

gä'iz als Prädikat zu was-sabru und alles andere, was zwischen diesen beiden Satzgliedern
steht, als abhängig von (was-sabru) 'alä.

140 Die Handschrift hat bainahum statt bainahü.

141 So nach der Handschrift: in zulimta au sutimta; der Druck weicht ab.

142 Man ist geneigt, dem strengen Kalifen 'Umar einen solchen Ausspruch nicht zuzutrauen.
Jedoch findet sich selbst im Prophetenhadit ein Beispiel, wonach er riet, während einer fitna die
Tür (zu seinem Haus offen zu lassen, damit sie nicht aufgebrochen wird (vgl. Juynboll 2007:

86 f., nach A'mas). Zum Verhalten in Bürgerkriegen allgemein vgl. demnächst meine Unfertige
Studie 6.

143 Gest. 36/658; vgl. Ihn 'Abdalbarr 1960: 334 f. nr. 492.

144 Die Handschrift hat 'alä s-sultän statt fi wagh as-sultän im Druck.

145 Ein Hadlt ähnlichen Inhalts mit Hudaifa als erstem Tradenten behandele ich in Unfertige
Studie 6 (Anm. 69).



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 929

usül al-islämfAb. A'mas147 und Mansür148 überliefern es auf Autorität von Zaid b.
Wahb149 nach 'Abdallah b. Mas'üd.150

IV

l151(Gewisse) Untergruppen entwickelten in Bezug auf (ihr) Abseits-Stehen und
die Untadeligkeit (safä') von Nahrung und Kleidung (spezielle) Lehren, durch
die sie sich voneinander unterschieden, allerdings auch gegenseitig nahestanden.

Da sprachen sich dann manche dafür aus, gegenüber den Herrschern

(<a'imma) und der Obrigkeit sowie deren Mitarbeitern (a'wän) sich in die
Einsamkeit zurückzuziehen (al-'uzla). 2 Darunter waren auch solche, die (sogar)

jedem auswichen, der (nur) etwas mit den Letzteren zu tun hatte; das ist
allerdings für eine Anzahl von kompetenten Beobachtern {'ulamä') schon religiöser
Extremismus (gulüw fî d-dln). 3 Andere hielten sich von (diesem) Parteienstreit

fern; sie beriefen sich dabei auf das Hadit des 'Utmän b. Abi Saiba152 nach Abü
Usäma153 nach Su'ba154 nach Abü t-Taiyäh,155 der seinerseits von Abü Zur'a156

146 Der Herausgeber verstärkt die Aussage: asl 'azim min usül al-isläm.

147 Küfier, gest. 147 oder 148 / 764-765. Zu ihm ausführlich Juynboll 2007: 78 ff.

148 Gemeint ist Mansür b. al-Mu'tamir, ebenfalls ein Küfier, der aber schon 132/750, also im

Jahre der abbasidischen Machtübernahme, starb (Juynboll 2007: 405 ff.).
149 Gest. angeblich i. J. 82/701 (Juynboll 2007: 71a): er wurde zu den mu'ammarün, den

Langlebigen (|iaKpößioi), gezählt und spielt als solcher im Hadit eine gewisse Rolle (Juynboll
1991: 163).

150 Zu ihm EI2: 3: 273 ff. s. n. Ibn Mas'üd (J. C. Vadet). Das Hadit nahezu wortgleich und mit
demselben Isnäd auch bei Buhäri 1862-1868: 4: 366 f. Fitan 2) und Ibn Hanbai 1946-1975: 5:

232 nr. 3641; vgl. allgemein Cone. 1:14a. Die Handschrift hat im Isnäd allerdings Yazid b. Wahb

statt „Zaid b. Wahb"; so dann auch der Druck. Zur richtigen Lesung vgl. van Ess 1975: 6 ff.; auch

Juynboll 2007: 96b (sowie 78a und 801a).

151 Im Druck beginnt dieses Kapitel wiederum mit einer neuen Überschrift, die in der
Handschrift fehlt.
152 Gest. 239/853, der ältere Bruder von 'Abdallah b. Abi Saiba (gest. 235/849), der den

bekannten Musannaf verfaßte (GAS 1: 108 f.). Zu ihm Ta'rih Bagdad: 11: 282 f.

153 Abü Usäma Hammäd b. Usäma, gest. Dü 1-Qa'da 201 / Mai-Juni 817; vgl. Dahabi 1955-1958:
321 ff. nr. 301 und Juynboll 2007: 61-70.
154 Su'ba b. al-Haggäg (82/701-160/776), Basrier; vgl. Juynboll in EI2: 9: 1191 f. und Juynboll
2007: 471-566, auch GAS 1: 92.

155 So zu lesen; der Druck hat al-Niyäh. Gemeint ist Abü t-Taiyäh Yazid b. Humaid ad-Duba'i
al-Basri, gest. 130/748 (Halifa b. Haiyät 1966: 519 nr. 1798).

156 Abü Zur'a (Haram) b. 'Amr b. öarir al-Bagali; vgl. Conc. 8: 86b.



930 Josef van Ess DE GRUYTER

nach Abü Huraira157 berichtet, daß der Prophet gesagt habe: .Meine Gemeinde

geht zugrunde durch irgendwelche Bübchen (ugailima) von den Qurais'.158 Da

sagte jemand: 0 Gesandter Gottes, was rätst du uns für den Fall, daß diese

schon unter uns sind Er antwortete: ,Ach, wenn die Menschen ihnen bloß aus

dem Wege gehen würden (lau i'tazalühum) !' 4 Manche überliefern auch von al-

Walid nach159 'Abdarrahmän b. Yazld b. öäbir160 nach Busr b. 'Ubaidalläh (al-
Hadraml)161 nach Abü Idrls al-Haulänl162 nach Hudaifa (b. al-Yamän): Ich sagte

zum Propheten: (Wie soll ich mich verhalten,) wenn ich noch eine Zeit163 erlebe,

in der es weder Herrscher (imäm) noch Gemeinde (gamä'a) gibt Er antwortete:
,Geh diesen Sektierern (firaq) aus dem Wege, bis du stirbst !'164 5 Der Prophet

sagte ja auch zu den Ansär: .Nach meinem Tode werdet ihr Aufruhr und Selbstsucht

erleben. Faßt euch also in Geduld, bis ihr mir bei der Zisterne (wieder)

begegnet !'.165 6 (Ebenso) sagte er zu Abü Darr (al-Gifärl):166 ,Wie wirst du dich

fühlen, wenn du siehst, wie die Ölsteine167 im Blute schwimmen Halte durch,

157 Vgl. zu ihm die Dissertation von H. Hemgesberg, Abü Huraira, der Gefährte des Propheten.

Ein Beitrag zur Geschichte des frühen Islam (Frankfurt 1965).

158 Ähnlich, aber mit abweichendem Isnäd z. B. Ibn Hanbai 1946-1975: 15: 127 nr. 7961, mit
Rtickverweis auf 14: 255 ff. nr. 7858 (wo im Apparat zahlreiche Parallelen genannt werden).

Allgemein dazu Conc. 4: 557b s. v. ugailima (das ein tasglr gam' zu guläm ist).
159 Entgegen der Handschrift und dem Druck ist al-Walid 'an zu lesen statt al-Walid ibn. Der

genannte Walld ist Walid b. Muslim, ein Klient der Umaiyaden, der in Damaskus lebte (gest.

194/810). Vgl. Halifa b. Haiyät 1966: 813 nr. 3046; Ibn Sa'd 1904-1917: 7. 2: 173, 3 ff.; GAS 1: 293;

Juynboll 2007: 649-653; EI2: 12: 755b s. v. Al-Sufyäni (W. Madelung).
160 Gemeint ist 'Abdarrahmän b. Yazld al-Azdi (gest. zwischen 153/770 und 156/773); vgl.
Halifa b. Haiyät 1966: 801 nr. 2970 und 808 nr. 3016 sowie Ibn Sa'd 1904-1917: 7. : 169, 19 ff.

Er lebte in Däraiyä; vgl. Ibn Muhannä 1950: 75-80. Zu seinem Bruder Yazld b. Yazld b. öäbir

vgl. TG: 1: 97 ff.
161 So statt Busr b. 'Abdallah im Druck; vgl. Juynboll 2007: 651 und Conc. 8: 29b.

162 Lebte in Damaskus und starb i. J. 80/699 (Halifa b. Haiyät 1966: 789 nr. 2900).

163 Lies mit der Handschrift zamän statt r-fäq im Druck.

164 Conc. 4: 207b und 5: 136a. Die ausführlichere Version bei Muslim 1955-1956: 1475 f.

Imära 51) hat den gleichen Isnäd (und ermöglicht damit die obige Korrektur, Anm. 153).

165 S. o. nr. III 9 und III 2 (mit Anm. 101).

166 Gest. 32/652-653. Zu ihm EI2: 1: 114 f. und ausführlich Cameron 1973.

167 Es ist wohl higärat az-zait zu lesen statt des higärat az-zaft im Druck. Die „Ölsteine" waren
eine Lokalität in Medina, außerhalb der Oase, wo im nackten Fels schwarze Lavablöcke zum
Vorschein kamen, die wie von Öl bedeckt glänzten. Der Platz eignete sich für größere
Menschenansammlungen, etwa beim Regengebet (istisqä'; vgl. Yäqüt 1955-1957: 1: 109 s. v.) oder

bei kriegerischen Auseinandersetzungen. In den Quellen heißen sie allerdings normalerweise

ahgär az-zait und nicht higärat az-zait wie hier; jedoch sind higära und ahgär nur verschiedene

Formen des Plurals zu hagar (vgl. Lane 1863-1893: 517c). Die ahgär az-zait werden im Hadit
auch bei Ibn Hanbai genannt (Ibn Hanbai 1895 : 5: 223, 18 und 427, 19 f.); aber der



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 931

bis du dich mit Leuten deiner Gesinnung zusammentun kannst !'.168 -
Nachrichten dieser Art gibt es massenhaft.

7 Die Gewitzten aber fassen vor allem die (Frage der sachgemäßen) Ernährung

(al-qüt) ins Auge und lassen alles Übrige beiseite. Auzä'I pflegte schon zu

sagen: „(Alle) Angelegenheiten sind problematisch (istabahat); wir aber nehmen

uns die Ernährung vor". Und Hasan (al-Basrl): „Das Erwerbsleben ist (ohnehin)
korrumpiert; nehmt euch darum die Ernährung vor !"169 Oder Abü Wä'il170 und
Masrüq171: „Auf dem Tisch von Leuten aus besten Kreisen (ahl bait) in Küfa
findet sich immer ein erlaubter Laib Brot172 für Fremde, die (man zu Gast hat und
die ebenso) aus besten Kreisen stammen". 8 Man sagt ja auch: „Gott (kann)

Zusammenhang ist ein anderer. Die Handschrift bietet für higära eine Verbesserung am Rande,

mit der ich aber nichts anfangen kann: f.hära
168 Eine umfangreichere Fassung dieses Gespräches zwischen dem Propheten und (dem

Asketen) Abü Darr findet sich bei Ibn Mäga 1952: 1308 Fitan 10 nr. 3958). Unser Satz steht
dort S. 1308, 10 f., wiederum mit der Form higärat az-zait statt ahgär az-zait. Im Übrigen wird
der bei Muhäsibi gegebene Text erst klar durch diesen Vergleich. Im Einleitungssatz (wa-qäla
'alaihi s-saläm Ii-Abi Darr haitu qäla lahü) ist dort die zweite Hälfte pleonastisch; das Subjekt ist
weiterhin der Prophet (und nicht etwa Abü Darr). Außerdem steht am Ende bi-man anta ma'ahü

statt bi-man anta minhu bei Ibn Mäga; das ist vielleicht eine Verschreibung in der Handschrift.
Es handelt sich um eine Variante zu dem üblichen „Faßt euch in Geduld, bis ihr mich bei der

Zisterne trefft" (s. o. III 2; Conc. 3: 241a), und vielleicht ist auch hier statt an die „Leute deiner

Gesinnung" (pl.) an den Propheten gedacht. - Ungeklärt bleibt allerdings, worauf sich die

Vorhersage bezieht. Im Kommentar zu Ibn Mäga (Anm. zu nr. 3958) wird darauf hingewiesen,
daß bei der Schlacht auf der Harra i. J. 63/683 die Medinenser bei den Ölsteinen ihre

Verteidigunglinie aufgebaut hatten. Dafür spricht, daß im Text auf das Wort Abels in Sure 5:29

angespielt wird, mit dem Abü Sa'id al-Hudri sein Leben erkauft haben soll, als er bei der

Schlacht auf der Harra in Gefahr geriet (vgl. van Ess 2016: 1394). Stärker ist allerdings im
Gedächtnis geblieben, daß i. J. 145/763 dort der 'alidische Prätendent Muhammad b. 'Abdallah,
genannt an-Nafs az-zakiya, zu Tode kam, der zusammen mit seinem Bruder Ibrahim einen
Aufstand gegen al-Mansür unternommen hatte (Tabari 1879-1901: 3: 248, 9 / übs. Tabari 1995:

212; dazu EI2: 3: 983 ff. [L. Veccia-Vaglieri] und 7: 388 f. [F. Buhl], auch TG: 2: 327 ff.). Abü Darr
hat beide Ereignisse nicht mehr erlebt. Das Hadit ist also frühestens in der zweiten Hälfte des

ersten Jh. H. aufgekommen. Weiteres dazu vgl. meine Unfertige Studie, nr. 6 (dort Anm. 116 ff.).
169 Zu ergänzen ist wohl: Weil man bei sich selber anfangen sollte und nur dort etwas zu
erreichen ist.

170 Er hieß äaqiq b. Salama und starb 82/701 in hohem Alter (vgl. Juynboll 2007: 71 und
Juynboll 1991: 164).

171 Gemeint ist Masrüq b. al-Agda' (gest. 63/683), ein Küfier, der zum Kreis des Ibn Mas'üd

gehört hatte (Juynboll 2007: 771b, Index). Im Druck fehlt das wo zwischen den beiden Namen.
Wie die beiden Personen sich bei dem Ausspruch zueinander verhalten, bleibt unklar. Abü
Wä'il überlieferte u. a. von Masrüq; der Isnäd führte dann weiter zu dem Küfier al-A'mas (vgl.
etwa Juynboll 2007: 123 und 124).

172 Lies mit der Handschrift ragif haläl.



932 Josef van Ess DE GRUYTER

jemanden vom Bittgebet ausschließen wegen eines (einzigen) Bissens - oder
Brotkantens173 -, den man gegessen hat, ohne (darauf zu achten, ob) er erlaubt
war". (Andererseits) ist man sich einig darüber, daß jemand, der sich richtig
ernährt,174 auch in untadeliger Weise handelt und daß sein Gebet erhört wird.175

9 (Da ist es) dann (so, daß) unter den Koranlesern, Wollträgern und Asketen

0nussäk) mit Bezug auf den Erwerb (kasb, verschiedene) Verfahren praktiziert
wurden. Die einen entschieden sich für das Erlaubte (al-mubäh), das sich in der

freien Natur findet:176 Tamariskenblätter, Samenkörner des Flohkrautes (bizr
qatünä)177 und Kräuter, die, wenn man sie länger lagert, einen Wert erhalten;
davon sammelten sie im Winter für den Sommer. 10 Andere wählten, was die

Winde herabwarfen, und das Grünzeug der Steppe (sahrä'), also Gräser und
Futterkräuter, die den Erdboden bedecken, wenn sie der Hunger allzu sehr

plagte. 11 Wieder andere wählten, was man in den Müll getan, weggeworfen
oder abgelegt hatte. Dafür beriefen sie sich auf die Tradition des Hisäm178 nach

Qatäda (b. Di'äma)179, der zufolge der Prophet sich nach einer herabgefallenen
Dattel bückte und sie genommen (und verzehrt) hätte, wenn er nicht gefürchtet
hätte, daß es eine sadaqa-Dattel hätte sein können,180 sowie darauf, daß Abü
Umäma181 einen Brotkanten aus der Moschee in Hims genommen und ihn

173 Das ist eine Variante: kisra statt tu'ma.
174 So jedenfalls würden wir uns ausdrücken. Im arabischen Text steht man täba mat'amuhü;

gemeint ist, daß man erlaubte Speisen zu sich nimmt.
175 Ustugibat da'watuhü in der Handschrift und im Druck wird am Rande der Handschrift in
ustugiba du'ä'uhü verbessert. - Die folgenden Abschnitte (bis zum Ende von Teil IV) habe ich
schon in van Ess 1961: 101 ff. übersetzt.

176 Wörtlich: „in den Bergen und Tälern (audiya, im Druck falsch; adwiya) und in sandigen
Gebieten".
177 Vgl. Dozy 1881: 1: 81; dazu Ullmann 1973: 233. Im Druck ist qatünä weggelassen.
178 Gemeint ist Hisäm b. 'Abdallah ad-Dastuwä'i (gest. 152/769 oder 153/770), ein Kaufmann

aus Basra, der Seidenstoffe aus Dastuwä in Hüzistän importierte, wo sie von ibäditischen
„Fabrikanten" hergestellt wurden. Er war Klient eines Stammes, dem Qatäda angehörte, von
dem er an dieser Stelle auch überliefert. Zu ihm Abu Nu'aim 1932-1938: 6: 278 ff.; zusammenfassend

TG: 2: 60 ff. Zum Orte Dastuwä, der in der Nähe von Tustar lag, vgl. Serjeant 1972: 86,

114 und 117; zu den Stoffen selber auch Dozy 1881: 1: 441 f. s. v. dastuwä'l.
179 Gest. 117/735; zu ihm TG: 2: 135 ff.

180 Vgl. Cone. 1: 281: wagada tamratan fa-qäla: Lau lä an taküna min as-sadaqa... Noch einmal
zitiert unten nr. VI 16; ähnlich auch bei Ihn Hanbai (vgl. Pitschke 2010: 201).

181 Ist Sudday b. "Aglän al-Bähili (gest. 86/705) gemeint? Zu ihm Ihn Sa'd 1904-1917: 7.2: 131,

pu. ff.; auch van Ess 2001 : 324 f. Oder Abü Umäma at-Tamimi al-Küfi, ein Lehrer des Su'ba b.

al-Haggäg (gest 160/776; s. u. Anm. 459) Zu ihm Ihn Hagar 1907-1909: 12: 14 nr. 71.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 933

gegessen habe. Auch Uwais al-Qarani182 pflegte etwas von Abfallhaufen usw. zu
nehmen.18312 Wieder andere zogen es vor, zu betteln, um davon zu leben, wie
auch Hidr und Mose in der Not gebettelt haben.184 Dabei beriefen sie sich auf
den Ausspruch des Propheten: ,(Da ist) gar mancher Mann mit wirrem, bestaubtem

Haar, mit zwei Lumpen bekleidet, der an den Türen fortgestoßen wird,
dessen Schwur aber Gott einlösen würde, wenn er bei Ihm schwört'.185 Dies,

wenn es ihnen schwer fiel, auf irgendeine andere Art in erlaubter Weise ihr
Leben zu fristen,186 und wenn sie fürchteten, in das ,Tal des Verbotenen'187 zu
stürzen.

13 Eine Gruppe im Grenzgebiet und in den (Außen-)Distrikten Syriens
sammelt188 übrig gebliebene Weizen- und Gerstenkörner und hält dies für einen
stringenten189 Beweis (daß sie nichts Unrechtes tun), indem sie ja den Schnittern
folgen,190 ohne daran zu zweifeln, daß dies erlaubt ist. Das gibt es zu unserer
Zeit nicht mehr.191 14 Andere dagegen vermieden es, hinter den Schnittern
Ähren zu lesen, (und zwar in jenen Fällen) wo das Grundstück mit dem Geld

der Machthaber (zälimln) gekauft wurde oder zu dem Lehensland {qa(ä'i')
gehört, das die Obrigkeit (as-sultän) für ihre Günstlinge (auliyä') abgesteckt,
bzw. zu jenen verpachteten Ländereien, deren Eigentümer sie verjagt hat.
15 Andere wiederum gingen der Skrupelhaftigkeit weiter auf den Grund und
entschieden sich dann dafür, lieber harte körperliche Arbeit zu leisten192 oder

auf dem Pfade Gottes die Schwerter zu kreuzen anstatt Ähren zu lesen. Sie

sagten: Das Ährenlesen hat überhaupt keine ältere Grundlage (asl) aus der Zeit

der früheren Schulhäupter. 16 Dagegen sind Letztere sich darin einig, daß man
unter der Fahne jedes Fürsten (amlr) kämpfen dürfe, gleichviel ob er fromm ist

182 Vgl. Abü Nu'aim 1932-1938: 2: 79 ff.; dazu EI2: 10: 958 s. n. (J. Baidick).
183 Nr. 9-11 ist etwas abweichend auch übersetzt bei Grämlich 1997: 245 f. (Die Abweichungen
erklären sich z. T. daraus, daß Grämlich nur den verderbten Druck vor sich hatte).
184 Vgl. dazu Franke 2000: 196 ff., auch 190 ff.
185 Cone. 1: 159 s. v. abarra-, vgl. auch Ritter 1956: 566. Das Hadit gewann später große

Bedeutung, weil man in ihm einen Beweis dafür sah, daß Gott an manchen Menschen Wunder
(karämät) wirken kann; vgl. Grämlich 1987: 84.

186 Lies mit der Handschrift mahyä statt ihyä'.
187 Im Druck ist „Tal" weggelassen und die Metapher zerstört.

188 Tagma'u; vielleicht ist zu känat tagma'u zu ergänzen. Der Druck fügt in Analogie zu den

anderen Abschnitten vorher ein ihtärat an in Klammern hinzu.
189 Lies mit der Handschrift qäsid statt qäsir im Druck.
190 Lies mit der Handschrift tatba'u 1-hassädin statt bi-tatabbu' al-hassädin wie im Druck.
191 Der Herausgeber versucht auf verschiedene Weise die letzten Sätze zu ergänzen und zu
verbessern.

192 Gemeint ist vermutlich Erntehilfe; so entschied sich Ibrahim b. Adham (laut Ibn Hanbai;
vgl. Pitschke 2010: 81).



934 — Josef van Ess DE GRUYTER

oder ein Sünder, in jedem Jahrhundert und zu jeder Zeit. Wer sich dem nicht
anschließe, mache entweder einen Fehler oder sei völlig unwissend. 17 Wieder
andere waren eher dafür, in den Grenzforts (ribät, zu bleiben), außer wenn die

Muslime in Not geraten dadurch, daß dem Feind ein Sieg vergönnt gewesen ist
und er gegen sie zieht und ins islamische Gebiet eindringt. (Erst) in dieser Lage
erklärten sie es zur Pflicht, die Schwerter zu kreuzen, bis sie, wenn die Gemeinde

dessen nicht mehr bedurfte, in das Grenzfort zurückkehrten, für das sie sich
entschieden hatten. Sie beriefen sich darauf, daß dies am Ende der Zeiten

verdienstlicher sei, überlieferten darüber Hadlte und wandten bei ihnen
Analogieschlüsse an (um sie in ihrem Sinne zu interpretieren). Diese Gruppe aber

begeht viele Irrtümer.
18 Die meisten Gelehrten und in den Städten ihre überwiegende Zahl halten

dafür, daß Feldzug und Pilgerfahrt, Kauf und Verkauf, geschäftliche Beziehungen

und Treuhänderschaften sowie Handwerke ewig fortdauern werden vom
Anfang des Islams bis zu der letzten gläubigen Schar ('isäba), die gegen den

Antichristen kämpft.193 Dabei wird dem Gottesfürchtigen, der seine Religion
bewahrt, weder die Tyrannei eines Tyrannen noch die Unbill eines Gewalttätigen
schaden, wenn er, rechtskundig (faqïh) und sich rein haltend (mutahallisan)19'i in
seinem Handel und Handwerk, sich bemüht, von dem Essen zweifelhafter
(Speisen) und anderem frei zu bleiben, indem er es mit Gesetzeskenntnis195

bekämpft. 19 Erwerb (al-makäsib) wird nicht verderbt durch das Unrechttun
der Führungskräfte (al-a'imma); er wird nur verderbt, wenn man Gesetzeskunde

und (religiöses) Wissen nicht anwendet. Es gab ja schon früher, in der
Frühgeschichte dieser Gemeinde, Bürgerkriege, Differenzen und Spaltung - und die

Leute kauften und verkauften doch. Der Beherrscher der Gläubigen 'Utmän
wurde gewalttätig und unrechtmäßig (zulman wa-'udwän"'1)196 ermordet - und
die Leute trieben doch weiter ihren Handel in Medina und anderswo. Und (es

gab) den Bürgerkrieg in der Kamelschlacht und bei Siffin, mit ('Abdallah) b. az-

Zubair (im Higäz), mit den Koranlesern197 und den Stammesverbänden (al-

gamägim),198 in Basra und Küfa, überall innerhalb wie außerhalb des Irak und

193 Zu dieser Vorstellung vgl. van Ess 2001: 192 f.; auch Coric. 4: 236a s. v. 'isäba.

194 Ist muhlisan zu lesen?

195 Lies mit der Handschrift bit-tafaqquh statt bin-nafaqa im Druck.

196 Die Redewendung ist aus Sure 4:30 inspiriert und wird auch sonst bei religiöser Bewertung
eines Sachverhaltes häufig gebraucht (vgl. van Ess 1961: 103, Anm. 149).

197 Lies mit der Handschrift wal-qurrä' statt wal-'Iräq im Druck.

198 Zu gamägim vgl. Lane 1863-1893: 450a. Jedoch ist vermutlich auch an die Schlacht bei Dair
al-öamägim gedacht, wo die Koranleser 83/702 im Aufstand des Ibn al-As'at mit den Truppen
des Haggäg aneinander gerieten.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 935

in anderen Landstrichen,199 wobei aber die Leute dennoch weiter ihren Handel
trieben. Nachher kam dann der Bürgerkrieg zwischen Muhammad (al-Amin) und
al-Ma'mün, der in Syrien achtzehn Jahre, im Irak vier Jahre dauerte und im
übrigen Land ebenfalls lange. Damals gab es zudem allerorten Rechtskundige,
Gottesgelehrte und Traditionarier im Überfluß, und dennoch trieben die Leute

weiter ihren Handel und Wandel, ohne daß irgendjemand von denen, die wir
kennen, dies mißbilligt hätte - mit Ausnahme von zweien, die nach Ansicht der

Gemeinde im Irrtum befangen waren:200 'Abdallah b. Yazld und 'Abdak, die

beiden Süfis.201 Sie erklärten den Erwerb für verderbt und verboten; die

Gemeinde dagegen akzeptierte nur202 die entgegengesetzte Meinung.

V

1 (Einen ähnlichen) Dissens gibt es auch bei Erbschaften. Es kommt ja vor, daß

jemand ein Erbe antritt, wobei sein Vater im Umgang mit seinem Eigentum
Gewalt angewendet oder das Recht gebrochen hat, ebenso wenn sein Vermögen
teilweise widerrechtlich in seine Hände gelangt ist (gasb) oder er Erlaubtes mit
Verbotenem gemischt hat. Da sagen dann die einen Rechtsgelehrten: (Der Sohn)

darf das Erbe antreten. Die Verantwortung liegt (nämlich) bei dem, der das

Vermögen erworben hat; das Vermögen selber kann somit unbeschadet in die

Hände des Erben203 übergehen. 2 Andere dagegen sagen: Bei solcherart Besitz

ist Vorsicht geboten. Wenn (der Erbe) weiß, daß sein Vater schon Vermögen

hatte, bevor er sich weiteren Besitz unrechtmäßig aneignete, verliert er das

Anrecht auf das,204 von dem er weiß, daß es nachträglich in den Besitz seines

Vaters gelangt ist. 3 Wieder andere, sowohl Koranleser als auch Wollträger,
schließen sich (stattdessen) der Meinung Sufyän at-Tauri's an und erklären die

(Annahme des Erbes) für einen Mißgriff (danb), dessen man sich um der religiösen

Integrität willen prophylaktisch ganz und gar enthalten müsse. 4 Gar mancher

hat erzählt, daß sein Vater Unrecht getan habe und er (selber) diejenigen
kannte, denen das Unrecht geschehen war; er hat dann ihnen gegenüber das

Unrecht wieder gutgemacht. Die Juristen haben dabei Hilfestellung geleistet.
5 Das ist die Lehre des Auzä'i und des Mälik b. Anas, und in diesem Sinne haben

199 Die Handschrift hat nawähin min al-aträf statt nawähi l-apräf.

200 Lies mit der Handschrift muhti'ain statt m.hb.tain im Druck.

201 Zu ihnen TG: 1: 228 f.; "Abdallah b. Yazid ist vorläufig nicht weiter zu identifizieren.
202 Auch die Handschrift hat illä; die Klammer kann im Druck also entfernt werden.
203 Lies mit der Handschrift li-wäritihl statt li-wirätatin im Druck.

204 So Die Handschrift hat haraga mimmä-, der Herausgeber ändert in uhriga minhu mä....



936 Josef van Ess DE GRUYTER

sich auch Abu Ishäq al-Fazärl205 und 'Abdallah b. Idris206 in ihren Gutachten

geäußert.

VI

1 Man ist verschiedener Meinung darüber, was unter „Zweifelhaftes" (subha) zu
verstehen ist. Manche sagen: Es ist identisch mit dem Erlaubten oder dem

Verbotenen, wobei (Letzteres ja nur) das Gegenteil des Erlaubten ist; es gibt
keine dritte Kategorie. (Was es gibt, ist) nur, daß der Prophet eine Warnung
ausgesprochen hat des Inhalts, daß man sich dem Verbotenen nicht nähern oder

mit ihm nicht in Berührung kommen solle; das nannte man dann „zweifelhaft".
Wie wenn jemand, der in der Umgebung eines geschützten Bezirks weidet,
unversehens in ihn hineingeraten kann,207 wo sie dann auch meinten: Außerhalb

des Schutzbezirkes ist „erlaubt", drinnen „verboten". 2 Andere sagen: Das

Zweifelhafte ist hinfällig (säqita),208 weil (uns) nicht auferlegt ist, darüber
Bescheid zu wissen. Der Prophet sagt ja: „Viele Menschen kennen es gar
nicht".209 (Diese Leute) hüten sich (aber nur deswegen) davor, sich über das

Zweifelhafte kundig zu machen,210 weil sie um die Anerkennung ihrer
Unbescholtenheit (tazkiya) fürchten, wenn211 sie zu den Wenigen gehören, die darüber

Bescheid wissen. 3 Wieder andere (dagegen) sagen: Man muß darüber
Bescheid wissen,212 damit man (in der Lage ist,) in rechter Weise eine Ehe

einzugehen (mankah), sich zu ernähren, zu kleiden und Geschäfte

205 Gest. wahrscheinlich 188/804; Weiteres o. Anm. 114.

206 Küfier, lebte von 115/733 bis Dü 1-Higga 192 / September 809 (Ibn Sa'd 1904-1917: 6: 271,11

ff.; Halifa b. Haiyät 1966: 399 nr. 1303). Auch genannt bei Grämlich 1995: 315, Anm. 215.

207 Das ist ein Hinweis auf das Prophetenwort, auf das im vorhergehenden Satz mit dem Wort

„Warnung" angespielt wird (s. o. nr. I 5).

208 Gemeint ist: Es existiert nicht als eigene Kategorie, und man braucht nicht darüber
nachzudenken. Diese zweite Gruppe vertritt also den gleichen Standpunkt wie die erste, nur daß sie

ihn anders begründet.
209 Diese Feststellung findet sich ebenfalls in dem Hadit, auf das vorher (VI 1) hingewiesen
wurde, jedoch nur in dessen erweiterter Fassung, die in den kanonischen Sammlungen steht

(vgl. Buhäri 1862-1868: 1: 21 f. Imän 39) oder Muslim 1955-1956: 1219 f. Musäqät 107).

210 In der Handschrift ist al-'amal (das in den Druck übernommen ist) am Rande in al-'Um

verbessert; das entspricht dem vorher zitierten Prophetenwort.
211 Die Handschrift hat in (oder an) statt des bi-an im Druck. Der Sinn der Stelle ist aber nicht

ganz eindeutig.
212 Auch hier ist in der Handschrift al-'amal am Rande in al-'ilm verbessert.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 937

abzuschließen. Man verhält sich (nämlich nur dann) in gottgewollter Weise,

wenn man es als seine religiöse Pflicht ifarlda) ansieht, (lediglich) Erlaubtes

zu verzehren.213 Zweifelhaft sind (dann) diejenigen Fälle, wo man nicht weiß, ob

es sich direkt (bi-'ainihl) um Erlaubtes oder Verbotenes214 handelt; an einer
solchen Stelle ist es Pflicht, sich der Meinung zu enthalten. 4 Eine weitere

Gruppe sagt: Das ist keineswegs Pflicht. Man ißt davon, weil Erlaubtes darin
ist; deswegen ist dann auch das Essen selber erlaubt. 5 Oder wieder andere: Auf
der Hut zu sein, ist jedenfalls verdienstlicher (afdal). Wenn man die Möglichkeit
hat, sich Anderes zu verschaffen, ist es einem nicht mehr erlaubt, Zweifelhaftes

zu essen, insoweit man absolut Erlaubtes und Zulässiges (mubäh) findet.
6 Manche sagen auch: Zweifelhaftes ist nicht bekannt in Geldangelegenheiten

(iamwäl); denn Geld kennt man nur als Erlaubtes oder Verbotenes. Wenn ein (zu

Unrecht erworbener) Dinar in zehn Dinaren aufgeht oder 100 Dinare in 1000 -
ebenso auch bei Silbermünzen215 -, so kann man nur einen (x-beliebigen) Dinar
oder Dirham ausgeben, da es nicht möglich ist, denselben (zu Unrecht erworbenen)
Dinar auszugeben. Nach übereinstimmender Ansicht der Rechtsgelehrten ist es

zulässig, eins für das andere, Dinar gegen Dinar zu tauschen. 7 (Da) meinten
dann andere: Würde jemand einen Dinar seinem Vermögen hinzufügen,216 der

widerrechtlich weggenommen oder gewaltsam angeeignet ist, so daß sich ein

anderer, erlaubter Dinar damit vermischt, und würde er alsdann mit beiden ein
Geschäft und dabei einen Gewinn machen, so soll ihm der Gewinn nur zur Hälfte

gehören und der Dinar, den er widerrechtlich an sich genommen oder sich gewaltsam

angeeignet hat, soll mit dem Gewinn, den er darauf gemacht hat, zurückerstattet

werden. Wenn aber dieser Dinar in (einem Betrag von) 100 Dinar

aufgegangen ist, so hat er einen Anteil davon zu erstatten, den er dem Geschädigten
oder dessen Erben zukommen läßt oder aber den Armen spendet, wenn er den

(Geschädigten) nicht mehr finden kann. 8 Andere und (de facto) die Mehrzahl der

Rechtsgelehrten sagen: Er schuldet nur das, wofür er haftet, (in diesem Falle) also

wenn er für diesen Dinar die Haftung übernommen hat.

9 Manche sagen: Zweifelhaftes ist großenteils erlaubt; bloß kommt ihm etwas

dazwischen (u'turida 'alaihä), und dann macht sich darin etwas breit, von dem man
annimmt, es sei verboten.217 Man verzehrt also Zweifelhaftes immer (nur

213 Lies mit der Handschrift bi-akl al-haläl statt ya'kulu l-haläl und fandatan statt bi-imdä'ihl.
Allerdings sind auch Lesung und Übersetzung dieses Satzes nicht über alle Zweifel erhaben.
214 In der Handschrift steht bi-'ainihl sowohl hinter haläl als auch hinter haräm.
215 Zu waraq in diesem Sinne vgl. Dozy 1881: 2: 805a. Gemeint sind Dirhams („Silberlinge");
Dinare sind Goldmünzen.
216 Wörtlich: „hineinmengen".
217 Die Handschrift hat mä yuzannu annahü haräm statt mä yazharu annahü haräm im Druck.



938 Josef van Ess DE GRUYTER

deswegen), weil der überwiegende Teil davon218 (ohnehin) erlaubt ist. 10 (In diesem

Sinne) sagen (dann auch) manche: (Ein Beispiel für) etwas Zweifelhaftes ist, was
der Prophet dem 'Adl b. Hätim219 befahl, als dieser zu ihm sagte: „(Was soll ich tun,
wenn) ich meinen Hund auf eine Jagdbeute losschicke und dann feststellen muß,
daß er zusammen mit (fremden) Hunden (das Wild gestellt hat) Der Prophet
befahl ihm daraufhin, das Wildbret nicht zu verzehren, weil vielleicht ein fremder

Hund es totgebissen hat.220 11 Ebenso, wenn jemand (einen Pfeil) auf ein Wild
verschießt und ein anderer das gleiche tut, so daß man nachher nicht weiß, durch

wessen Schuß es getötet wurde, gleichgültig ob auf rituell vorgeschriebene Weise

(dakät) oder nicht,221 oder wenn eine Jagdbeute von einem Berg abstürzt222 bzw. in
einen Brunnen fällt und man dann nicht weiß, auf welche Weise sie zu Tode

gekommen ist (ob durch den Pfeilschuß oder erst nachher).223 12 Ebenso, wenn
ein Mann zwei Frauen hat und eine davon verstößt, und man dann nicht mehr

weiß, welche.224 Oder wenn er von zwei Sklavinnen eine freiläßt und man nicht
weiß, welche.225 Da muß man dann sich einer Meinung enthalten und Skrupel
haben (davor, eine Entscheidung zu treffen).

13 Zweifelhaftes gibt es in Geld- und Eheangelegenheiten usw.226, weil der

Prophet seine (Anhänger) deswegen angesprochen hat, u. z. in einer Situation,
in der sie sich dessen auch bewußt waren. So ist es uns von Sa'bl nach an-

218 Die Handschrift hat li-'illat al-aglab min al-haläl statt al-'illa mä galaba min al-haläl im
Druck.
219 Zu ihm näher van Ess 2016: 1414.

220 Hunde sind an sich unrein und würden deswegen eine Beute ungenießbar machen; das gilt
nur dann nicht, wenn sie zur Jagd abgerichtet sind. Zugrunde liegt das Hadit Conc. 2: 256a, das

in mehreren Varianten überliefert wird; nahe kommt z. B. die Variante bei Muslim 1955-1956:

1529 f. Said 2-3). Zu diesem Fall noch einmal unten nr. 17; er wird auch bei Ibn Hanbai

berücksichtigt (vgl. Pitschke 2010 120 und 122).

221 Vgl. Juynboll 2007: 465a; zu dakät (bzw. dakä'a) vgl. auch G. Bousquet in EI2: 2: 213 s. v.
Dhabiha. Die Jagd wurde als eine formlose Art des Schlachtens verstanden. Aber es mußten

gewisse Regeln eingehalten werden, z. B. daß man, wenn man den Pfeil abschoß oder den

Hund losschickte, ein Bismi lläh sprach, wie dies auch beim Schlachten geschah.
222 Zu diesen Einzelfragen ist Graf 1959 zu vergleichen. Zum „abgestürzten Wild" dort z. B. S.

74 nr. 9 und 82 nr. IX (nach dem K. al-Asl des Saibäni). Die Formulierung ist wie die
Fragestellung schon koranisch (mutaraddiya in Sure 5:2). Zur Hetzjagd allgemein auch Bauer 1992: 39

ff.; der Jäger hatte meist mehrere Hunde.

223 Dazu Graf 1959: 99 (nach Tirmidl 2000: 399 nr. 1542 Said 5). Wenn das Wild nicht durch
den Pfeilschuß zu Tode kommt, sondern auf andere Weise, ist es Aas und als solches zum
Verzehr nicht erlaubt; vgl. EI2: 6: 924 ff. s. v. Mayta (J. Schacht).
224 Ich lese in diesem wie im folgenden Satz yudrä und nicht yadri. Vgl. auch unten IX 31 mit
Anm. 339.

225 Lies mit der Handschrift 'abdataihi statt 'abdaihi und aiyatuhumä statt aiyuhumä.
226 Die Handschrift hat wa vor gair dälika.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 939

Nu'män b. Baslr überliefert, wobei von Sa'bl dann (nicht nur) Zakarlyä' b. Abi
Zä'ida übernimmt,227 (sondern) auch Ismä'Il b. Abi Hâlid,228 Mugira,229 Abü s-

Safar (Sa'id b. Yuhmid),230 Mugälid,231 Mutarrif232 und eine Anzahl weiterer
(Tradenten). Aber auch von ('Abdallah) b. "Umar und von Gäbir (b. 'Abdallah)
wird Ähnliches überliefert wie das, was an-Nu'män b. Baslr berichtet. 14 Von
'Abdallah b. Mas'üd heißt es, daß er gesagt habe, als zahlreiche Leute ihn mit
ihren Fragen bedrängten: „Was erlaubt ist, ist Idar, und was verboten, ebenso.

Dazwischen aber gibt es die (Zone der) zweifelhaften Dinge".233 15 ('Abdallah) b.

'Umar sagte: „Unterlasse (alles), was dir verdächtig vorkommt, zugunsten dessen,

was dir keinen Verdacht erregt !" Und Ibn Mas'üd: „Die Sünde dringt tief
ins Herz".234 16 Dazu das, was man vom Propheten bezüglich der weggeworfenen

Dattel überliefert: „Würde ich nicht fürchten, daß es eine Dattel aus der

Armenversorgung (sadaqa) ist, so würde ich sie essen".235 17 Er verbot auch dem

'Ad! b. Hätim, ein Wildbret zum Verzehr (freizugeben), als unter den Hunden
(die die Beute gestellt hatten) neben solchen, die speziell dazu abgerichtet
waren (mu'allama), auch andere waren (für die das nicht galt).236

227 Wie oben in I 5; vgl. dort die Anmerkungen 34-40.
228 Gest. 145 oder 146 / 762-763; vgl. Juynboll 2007: 243 ff.

229 Gemeint ist Mugira b. Miqsam ad-Dabbi; vgl. Ibn Hagar 1907-1909: 10: 269 ff. und Dahabt

1963-1965:4:165 f. nr. 8723.

230 Ein Südaraber, der in Küfa lebte und während der Statthalterschaft des Hälid al-Qasri, i. J.

112/730 oder 113/731, gestorben sein soll; vgl. Ibn Hagar 1907-1909: 4: 96 ff.
231 So in der Handschrift statt Mugähid im Druck. Gemeint ist Mugälid b. Sa'id, gest. 144/761;

vgl. Ibn Sa'd 1904-1917: 6: 243, 9 ff. und Halifa b. Haiyät 1966: 387 nr. 1255.

232 Wer ist gemeint Mutarrif b. 'Abdallah b. as-Sihhir, ein früher basrischer Asket, der noch

im 1. Jh. starb (vgl. Ibn Sa'd 1904-1917: 7.1: 103-105; Armstrong 2017: 254 und 294, nr. 41), oder

eher Mutarrif b. Tarif al-Häriti, gest. 141/758 oder 142/759; vgl. Halifa b. Haiyät 1966: 384 f. nr.
1247 und Ibn Sa'd 1904-1917: 6: 241, 5 ff. Ersterer wird bei Muhäsibi sonst als „Ibn as-Sihhir"

zitiert (vgl. „Unfertige Studie" nr. 5, §

233 Das ist der Kernsatz des oben unter I 5 zitierten Hadites nach an-Nu'män b. Basir, das auch

hier kurz zuvor (VI 13) noch einmal behandelt wurde.
234 Der Ausspruch wird meist in der Form al-itm hawäzz al-qulüb überliefert. Auch Muhäsibi
hat ihn vermutlich so gekannt; denn in seinem K. al-Qasd war-rugü' ilä lläh spricht er von den
hazäzät al-qulüb, den „Schuppen" oder dem „Schorf", der sich auf dem Herzen ansammelt
(Muhäsibi 1988: 128, 9). Aber man las statt hawäzz auch hauwäz (vgl. Ibn al-Atir 1963: 1: 459

und unten nr. VIII 4; zur Übersetzung Pitschke 2010: 115) oder hazzäz oder harräz (Lanel863-
1893: 558c). Die Handschrift hat an unserer Stelle hauwäk und orientiert sich damit anscheinend

an dem mä häka fi s-sadr oben in II 1, also: „Die Sünde bewegt den Menschen zutiefst". Der

Dmck „verbessert" in al-itm mä häka haula l-qulüb.
235 S. o. unter nr. IV 11. Zu sadaqa allgemein vgl. EI2: 8: 708 ff. s. v. (T. H. Weir und A. Zysow).
236 Der salüql, ein Hund, der speziell zur Jagd ausgebildet wurde, galt nicht als unrein; vgl.
EI2: 8: 1001 f. s. v. Salüki (G. R. Smith).



940 Josef van Ess DE GRUYTER

18 (Schließlich) die Geschichte von 'Utba und 'Abd b. Zam'a, wo 'Abd b.

Zam'a sagte: „Das ist mein Bruder; er wurde auf dem Bette meines Vaters

geboren" und der Prophet daraufhin bemerkte: „Dann sei er auch dein, o

'Abd. Das Kind gehört zum Ehebett; der Hurenbock dagegen gehört gesteinigt.237

Verschleiere dich vor ihm, o Sauda !" - weil ihm eine Ähnlichkeit auffiel.238

237 Al-Walad lil-firäs bzw. al-walad li-sähib al-firäs wurde schon von Goldziher mit dem pater
est quem iustae nuptiae demonstrant des römischen Rechts zusammengebracht (Goldziher 1888-

1890:1:188, Anm. 2); dazu später Schacht 1953: 181 f. Zu den Belegstellen im Hadit vgl. Conc. 5:

109b.

238 Die genannte Geschichte wird als bekannt vorausgesetzt; unser Text bietet nur Andeutungen,

aus denen ihr Verlauf nicht unmittelbar hervorgeht. Sie ist in der Tat breit überliefert (vgl.
Conc. 1: 433b s. v. ihtagibl; auch Baläduri 2008: 1025 nr. 488). Der älteste Beleg findet sich im

Muwatta' des Mälik b. Anas, nach Zuhri (Mälik b. Anas 1951: 2: 739 Aqdiya 20); diese Version

hat Juynboll in seiner Encyclopedia of Canonical Hadith übersetzt und kommentiert (Juynboll
2007: 723). 'Utba, ein Bruder des Sa'd b. Abi Waqqäs, der zeit seines Lebens ein Ungläubiger
geblieben war (manche wollten in ihm denjenigen erkennen, der Muhammad bei Uhud einige
Zähne ausgeschlagen hatte), hatte mit einer Sklavin des Zam'a b. Qais al-'Ämiri einen Sohn

gezeugt. Vor seinem Tode bat er Sa'd, sich des Kindes anzunehmen. Nach der Eroberung
Mekkas, als die alten Familien sich nach ihrer Entzweiung wieder neu assortierten, nahm
Sa'd diesen Neffen in seinen Clan auf. Da aber meldete sich 'Abd, ein Sohn jenes Zam'a, dem

die Sklavin gehört hatte, und reklamierte den Sprößling für die eigene Familie. Zwar mochte der

Vater (der mittlerweile tot war) die Sklavin zur Prostitution freigegeben oder angehalten haben;

aber er hatte nach damaliger Auffassung deswegen doch nicht sein Anrecht auf das Kind
verloren (vgl. dazu näher Rubin 1993). Der Prophet, um eine Entscheidung angegangen, sprach
sich zugunsten von 'Abd aus, der sich damit ja als (Halb-)Bruder des jungen Mannes zu

erkennen gegeben hatte. Er wollte damit den Makel der „unehelichen" Herkunft, der sonst

auf dem jungen Mann (dessen Namen wir nicht erfahren) gelastet hätte, aus der Welt schaffen.

Zudem war Sauda, seine damalige Frau, welche er nach dem Tode Hadigas geheiratet hatte,
eine Schwester 'Abd b. Zam'as (vgl. EI2: 9: 89 f. s. n. Sawda bt. Zam'a). Allerdings fiel ihm auf,
daß der junge Mann dem 'Utba b. Abi Waqqäs (den Muhammad von früher her kannte) ähnlich
sah. Er ging deswegen davon aus, daß Sa'd mit seiner Darstellung an sich recht gehabt hatte,
und befahl Sauda, für die der junge Mann nun nicht mehr zur engeren Verwandtschaft gehörte,
sich zu verschleiern. In der Tat sollen die beiden später nie mehr voneinander Kenntnis

genommen haben. Der junge Mann ist in der Gemeinde auch nicht aktenkundig geworden.
Ich weiche zum Schluß von der Interpretation Juynbolls etwas ab. Außerdem interpretiere ich

(mit U. Rubin) in der zitierten Rechtsmaxime das Wort hagar „Stein" anders, als Juynboll in
Übereinstimmung mit der späteren Exegese dies tut. Aber beides ist für das Verständnis von
Muhäsibis Zitat nicht mehr wichtig. Hervorzuheben bleibt vielmehr die Akzentverschiebung, die

sich mittlerweile bei der Interpretation vollzogen hatte. Die Geschichte war in Umlauf gebracht
worden wegen der darin zitierten Maxime; letztere paßte nicht gut in die herrschenden
Verhältnisse und stieß deswegen anfangs auf Widerstand (zum Einzelnen vgl. den Artikel von
Rubin). Mittlerweile aber hörte man aus dem Text etwas anderes heraus: Der Prophet hatte trotz
der Ähnlichkeit (sabah) anders entschieden; er hatte die von der Physiognomonik gebotene

Beweishilfe ignoriert. Das galt mittlerweile als ein „zweifelhaftes" Verfahren (subha). Die Frage,
ob es subha als eigenständige Kategorie überhaupt gebe, wurde damit also verbal entschieden.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 941

Er sah nämlich eine frappante Ähnlichkeit mit 'Utba239.19 Er verbot ebenso, daß

eine Sklavin (ama) etwas hinzuverdienen könne, solange nicht klar ist, woher
dieser Verdienst kommt.240 20 Und als Muhaiyisa ihn fragte, wie es sich mit dem

Verdienst seines Dieners (guläm) verhalte, der als Schröpfer arbeitete, da befahl

er ihm, er solle damit seine Sklaven (raqiq) beköstigen und das Kamel füttern,
das am Brunnen das Wasser hochzieht (und insofern gleichfalls deren

Grundversorgung sichert).241 Man verstand dies aber in verschiedener Weise. Die einen

sagten: Der Verdienst eines Schröpfers ist (ohnehin) vom Übel (habit); denn es

heißt im Hadit, er sei ungesetzlich (suhf).242 (Das sei der Grund, warum) der

Prophet (dem Muhaiyisa) verboten habe, den Verdienst eines Schröpfers selber

einzustreichen. Andere dagegen sagten: Der Verdienst des Schröpfers ist erlaubt,
und stützten sich dazu auf Ihn 'Abbäs und Anas b. Mälik243 (welche darauf
hingewiesen hatten), daß der Prophet einen Schröpfer (in Anspruch genommen
und dann) bezahlt habe;244 das hätte er nicht getan, wenn (das Schröpfen)
verboten (haräm) gewesen wäre. Eine dritte Gruppe interpretierte das Hadit
des Muhaiyisa so, daß gewisse Erwerbsarten ehrenhafter und von höherem

Rang seien als andere; einige seien einfach weniger angesehen.245 Wer sich da

Rat hole, bekomme ihn auch. So habe der Prophet dem (Muhaiyisa) eben

geraten, darüber erhaben zu sein,246 wenn sich ihm ein solcher (Erwerb) biete.

Er sagte: Du selber solltest davon nicht profitieren; aber beköstige damit (deine)

239 So statt bi-'ainaihi im Druck. Die Handschrift hat, ebenfalls falsch, 'Uyaina statt 'Utba.

240 Dazu Coric. 1: 122° und 6: 10b; vgl. etwa Ihn Hanbai 1946-1975: 14: 242 nr. 7838 mit
Kommentar. An unserer Stelle geht es, wie aus dem Folgenden erhellt, nicht so sehr darum, ob

die Sklavin diesen Verdienst für sich behalten darf, sondern darum, ob und wieweit der Herr

berechtigt ist, ihn einzustreichen.
241 Coric. 6: 471a s. v. nädih. Zum Fragesteller, einem gewissen Muhaiyisa b. Mas'üd, vgl. Ibn
'Abdalbarr 1960:1463 f. nr. 2525 (wo auch unser Hadit sich findet); weiteres Material in Coric. 8:

250a und van Ess 2014: 53. Allerdings hat eine frühe Parallele (Mälik b. Anas 1951: 2: 974

Isti'dän 28) stattdessen Ibn Muhaiyisa, und der Herausgeber vermutet in seinem Kommentar,
daß wahrscheinlich ein Enkel des Muhaiyisa namens Haräm b. Sa'd gemeint sei (zu ihm Conc.

VIII 58b). Jedoch ist dies für unseren Zusammenhang irrelevant.
242 Vgl. Conc. 1: 429a. Allgemein zur Frage z. B. Ibn Rusd 1952: 2: 225, 11 ff. und Ubbi 1910: 4:
251, 6 ff., wo beide Male auch unser Hadit behandelt wird.
243 Wichtiger basrischer Überlieferungsträger, der als Junge noch dem Propheten zur Hand

gegangen war und um 90/710 in hohem Alter starb; zu ihm EI2: 1: 482 (A. Wensinck / J.

Robson).

244 Conc. 1: 429a; vgl. etwa Ibn Hanbai 1946-1975: 2: 84 nr. 692. Dazu Ibn Rusd 1952: 2: 225, -9
ff. und Ubbi 1910: 4: 256, 9 ff.

245 Vgl. dazu Brunschvig 1962; nachgedruckt in: Brunschvig 1976: 1: 145-164 (wo S. 151 ff. als

erstes gleich der Fall des Schröpfers behandelt wird).
246 Lies mit der Handschrift bit-tanzih statt bit-tanazzuh.



942 Josef van Ess DE GRUYTER

Sklaven Er hätte nämlich nicht zugelassen, daß Sklaven aus verbotenem

(Erwerb) beköstigt werden.

VII

1 Die Gelehrten zerstritten sich über die Interpretation (ta'wil) der Koranstelle

„Helft einander nicht zur Sünde (ihn) und zur Übertretung ('udwän)" (Sure 5:2).

Manche sagten: ,Hilfe' ist schon, wenn man einem schweren Sünder ('äsi, ein

Glas) Wasser anbietet oder ihm den Weg zeigt. Von Sufyän at-Taurl überliefert

man: .(Selbst) wenn er dich nach dem Weg zur Moschee fragt, zeig ihn ihm
nicht Denn er könnte ja (dort) in der Menge jemanden umbringen oder ihm
Gewalt antun.' 2 Andere sagten: (Gemeint ist bloß) die Hilfe zum Verbotenen an
sich.247 3 Wieder andere: (Gemeint ist,) wenn man der Obrigkeit (sultän) ein
Messer verkauft (mit dem man jemanden töten kann) oder das Holz liefert für
das Kreuz, an dem ein Muslim (nach der Hinrichtung) zur Schau gestellt werden

soll, oder dem Scharfrichter die Peitsche und den Christen ihr (Brust-)Kreuz. All
das ist verboten. 4 Eine weitere Gruppe dagegen vertrat den Standpunkt, daß

dies alles zulässig (mubäh) sei. Eine Sünde (habe nichts mit den Umständen zu

tun, sondern) gehe ganz zu Lasten dessen, der sie begeht. 5 Diese Gruppe liegt
aber falsch bei ihrer Interpretation; denn der Prophet hat ja gesagt: „Gott hat mit
Bezug auf den Wein zehn (Personen) verflucht: den, der ihn keltert, und den, der

ihn für sich keltern läßt, den, der ihn kauft, ebenso wie den, der ihn verkauft,
den, der ihn trägt, und den, zu dem er hingetragen wird....".248 Und Sa'd (b. Abi
Waqqäs) brannte seine (gesamten) Weinstöcke ab, mit der Begründung: „Was
wäre ich für ein schlechtes Vorbild, wenn ich (nun noch) Wein verkaufte".249

6 Ibrahim wollte den Frauen nicht beim Zwirnen der Gebetsschnüre helfen,
weil er der Ansicht war, daß Frauen sich beim Zählen der (Segensformeln)

nur ihrer Fingerspitzen bedienen sollten.250 7 Und die Genossen des Abü Qatäda

247 Also das, was wir „Beihilfe" nennen. So, wenn der Text in Ordnung ist. Man mag aber auch

mit dem Gedanken spielen, bei haräm eine Haplographie anzunehmen; dann käme heraus: „Die
Hilfe zum Verbotenen ist per se verboten".

248 Vgl. damit oben II 4. An unserer Stelle ergänzt der Herausgeber in Klammern, um auf zehn

zu kommen: „den, der ihn trinkt, und den, der den Profit davon hat, sowie den (Zecher), der an
einer Weinrunde teilnimmt"; aber auch so sind es nur neun. Unser Text kommt in II 4 auf
sieben. Die Zehn finden sich vollzählig in der oben Anm. 103 zitierten Parallele bei Ibn Hanbai.

249 Auch das steht schon oben nr. II 4.

250 Indem sie wie beim Fingerrechnen i'aqd) die einzelnen Finger krümmen und mit ihrer

Spitze die Handfläche berühren. Gedacht ist an den sog. Rosenkranz, der aber damals anscheinend

noch nicht aus aufgereihten Perlen bestand, sondern von Frauen hergestellt wurde,



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 943

(al-Ansärl)251 reichten ihm, als er jagen (wollte), seine Peitsche nicht, weil sie

sich scheuten, ihm zu helfen, während sie im Weihezustand (ihräm) waren;
denn Gott hat verboten, ein Wild zu töten, während man im Weihezustand ist.252

VIII

1 Berichte über (Bei-)Hilfe (zur Sünde) gibt es eine ganze Menge, und diejenigen,
die es unterlassen, Beihilfe (zu leisten), genießen besonderen Rang. Ad-Dahhäk
(b. Muzähim, gest. 104/706) hat z. B. gesagt: „Wir haben erlebt, wie sie (in der

Frühzeit) voneinander immer nur Skrupelhaftigkeit lernen wollten."253 Und
Hasan (al-Basri) meinte: „Skrupelhaftigkeit ist die vortrefflichste Art, Gott zu
dienen" oder „Religiöse Haltung (din) gibt es nur in Form von Skrupelhaftigkeit".

2 Von Gott wird das Wort überliefert: „Was aber die Skrupelhaften angeht,
so bin ich zu diskret, um sie zu bestrafen".254 3 Skrupelhaftigkeit entsteht
dadurch, daß man bei den Einfällen (hawätir), die das Herz so hat, sein Gewissen

erforscht (muhäsabat an-nafs)255 und die aus Unvernunft erwachsenden

welche Knoten in Schnüre hineinmachten; vgl. Goldziher 1967-1973: 2: 374 ff. und EI2: 9: 741 f.

s. v. Subha (A. J. Wensinck). Das wurde als „Neuerung" empfunden; denn der Prophet soll die

Segensformeln (oder die Gottesnamen) noch mit den Fingern abgezählt und den Frauen zu dem

gleichen Verfahren geraten haben (Conc. 4: 294a; schon zitiert bei Goldziher 1967-1973: 2: 378,

vgl. auch Tirmidi 2000: 911 Da'awät 120 nr. 3903). Mit „Ibrahim" ist vermutlich der küfische

Jurist Ibrahim an-Naha'i (gest. 96/715) gemeint; zu ihm Schacht 1953: 233 ff. und TG: 1: 160 f.

251 Zu ihm Ihn 'Abdalbarr 1960: 1731 f. nr. 3130. Er galt als „Reitersmann des Gesandten

Gottes" (färis rasül Allah), fiel also dadurch auf, daß er ein Pferd besaß. Später wurde er zu

einem Anhänger 'Alis.
252 Zum Hadit vgl. Coric. 3: 25b; z. B. Mälik b. Anas 1951:1: 350 Hagg 76) oder Muslim 1955—

1956: 852 Hagg 57). Übersetzt und behandelt von Juynboll 2007: 349 f. Die Szene spielt bei

einer 'umra des Propheten; Abu Qatäda, ein Medinenser, ist im Gegensatz zu einigen seiner

Begleiter noch nicht in den Weihezustand eingetreten. Er darf also, als ihm ein Wildesel vor die

Augen kommt, noch aktiv werden, um ihn zu erjagen. An sich ist er darauf nicht vorbereitet;
denn man jagte Onager normalerweise von einem Ansitz aus, wo man dem Wild auflauerte und
es dann mit Pfeilen tötete. Er hat sein Pferd auch noch nicht bestiegen, und Onager sind sehr

schnell; die Peitsche braucht er, um sein Reittier anzutreiben. Juynboll stellt sich vor, daß er die
Peitsche vielleicht als Lasso benutzen wollte (Juynboll 2007: 350, Anm. 2). Aber abgesehen
davon, daß das vermutlich gar nicht geht, war es auch nicht üblich (vgl. Bauer 1992: 39 ff.). Der

Prophet gibt dann das Fleisch des erlegten Tieres zum Verzehr frei mit dem Bemerken, daß Gott

seiner Pilgerschar einen guten Tag habe machen wollen.
253 Zu Dahhäk vgl. GAS 1: 28 f., TG 2: 509 (und Index s. n.) und ausführlich Gilliot 2013.2: 311—

392 (zu seinem wara' dort 333ff.).
254 Ein hadit qudsi, das sich offenbar nicht durchgesetzt hat, jedenfalls in den einschlägigen
Quellen nicht auftaucht; vgl. Graham 1977.

255 S. o. nr. I 2.



944 — Josef van Ess DE GRUYTER

Motivationen abweist256, daß man Bedenken hat ([wuqüf), Zweifelhaftes zu begehen,

sich der Gottesfurcht befleißigt und Vorsicht übt in Punkten, wo die

Gelehrten verschiedener Meinung sind.257 4 Da wird nun von manchen ein

Ausspruch des Ibn Mas'üd irrig ausgelegt, wo es darum geht, ob man mit
(dem Geld) eines Wucherers / Zinsnehmers258 Geschäfte machen darf. (Er lautet:)

„Dir das Angenehme, und auf ihm die Sünde (itm)".259 Das ist ein Hadit, welches
Saibäni260 nach (Ibrahim) at-Taiml261 nach al-Härit b. Suwaid262 überliefert,263

das aber von einer Anzahl (erfahrener) Traditionsgelehrter, unter ihnen 'Abdar-
rahmän b. al-Mahdi,264 für schwach gehalten wird. Ahmad b. Hanbai meinte

(dementsprechend): „Von 'Abdallah (b. Mas'üd) wird Verläßlicheres überliefert
als das, (nämlich): ,Die Sünde dringt tief ins Herz'265,,. 5 Manche interpretieren
den Ausspruch des Ibn Mas'üd (denn auch) so, daß er das Zeugnis des

Fragestellers nicht für zulässig hielt266 bzw. daß 'Abdallah (b. Mas'üd) wußte, wer der

Mann war, nach dem er gefragt wurde.267 Ibn Mas'üd hätte (danach also) gesagt:

„Bereichere dich mithilfe des erlaubten (Teiles) seines Vermögens"; denn hätte

256 Die „Motivationen" (dawä'i) stehen bereits im Mittelpunkt einer Psychologie, die von öähiz

entwickelt wurde (vgl. TG: 4: 103 ff., auch o. Anm. 4).

257 Die Handschrift hat 'inda l-ihtiläf min al-'ulamä' statt 'inda htiläf al-'ulamä' im Druck.

258 Die Handschrift hat murbl-, der Druck verbessert zu muräbi.

259 Fa-laka l-mahna' wa-'alaihi l-itm. Dieser etwas flapsige Ausspruch, der hier Ibn Mas'üd

zugeschrieben wird, war offenbar so verbreitet, daß er, auf ein anderes Thema bezogen, auch

ins Hadit einging (vgl. Ibn Mäga 1952:1: 130 Tahära 31 nr. 363). Leicht abgewandelt (mit wizr

statt itm) und wieder als Wort des Ibn Mas'üd auch bei Ibn al-Atir: Laka l-mahna' wa-'alaihi 1-

wizr, etwa „Dir die Lust und ihm die Last" (Ibn al-Atir 1963: 5: 277, 7 f.; vgl. Lane 1863-1893:

2903b). Das klingt ursprünglicher.
260 Wo Es steht jedenfalls nicht in Saibänis K. al-Kasb-, dieser argumentiert dort viel mehr mit
dem Koran als mit Haditen. Dazu oben Anm. 100.
261 Der Druck hat at-Tamimi statt at-Taimi. Daß der Küfier Ibrahim at-Taimi gemeint ist, geht

aus dem Artikel über seinen Gewährsmann al-Härit b. Suwaid in Ibn Hagar 1907-1909 (s. u.)
hervor. Er war wegen seiner asketischen Neigungen bekannt und wurde aus unbekannten
Gründen von Haggäg in Wäsit ins Gefängnis gesteckt, wo er i. J. 93/712 oder 94/713 starb (vgl.
TG: 1: 160).

262 Küfier, gest. vermutlich 72/692; vgl. Ibn Sa'd 1904-1917: 6: 115, 18 ff. und Halifa b. Haiyät
1966: 320 nr. 994, auch Ibn Hagar 1907-1909: 2: 143.

263 Vgl. dazu Conc. 7: 110a.

264 Gest. 198/814; zu ihm TG: 2: 76 f.

265 S. o. nr. VI 15, Anm. 227, hier mit der Lesung hauwäz (oder eigentlich hauwär, das aber

keinen Sinn ergibt). Der ganze Satz ist mit Ausnahme des einleitenden Namens („Ahmad b.

Hanbai") im Dmck weggefallen.
266 Ich lese lam yugiz statt lam tagri im Druck. Gemeint ist, daß er nicht glaubte, daß der

Kreditgeber ein Wucherer war.
267 In der Handschrift steht su'ila 'anhu, nicht sa'alahü wie im Druck.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 945

(der Wucherer) sich bekehrt,268 so hätte er (immer noch) das, was er an Erlaubtem

in Händen hielt, einbehalten und das Übrige zurückweisen (können). 6 Gott

sagt ja dort, wo er über den Wucher spricht: „Wenn ihr euch (davon) bekehrt, so

steht euch euer (ausgeliehenes) Kapital (als Eigentum) zu" (Sure 2:279).

7 Eine (andere) Gruppe, Gelehrte (ahl al-'ilm) sowohl als auch Laien,269

vertrat die Ansicht, daß etwas, das weder in der Offenbarung (tanzll) noch

vom Propheten verboten ist, solange freigegeben und erlaubt sei, wie weder

ein Koranvers noch eine durch Überlieferung sanktionierte sunna, an die man
sich halten muß, noch eine Übereinkunft zwischen allen Muslimen ohne Ansehen

der Konfession (ahl as-salät) im Weg steht. Sie sehen die Freistellung als

gegeben an durch den Koranvers „Sag: In dem, was mir eingegeben worden ist,
finde ich nicht, daß etwas für jemanden zu essen verboten wäre..." bis zum Ende

(Sure 6:145). 8 Ihn 'Abbäs und diejenigen, die sich ihm anschlössen, hielten sich

(da) an den klaren Schriftsinn (az-zähir), und von Ihn 'Abbäs270 überliefert man
(dementsprechend) das Wort: „Erlaubt ist, was Gott erlaubt hat, und verboten,
was Gott verboten hat. Über manches dagegen hat Er, unter Verzicht auf Bestrafung

('afwan), gar nichts gesagt." 9 So äußerten sich auch Salmän (al-Färis!)271

und Hasan (al-Basri). Salmän überliefert nämlich, daß er den Propheten gefragt
habe, wie es sich mit Pelzwerk,272 Käse und Fett verhalte, und der Prophet habe

daraufhin geantwortet: „Erlaubt ist, was Gott erlaubt hat, und verboten, was
Gott verboten hat. Über manches dagegen hat Er, unter Verzicht auf Bestrafung,

gar nichts gesagt". - 10 Al-Barä' b. 'Äzib fragte den Propheten nach den
Opfertieren273 und sagte: „Ich finde es nicht gut, wenn (bei ihnen) an den Zähnen -
oder an den Hörnern - etwas nicht in Ordnung ist". Da antwortete (der Prophet):

„Wenn du etwas nicht gut findest, dann laß es Du solltest es nur nicht

268 Ich folge der Konjektur des Herausgebers, die sich nach dem in nr. 6 zitierten Koranvers

richtet. Die Handschrift hat häba statt täba, welches „sündigen" oder „in Unglauben fallen"
heißt, an unserer Stelle aber keinen befriedigenden Sinn ergibt. Das Verb häba ist im übrigen
selten; es kommt in unserem Traktat sonst nicht vor. Allerdings ist eine Verschreibung von täba

zu häba schwer zu erklären; auch ist die Interpretation der Stelle nicht über alle Zweifel

erhaben.

269 Wörtlich; „andere", also Ungelehrte.
270 Ergänze mit der Handschrift 'an vor Ibn 'Abbäs.

271 Zu ihm EI2: 12: 701 f. (G. Levi Deila Vida).
272 Al-firä', Plural zu farwa-, vgl. das Hadit bei Ibn Mäga 1952: 1117 At'ima 60 nr. 3367; dazu
Cone. 1: 320a). Dort allerdings wird im Kommentar firä' als Plural zu fari verstanden, welches

„Wildesel" heißen soll. Man wunderte sich wohl über die merkwürdige Kombination von
Eßbarem und Nicht-Eßbarem. Der Herausgeber unseres Textes hat das Wort darum auch
einfach weggelassen. Die Handschrift hat, vielleicht aus dem gleichen Grund, al-girä'; das wäre
eine schmierige Substanz aus Fischresten, die man zum Kleben benutzte.
273 Die beim 'id al-adhä geopfert werden. Gedacht ist vor allem an Böcke.



946 Josef van Ess DE GRUYTER

jemandem anders untersagen".274 Gemeint ist: Als275 (al-Barä') bei sich selber

Vorsicht üben wollte, indem er Dinge unterließ, bei denen umstritten war,276 ob

sie noch in dem (zugrunde liegenden Gebot) mitgemeint waren. 11 Diese Sache

ist aber nicht verboten; denn wer „erlaubt" oder „verboten" sagt, sündigt
solange wider Gott, wie dies nicht aufgrund eines Koranverses oder einer

sunna oder einer Übereinkunft oder eines davon abgeleiteten Beweises (dalü)

geschieht.
12 Verbotenes zu essen ist (zwar) eine Sünde (ma'siya); aber steif und fest zu

behaupten, eines sei erlaubt und ein anderes verboten, ohne dafür einen Beleg

(aus dem Koran) oder das Zeugnis aus einem Konsens (igmä') zu haben, ist eine

freie Erfindung, die Gottes (Wort) widerspricht (iftirä' 'alä lläh), und eine lügnerische

Entstellung der Religion; denn Gott tadelt277 ja diejenigen, die das so

darstellen, mit den Worten: „[Was meint ihr wohl, wenn Gott euch Unterhalt
(vom Himmel) hat herabkommen lassen] und ihr (eurerseits) daraus (teils)
Verbotenes und (teils) Erlaubtes gemacht habt ?...." bis zum Ende des Verses (Sure
10:59).278 Wer immer (diesen Vers) rezitieren hört, wird in seinem Herzen dazu

angeregt, aus Furcht vor Gott279 (die Wörter) „verboten" und „erlaubt" nur dann

zu gebrauchen, wenn er genau weiß (daß das stimmt). 13 Wenn 'Utba b.

Farqad280 nach etwas gefragt wurde, sagte er gewöhnlich nicht „erlaubt" oder

„verboten", sondern „man sieht es gern, wenn..." oder „man findet es nicht gut,

274 Vgl. Conc. 2: 554b und 5: 372b. „Zähne" und „Hörner" sind Varianten ein und desselben

Ausspruchs, und im allgemeinen steht das Wort in einem größeren Kontext; vgl. etwa Abu

Däwüd 2000: 483 nr. 2804 Dahäyä 5: nur mit sinn) und Nasâ'ï 2000: 718 nr. 4386 Dahäyä
5: mit qarn und sinn). Zu dem Medinenser al-Barä' b. 'Äzib vgl. Ibn Sa'd 1904-1917: 6: 10, 1 ff.

und Ibn 'Abdalbarr 1960: 155 ff. nr. 173; er lebte später in Küfa und starb erst 72/691. Das

Gespräch mit dem Propheten führt er als Heranwachsender; für die Teilnahme an der Schlacht

von Badr war er noch zu jung gewesen (vgl. Juynboll 2007: 10, Anm. 1; auch 47 f.).

275 In der Handschrift beginnt der Satz mit lammä. Er wird aber nicht zu Ende geführt; es geht

nur darum, den Grund anzugeben, warum der Prophet so reagierte. Das Ergebnis (nr. 11) deckt
sich dann mit dem Grundsatz oben in nr. 7. Allerdings ist der Text vielleicht verderbt.
276 Die Handschrift hat anscheinend yuhtalafu statt uhtulifa; das vorhergehende Alif ist

durchgestrichen.
277 In der Handschrift: damma. Der Herausgeber ändert, ohne einen Anlaß zu haben, in läma.

278 Erst im Schlußteil des Verses findet sich das Wort iftirä', dessentwegen er zitiert wird: „Sag:
Hat Gott euch etwa Erlaubnis (dazu) gegeben? Oder (ist es nicht eher so, daß) ihr (damit) gegen
Gott (lügnerische Behauptungen) ausheckt?".

279 Al-hauf min Allah ist eigentlich Subjekt zu harraka „anregen"; ich habe den Satz in der

Übersetzung etwas umgebaut. Das folgende an yataqaddamü ist dann abhängig von al-hauf.
Das wa vor al-hauf ist zu streichen; es steht nicht in der Handschrift.

280 Im Druck falsch 'Uyaina b. Farqad. Zu 'Utba vgl. Ibn 'Abdalbarr 1960: 1029 nr. 1765; er

gehörte zu den Banü Sulaim und war unter 'Umar Heerführer, der in Obermesopotamien und
Ädarbaigän zeitweise als Statthalter fungierte (vgl. EI2: 9: 818a und 1135: Index s. n.).



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 947

wenn...". 14 Ibrahim b. Adham überlieferte: „Man fand (damals zwar bestimmte)

Dinge nicht gut; aber man sprach dann nicht von .verboten'." 15 'Amr b. Dinar281

berichtet, er habe Gäbir b. Zaid282 gefragt: „Was meinst du, o Abü s-Sa'tä',283 hat
der Gesandte Gottes das Fleisch von Hauseseln für verboten erklärt ?" Da habe

dieser geantwortet: „Meines Erachtens verhält es sich so, daß (zwar) al-Hakam
b. 'Amr284 al-Gifärl285 dies vertreten hat, der Ausbund allen Wissens286 aber -
d. i. Ibn 'Abbäs - es ablehnte. Dann rezitierte er: „Sprich: In dem, was mir (als

Offenbarung) eingegeben worden ist, finde ich nicht, daß etwas für jemanden zu

essen verboten wäre....", bis zum Ende des Verses.287 16 Sa'bî288 und Mugähid289

schlössen sich der Lehre des Ibn 'Abbäs an. - 17 Man brachte dem Propheten
einen Käse, wie er in Färs hergestellt wird; da sagte er; „Zerlege ihn mit dem

Messer, wobei du den Namen Gottes aussprichst; dann iß (davon)".290 So

überliefert man von Ibn 'Abbäs, ('Abdallah) b. 'Umar, Salmän (al-Färisi),291 Hasan

(al-Basri) und Ibrahim (an-Naha'i) bezüglich des Käses; sie (alle) sagten: „Iß
(davon)". Hasan (al-Basri) fügte noch hinzu: „und habe keinen Zweifel !". - 18

Ibn Sirin292 mochte keine Molke aber nicht weil er sie für verboten gehalten
hätte). Daß (Käse-)Lab darin ist, spielt dabei keine Rolle.293

IX

1 Man ist auch verschiedener Meinung über Zuwendungen294 seitens der Regierung

(sultan). Manche halten das nicht für gut; andere haben nichts dagegen. Die einen

sagen: (Das ist) erlaubt. Andere: (Das ist) problematisch (subha). Wieder andere:

281 Mekkanischer Rechtsgelehrter, gest. 126/744 (?); näher zu ihm Motzki 1991:157 ff. und 233 ff.

282 Der Ahnherr der ibäditischen Rechtsgelehrsamkeit in Basra, gest. wahrscheinlich 93/712;

zu ihm Motzki 1991: 178 ff. und TG: 2: 190 f.

283 Im Druck ausgefallen. Abü s-èa'tâ' ist die kunya öäbir b. Zaid's.

284 Im Druck ausgefallen.
285 Zu ihm Halïfa b. Haiyät 1966: 72 nr. 191; er starb i. I. 51/671 in Horäsän, als er dort
Statthalter war.
286 Wörtlich: „das Meer".
287 Sure 6:145; s. o. nr. 7.

288 Gest. 93/721, zu ihm o. Anm. 36.

289 Früher Korankommentator; gest. 104/722. Zu ihm GAS 1: 29; Stauth 1969; Motzki 1991: 192;

TG: 2: 640 ff. (und Index s. n.); ausführlich Gilliot 2014.

290 Cone. 1: 320b; vgl. Ibn Hanbai 1946-1975: 3: 345 nr. 2080 und 4: 267 nr. 2755.

291 S. o. nr. VIII 9.

292 Gest. 110/728; zu ihm EI2: 3: 947 f. (T. Fahd).

293 Nr. 18 ist im Druck ausgefallen.
294 öawä'iz ist damit vielleicht etwas modern übersetzt. Gemeint sind Belohnungen, Preise

usw; kurz dazu EI2: 9: 607b s. v. sila.



948 Josef van Ess DE GRUYTER

(Das ist) verboten. 2 Diese (letztere Fraktion ifirqä]295 handelt nicht im Sinne der

sunna, und die Mehrzahl der Gelehrten spricht sich gegen sie aus, weil sie sich nicht
(genügend) auskenne. 3 Diejenigen, welche (solche Zuwendungen) nicht für gut
halten, (weisen hin auf) das Unrecht und die Rechtsbrüche Çudwâri),296 die beim

Erwerb von Grundbesitz (im Verlauf der Eroberungskriege)297 oder bei der

(Verteilung von) Kriegsbeute vorgekommen sind: (ungerechtfertigte) Abgaben, von
einem Mittelsmann eingezogene Steuergarantien (qabälät) für größere
Ländereien,298 Annahme von Bestechungsgeldern, Unrecht und Gewalt (aller Art) sowie

Verschleuderung von Geld (bzw. Besitz)299 zu falschen Zwecken oder (umgekehrt)
dessen Beschlagnahme ohne gegebenen Anlaß. 4 Diejenigen aber, welche nichts

gegen (solche) Zuwendungen haben, interpretieren in diesem Sinne das Wort 'Ali b.

Abi Tälib's, daß die Staatskasse (bait mälihim) mehr an Erlaubtem einnehme als an
Verbotenem. 5 ('Abdallah) b. 'Umar300 nahm (Geld) von al-Haggäg; Salama b. al-
Akwa'301 und Anas b. Mälik302 nahmen von303 'Abdalmalik b. Marwän.304 Ebenso

nahmen zahlreiche Angehörige der nächsten Generation (täbi'ün, Geld) von der

Regierung, z. B. Hasan (al-Basri), Sa'bl, Ibrahim (an-Naha'I) und 'Atä'.305 Auch

nachher dann noch viele.

6 Eine (weitere) Gruppe sagte: (Geld) von den (Machthabern) zu nehmen, ist

problematisch, weil die Rechtsgelehrten darüber verschiedener Meinung sind.
Denn bis auf unsere Zeit haben (alle) außer diesen Koryphäen (a'imma) sich

finanziell in Gewalt, Rechtsbruch und Geldhändel (i'tidä' 'alä l-amwäl) verstrickt
oder (sogar) in Blutvergießen und rechtswidrige Auspeitschung, und sie haben

sich (Allgemeingut,) erobertes Land oder Kriegsbeute unter den Nagel gerissen.

295 So (Singular) in der Handschrift statt firaq (Plural) im Druck.

296 Zur Kombination der beiden Begriffe s. o. Anm. 189. 'Udwän kommt auch in nr. VII 1 vor.
297 Vgl. EI2: 2. 869 f. s. v. Fay' (F. Lokkegaard).
298 Lies mit der Handschrift lir-rihäb statt ar-rihäb. Zur Bedeutung von qabäla „Steuerpacht,
tax-farming" vgl. EI2: 4: 323 f. s. v. (Cl. Cahen) und Haque 1977: 266 und 299 f.

299 Zur Bedeutung von mal vgl. EI2: 6: 205 (M. Plessner).

300 Zu ihm, einem Sohn des zweiten Kalifen, und seinen Lebensgewohnheiten vgl. Juynboll
2007: 10 f.

301 Einflußreicher Medinenser, gest. 64/684 oder 74/693 in hohem Alter; zu ihm Ibn 'Abdalbarr
1960: 639 f. nr. 1016 und Juynboll 2007: 149b und 450b.

302 Gest. gegen Ende des 1. Jh. H. in hohem Alter; vgl. EI2: 1: 482.

303 Wir würden heute vielleicht sagen: „arbeiteten für".
304 Der Herausgeber hat hier einen Nachtrag, der am Rande der Handschrift steht, an der

falschen Stelle eingeschoben. Vor 'Abdalmalik ist dabei wa- in min zu ändern.

305 Mit 'Atä' ist wahrscheinlich 'Atä' b. Abi Rabäh gemeint, ein angesehener mekkanischer

Rechtsgelehrter (gest. 114/732 oder 115/733); vgl. EI2: 1: 730 (J. Schacht) und Motzki 1991: 68 ff.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 949

7 Nicht von ihnen Geld genommen haben Sa'Id b. al-Musaiyab,306 Täwüs

(b. Kaisän),307 Muhammad b. Sirin,308 Aiyüb (as-Sahtiyäni),309 ('Abdallah)
b. 'Aun310 und Yünus (b. 'Ubaid).311 8 Masrüq (b. al-Agda')312 nahm von
niemandem etwas an, und wenn er um ein Gutachten angegangen wurde, nahm er

keinen Lohn. 9 Sufyän at-Tauri und seine Anhänger waren auch nicht dafür;
allerdings wich man von Sufyän bei vielen der hier behandelten Punkte ab.

10 Ahmad b. Hanbai sprach sich dafür aus, daß jemand, dem irgendwelches
Geld (mal) der (Machthaber) übereignet worden sei,313 es (möglichst schnell unter
die Leute) verteilen solle, wie dies schon in der Vergangenheit manch einer getan
habe. 11 Von ('Abdallah) b. 'Umar wird z. B. berichtet, daß 'Ä'isa ihre Dotation,
(die immerhin) 12 000 (Dirham betrug),314 jeweils in Empfang nahm und dann
ihr Obergewand raffte (und wegging);315 am nächsten Tag war schon nichts
mehr davon übrig. (An sich) setzte sie sich dafür ein, daß (dieses Geld) erlaubt
und ehrenwert sei; sie verteilte es nur aus Selbstlosigkeit (utra'an 'alä nafsihä).316

12 Auch unter den (frühen) unbescholtenen Persönlichkeiten,317 über deren

Rechtschaffenheit, Tugend und untadeligen Lebenswandel318 in der Gesamtgemeinde

(umma) Einigkeit besteht, gab es eine Gruppe, die es vorzog, nichts (von
der Regierung) anzunehmen; so z. B. Haklm b. Huzäm319 und Abu Darr (al-
Gifärl)320. Sie beriefen sich auf das Wort des Propheten: „Für solche Leute wie
ihr ist es am besten, nichts von jemandem anzunehmen".32113 Wie sollten dann

306 Einer der sieben alten medinensischen Rechtsgelehrten, gest. nach 90/710 (vgl. Schacht

1953: 243 ff.; Motzki 1991: Index s. n.).

307 Mekkaner, gest. 106/726; vgl. zu ihm den ausführlichen Eintrag bei Ihn Sa'd 1904-1917: 5:

391, 18 ff., kurz auch TG: 2: 643.

308 Gest. 110/728; s. o. Anm. 285.

309 Gest. im Ramadan 131/ April-Mai 749 an der „Seuche"; zu ihm o. Anm. 91.

310 Gest. Ragab 151 / Juli-August 768; zu ihm o. Anm. 92.

311 Gest. wahrscheinlich 139/756; zu ihm o. Anm. 93.

312 Gest. 63/683; vgl. die umfangreiche Biographie bei Ibn Sa'd 1904-1917: 6: 50 ff.
313 Ich lese man wuüiya Sai'an.

314 Dazu im einzelnen Puin 1970; dort 181 ff. auch zur Höhe der Summe.

315 Statt tarfa'u ridä'ahä, wie in der Handschrift steht, liest der Herausgeber tarqa'u ridä'ahä
„sie flickte ihr Obergewand". Das ist möglich; aber dann müßte man den Satz anders

konstruieren.
316 Das Wort utra ist am Rande der Handschrift nachgetragen. Der Herausgeber hat davon
nichts erfahren und ergänzt stattdessen häuf". Zur Bedeutung vgl. atara oben nr. III 9.

317 Die Handschrift hat al-a'imma al-'adl. Der Herausgeber ändert in al-a'imma al-'udül.
318 Lies mahyähum statt magbähum im Druck.

319 Ein Neffe der Hadiga, der aber erst nach der Eroberung Mekkas den Islam annahm; gest.
45/666. Zu ihm Ibn 'Abdalbarr 1960: 362 f. nr. 535 und Halifa b. Haiyät 1966: 31 nr. 70.

320 Zu ihm o. Anm. 160.

321 In dieser Form nicht nachzuweisen; vgl. Cone. 1: 26a.



950 — Josef van Ess DE GRUYTER

Spätgeborene (sich darauf einlassen), deren Lebenswelt (mahyä)322 so sehr von
Verderbnis durchsetzt ist

14 Wer bestrebt ist, das Geld der (Machthaber) nicht in die Hand zu nehmen,
(z. B.) Zuwendungen, Dotationen, Geschenke oder Gratifikationen {silät), und sie

nicht anzubetteln, dem werden Vorzug und Rang (martaba)323 in solchem Maße

zuteil, daß er zur höchsten elitären Würde (a'zam manäzil al-hawäss) unter den

Muslimen aufsteigt und unter die Auslese (ahl as-safwa) derer, die (den Glauben)

praktizieren, aufgenommen wird. Wir haben nämlich viele Gelehrte erlebt, die

(an sich) kein umfassendes Wissen und auch in religiösen Dingen nur begrenzte
Kenntnisse hatten, die zudem im Hadit kaum Erfahrung besaßen, aber dennoch

durch ihre hochentwickelte Distanz (zu finanziellen Abhängigkeiten jeder Art)
hinsichtlich ihres Ranges in aller Munde waren.324 Dadurch daß sie sich fernhielten und
abseits standen, wurden sie zu Herren und hoben sich vom einfachen Volke ab.

Hoch und niedrig325 waren sich einig darin, ihnen einen (gewissen) Vorrang
zuzugestehen, und aus dieser Würde erwächst ihnen dann die Fähigkeit, sich so konsequent

abseits zu halten und so sehr sich in acht zu nehmen davor, in problematische
(Situationen) hineinzugeraten. Denn in den Herzen (der Menschen) wohnt eine

gewisse Verzagtheit, (nämlich) die Furcht davor, (dereinst) wenn man vor den

Allmächtigen tritt, nach (seinem Leben und seinen Taten) gefragt zu werden; die

Achtsamkeit versetzt sie dann in die Furcht vor einem raschen Tod. Denn das Erste,

was beim Menschen von der Erde (turäb) verzehrt wird (wenn er im Grabe liegt),326

ist sein Fleisch, und das wächst nur nach327 aus Gutem (d. h. Erlaubtem). Gott

nimmt nämlich (bei der Auferweckung des Fleisches) nur Gutes an.328 15 Vom

Propheten überliefert man (dementsprechend) das Wort: „Du siehst ihn, struppig

322 Hier steht in der Handschrift tatsächlich magbä „Steuer", das aber wiederum keinen Sinn

ergibt. Zu mahyä s. o. Anm. 179.

323 So in der Handschrift; der Herausgeber ändert in qurba.
324 Wörtlich: „bei den Experten ebenso wie im Volke ('inda l-hä$sa wal-'ämma) sich eines

guten Rufes erfreuten".
325 Der vorhergehende Satz fehlt im Druck. Der doppelte Gebrauch von al-hässa wal-'ämma

(vgl. Anm. 316 und hier) hat beim Abschreiben zu einer Haplographie geführt.
326 Turäb ist das Subjekt des Satzes; vgl. Cone. 1: 266b (wo dann auch verdeutlichend

ya'kuluhü steht statt ya'kulu wie in unserem Text).

327 Daß das Fleisch „nachwächst" (nabata), ist wahrscheinlich eine Reminiszenz an den in
diesen Texten häufig kommemorierten Ausspruch des Ka'b al-Ahbär (bzw. des Propheten) vom
lahm nabata 'alä suht (vgl. van Ess: 3: 2544, nr. 35 mit Anm. 66-67).
328 Vgl. Conc. 4: 68b s. v. taiyib. Zur Verbindung von taiyib und haläl vgl. Sure 2:168, 5:88, 8:69 und

16:114.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 951

und von Staub bedeckt; verboten ist, was er aß und trank und worin er sich kleidete.
Wie sollte ihm da (eine Bitte) gewährt werden ?".329

16 Zu Sa'd (b. Abi Waqqäs)330 hat (der Prophet in diesem Sinne) gesagt:
„Ernähre dich auf rechte Weise,331 dann wird dein Gebet erhört !".332 (Oder

ähnlich:) Bei Sa'd erkundigte man sich, wie (es komme, daß) sein Gebet erhört
werde, und er antwortete: „Weil ich nichts in meinen Bauch hineinlasse, das ich
nicht (vorher) gekannt hätte". 17 Ibn 'Abbäs hat gesagt: „Hätte man beim Gebet

(auch nur) einen (einzigen) verbotenen Faden in seinem Gewand, so würde es

nicht angenommen". 18 Dasselbe überliefert man333 auch von ('Abdallah) b.

'Umar: und wenn man ein Gewand um zehn Dirham gekauft hat, von denen

(auch nur) ein Dirham aus Verbotenem stammt,334 wird einem, solange man es

trägt, kein Gebet angenommen „. 19 Gott allein weiß, was Ibn 'Umar und Ibn
'Abbäs damit sagen wollten. Das Hadit das man da) von Ibn 'Umar
(überliefert,) ist in gewisser Hinsicht schwach; (halten ließe es sich nur, wenn) man es

folgendermaßen interpretiert: „Solange der verbotene (Faden) in seinem
Gewand bleibt, (muß) er sich ängstigen - bis das Verbotene heraus ist".
(Wenn man es dagegen wörtlich nimmt, so) steht dem der Konsens entgegen;
denn die gesamte Gemeinde (umma) ist sich darüber einig, daß das Gebet (in
einem solchen Fall) nicht wiederholt zu werden braucht. 20 Eine Gruppe von
Koranlesern und Asketen irrt sich da, wenn sie sagt: Das Gebet ist ungültig, weil
er währenddessen etwas Verbotenes an sich trägt. Auch gewisse sektiererische

Härigiten vertraten diese Ansicht.

329 Coric. 3: 135a und 571b; als Exegese zu Sure 2: 172 bei Muslim 1955-1956: 703 Zakät 65).

Gedacht ist an jemanden, der von einer Reise zurückkommt. Die abschließende rhetorische

Frage ist positiv gemeint, im Sinne von: „Wie hätte man erwarten können, daß ihm trotzdem

eine Bitte erfüllt wird?". So schließt hier das Hadit an den vorhergehenden Text an, und so geht

es auch schon aus der Variante oben IV 12 hervor. In der Version bei Muslim wird es dadurch

vorbereitet, daß der Rückkehrer, von seiner Reise erschöpft, auf der er die Speisegebote nicht
beachten konnte, mit den Worten yä Rabb yà Rabb Gott um Barmherzigkeit anfleht. Das wird
später von Ibn Taimiya in seine Risälat al-Haläl wal-haräm übernommen (Ibn Taimiya 1997: 14,

2 ff.). Zu dieser Version auch Pitschke 2010: 78 (aber der Reisende ist kein „Herumtreiber").
330 So ist der Name wohl zu ergänzen. Es gab natürlich noch andere Prophetengenossen mit
Namen Sa'd; aber Ibn Abi Waqqäs galt als mugäb ad-da'wa (vgl. Ibn 'Abdalbarr 1960: 607, 7).

Er gehörte zu den 'asara al-mubassara.

331 Lies mit der Handschrift atib mat'amaka statt utlub mat'amaka. Gemeint ist natürlich, daß

man nur „haläl food" verzehren soll.
332 Als Hadit in dieser Form nicht nachzuweisen. Vgl. aber Tirmidi 2000: 956 nr. 4117

Manäqib 27), wo der Prophet Gott bittet: istagib li-Sa'd idä da'äka.
333 Lies mit der Handschrift wa-ruwiya mitlu dälika statt wa-ra'ä mitlahü kadälika im Druck.

334 Ergänze mit der Handschrift ein min vor haräm. Vorher ändert der Herausgeber wohl zu
Recht fihi in fihä.



952 Josef van Ess DE GRUYTER

21 Ebenso seien (wie sie sagen) Ehe und Beischlaf anfechtbar (fäsid), wenn
die Morgengabe (mahr) aus Verbotenem bestehe. 22 Das bewegt sich (aber)

außerhalb dessen, was die Gemeinde insgesamt vertritt, und wer eine solche

Ansicht äußert, wird deswegen (zu Recht) ein Sünder {'äsl) genannt. 23 Denn ein

Ehevertrag kommt zustande durch eine Erklärung (kaläm), indem (der Bräutigam)

sagt „Ich nehme hiermit zur Frau...." und (der Vormund): „Ich gebe hiermit
(meine Tochter ...,335) zur Frau unter Festlegung eines Brautgeldes in Höhe

von...." (azwagtu 'alä sadäq"1 musammä)336 bzw. „indem ich sie zu guten Händen

anvertraue" (bit-tafwid337), wobei sie dann die (in ihren Kreisen) übliche

Brautgabe (sadäq al-mitl) erhält.338 (Jedenfalls) ist der (Ehemann) verantwortlich,

wenn die Brautgabe verbotenes (Gut, ob) Gold oder Silber (in Münzen,
Schmuck usw.) enthält. Der Ehevollzug selber dagegen (al-farg) wird dadurch
nicht zu etwas Verbotenem; denn der Prophet hat gesagt: „Ihr habt sie (zu

Frauen) genommen zu treuen Händen;339 den Ehevollzug könnt ihr dann
aufgrund göttlichen Wortes340 für erlaubt halten".341 (Der Ehemann) muß nur Buße

tun und für jeden (verbotenen) Dirham oder Dinar einen entsprechenden
(erlaubten) hingeben. - 24 Wenn aber jemand eine Sklavin (gäriya) kauft mit
verbotenem oder widerrechtlich angeeignetem Geld und sie dann zu seiner

Beischläferin macht, dann sagt die Mehrzahl der Rechtsgelehrten: Der Beischlaf
ist anfechtbar (fäsid): denn er ist eine Inbesitznahme, und die Inbesitznahme ist
(zwar in diesem Fall an sich) nicht verboten, (aber) wie342 kann er sie in Besitz

nehmen, wenn das Geld (das er für sie aufgewendet hat) ihm (rechtens) gar
nicht gehörte Diese Frage bedarf (allerdings) eines langen Kommentars. (In

335 In dem (häufigsten) Fall, wo der Vater der Vormund ist.

336 Der Druck hat zauwagtu; aber die Handschrift hat deutlich den IV. Stamm.

337 Zum tafwid vgl. Ihn Rusd 1952: 2: 26, 7 ff.

338 Zum sadäq al-mitl vgl. J. Schacht in: EI2: 8: 27b s. v. Nikäh. Grundprinzip ist dabei die

kafä'a; eine Frau sollte nicht unter Stand heiraten und deswegen dieselbe Brautgabe erhalten
wie die Frauen in ihrer nächsten Umgebung (in ihrer Familie z. B.; vgl. die Texte bei Spectorsky
2017: 44 f.). Zu beachten ist, daß die Brautgabe vom Ehemann gezahlt wird und direkt an die

Frau geht, nicht etwa an deren Familie; zum Vorgang vgl. die Beschreibung bei Lane 1908

(Nachdruck 1954): 164 f. und R. Hartmann 1944: 81. Die handelnden Personen werden in dem

Text nur durch bi-qaulihi bzw. bi-qauli hädä genannt.
339 Wörtlich: „als von Gott anvertrautes Gut" (bi-amänat Allah).
340 Lies mit der Handschrift bi-kalimat Allah statt bi-kaläm Allah im Druck.

341 Corte. 1: 120b und 495a; vgl. etwa Muslim 1955-1956: 889, ult. Hagg 147), wo allerdings
bi-amän Allah steht statt bi-amänat Alläh. Der gesamte Ausspruch entstammt der Abschiedspredigt

Muhammads; vgl. Ibn Ishäq 1858-1860: 969, 6 f., wo dann bi-kalimät Alläh steht. Der

Singular findet sich an der Stelle bei Muslim oder bei Ibn Mäga 1952: 1025, 4 f. Manäsik 84);

die Differenz erklärt sich wohl aus defektiver Schreibweise.

342 Der Herausgeber ergänzt vor kaifa ein wa; in der Handschrift folgt es asyndetisch.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 953

unserem Zusammenhang) möge das (Gesagte) genügen für jemanden, der
Aufschluß sucht.

25 Diejenigen aber, welche eine Dotation aus der Hand der Herrscher

(salätin) für verboten halten, verfallen einem Irrtum, weil selbige nicht ganz
und gar verboten ist. Denn wie könnte es sein, daß man sagen darf
„Verboten", wenn auch nur ein Dirham davon (rechtmäßig erworben und darum)
erlaubt ist 26 Diejenigen, die derlei für verboten halten, müßten dann

analog auch sagen, daß343 wenn man mit einem Messer aus Staatsbesitz ein

Opfertier schlachtet, dies keine rituell erlaubte Schlachtung sei,344 weil345

(etwas) Verbotenes (im Spiel) ist, solange das Messer nicht aus erlaubtem

(Besitz) stammt. 27 Oder wenn der Vertreter einer Behörde (sultän) die hadd-

Strafe vollzöge und sich dabei einer Peitsche verbotener (Herkunft) bediente,

so müßte der (Delinquent) noch einmal ausgepeitscht werden, nun jedoch mit
einer Peitsche erlaubter (Herkunft), da er ja haftet für das, was er verbrochen
hat.346 28 Oder wenn jemand mit verbotenem Geld ein Koran(exemplar,
mushaf) kauft, aus dem er dann den Koran(text) auswendig lernt, so müßte

er Letzteres wieder vergessen. Daß er in seinem (täglichen) Gebet das

rezitiert, was er auswendig gelernt hat, würde ihm keinen Ausgleich schaffen347

für die Zuwendungen die er) vonseiten der Regierung (genossen hat);
(ebensowenig) auch das, was er den Gebetsrufern (mu'addinin) und (sonstigen)

Lehrern (dafür) bezahlt hat daß sie ihm das Koranlesen beibrachten).348

29 Diese Fraktion von den Wollträgern hat im Umgang mit
religiösjuristischen Fragen (fiqh)349 und dem religiösen Überlieferungsgut (ahbär)
keine Ahnung, obgleich sie die besten Absichten hat (wa-in käna ma'ahä
iräda).350

30 Einige Sachkenner (ahl al-'ilm) haben sich vor (gewissen) Speisen in acht

genommen, solange sie sich nicht darauf verlassen konnten, daß diese nicht
.kontaminiert' waren oder sich bei ihnen Verbotenes mit Erlaubtem vermischt
hatte - aus Furcht vor der Bedrängnis bei der (zukünftigen) Abrechnung (im

343 Der Druck ergänzt vor lau ein annahü.

344 Die Handschrift hat dakiyan; der Herausgeber ändert in dakät.

345 Die Handschrift hat bi-sabab statt li-sabab im Druck.

346 Nr. 27 ist im Druck ausgelassen.
347 Die Handschrift ist an dieser Stelle nicht punktiert. Ich lese lä yagzihi, der Herausgeber lä

yugzi'uhü. Der Sinn ist ungefähr der gleiche; aber die Übersetzung ist selber nicht ganz sicher.

348 Die Handschrift hat zu Anfang wa-mä a'tä statt des wa-lä an yu'ti im Druck. Der

Koranunterricht wurde häufig von dem Imam der Gemeinde erteilt, der zugleich für den Gebetsruf

0adän) zuständig war.
349 Zur ursprünglichen Bedeutung von fiqh vgl. EI2: 2: 886 f. s. v. (Goldziher / Schacht).

350 So? Der Herausgeber ändert iräda in ziyäda\ „obgleich ihrer immer mehr werden".



954 — Josef van Ess DE GRUYTER

Jenseits) und aus Redlichkeit351, um so das Richtige zu treffen. Sie sagten: Sich

kundig zu machen, ist das Gebot der Stunde (asl ma'mül 'alaihi),332 und
verglichen das mit (dem Fall, wo man zwischen) einem rituell geschlachteten

Opferschaf und einem Aas (unterscheiden muß) und dann nicht weiß, welches

von beiden das Opfertier ist.353 (Auch da muß man) sich der Meinung enthalten
und darf es nicht essen, bis (die Sache) Idar ist. 31 So dann bei allem, was
kontaminiert ist und bei dem man darum das Erlaubte nicht vom Verbotenen
unterscheiden kann, z. B. bei zwei Schwestern, die von der gleichen Amme

genährt worden sind, oder354 wenn jemand eine seiner beiden Frauen verstoßen
hat und man (später) nicht mehr weiß, welche.355 32 Den Propheten fragte man
nach der Eidechse, und er antwortete: „Ich esse so etwas nicht. Aber meines

Erachtens ist es auch nicht verboten".356 33 (An anderer Stelle) sagte er es

handle sich da um) „ein Volk (aus alter Zeit), das (in Reptilien, dawäbb)
verwandelt" worden sei.357 Gott allein weiß hier Bescheid. 34 Es gibt dazu (noch

mehr) Parallelen, Belege und Hinweise.
35 Was aber ihre Argumentation gegen Abü Bakr angeht,358 so pflegten

(selbst) Sufyän at-Taurl und Ahmad b. Hanbai zu bemerken: „Man muß so

vorgehen wie Abü Bakr". (Gemeint ist) ein Bericht (hadit), wonach ein Diener359
359 zu Abü Bakr sagte: „Ich habe, bevor ich den Islam annahm (fi l-Gähiliya),
Magie getrieben. Gebt mir jetzt (wo ich Muslim bin) den Lohn dafür !" 36 Dazu

351 Die Handschrift hat wa-tanazzuhan; der Herausgeber ändert in wa-tanazzahü.

352 Der Herausgeber ändert ma'mül 'alaihi in ma'mül bihi.

353 Hierbei ist vorausgesetzt, daß das Opfertier schon geschlachtet ist. Bei dem „Aas" ist dann

an ein weiteres Schaf gedacht, das aber nicht durch rituelle Schlachtung zu Tode kam.

354 Die Handschrift hat au; der Herausgeber ändert in lau und denkt im Folgenden vielleicht
weiter an die beiden Nährschwestern. Aber man darf ja gar nicht zwei Schwestern heiraten (vgl.
Sure 4:23). Worauf sich der Hinweis auf die beiden Nährschwestern bezieht, ist nicht klar;
vielleicht ist ein Fall gemeint wie bei Muslim 1955-1956: 1074 Ridä' 5 nr. 18).

355 Dieser Sachverhalt wurde relevant, wenn der Ehemann kurz danach starb und sein Erbe

dann teilweise an seine Ehefrauen ging; ich lese darum yudrä. Wenn man sich dagegen für

yadri entscheidet, hätte der Ehemann selber vergessen, welcher von beiden er den Laufpaß gab,

und man müßte sich fragen, wie so etwas passieren kann: weil sie sich so ähnlich sehen oder

weil er den Vorfall vergessen hat Das Problem wird schon oben VI 12 erwähnt, aber auch dort
ohne jede weitere Erläuterung.
356 Conc. 3: 475b; dazu Juynboll 2007: 152b und das Material, das ich in van Ess 2014: 28

gesammelt habe. Auch Nazzäm ist auf den Fall zu sprechen gekommen, aber unter anderem

Gesichtspunkt.
357 Conc. 6: 216a; es soll sich um Israeliten gehandelt haben. Dawäbb sind an sich Tiere

jeglicher Art, die sich auf der Erde bewegen. Daß hier Reptilien gemeint sind, geht aus dem

Zusammenhang hervor; dabba heißt im übrigen „kriechen".
358 Worin diese bestand, ist nur aus dem Folgenden zu erschließen.

359 Oder „ein junger Mann" (guläm).



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 955

ist Folgendes zu sagen:360 Magie zu treiben (ar-raqy)361 ist verboten, und die

Bezahlung, die man dafür erhält, ist ungültig (fäsid). Mit Hilfe von Ungültigem
sich zu bereichern, ist jedoch (grundsätzlich) verboten, (und in diesem Fall also)

weil es durch die Magie, die er sich angeeignet hat (iktasabahü),362 ungültig
geworden ist. 37 Ebenso dann in dem Fall, wo man Verbotenes gegessen hat:
Wenn einem das klar wird und man die Möglichkeit hat, es nicht in seinem

Leibesinnern zu behalten (man es also herauswürgen kann), so soll man das

tun. 38 Alle Werke der Frömmigkeit, das Gebet ebenso wie das Fasten, Kriegsdienst

ebenso wie die Pilgerfahrt, zudem viele (supererogatorische) Gehorsamstaten

können nicht mit der Reinhaltung des (täglichen) Brotes (tasflyat al-hubz)

gleichziehen; denn alles Handeln bezieht seine Läuterung (zakät) aus der

Untadeligkeit der Speise (tlb al-mat'am), und aus der Untadeligkeit der Speise erntet

man die Frucht, daß man sich zur Ehrlichkeit (gegenüber sich selber, sidq)
motiviert fühlt. Wenig zu tun, aber sich zu bemühen, von Kontamination
freizubleiben, ist besser als viel zu tun und sich dabei der Kontamination363

auszusetzen. Wenn die Handlung, die daraus hervorgeht, lobenswert ist,364 so liegt
dies an (eben diesem) Freisein (von Kontamination). 39 So auch bei dem Kanten
Brot (den du zum Überleben brauchst).365 Wenn er soweit in Ordnung ist, daß

ihm keine Sekundärschäden mehr anhaften,366 muß man vonseiten Gottes auch
nicht mehr mit Konsequenzen (täbi'a) rechnen. (Zudem) ist man dann keinem
Menschen zu Dank verpflichtet, insofern sich dieser (für einen) körperlich

360 Hiermit nehme ich wat-ta'wü Ii- zu Beginn des vorhergehenden Satzes auf. Ich habe also

umstrukturiert; der Text ist etwas umständlich. Dort steht im übrigen Abü Bakr au al-guläm statt
Abu Bakr wal-guläm. Es geht darum, wer recht hat: Abü Bakr oder der Diener.

361 Man ist versucht, ruqä „magische Beschwörungen" zu lesen statt raqy; Letzteres ist nämlich
eher Infinitiv zu raqiya „emporsteigen" als zu raqä „Magie treiben". Aber im Folgenden weist
'alaihi hinter ugra „Lohn, Bezahlung" darauf zurück. Der Herausgeber ändert darum in 'alaihä
(gegen die Handschrift) und setzt dies auch weiter unten voraus (vgl. die folgende Anmerkung).
Jedoch ist raqy in den Nationalwörterbüchern (und von daher bei Lane) ebenso als Infinitiv zu

raqä belegt, wenngleich man anscheinend häufiger dafür die Form ruqya wählte.
362 Der Herausgeber ergänzt minhä hinter iktasabahü, um bei seiner Lesung ruqä bleiben zu
können.

363 Die Handschrift hat hier wie vorher tahlit. Der Herausgeber ändert an dieser zweiten Stelle
in tahälit.
364 Der Herausgeber athetiert wohl zu Recht am Anfang das -hu hinter innamä. Im Folgenden
liest er mahmüd statt m-h-m-d in der Handschrift; auch da habe ich mich ihm angeschlossen.
Oder soll man in mahmada ändern?

365 Hier steht kisra (wie oben in IV 8, Anm. 167); für das „(tägliche) Brot" im vorhergehenden
Satz gebraucht Muhäsibl das Wort hubz.

366 Hattä taslamu min äfät at-tibä'ät, wobei taslamu auf das „Freisein" (saläma) von vorher
zurückverweist. Zu tibä'a (neben tabi'a) vgl. Lane 1863-1893: 295a. Was hier beschrieben wird,
würde in unserem Begriffssystem wohl „Biokost" heißen.



956 Josef van Ess DE GRUYTER

angestrengt oder Laufereien gehabt und sich in unreligiösem Treiben mit seinen

Händen abgeplagt hätte.

40 In den (heiligen) Schriften (kutub) heißt es: Wer sich so verhält,
der lebt und stirbt in Ehrbarkeit.367 (Denn) seine (innere) Aufrichtigkeit trägt
(erst) Frucht, wenn368 das Herz davon überzeugt ist; das Herz verwirft sodann

aufgrund seiner Überzeugung alle Anzeichen, welche (den Menschen) dazu

veranlassen könnten,369 bei der Annahme von Ausnahmefällen (ruhsa)370

großzügig zu verfahren. 41 Jenachdem wie man (seine) Triebseele (nafs)

erzieht, hilft sie einem, die Begierden zu unterdrücken,371 und (diejenigen,
die das tun) vermeiden jegliches Lustempfinden,372 insofern sie nicht in den

Bereich gelangen, wo man etwas erwirbt (bzw. Geschäfte macht), um sich

daran/damit satt zu essen. 42 Sie lassen ihren Bauch knurren vor Hunger, bis

sie für ihn erlaubte (Speise) finden, die ihm angemessen ist.373 (Erst) wenn
sie nichts (dergleichen) finden und (ihnen) das Schwierigkeiten bereitet,

greifen sie zu zweifelhaften Dingen, (halten sich dabei aber) an das Aller-

nötigste (bulga), das sie für den Augenblick374 - und nicht etwa für den

ganzen Tag - brauchen. 43 Sie hindern ihre Triebseele daran, sich an

(gutem) Gerstenbrot375 satt zu essen,376 wenn sie sich soweit in der Gewalt

haben; wenn aber nicht, so suchen sie Hilfe bei (ihrer) großen Furcht vor der

Befragung und der Abrechnung (am Jüngsten Tag).

367 Der Herausgeber hat hier stark in den Text eingegriffen. Dem Satz gehen in der Handschrift
zwei Wörter voraus, die hier ausgelassen sind und anscheinend eine aramäische Formel

wiedergeben: s-l-w-tä s-h-yä (unpunktiert). S-l-w-tä könnte syr. sulwätä (oder der zugehörige

Singular flötä) sein (vgl. Payne Smith 1879: 3401); s-h-yä syr. sahyä „rein"? In der Handschrift

geht es dann weiter: Man käna hädä sifatahü wa-mamätahü fa-qad tâba haiyan wa-täba maiyif"
statt man känat hädihi sifatahü (fi hayätihi) fa-qad täba haiym wa-maiyifn.
368 Ich lese den handschriftlichen Befund als hina statt hattä im Dmck.

369 Der Herausgeber hat dalä'il vor dawä'i ausgelassen.

370 Zu ruhsa s. o. Anm. 98.
371 Die Handschrift hat, wie der Herausgeber vermerkt, sä'adat minhum rafd as-sahawät statt
sä'adathum fa-rafadü s-sahawät im Druck.

372 Hier tritt plötzlich der Plural auf [gänabü l-laddät), den der Herausgeber schon in rafd

hineingetragen hat. Der Text ist vielleicht gestört.

373 Von hier an bis X 19 vgl. meine Übersetzung in van Ess 1961: 115 ff.

374 Der Herausgeber ändert li-sa'yihim wohl zu Recht in li-sä'atihim, in Korrespondenz zu dem

folgenden li-yaumihim.
375 Die Handschrift hat al-hubz as-sa'ir statt hubz as-sa'ir im Druck; vgl. Wright 1967: 2: 229 f. §

94.

376 Tasba'u steht als Verbesserung am Rand.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 957

X

1 Das ist eine Art zu hungern, wie man sie in manchen gelehrten Kreisen pflegte.
Wenn (diese Leute) etwas Erlaubtes fanden, so aßen sie sich (daran) satt. Wenn
sie (jedoch) keinen (direkten) Hunger hatten, zwangen sie sich nicht (dazu,

etwas davon zu essen), weil Hungern (in jedem Fall) verdienstlich(er) ist.377

Vertreten wurde diese Meinung von Sufyän at-Tauri,378 von Ibrahim b.

Adham,379 von Su'aib b. Harb,380 von al-Mu'äfä b. 'Imrän (al-Azdl),381 von
Hudaifa al-Mar'as!382 und von Bisr b. al-Härit.383 (Aber) man berichtet (auch)

von zahllosen anderen daß sie) diese Stufe (erreichten).384

2 Weiterhin ist sodann (festzuhalten), daß die Frommen (al-muta'abbidün) das

Hungern unter (verschiedenen) Gesichtspunkten praktizierten. So z. B. um die
Triebseele schrittweise zu erziehen und sich nicht an die Impulse (dawä'i) zu
gewöhnen, die von den zweifelhaften Dingen ausgehen. Das ist die Methode der

Basrier, und wer sich daran hält, hat das von ihnen. 3 Eine andere Art des Hungerns
besteht darin, daß man begehrlichen Impulsen, derentwegen die Körpersäfte
(ltabä'i') in Wallung geraten,385 auf dem Wege der Bestrafung sofort, wenn sie aus
der Triebseele aufsteigen, die Nahrungszufuhr abschneidet - und zwar (alles),386

377 Der Satz ist etwas problematisch. Ich lese là takalluf, also generelle Verneinung; dahinter
ist im Druck ein fihi eingeschoben. Im Folgenden hat die Handschrift li-fadilat al-güim Druck
ist das letzte Wort {al-gü') ausgefallen.
378 Gest. 161/778; s. o. Anm. 74.

379 Gest. im gleichen Jahr (?); vgl. o. Anm. 75.

380 Gest. 197/812-813; s. o. Anm. 80. Es handelt sich um einen Schüler des Sufyän at-Tauri,
der aus einer angesehenen arabischen Familie stammte, die in Horäsän heimisch geworden

war. Er starb in Mekka, hatte jedoch zuvor in Madä'in, also dem alten Ktesiphon gelebt (vgl.
Ta'rih Bagdad 9: 239 ff. nr. 4814). Zum obigen Zusammenhang vgl. Abü Tälib al-Makki bei

Grämlich 1992-1995; 1: 419 cap. 31, nr. 3).

381 Lebte in Mosul; gest. 185/801 oder 186/802. Zu ihm TG: 2: 467, Anm. 12.

382 Ein weiterer Schüler des Sufyän at-Tauri, der i. J. 207/822-823 starb. Zu ihm Abü Nu'aim
1932-1938; 8: 267 ff. nr. 404; weitere Quellen bei Grämlich 1995: 203, Anm. 247 (wo im Text auch
eine Geschichte über sein Hungern steht). Seine „Skrupelhaftigkeit" wird in der Risäla des

Qusairi besonders hervorgehoben (übs. Grämlich 1989: 170 cap. 7, nr. 3).

383 Gest. 226 oder 227 / 840-842; der Herausgeber fügt das Epitheton al-Häfi hinzu. Zu ihm o.

Anm. 127; zu seiner Einstellung in der Frage des Hungerns auch das K. al-Wara' des Ibn Hanbai
(Pitschke 2010: 73 und 77).

384 Eine Liste bekannter Hungerer (unter ihnen sogar der Kalif Abü Bakr) findet sich auch bei
Abü Tälib al-Makki (übs. Grämlich 1992-1995: 3: 269 ff. cap. 39, nr. 5). Allgemein vgl.
Grämlich 1997: 241 ff.

385 Die Handschrift hat tuharraku lahä statt tataharraku lahä im Druck.

386 Der Herausgeber ergänzt vor min huqüqihä ein wa. Das ist unnötig; der Satzteil gehört zum
Vorhergehenden und das min ist ein min li-bayän al-gins.



958 Josef van Ess DE GRUYTER

was ihr387 morgens388 oder abends und von einem Tag zum andern (min magrib ilä

magrib) rechtens zusteht -, bis man sie im Laufe der Zeit hinausbefördert hat und
sich (auch weiterhin) ihnen zur Bestrafung in den Weg stellt, wenn sie einen zu

etwas motivieren (wollen), was einem nicht zusteht. 4 Man führt dazu an, daß

Gazwän ar-Raqäsi,389 als er auf etwas schaute, das er nicht hätte sehen dürfen,390

sich das Auge ausschlug. Und Fath al-Mausili391 hat gesagt: „Würde mein Auge
etwas erblicken, das meine Begierde (erregt), so risse ich es aus".392 5 Mancher

Basrier hat das auch getan; unaufhörlich, Tag um Tag, hat er die Triebseele mit
Strafe bedacht,393 wenn sie zu den Sinnengenüssen aufrief. Auch einer der Weisen

(.hukamä') hat ja schon gesagt: „Wenn deine Triebseele dich zu etwas aufruft, was

ihr nicht zusteht, so entziehe ihr das, was ihr zusteht !".394

6 Sodann395 eine andere Art des Hungerns, wo der Betreffende es Gott396

anheimstellt, ob er etwas bekommt oder nicht. Wenn ihm gegeben wird, preist
und dankt er (Gott); wenn nicht, übt er sich in Geduld und rechnet auf späteren
Lohn (im Jenseits).397 7 So überliefert man es von einer ganzen Menge. Die ahl
as-suffa398 verwirklichten dieses Ideal, und auf ebensolche Weise hungerten die

387 Gemeint ist die Triebseele.

388 Lies mit der Handschrift gada' statt gidä'.
389 Zu ihm Ihn Sa'd 1904-1917: 7.1: 157, pu. ff. und Halifa b. Haiyät 1966: 474 nr. 1603: ein

vornehmer Araber, dessen Todesdatum jedoch nicht überliefert ist.

390 Wörtlich: „das ihm nicht erlaubt war". Gemeint ist wohl ein sexueller Vorgang oder die

Nacktheit einer Frau; Gazwän wird damit, ohne es zu wollen, zum Voyeur. Im K. al-Wara' des

Ibn Hanbai wird die Sache insofern zugespitzt, als es sich nur um die entschleierte Sklavin eines

Abessiniers gehandelt haben soll; die Reaktion wirkt darum umso extremer. Aber da wird die

Geschichte nicht von Gazwän erzählt, sondern von seinem Sohn 'Utba (Pitschke 2010: 183).

Letzterer ist nicht nachzuweisen; vielleicht liegt eine Verwechslung mit einem andern 'Utba b.

Gazwän vor, der unter 'Umar eine Zeitlang Statthalter von Basra war.
391 Abu Nasr Fath b. Sa'id, gest. 220/835. Zu ihm Sarräg, Luma' (übs. Grämlich 1990; 635a);

Qusairî, Risäla (übs. Grämlich 1989: 596b); Abu Tälib al-Makki, Qüt al-qulüb (übs. Grämlich

1992-1995: 4: 113).

392 Vgl. den Satz aus der Bergpredigt: „Ärgert dich aber dein rechtes Auge, so reiß es aus und

wirf es von dir !" (Mt 5:29). Nr. 4 ist auch übersetzt bei Grämlich 1997: 345.

393 Die Handschrift vokalisiert ausdrücklich wäsala und adhala. Der Herausgeber liest fa-wäsil
wa-adhil und versteht damit den Satz als eine Ermahnung an den Leser.

394 Muhäsibl pflegt anonymes Spruchgut den „Weisen" in den Mund zu legen. Letzteres kann,
aber muß nicht außerislamischen Ursprungs sein. An unserer Stelle deutet wohl schon die

Erwähnung der „Triebseele" (nafs) darauf hin, daß wir uns weiter im Kreis islamischer Asketen

befinden (vgl. van Ess 1961: 26 ff.).

395 Die Handschrift hat tumma statt wa- vor gü: ähar.

396 Allah ist im Druck ausgelassen.

397 Nr. 2-6 ist in Auszügen auch übersetzt bei Grämlich 1997: 240 (nach dem gleichen Druck).

398 Zu ihnen vgl. EI2: 1: 266 f. s. v. (W. M. Watt).



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 959

Genossen Muhammads (allgemein): Wenn ihnen gegeben wurde, aßen sie und
dankten; wenn nicht, so priesen sie (Gott) und übten sich in Geduld. Sie machten

(aber) aus dem Hungern kein Mittel zum Zweck oder eine Methode (tariq),
noch machten sie aus der Sättigung ein (erstrebenswertes) Ziel (manzila). Denn

wenn man satt ist, stumpft man ab und verhärtet sich gegenüber dem, was
(Gott) versprochen oder angedroht hat;399 wer dagegen hungert, hat ein weiches

Herz und fühlt sich zur Frömmigkeit aufgerufen.
8 Eine Gruppe behauptet (auch), es gebe keine höhere Bewährungsstufe als

das Hungern, weil es (als) Herr über die frommen Werke (gesetzt) sei. Ebenso

packe ein Beizvogel seine Beute erst, wenn man ihn habe hungern lassen und
auf die Beute scharf gemacht habe. So sei das eben beim Hungern. (Das ist die

Ansicht) gewisser Kreise unter den Basriern; wer sich das zu eigen macht und
die Triebseele derart erzieht,400 hat es von ihnen. 9 Wir erkennen jedoch in
dieser Position (manzila) keine Stufe, der ein besonderer Rang zukäme; denn der

Prophet hat ja gesagt: „Wer speist und (dafür) dankt, steht auf der gleichen Stufe

wie jemand, der hungert und dies geduldig erträgt".401 Und zudem: (Wenn man)
die Stufe des Hungerns (erreicht hat, so) erzeugt (dies) zwar Demut; aber die
Sattheit macht das wieder hinfällig - und wo bleibt dann die Demut Die Stufe

(die man erreicht hat) ist also nur zu loben, wenn noch etwas hinzukommt.
10 Anders beim Fasten, das sich zu einer Methode entwickeln läßt,402 aufgrund
derer man sich an jenem Tag satt essen oder trinken kann, wenn man es nötig
hat oder so bedürftig ist, daß nur Gott (noch helfen kann).403 Es gibt keine

höhere Bewährungsstufe als seine Bedürftigkeit auf Gott zu richten (al-faqr ilä
Mäh);404 denn wer arm ist (,al-fuqarä'), weiß ganz gewiß und ohne jeden Zweifel,
daß Gott (ebensogut) dem Gewand, das er auf dem Leibe trägt, befehlen könnte,
ihm soviel Qualen zuzufügen, wie sie selbst in der Beschreibung des Höllenfeuers

nicht vorkommen.405

399 Zu al-wa'd wal-wa'id vgl. EI2: 11: 6 f. (U. Rudolph); es ist hier aber nicht mu'tazilitisch
gemeint.
400 Das vom Herausgeber ergänzte bihl steht auch in der Handschrift, nur vor an-nafs (statt
nafsahü) und nicht dahinter.
401 Vgl. Coric. 3: 166b: at-tä'im as-säkir kas-sä'im as-säbir; so z. B. bei Ihn Hanbai 1946-1975:
14: 213 ff. nr. 7793 (mit zahlreichen weiteren Belegen im Kommentar). Der Hunger ist hier durch
das Fasten ersetzt; unser Text verfährt genauso (s. u. nr. 10 und 12-13).

402 Ich hebe den Kontrast stärker hervor, als er im Text ausgedrückt ist. Dort steht: „Aber das

Fasten wird zu einer Methode {tariq) gemacht".
403 Beim Ramadänfasten nimmt man ja immer nach Sonnenuntergang eine Mahlzeit ein.

404 Der Begriff, den Muhäsibi hier einführt, orientiert sich an der Verbform iftaqara ilä „zu arm
sein, um eine bestimmte Sache erlangen zu können; ihrer bedürfen".
405 Der Satz ist etwas kompliziert. Gemeint ist: Sie sind sich darüber im Klaren, daß alles noch
schlimmer hätte kommen können.



960 Josef van Ess DE GRUYTER

11 Hungern ist dann am vortrefflichsten, wenn man einfach nichts zu

essen hat. Wenn man sich dagegen zum Hungern zwingt, so wird dies(e

Haltung) in dem Augenblick kompromittiert, wo man sich wieder satt ißt.
12 Wenn (dagegen) beim Fasten ein Hungergefühl auftritt, so ist dies in dem

Sinne zu verstehen, daß man sich gegenüber Gott wie ein Klosterbruder oder

ein Wandermönch verhält (ma'nähu at-tarahhub lilläh was-siyäha li-dälika).
13 So überliefert man (denn auch) von Gott (selber): „Mir gilt das Fasten, und
ich lohne es; der Mensch (ibn Adam) verschmäht (da) Speise und Trank um
meinetwillen".406 14 So wird das Verlangen erweckt (zu hungern). Wer aber

(darüber hinausgeht und) die Leute zum Hungern auffordert, sündigt wider
Gott, da er ja weiß, daß (dauerndes) Hungern zum Tode führt. Viele407 haben
das gemacht, weil sie nicht ganz bei Tröste sind (zuwwäl al-'aql); selbst die

religiösen Pflichten (farä'id) haben sie dabei mißachtet. Manch einer ergreift
ein Messer und schlachtet sich ab; andere werden pervers und bösartig.
15 Wahb b. Munabbih hat gesagt: „Wenn ein Mensch fastet, wird (sein)

Blick unstet, und erst wenn er das Fasten bricht mit Zuckerwerk, kommt er

wieder zu sich". 16 (Aber auch) wenn jemand dazu auffordert, sich satt zu

essen, sündigt er wider Gott und gehorcht Ihm nicht auf die rechte Weise.

Denn die Sattheit beschwert den Leib und verhärtet das Herz gegen Gottes

(Gerichts-)Drohung; sie läßt die Intelligenz (al-fahm) stumpf werden und die
Glieder erschlaffen.

17 So wird der Vorzug des Hungerns denjenigen klar, die ihre Zuflucht zu
Gott nehmen und dabei durch (ihre) Diensteifrigkeit (hidma) zu einem
mönchischen Leben veranlaßt werden (istarhaba), weil sie so tief (in das Wesen

der Sache) eingedrungen sind (bi-'azim qadr al-ma'rifa). 18 Gott nimmt und
gibt; sie (ihrerseits) treffen ihre Wahl aus Skrupelhaftigkeit und Furcht,
indem sie die Schwere der Abrechnung bedenken.408 Darum achten sie

darauf,409 woher die Nahrung, die ihnen zuteil wird, stammt,410 ob sie

(auch wirklich aus der Hand) eines von Gott geleiteten Gläubigen (kommt)

406 Ein Hadit qudsi, das jedoch in den kanonischen Sammlungen meist in einem größeren
Kontext steht; dort tritt dann auch der Prophet als Sprecher auf (vgl. etwa Muslim 1955-1956:

807 [= Siyäm 164 f.] oder Ibn Hanbai 1946-1975: 6: 129 f. nr. 4256 mit Apparat). Allgemein dazu
Coric. 3: 460a und Graham 1977: 186 nr. 61 und 61a; auch Juynboll 2007: 117.

407 Lies mit der Handschrift halq katlr statt bi-halq katlr im Druck.

408 Das min hinter taqiya steht nicht in der Handschrift.

409 Lies mit der Handschrift fa-yanzurü statt fa-nazarü.
410 In der Handschrift wird 'anä' „Mühe" am Rande in magna „Pflanzort" verbessert. Gemeint

ist die Quelle, aus der man etwas bezieht.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 961

bzw. (einem) als unbedenkliches Geschenk von jemandem (verabreicht wird),
der dabei Gottes Lohn im Auge hat.411 Denn ihm ist ja auferlegt, (nur)
Erlaubtes zu sich zu nehmen.

19 Dies ist, was sich zum Thema „Hungern" sagen läßt. Es bedarf da überall412

der Skrupelhaftigkeit, damit klar hervortrete, daß Speise und Trank ehrenwert
sind und aus einer einwandfreien Quelle stammen, die durch unwidersprochenen
Konsens für erlaubt erklärt ist.

XI

1 Nun zu dem Thema, wieweit man (immer) nachfragen soll. Die Leute sind da

verschiedener Meinung. Die meisten Gelehrten, u. a. Auzä'i < >.413 2 Von

Sufyän at-Tauri überliefert man, wie Ibn al-Mubäral<414 und Ibn Idris415 berichten:

„Wenn du ein Land durchreist, so frag nicht, ob es (rechtmäßiges Gebiet) ist !".
3 Einige dieser (Gelehrten) sagten: „Treib dort Handel (wie überall sonst) !". 4 Ibn
al-Mubärak und Ibn Idris meinten: „Frag erst dann nach, wenn du dort seßhaft

werden willst !". 5 Gewisse Gruppen unter den Kennern des Hadit und des Rechts

waren damit nicht einverstanden und sagten: „Frag (überhaupt) nicht nach, es sei

denn es gebe dort überwiegend widerrechtlich angeeigneten Landbesitz oder

Kronland (sawö/r).416 Wenn das (jedoch) verheimlicht wird, so halte dich aus

der Sache heraus !". 6 Auch Abü Bakr hat schon, wenn überhaupt, (nur)

411 Vom Zusammenhang her mag man sich fragen, von wem hier die Rede ist, ob von

demjenigen, der gibt, oder demjenigen, der nimmt. Ich übersetze nach dem Druck; dann zielt

die Aussage auf den Geber. Jedoch fehlt in der Handschrift das mimman hinter hadiya. Wenn

man dann hadiya yu'taqadu mukäfa'atuhü liest, scheint eher wie bisher an den Nehmer gedacht

zu sein: „ein Geschenk, von dem man glaubt, daß es auf rechte Weise vergolten wird". Aber

dann müßte man mukäfa'atuhü in mukäfa'atuhü ändern. Zudem geht der nächste Satz im
Singular weiter (li-annahü); die Nehmer aber treten vorher im Plural auf.

412 Die Handschrift hat wa-kulluhü fa-muhtäg.
413 Es ist am einfachsten, hier eine Lacuna anzusetzen; der Satz wird sonst zu kompliziert. Zu

ergänzen ist wohl: „äußerten sich negativ"; vgl. die Meinung des Auzä'i unten nr. 8.

414 Gest. 181/797; s. o. Anm. 86.
415 Gemeint ist wohl 'Abdallah b. Idris al-Audi, der im Dü 1-Higga 192 / Sept. 808 in Küfa starb.

Vgl. Ibn Sa'd 1904-1917: 6: 271, 11 ff.; auch Halifa b. Haiyät 1966: 399 nr. 1303 sowie Halifa b.

Haiyät 1967-1968: 739, 8.

416 Mit sawäfi sind Domänen gemeint, die ursprünglich als Beuteanteil an den Staat gefallen
waren und dann in die Hände Dritter gerieten; vgl. EI2: 8: 798 ff. s. v. Safî (A. K. S. Lambton) und
Schmucker 1972: 123 ff. Kurz auch oben nr. IX 3. - Ziaul Haque macht darauf aufmerksam, daß
das Wort zuerst safiya lautete (Plural safäyä) und später säfiya (Plural sawäfi); Haque 1977:148,
Anm. 50. Außerdem muß man aufpassen, es nicht mit den „Sommerfeldzügen" (sawä'if; s. o.

Anm. 133) zu verwechseln.



962 Josef van Ess DE GRUYTER

jemanden gefragt, über den er verfügen konnte (milkan) und der sein Sklave
war.417 Denn der Prophet hatte ja verboten, daß eine Sklavin {ama) eigene
Einkünfte habe, solange man nicht wisse, wie diese entstanden sind.418 (Hier
nachzufragen) obliegt dem Herrn (und Besitzer, ob es sich nun um) eine Sklavin oder

einen Sklaven (handelt), und die beiden müssen das auch kundtun.419

7 Eine (andere) Gruppe sagte: Er muß nicht nachfragen; aber wenn er es tut,
so bringt das den größeren Verdienst. 8 Auzä'i sagte: „Heutzutage fragt man
besser nicht nach".420 9 Jemand anders formulierte (das so): Das Meer ist bereits

übervoll - nichts als Armut und Not (taqallul); denn die Verhältnisse werden
immer schlechter.421 Allerdings sollten diejenigen, denen die Religion am Herzen

liegt - auch wer alleine steht, also keine Familie hat, sowie jemand, dessen kein
Mensch bei seinen Geschäften (kasb) bedarf - Mittel und Wege suchen, um
rasch eine zufriedenstellende Lösung zu finden,422 und zwar derart, daß man der

Verbesserung des Nahrungsminimums (isläh al-kisra)423 möglichst nahekommt,

obgleich dies bedeutet, daß man sich mit seiner Triebseele anlegen und auch

körperlich Einiges an Unannehmlichkeit und Belastung in Kauf nehmen muß.

Das trägt nämlich am ehesten dazu bei,424 daß man sich ganz dem Gehorsam

(gegenüber Gott) widmet.

417 Der Sklave ist ja gekauft und damit im Besitz seines Herrn. Man wird also tatsächlich milk
lesen müssen und nicht etwa malik. An welchen „König" hätte Abu Bakr sich auch wenden
sollen?

418 Zu dem entsprechenden Hadit vgl. Cone. 1: 122a; vgl. etwa Ihn Hanbai 1946-1975: 14: 242

nr. 7838 (nach Abü Huraira). Meine Übersetzung orientiert sich etwas keck am deutschen

Steuerrecht; für „Einkünfte" steht im arabischen Text kasb. Es geht hier also nicht mehr um
Landbesitz, sondern allgemein um die Frage, wie jemand an seinen Besitz gekommen ist.

Muhäsibi vollzieht einen Analogieschluß und kommt damit auf das Thema des ersten (von

uns nicht übersetzten) Teiles seines Buches zurück.

419 Der Satz lautet nach der Handschrift; wa-hädä al-wägib 'alä saiyid al-ama wal-'abd an

yu'limä dälika; er ist vermutlich gegen Ende verderbt. Der Herausgeber hat eingegriffen und
daraus gemacht: 'alä saiyid al-ama, fal-'abd lä budda an ya'lam (statt ya'lamä/yu'limä)
dälika.
420 Wörtlich: „Das ist nicht eine Zeit, in der man nachfragt".
421 Taqärabat al-asyä', wörtlich: „die Dinge gleichen sich immer mehr an". Zu dieser Bedeutung

vgl. Lane 1863-1893: 2006b.

422 Der Text hat as-sabq ilä ridwänihi. Da kein 'azza wa-galla oder ta'älä folgt, ist
anzunehmen, daß nicht etwa Gottes Wohlgefallen gemeint ist, nach dem man strebt, sondern die

eigene Zufriedenheit mit dem erreichten Ziel.

423 Zu kisra s. o. Anm. 167 und 365.

424 Zwischen fa-inna und a'wanu ist eine unleserliche Stelle, die der Herausgeber mit dälika

ausgefüllt hat. Ich neige eher dazu, al-qiyäm bi-hädä zu lesen. Der Sinn bleibt jedoch der

gleiche.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 963

10 Yünus b. "Ubaid425 bemerkte: „Ich habe nie größeren Respekt gehabt als

vor zweien:426 vor einem Bruder in Gott (ah fl lläh), auf den Verlaß ist, und vor
einem Dirham der) aus erlaubtem (Gut stammt)." Und Auzä'I (mit ähnlichen
Worten): „Den Menschen steht mit Sicherheit eine Zeit bevor, in der ein Dirham

aus erlaubtem (Gut) und ein Bruder in Gott, der sich einem zugesellt, zu Ehren

kommen". 11 Ibn Adham427 pflegte nur auf demjenigen (seiner) Grundstücke zu

ernten, das von den „Nabatäern" gepachtet war, und er gab sich auch bloß428

mit uralten ('umri) Ölbäumen ab429 sowie Weinbergen, die einem „Nabatäer"
gehört hatten. 12 Wuhaib b. al-Ward430 wollte tagelang in Ägypten nichts essen,
weil man ihm gesagt hatte, daß (die gesamte Lebensmittelversorgung) aus Kronland

stamme. Als er dann doch davon aß, tat er es mit Tränen in den Augen und
beteuerte: „Ich verzehre das nur gezwungermaßen".431 13 Yüsuf b. Asbät432

pflegte zu sagen: „Die schikanieren uns schon lange, diese Eunuchen.433 Jetzt

wollen wir uns auf halbe Kost setzen; dann haben wir später auch nur halb so

dicke Bäuche".434

XII

1 Was nun aber ihre Meinungen zu solchen Ländereien betrifft, die zum Beutegut

gehörten und entsprechend besteuert wurden (ard al-fai' wal-haräg),435 so

gilt bei allem, was mit bewaffneter Gewalt ('anwa'"")*136 erobert wurde, der

425 Gest. 139/756 (?); s. o. Anm. 93.

426 Die Handschrift hat: lam ara a'azza min itnain. Der Herausgeber läßt min itnain weg und

setzt mimman lahü an dessen Stelle.

427 Gest. 161/778; s. o. Anm. 75.

428 Das von dem Herausgeber in den Text übernommene yanquru ist in der Handschrift am

Rande in yanzuru verbessert. Zu lesen ist also: käna.... lä yanzuru fi.... illä.

429 Also solchen, die bereits in vorislamischer Zeit gepflanzt worden waren.
430 Gest. 153/770; s. o. Anm. 76. Die Handschrift hat irrtümlich Wahb statt Wuhaib.

431 Derjenige, der Wuhaib gewarnt hatte, soll Ibn al-Mubärak gewesen sein; so nach Ibn
Hanbai (vgl. Pitschke 2010: 165).

432 Gest. 199/814-5; s. o. Anm. 78.

433 Der Herausgeber verbessert zähamünä in der Handschrift zu zähamanä und kommt damit

zu einem normalen Verbalsatz. Aber vielleicht handelt es sich um einen Fall von akalüni al-

barägit. Ich habe dementsprechend übersetzt.

434 Der arabische Text ist konziser: fal-nag'alanna l-gidä' 'alä ansäf al-butün. Zu den
„Bäuchen" (also dem, was wir heutzutage Adipositas nennen) vgl. Pökel 2014; 174 f. (wo allerdings
die Übersetzungen nachzuprüfen sind).
435 Dazu auch o. Iii 7 und IV 14. Weiteres u. S.

436 In der Handschrift fehlt am Ende des Wortes das tä' marbüta.



964 — Josef van Ess DE GRUYTER

Schluß, daß dort kein Handel getrieben werden sollte. 2 'Umar b. al-Hattäb stritt
mit az-Zubair b. al-'Auwäm, mit 'Abdarrahmän b. 'Auf und mit Biläl über das

bewässerte Fruchtland im Irak (ard as-Sawäd)''37 und sagte (in diesem
Zusammenhang): „Auf dich trifft zu, was in der Sure ,Die Versammlung' steht: .Dieje¬

nigen, die nach ihnen gekommen sind, (werden) sagen: Herr, vergib uns und

unseren Brüdern, die uns im Glauben zuvorgekommen sind' ,,.438 3 Man
überliefert von ihm auch, daß er sich mit einem Araber, der noch nicht zum Islam

übergetreten war (musrik), über die Höhe der Steuer für seinen Ernteertrag

einigte (qäsama).A39 Er hatte ihm ein Viertel des Sawäd zum Geschenk gemacht
(niWa'0")440 und dies dann zurückgefordert, weil er es in fest besteuerte Parzellen

aufteilen (aqta'a qatâ'ï )441 und in staatliche Domänen umwandeln wollte
(iistafä safâyâ), z. B. Bäniqyä,442 'Ain at-Tamr,443 die Flußauen des Hosrau

(imagld /ü'sra),444 und das Gebiet der Banü Salübä.445 4 Ebenso (verfuhr er),

als Hälid b. al-Walld,446 Abü 'Ubaida b. al-Garräh447 und Yazid b. Abi Sufyän448

437 Vgl. EI2: 9: 87 s. v. Sawäd (H. H. Schaeder).

438 Sure 59:10. Das Zitat ist wohl ironisch gemeint. 'Umar will vermeiden, daß man sich später
auf Fehler beruft, die bereits in der Urgemeinde (von denen, die „im Glauben zuvorgekommen
sind") gemacht wurden.
439 Bei der sog. muqäsama wurde die Steuer in Naturalien geleistet; vgl. Dozy 1881: 2: 353b s. v.

440 Die Handschhrift hat Bagïla, das aber am Rande in nihla verbessert wird. Der Druck hat b.

hila bi-hila""
441 Zu dieser Praxis vgl. EI2: 2: 187 f. s. v. day'a (Cl. Cahen).

442 Landwirtschaftliche Region bei Küfa; von Hälid b. al-Walid erobert (Yäqüt 1955-1957 s.v.).

Dazu Baläduri 1957: 300 nr. 609 und 612; Morony 1987: 173 f. und Index 660 s. v. Das Wort ist in
der Handschrift verschrieben und am Rande verbessert; im Druck ist es weggelassen.
443 Vgl. EI2: 1: 788 f. s. n. (Saleh A. Ei-Ali). Beide Orte wurden kampflos in Besitz genommen,
waren also su/h-Land (Haque 1977: 201); zur Besteuerung vgl. Yahyä b. Adam 1958: 46 nr. 139

und 141 f. sowie Abü Yüsuf 1969: 95. Ibn Ishäq's Großvater Yasär war in 'Ain at-Tamr

gefangengenommen und als Sklave nach Medina geschickt worden (vgl. EI2: 3: 810).

444 Ein magid ist ein sumpfiges Gebiet, in dem das Wasser des Euphrat oder des Tigris
versickert (vgl. Lane 1863-1893: 2317). Gemeint sind die sog. batä'ih, das Marschland am

Unterlauf der beiden Flüsse, das unter den Sasaniden zentral bewirtschaftet wurde; vgl. EI2:

1: 1093 ff. s. v. Batiha (M. Streck / Saleh Ei-Ali). Zu diesen „swamp lands" auch Yahyä b. Adam

1958: 53 nr. 198 und Qudäma b. Ga'far 1965: 35.

445 Dazu Baläduri 1957: 300 nr. 610; Yahyä b. Adam 1958: 46 nr. 136 und 138; Morony 1987:

174, Anm. 30 (nach Tabari 1879-1901: 1: 2061, 15 f. und vorher). Zum sawäd allgemein auch

Pitschke 2010: 113 f. und 39 f.

446 Zu ihm EI2: 4: 928 f. s. n. (P. Crone).

447 Zu ihm EI2: 1: 158 f. s. n. (H. A. R. Gibb).

448 Zu ihm EI2: 11: 312 s. n. (C. E. Bosworth).



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 965

das Gebiet um Damaskus sowie die (Territorien der) Hat'am449 und der Qais450

eroberten und er diesen nur noch die Kirchen beließ und den Klöstern

auftrug, diejenigen, die des Weges kamen, für drei Tage gastlich aufzunehmen.
5 Im Falle von Ägypten besteht kein Zweifel, daß es mit bewaffneter Gewalt

erobert wurde. Dort gibt es denn auch Domänen der Umaiyaden451 und der

Abbasiden, und viele Leute452 weigern sich (darum), Nahrungsmittel von dort

zu verzehren. 6 Für Tä'if gilt, daß der Prophet sich dort schon aufgehalten hatte,
bevor er es eroberte. 7 Bei Mekka ist man verschiedener Meinung. Säfi'i sagte:

Mit Friedensvertrag (in Besitz genommen, sulhan)-, andere dagegen: Mit bewaffneter

Gewalt ('anwatan). Als der Prophet in Mekka einzog, fragte man ihn: „Wo
willst du denn absteigen ?", und er antwortete: „In einem jener Quartiere, die

'Aqil uns hinterlassen hat". 'Aqil hatte nämlich Abü Tälib beerbt.453 Das zeigt,
daß Säfi'i recht hat.

8 Die (verschiedenen) Fraktionen (al-firaq) stimmen bei an sich gleichem
Anliegen454 darin überein, daß man überall dort beten darf, wo die Obrigkeit die

Möglichkeit dazu geschaffen hat, z. B. in den Hauptmoscheen455 und auf den

Matten, die dort liegen.456 9 Dasselbe gilt457 für das Graben von Kanälen oder für
Teiche, Wasserreservoirs (masära")458 und Brunnen, die allgemein zugänglich
sind,459 für die Benutzung von Brückenstegen und das Überqueren von
steinernen Brücken460 sowie für überdachte Stände auf den Märkten oder Wegen, die

449 Zu diesem Stammesverband vgl. EI2: 4: 1105 f. (G. Levi Deila Vida); auch Yahya b. Adam

1958: 51 nr. 184.

450 Dazu EP: 4: 833 f. s. n. Kays 'Aylän (W. M. Watt).

451 Der Herausgeber streicht mit Recht das wa-, das sich in der Handschrift vor daulat Barä

Umaiya findet.

452 Der Herausgeber verbessert näs katir, das in der Handschrift steht und bis heute im Dialekt

üblich ist, in näs katirün.

453 Gemeint ist 'Aqil b. Abi Tälib, der ältere Bruder 'Alis, der das Erbe des Vaters angetreten
hatte; er war zum Zeitpunkt der Eroberung Mekkas noch am Leben (vgl. EI2: 1: 337 s. n.).

454 Die Handschrift hat fa-käna amruhä wähidan. Der Herausgeber ersetzt amruhä durch

qauluhä.
455 S. o. nr. III 7.

456 Auch sie werden vom Staat gestellt. Daß das Schriftbild des Drucks husur bzw. husr zu

lesen ist (Plural zu hasir), geht aus der Vokalisation in der Handschrift hervor. Heute ist eher

haslra, PL hasä'ir gebräuchlich.
457 Nämlich daß es erlaubt ist.

458 Gemeint sind in erster Linie wohl offene Zisternen, wie man sie heute noch im Jemen

findet.
459 Zu den Brunnen näher Ihn Hanbai bei Pitschke 2010: 103 f.; zu den Teichen ib. 105.

460 Hier nährte sich das Mißtrauen daraus, daß die Hausteine sekundär verwertet sein und aus

religiösen Bauten oder Grabanlagen stammen konnten, die abgerissen oder planiert worden

waren (Pitschke 2010: 100 nach einer Stelle aus Gazzäli).



966 Josef van Ess DE GRUYTER

von der Administration (al-umarä') in Ordnung gehalten werden. 10 Mit Bezug

auf all dies ist uns weder ein Gelehrter noch ein Asket, ein Frommer (muta'ab-
bid) oder ein Wollträger begegnet, der sich von dem, was wir ausgeführt haben,

irgendwie distanziert hätte - ausgenommen einige Schwarmgeister, die behaupten:

Wenn ein Herrscher (imäm) es im Umgang mit den Untertanen (ar-ra'ïya) an
Gerechtigkeit fehlen läßt und er weder die Einkünfte aus Ländereien, die

ursprünglich Kriegsbeute waren, angemessen verteilt noch Dotationen {'atä')
vergibt oder (allen) den gleichen Sold (irizq) zahlt,461 (wenn er) nicht dem
einfachen Volk Genüge tut (yakfi l-'ämma)462 noch Gefangene loskauft und gegen
den Feind in den gihäd zieht, nicht für die (Untertanen) den Hagg ausrichtet
oder (nicht) davon Abstand nimmt, die Steuereinkünfte (fai') für sich zu behalten

- wenn er (das alles) nicht (tut),463 so ist er ein Sünder ('äsi) und jeder, der

mit seiner Herrschaft (imäma) einverstanden ist, desgleichen. Bei dieser Fraktion
handelt es sich um Dissidenten (hawärig), die vom Glauben abgefallen sind

(imaraqü min ad-din)464 und sich außerhalb der Grenzen des Islam bewegen.
11 'All b. Abi Tälib hat ja schon gesagt: „Ohne Führung (imäma) geht es nicht,
ob fromm oder frevlerisch". 12 Der Prophet sagte: „Ihr werdet (immer) Führer
über euch haben, (solche) die etwas von der Sache verstehen und (andere,) bei

denen das nicht der Fall ist. Wer mißbilligt, ist frei von Schuld (bari'); aber wer
zustimmt (radiya) und sich anschließt....".465 13 Er sagte auch: „Ihr werdet
Führer über euch haben, die das (Freitags-)Gebet zu spät ansetzen.466 Betet

461 Vgl. EI2: 8: 568 s. v. Rizk, nr. 3 (C. E. Bosworth).
462 Bei allen Verben in diesem langen Zeitsatz (mit ida) wirkt das anfängliche lam vor ya'dil
nach; darum hat die Handschrift hier den Apokopat (lam) yakfi. Jedoch ist der Schreiber nicht

konsequent; an allen übrigen Stellen, wo hier ein Verb tertiae yä' gebraucht wird, behält er das

yä' am Ende bei. Der Druck hat darum auch hier yakfi mit langem l Oder ist yakuffu zu lesen?

463 Der Herausgeber athetiert dieses wa-illä, mit dem der Inhalt des einleitenden Nebensatzes

noch einmal zusammengefaßt wird. Das Satzgefüge ist in der Tat etwas unübersichtlich.
464 Zu maraqa vgl. näher van Ess 2016.

465 Zu diesem Hadit vgl. Cone. 1: 104a. Jedoch ist an diesem Text offenbar viel herumoperiert
worden. Muslim hat folgende Version: „Es wird Führer geben, und ihr werdet erkennen (was los

ist) und (es) mißbilligen (fa-ta'rifüna wa-tunkirüna). Wer dann erkennt, ist frei von Schuld, und

wer mißbilligt, kommt heil davon. Aber wer zustimmt und sich anschließt....". Der Schlußsatz

bleibt da also ebenso offen wie hier am Ende von nr. 12. Aber bei Muslim geht es weiter mit:
„(Die Zuhörer) sagten: Sollen wir nicht gegen sie kämpfen? (Der Prophet) antwortete: Nein,

solange sie das Gebet verrichten" (Muslim 1955-1956: 1480 f. Imära 62-63). Bei Muhäsibi
kommt dieser Zusatz erst später (s. u. Anm. 468); außerdem punktiert die Handschrift ya'rifüna
statt ta'rifüna.
466 Weil sie es leiten müssen und dabei zu spät kommen.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 967

also (schon einmal) zur (rechten) Zeit, und betet (dann) mit ihnen (noch einmal),
als opus supererogationis (nö/i'Za)".467 14 Man sagte auch zum Propheten, als er

gerade von den Tyrannen (ahl al-gaur) unter den Führern gesprochen hatte:

„Sollen wir ihnen die Stirn bieten?". Da antwortete er: „Laßt sie in Ruhe, solange
sie sich im Gebet zur qibla wenden!".468

15 Die Sachkenner (ahl al-'ilm) sind sich einig darin, daß man sich an
den Führern nicht vergreifen solle, soweit sie dem Islam anhängen; Hören

und Gehorchen sei angesagt in schweren wie in leichten Zeiten. Man solle
auch denen, die zu befehlen haben, ihre Autorität nicht streitig machen -
außer wenn es sich um Widersetzlichkeit gegen Gott und seinen Propheten
handelt; da dürfe man ihnen nicht gehorchen. 16 Abü Bakr hat schon gesagt:
„Redet nicht schlecht von der Obrigkeit !". 17 'Abdallah469 b. 'Umar dagegen:
„Würdet ihr sie nicht schmähen (wie sie es verdienen), so würde (stattdessen)
Gott über sie Feuer vom Himmel herabregnen lassen. Aber (wenn ihr sie

schmäht, so erlegt euch Zurückhaltung auf und) sagt: ,0 Gott, füge ihnen
Schaden zu in dem Maße, wie sie uns Schaden zugefügt haben !'." 18 'Imrän
b. al-Husain470 sagte zu Hakam b. 'Amr al-Gifärl:471 „Erinnerst du dich noch
daran,472 wie der Prophet einmal (yauman) sagte: ,Kein Gehorsam gegenüber
einem geschaffenen Wesen, wenn es um Widersetzlichkeit (ma'siya) gegen
den Schöpfer geht.' ?".473 (Hakam) antwortete: „Ja; du hast das also behalten.

Dann handle auch danach !". 19 (So ähnlich) überliefert man auch über

467 Zu den verschiedenen Versionen dieses Hadites und ihrer Datierung jetzt Aerts 2016.

Juynboll sieht in Su'ba b. al-Haggäg (gest. 160/776) den eigentlichen Autor (Juynboll 2007:

550); aber die von ihm gewählte Fassung ist sichtlich schon überarbeitet.

468 S. o. Anm. 465. Die Variante nunäbiduhum statt nuqätiluhum findet sich bei Muslim 1955—

1956: 1481-1482 Imära 65-66); aber dort weicht der Anfang ab. Vgl. Conc. 6: 342b.

469 Fehlt im Druck.

470 Gest. 52/672, Araber mit beeindruckender Genealogie, dessen Anwesen (dar) in der Ste-

phanus-Straße in Basra noch lange bekannt blieb. Vgl. Ibn Sa'd 1904-1917: 7.1: 4, 24 ff. und
Halifa b. Haiyät 1966: 234 nr. 660; dazu van Ess 2001: 175, Anm. 111.

471 Gest. 51/671, lebte in Basra, wurde aber dann als Statthalter nach Horäsän versetzt, wo er
auch starb; vgl. Ibn Sa'd 1904-1917: 7.2: 18, 9 ff. und Halifa b. Haiyät 1966: 72 nr. 191-192. Der

Druck hat irrtümlich Haklm statt Hakam.

472 Der Druck hat innahü yadkuru yauman annahü qäla rasül Allah. Aber weder das anfängliche

innahü noch das folgende annahü stehen in der Handschrift; außerdem wird man wohl
tadkuru lesen müssen statt yadkuru (das in der Handschrift nicht punktiert und wohl als Frage
aufzufassen ist, ohne Fragepartikel).
473 Dieses Prophetenwort ist verständlicherweise häufig umformuliert worden; vgl. Conc. 4:

43a und 254b, wo nicht nur der Wortlaut, sondern auch der Kontext immer wieder wechseln.
Der obigen Fassung kommt Ibn Hanbai 1946-1975: 5: 340 f. nr. 3889 verhältnismäßig nahe; vgl.
aber auch ib. 2: 98 nr. 724 und 5: 301 f. nr. 2790 sowie Muslim 1955-1956:1469 Imära 39). Wir
würden sagen: „Man muß Gott mehr gehorchen denn den Menschen" (Apg. 5:29).



968 Josef van Ess DE GRUYTER

('Abdallah) Ibn 'Umar vom Propheten: „Kein Gehorsam bei einer Widersetzlichkeit

j".474 20 Das ist ein Konsens, über den es keine Meinungsverschiedenheit

gibt: Man darf niemandem gehorchen bei einer Widersetzlichkeit

gegen Gott, z. B. im Begehen von Schandtaten oder indem man Wein trinkt
bzw. Götzendienst übt oder einen Mord begeht (ft qatl an-nafs zulman).

21 Man ist sich (aber) auch einig darin, daß man hinter einem Herrscher

(imäm), der als Muslim keine Neuerungen vertritt, das Gebet verrichten darf,
solange er zur qibla betet, selbst wenn er unmoralisch handelt und ein
ausschweifendes Leben führt (wa-in fasaqa wa-fagara).475 Und man darf ihn
auf keinen Fall schmähen.

22 Al-Fudail b. 'Iyäd476 sagte: „Könnte ich ein Bittgebet (da'wa) äußern,
das (von Gott) erhört würde, so würde ich von (diesem Privileg) nur mit
Bezug auf einen Herrscher (imäm) Gebrauch machen".477 23 Al-Fudail hat

recht; denn wenn der Herrscher fromm ist, bedeutet dies, daß das Volk (ar-

ra'iya) in der Verehrung (Gottes) verharrt und Nahrung ebenso wie Kleidung
ohne Fehl sind. Wenn die Obrigkeit (as-sultän) Ansehen genießt,478 so trägt
das Volk Sorge;479 man entwickelt Kraft (qüwa) gegen Härigiten und Räuber,
Sicherheit in der Religion und Einfluß ('izz). 24 Schon Ibn 'Abbäs hat

gemeint: „Ein Land (al-ard) schmückt sich fürwahr in den Augen der
Menschen, wenn ein gerechter Herrscher es verwaltet, und es steht häßlich da,

wenn ein Tyrann die Macht in Händen hat. In gerechten Zeiten wirft es mehr
zakät und haräg ab (bringt also ein höheres Steuereinkommen)480 als in
Zeiten der Tyrannei."

25 Was aber das Gebet auf widerrechtlich angeeignetem Gelände (mag-

süb) angeht, so pflegte at-Taurl zu sagen:481 „Wenn es sich um eine

474 Eine Kurzfassung desselben Wortes (vgl. Cone., a. a. 0.); ma'siya heißt auch „Sünde".
475 Sowohl fäsiq als auch fägir bezeichnen in der religiösen Sprache den schweren Sünder.

476 Gest. 187/803 in Mekka; s. o. Anm. 111.

477 In der Frühzeit, als der Islam noch die klimatischen Verhältnisse auf der Arabischen
Halbinsel vor Augen hatte, wurden Bittgebete vor allem wegen des ausgebliebenen Regens

gesprochen (vgl. Darling 2014). Fudail hatte an sich, wie es hieß, als Straßenräuber in Ostiran

angefangen, entsagte der Welt dann aber so sehr, daß Härün ar-Rasid ihn während der Pilgerfahrt

in Mekka zu einem Gespräch aufgesucht haben soll.

478 Die Handschrift hat wie der Druck 'adl as-sultän; jedoch wird 'adl am Rande in 'izz

verbessert.

479 Der Befund der Handschrift ist wohl tahaft" zu lesen (mit Tasdid über dem rä'), nicht bahr

wie im Druck.

480 Die Verben zakä und ahraga werden hier anscheinend terminologisch benutzt.
481 Die Handschrift hat käna yaqülu statt qäla. Zu Sufyän at-Tauri s. o. Anm. 73.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 969

Hauptmoschee handelt, so spricht freitags nichts dagegen. Außerhalb ihrer
ist das (Gebet) aber supererogatorisch482,,. 26 Auzä'i483 war derselben

Meinung, nur daß er hinzufügte:484 „Wenn er einen Laden (hänüt) aufmacht und
dann (auch) außerhalb dessen, also außerhalb des Ladens,485 Handel treibt,
so spricht auch dagegen nichts". Sufyän allerdings fand das unangebracht.
27 In Bezug auf ein Gebet, das während der widerrechtlichen Aneignung (ß l-

gasb) verrichtet wird, äußerte man sich folgendermaßen: „Solange es sich um
einen Gebetsplatz handelt, der auf dem Wege liegt, den die Muslime nehmen,
und wenn da genug Platz ist,486 so ist das in Ordnung". Wenn es allerdings
auf einem Gebiet geschieht, wo Häuser stehen und welches widerrechtlich
angeeignet ist, so hält Sufyän das Gebet da für ungültig. 28 Auzä'i meinte:

„Wenn er betet, ohne zu wissen (wo er das gerade tut), so ist sein Gebet

erlaubt, und er braucht es nicht zu wiederholen". 29 Waki'487 meinte dazu:

„Er soll es wiederholen, solange er noch in der (vorgeschriebenen Gebets-)

Zeit ist. Wenn er dagegen schon darüber hinaus ist (idä haraga),488 braucht
er es nicht mehr zu wiederholen". 30 Manche dagegen sahen es nicht gern,
wenn man während der unrechtmäßigen Landnahme (überhaupt) das Gebet

verrichtete; allerdings hielten sie, wenn es sich auf einem öffentlichen
Gebetsplatz (musallä) vollzog, eine Wiederholung nicht für erforderlich. So

entschied z. B. as-Säfi'I. Sie argumentierten dabei mit dem Wort des Propheten:

„Der Erdboden ist als Gebetsstätte für meine Gemeinde489 und als heiliger

Ort (tahür) überall geeignet, nur nicht in einem (öffentlichen) Bad oder

482 Am Freitag?
483 Zu ihm Anm. 84.

484 Die Handschrift hat etwas umständlich: wa-qäla l-Auzä'i mitla qaulihi illä anna l-Auzä'i
qäla. Der Druck läßt davon nur wa-qäla l-Auzä'i übrig.
485 Wenn hier hinter härigan minhu noch min al-hänüt steht (das nicht in den Druck
übernommen wurde), so ist dies vermutlich eine Glosse (Muhäsibis mittels derer vermieden
werden soll, daß man versteht: „außerhalb des widerrechtlich angeeigneten Geländes".

486 Gemeint ist vermutlich: „wenn man nicht zu so vielen ist, daß man nun doch neben dem

Weg auf widerrechtlich angeeignetes Gelände gerät".
487 Gemeint ist, wie auch der Herausgeber vermutet, Waki' b. al-öarräh, ein Küfier (129/746-
197/812); zu ihm o. Anm. 113. Er lehnte es ab, unter Härün ar-Rasid ein qädi-kmi zu
übernehmen; daß er es vermied, Abkürzungen zu gehen, die über privates Gelände führten, steht bei

Ibn Hanbai (Pitschke 2010: 146). Allgemein zu seiner asketischen Einstellung Halifa b. Haiyät
1967-1968: 732, 7.

488 Oder vielleicht: „wenn er schon nach Hause gegangen ist".
489 Füge mit der Handschrift li-ummati hinter masgida" hinzu.



970 Josef van Ess DE GRUYTER

auf einem Friedhof".490 31 (Im gleichen Sinne) sagte der (Prophet) auch:

„Betet nicht in Richtung auf die Gräber !".491

32 Dann gab es auch Gruppen, die etwas dagegen hatten, daß man im
Kronland (ard as-sawäß) herumlief. Einer meinte sogar: Wenn ein (Junge) von
seinen Eltern - oder von einem Elternteil - losgeschickt wird, um etwas zu

holen, und sein Weg über dieses (Gelände) führt, so sollte er seinen Eltern nicht
gehorchen. 33 Manche andere (nahmen die Sache nicht so streng und) meinten:

Wenn es sich um einen Weg handelt, der schon vor der widerrechtlichen
Inanspruchnahme begangen wurde,492 oder um eine Moschee, in der man immer
schon betete, oder um eine Absteige [funduq) bzw. ein Karawansaray (häri)A93

oder irgendeine andere Anlage für Kaufleute (dar min dür at-tuggär),494 so kann

man ohne Bedenken diesen Weg betreten bzw. in dieser Moschee beten. Wenn

es sich dagegen um ein Vorwerk (rausan)495 oder um einen Wehrgang496 handelt,

die zu Unrecht über dem Weg angelegt worden sind, und wenn der

(Betreffende) auch anderswo497 einen Durchgang (manfad) findet, der sich

benutzen läßt,498 so sollte er nicht den (ursprünglichen Weg) einschlagen.

490 Coric. 1: 53a. Der „heilige Ort" ist natürlich christlich gedacht. Eine Kirche ist ein heiliger
Ort, weil sie „geweiht" ist; als Mann entblößt man darum in ihr sein Haupt. Im Islam dagegen

ist ein rituell „reiner" Ort gemeint, der sich zum Vollzug der Waschung (tahür) eignet.

491 Coric. 5: 229b; vgl. z. B. Muslim 1955-1956: 668 öanä'iz 97 f.).

492 Der Herausgeber athetiert vielleicht zu Recht das fa-mud, das in der Handschrift den

Relativsatz käna yuslaku min qabl al-gasb einleitet. An dem Sinn des Satzes ändert sich nichts.

493 Vgl. EI2: 2: 945 s. v. Funduk (R. Le Tourneau) und 4: 1010 ff. s. v. Khân (N. Elisséeff). Beide

Wörter sind hier bei Muhäsibl verhältnismäßig früh belegt; vgl. dazu Constable 2003: 59 ff. Die

Bauwerke selber sind archäologisch in der islamischen Welt schon früher bezeugt (ib. 51 ff.).
494 Der Herausgeber hat zuvor zwischen funduq und hän ein wa-där athetiert. Es ist in der Tat

überflüssig, weil es hier noch einmal aufgenommen wird.
495 Rausan heißt eigentlich „Fenster" (vgl. Lane 1863-1893:1001a; von pers. „hell, licht"), und
Pitschke übersetzt auch dementsprechend mit „usurpiertes Dachfenster", was immer dies sein

mag (Pitschke 2010: 109). Aber mir scheint, an dieser Stelle ist eher ein vorspringendes
Bollwerk, eine „Bastei" bzw. „Kurtine" gemeint; vgl. Dozy 1881: 1: 532a („balcon"). Vielleicht sollte

man an einen Rundturm an der Ecke einer Festungsanlage denken, von dem aus sich beide

Seiten einsehen lassen und der in den Weg hineingebaut ist.

496 Das scheint mir hier mit säbät gemeint zu sein, also ein Laufsteg hinter den Schießscharten

oder eine überdachte Balustrade. Zu säbät vgl. EI2: 3: 482a s. v. Hisär (mit Bezug auf
Stadtmauern und Festungsanlagen im Indien der Moghulzeit); auch EI2: 5: 510b, wo damit ein
überdachter Gang bezeichnet wird, über den der Herrscher von seinem Palast in Côrdoba aus

die Gebetsloge (maqsüra) in der Mezquita erreichen konnte. Pitschke zitiert in diesem

Zusammenhang (Pitschke 2010: 109) noch eine Stelle aus Gazzäli; aber da geht es eher um das Dach

dieses Ganges, mit dem die Sonne ferngehalten wird.

497 Die Handschrift hat statt fi gairihl ausführlicher: fi gairi dälika t-tariq.
498 Dieses yuslaku, das sich auf manfad zurückbezieht, ist im Druck ausgefallen.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 971

34 Viele Gelehrte und Juristen wollen aber nicht so weit gehen499 und vertreten
stattdessen den Standpunkt, daß es nichts ausmache, wenn man unten an dem

Wehrgang, der Bastei500 oder Ähnlichem einhergeht.
35 Muhammad b. Sirln501 pflegte zu sagen: „Der Schatten, den die vornehm

Gekleideten (ashäb as-säbin)502 werfen, ist trügerisch".503 36 Muhammad und
Hasan504 sprachen sich dagegen aus, daß während einer Zeit der Wirren (fî l-

fitna) verbotene Verkäufe getätigt werden (bai' al-harag).
37 Abü 'Abdallah al-Muhäsibi schloß ab mit den Worten: „Über die Art, wie

die Gottsucher sich verhalten, um mit Bezug auf Nahrung und Kleidung ohne

Fehl zu sein, ist nun (alles) gesagt. Preis sei Gott....". 38 Das IC al-Makäsib des

Muhäsibi ist zu Ende.

Kommentar

Der Text hört abrupt auf. Man erkennt nicht, was die beiden letzten Sätze (XII

35-36) eigentlich sollen; vermutlich handelt es sich um Nachträge. Aber auch

sonst stößt man immer wieder auf abrupte Übergänge oder Brüche, und schon

zu Anfang hat man den Eindruck, daß der Autor zweimal neu ansetzt. Abschnitt
I ist eine grundsätzliche Analyse des Problems; die Kritik an den Kaufleuten, die

in dem vorhergehenden, von uns nicht übersetzten Teil im Mittelpunkt stand,

klingt hier noch einmal an (113). In Abschnitt II dagegen werden in großer Zahl

Autoritäten aus dem 2. und 3. Jh. H. angeführt, die für das Thema relevant sind.

499 Ich lese fa-abä statt fa-atä.
500 Die Handschrift hat ar-rausan statt ar-r.w.s im Druck.

501 Zu ihm o. Anm. 285.

502 Zu säbiri vgl. Lane 1863-1893: 1293c f.: „dünner Stoff von bester Qualität". Dazu schon

Fraenkel 1886: 43 f., der das Wort von Säpür ableitet, im Sinne einer „fürstlichen" Bekleidung;
es kam vor, daß man sie mit einer Schleppe trug (vgl. WKAS 2:1432a 13). Vgl. auch Agius 1983:

260-262, der aber für einen Bezug auf die Stadt Nesäpür eintritt, was schon Fraenkel wegen des

Alters mancher Belege für unwahrscheinlich gehalten hatte. R. Serjeant erwägt, Nesäpür durch

Blsäpür (in Färs) zu ersetzen (Serjeant 1972: 32 f.). Der Stoff war gemustert oder bestickt (ib. 126

und 148 nach einer Stelle bei öähiz, at-Tabassur bit-tigära). - Manchmal wird mit säbiri auch

ein „Panzerhemd" bezeichnet (Serjeant 1972: 213); aber das ist hier anscheinend nicht gemeint.
Ebenso dann auch Datteln (vgl. öauharl 1979: 676a, 5 f.) oder Wein (Abü Nuwäs 1958-2006: 3:

353) und sogar das Gesicht eines schönen Menschen (ib. 4: 340, 12), also im Sinne von
„exquisit". Für die Belege und Hilfe habe ich M. Ulimann zu danken.

503 Der Sinn ist wohl: Feine Leute machen zu viel her. Allgemein zum Stigma vornehmer

Kleidung auch Sijpesteijn 2004: 255 ff.

504 Gemeint ist Hasan al-Basri. Er starb im gleichen Jahr (110/728) wie Ibn Sirln.



972 Josef van Ess DE GRUYTER

Die literarische Form ist in beiden Fällen der Lehrdialog; aber er wird anscheinend

jedesmal anders gehandhabt. In Abschnitt I ist er, wie häufig bei Muhäsibi,
fiktiv;505 in Abschnitt II dagegen wird ein Name genannt. In Abschnitt I ist
offenbar Muhäsibi als der Autor derjenige, der die Antworten gibt; er versucht,

wenngleich mit einiger Umständlichkeit, Klarheit im Thema zu schaffen. In
Abschnitt II ist er der Fragende; die Antwort (d. h. der gesamte übrige Text)

geht auf einen gewissen Abü Ga'far zurück, der sich offenbar in der Szene gut
auskannte, aber in der Sache anders gliedert als Muhäsibi. Letzterer bewahrt
diesen Text trotz der abweichenden Perspektive, weil dort in großer Zahl Namen

genannt werden, auf die er später selber zurückgreifen muß; er sieht darin wohl
einen Alternativentwurf. Aber von der Einteilung, die dort vorgenommen wird,
ist später nicht mehr die Rede, und auch das Dialogschema wird nirgendwo
mehr aufgenommen.506

Allerdings stehen wir vor der Schwierigkeit, diesen Abü Ga'far zu identifizieren.

Glücklicherweise begegnet er an anderer Stelle noch einmal in einem
solchen Zusammenhang, nämlich in der Vorrede zu Muhäsibis K. al-Qasd war-

rugü' ilä lläh. Nur daß der Name dann in den beiden Flandschriften, die wir von
diesem Werk besitzen, in verschiedener Weise ergänzt wird.507 Laut Ms Bursa,
Orhan 637 haben wir es mit Abü Ga'far Muhammad b. Ya'qüb b. al-Farag as-

Süfi, bekannt als Ibn al-Faragl zu tun, einem reichen Mann (vermutlich aus einer

Kaufmannsfamilie), der sein Vermögen den Sufis und Asketen zukommen
ließ.508 Er gehörte in den Kreis um Abü Turäb an-Nahsabi (gest. 245/859)509

und hat auch Muhäsibi getroffen.510 Jedoch starb er erst 271/884,511 also eine

Generation nach Muhäsibi. Wahrscheinlich ist das der Grund, warum er in
diesem Werk als der Frager, also der Schüler dargestellt wird. Wir aber brauchen

jemanden, der Antworten geben kann, und da liegt es näher, sich an die andere

Handschrift des K. al-Qasd zu halten: Carullah 1728. Dort steht zu Anfang:

505 Vgl. van Ess 1961: 19 ff.

506 Grundsätzlich wird man davon ausgehen dürfen, daß sich Kollegs damals häufiger dialogisch

abspielten als dies heute bei uns der Fall ist (für Säfi'i vgl. El Shamsy 2012: 201 f.). Ich
habe dies selber in Qum beobachten können, als Ayatollah Muntaziri, der designierte Nachfolger

Khomainis, damals schon unter Hausarrest, seine Schüler vom Parterrefenster seines

Hauses, das in den Garten hinausging, unterrichtete und dabei immer wieder von Zwischenfragen

unterbrochen wurde.

507 Näher dazu TG: 6: 418 f. nr. 10.

508 Vgl. Ta'rih Bagdad 3: 387 f. nr. 1499.

509 Vgl. die Angaben bei Grämlich 1995: 327, Anm. 17.

510 Abü Nu'aim 1932-1938: 10: 287 ff. nr. 571; vgl. Reinert 1968: 307.

511 So nach Grämlich 1995: 327.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 973

„Das sind Fragen, die Muhäsibl an Abü Ga'far Muhammad b. Müsä gerichtet
hat. (Das Buch) ist also von Muhäsibl verfaßt; er ist der Fragesteller, während
Abü Ga'far.... die Antworten gibt".

So beginnt denn auch der Text:

„Ich fragte Abü Ga'far Muhammad b. Müsä: Gott sei dir gnädig, was muß

man denn zuerst tun Er antwortete:...".512

Jedoch stehen wir auch hier vor einem Problem: Der Mann ist nicht dingfest
zu machen. Unter den im Ta'rlh Bagdad, genannten Trägern dieses Namens und
dieser kunya scheint nur Muhammad b. Müsä al-Harasi, genannt Säbäs
geeignet.513 Aber er hat bei Halifa b. Haiyät gehört, und dieser starb erst 240/854.514

Auch er ist also, wie der andere Abü G Ga'far, vielleicht zu jung. Grämlich nennt
an einer Stelle ebenfalls einen Muhammad b. Müsä; aber er sagt nichts zu
ihm.515 Vielleicht haben wir es mit einem Basrier zu tun, der nirgendwo erfaßt
wurde.

In unserem Text verschwindet von Abschnitt III an die Dialogstruktur ganz.
Das ist beim K. al-Qasd war-rugü' ilä lläh anders; Letzteres besteht nur aus

Fragen und Antworten (die jeweils sehr kurz sind). Aber unser Text ist ja
vermutlich auch nie endgültig redigiert worden. In Abschnitt II dient die Frage nur
der Einleitung; der Text selber ist dann die Antwort und wird nicht mehr durch
weitere Fragen unterbrochen. Das erinnert an das Klischee, mit dem rasä'il
häufig eröffnet werden: Der Verfasser gibt vor, von jemandem um Auskunft
gebeten worden zu sein.516 In Abschnitt I wird das Frage-und-Antwort-Schema
länger durchgehalten; aber auch da endet der Text monologisch. Er wird im

übrigen etwas unübersichtlich. Das liegt daran, daß die Grauzone, in der die

subuhät sich aufhalten, nicht leicht zu erfassen ist; die „zweifelhaften" oder

„problematischen" Dinge, sehen dem, was klar erlaubt oder verboten ist,
manchmal sehr ähnlich.517 Die Frage ist darum, ob es eine solche Grauzone

überhaupt gibt. Kronzeuge dafür war ein Prophetenwort, in dem zum Vergleich
von den Sperrbezirken (himä) die Rede ist, die in vorislamischer Zeit von
einflußreichen Stammesführern für sich und ihre Herden beansprucht wurden (I 5

512 Fol. 4a, 1 f.

513 Ta'rih Bagdad 3: 240 nr. 1323.

514 Vgl. EI2: 3: 838b.

515 Grämlich 1996: 297.

516 Freimark 1967: 27 und 36-40. So auch schon im K. at-Tahrïs des Dirär b. 'Amr (2. Jh. H.);

vgl. meine Kiemen Schriften III
517 Vgl. sabah in nr. VI 18 (mit Anm. 231).



974 — Josef van Ess DE GRUYTER

und noch einmal VI l).518 Sie waren nicht eingefriedet;519 aber ein fremder Hirt
mußte sich hüten, einem solchen Gelände nahezukommen, weil es sonst Ärger

geben würde. Tiere, die sich in den Bezirk verirrten, konnten getötet werden.520

Um mit dieser Maßgabe allerdings zu konkreten Ergebnissen zu gelangen,
muß man, soweit es sich um juristisch relevante Fragen handelt, erst einmal die

Grenzen genau definieren. Als unbetretbar galt dabei von vornherein das Gebiet

des explizit Verbotenen (haräm) und der offenen Irrlehre (bid'a; I 4); davon ist
denn später in der Tat nicht mehr die Rede. Jedoch ist auch mit dem Fall zu

rechnen, daß man Dinge unterläßt, die an sich nicht verboten sind, aus
Gewissenhaftigkeit (istibrä' lid-dln) oder aus Vorsicht (ihtiyät; I 3); da kommt es dann
eher darauf an, aufzupassen, daß man nicht des Guten zuviel tut, also zu weit
geht. Der Unterschied zwischen istibrä' und ihtiyät ist dabei nicht leicht zu

erkennen. Istibrä' scheint in Muhäsibls Nomenklatur nur deswegen einen Platz

gefunden zu haben, weil es in einem einschlägigen Hadlt vorkam, u. z. eben

jenem, dem der Vergleich mit dem Sperrbezirk angehängt wurde (15); der Begriff
wird in unserem Text später nicht mehr aufgenommen.521 Auch bei ihtiyät wird
ein Hadlt beschworen (I 6), allerdings ein anderes, in dem nicht von „Zweifelhaftem"

gesprochen wird, sondern von Sachverhalten, die an sich indifferent
sind {mä lä ba's bihi). Darunter gibt es dann solche, bei denen es sich sehr wohl
empfiehlt, Zurückhaltung zu üben, z. B. wenn man zuviel redet (I 7). Aber auch
bei den makäsib kann man schon der Vorsicht zuviel tun. Zwar gibt es Leute, die

mit unsauberen Geschäften viel Geld verdienen; ihnen sollte man den Finger
zeigen - sofern einem nicht das öffentliche Interesse, das man mit dem Tadel

und dem unangepaßten Verhalten gewinnt, zu sehr zu Kopfe steigt (I 7 und ISIS).

Aber Handel und Gewerbe sind so, wie man sie normalerweise betreibt,
nicht verwerflich. Darum kann Muhäsibl am Ende zusammenfassend sagen:
„Geh weiter morgens auf dem Markt deinen Geschäften nach !" (I 17), also:

Ernähre dich redlich !522

518 Das Hadlt wird auch von Ibn Hanbai in seinem K. al-Wara' herangezogen (Pitschke 2010:

122).

519 Kulaib b. Rabi'a, der Führer der Taglib, dessen Ermordung den Basüs-Krieg auslöste (EI2: 5:

362), definierte die Grenze so, daß sie so weit reiche, wie man das Gebell seines Hundes hören
könne (EI2: 3: 393a).

520 Eben dies war der Auslöser des Basüs-Krieges gewesen; Kulaib hatte eine Kamelin, die

seinem Schwager öassäs gehörte, erschossen und wurde von diesem deswegen ermordet. Zur

späteren Entwicklung vgl. Haque 1977: 245-248.
521 Das Wort hat im Hadlt sonst an sich eine recht spezielle Bedeutung: „nach dem Urinieren
den Penis schütteln, damit auch die letzten unreinen Reste entfernt werden" (vgl. dazu Juynboll
2007: 93, Anm. 1 und 406a).

522 S. auch oben nr. I 12.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 975

Bei dieser Rückkehr zum alten Thema werden unterwegs weitere Dinge
berührt, die in denselben Bereich fallen und später separat diskutiert werden:
Vorsichtsmaßnahmen bei der Nahrungsaufnahme z. B., die den Rahmen der

üblichen Speisegebote überschreiten (I 9; vgl. IV 7 ff.), oder dezente Kleidung
und uneitles Auftreten (I 11; vgl. XII 35)523, Diskretion beim Reden, etwa im
Gebrauch von Schwurformeln, und bei jeglichem Überlegenheitsgehabe (110).
Überall gilt da, daß man Skrupel haben sollte, ob beim Handeln mit den

Gliedern, also im körperlichen Vollzug der Gebote, oder beim Handeln „mit
dem Herzen", also in seinen Gedanken (I 1-2, 4). Die Unterscheidung von
a'mäl al-gawärih und a'mäl al-qulüb war typisch für Muhäsibi; er hat darüber
einen separaten Traktat geschrieben, das K. al-Masä'il fl a'mäl al-qulüb wal-

gawärih,524 Allerdings hat er dieses Konzept nur vertieft. Schon Abü l-Hudail
soll das Begriffspaar benutzt haben,525 und auch das syrische Mönchstum
unterschied zwischen 'amlê de-lebbä und 'amlë pegrânâyê.526 Die Skrupel-
haftigkeit wird dann auf die muhäsaba zurückgeführt (I 2), also jene

jenseitsorientierte Gewissenserforschung, der Muhäsibi seinen Beinamen
verdankte.527 Aber auch sie wird dann nicht mehr erwähnt. Stattdessen legt er

ganz zum Schluß (I 16) dem Adepten drei andere Verhaltensweisen (hiläl) ans

Herz, die der Skrupelhaftigkeit den Weg bereiten sollen: Vertrauen in Gottes

vorherbestimmenden Willen,528 Absage an Nachlässigkeit und Gleichgültigkeit

[gaflaf29 und Beschämung darüber, daß Gott auch den kleinsten Fehler

523 Zu diesem Themenbereich hat Muhäsibi sich auch an anderer Stelle geäußert; vgl. dazu

demnächst meine „Unfertige Studie" nr. 5.

524 S. o. Anm. 21; dazu TG: 6: 418 nr. 14. Wenn die a'mäl al-qulüb in die falsche Richtung
gehen, würden wir von „Gedankensünden" reden.

525 TG: 3: 248.

526 Vgl. van Ess 1961: 36. Zum Nachwirken dieser Unterscheidung im späteren Judentum

(Bahyä b. Paqüda) vgl. Goldreich 1988. - Von Bedeutung ist wohl auch, daß die arabischen

Grammatiker eine bestimmte Klasse von Verben afäl al-qulüb nannten.
527 Vgl. van Ess 1961: 139 ff.; ich habe dort mit „Abrechnung" oder „Vergegenwärtigung des

Gerichtes" übersetzt. Die Frage, ob Muhäsibi schon zu seinen Lebzeiten diesen Beinamen trug,
wäre separat zu klären. As'ari nennt ihn in seinen Maqälät einfach „al-Härit" (vgl. TG: 6: 421,

Text XXXIII 40).

528 Man ist immer in Gottes Hand (s. auch nr. X 10 mit Anm. 393). Auch das ist an dieser Stelle

wiederum im Hinblick auf die makäsib gesagt; der Lebensunterhalt (rizq) ist vorherbestimmt

(vgl. TG: 4: 497 ff.). Der Reichtum besteht nicht in äußerem Besitz; er ist innerlich (al-ginä
billäh). Vgl. damit al-faqr ilä lläh in X 10.

529 Dazu van Ess 1961: 61 ff.; dort auch zur apÉÀeia bzw. pehnä (syr.) des christlichen Mönch-

tums. Die muhäsaba wirkt als Vergegenwärtigung des göttlichen Gerichtes der Gleichgültigkeit
entgegen.



976 — Josef van Ess DE GRUYTER

sieht. Indem man sich all dessen bewußt ist, wird man wachen Geistes530 und
kommt innerlich zur Ruhe.

Im Vergleich zu diesen noch etwas tastenden Überlegungen, mit denen

Muhäsibi sich von dem vorhergehenden Thema (den makäsib) löst und den

neuen Fragebereich, die Tugend des wara', in den Griff zu bekommen versucht,

geht „Abü Ga'far", dem er nun in Abschnitt II das Wort überläßt, viel disziplinierter

vor. Er bietet drei Definitionen von „Skrupelhaftigkeit" zur Wahl, von
denen nur die letzte uns bereits aus dem vorhergehenden Abschnitt bekannt ist

(vgl. I 6). Die erste spielt anscheinend mit dem Anklang von häka „weben",
metaphorisch gebraucht für „sich ausdenken, ersinnen", und hikäyät (Stamm

hakä) „Geschichten": Skrupelhaft ist, wer Bedenken hat, wenn er etwas ersinnt,
was nicht stimmt (tark mä häka fî s-sadr). Die zweite stellt den Begriff wuqüf in
den Mittelpunkt, das „Innehalten" (etwa griech. enoxp entspechend): Man
enthält sich aus Skrupelhaftigkeit jeglicher Stellungnahme, weil man noch nicht

genau Bescheid weiß. Hier kommt auch der Begriff subha wieder ins Spiel;
erforscht werden soll die Grauzone zwischen Erlaubtem und Verbotenem. Die

dritte Definition ist die rigoroseste; die Vorsicht, hier „Gottesfurcht" genannt,
greift selbst auf Sachverhalte über, die an sich harmlos sind und gegen die sich

nichts einwenden läßt (mä lä ba's bihi).
Im Anschluß daran aber wird Abü Ga'far konkret; er nennt zahlreiche Namen,

die er den drei Definitionen zuordnet. Es hat also, wenn hier nicht reine Systemfreude

am Werke ist, so etwas wie „Denkschulen" zur Frage gegeben, die sich über
den östlichen Raum des Islams verteilten.531 Von ihnen war diejenige, die meinte,
daß man sich nicht einfach dem hingeben solle, was einem so einfällt, anscheinend

vor allem in Iran zuhause; jedoch wird als ihr einflußreichster Vertreter Sufyän at-

Taurr genannt, der nach Küfa gehört (II 2).532 Die zweite sammelte sich im Grenzgebiet

zu Byzanz, am Fuße des Taurusgebirges, wo die mugähidün lebten, die

ihrerseits wiederum häufig aus Iran kamen; aber sie gewann auch Anhänger in

Basra, offenbar vor allem in der Sufikolonie von 'Abbädän (II 3).533 Bei der dritten
findet sich eine ähnliche Mischung, allerdings vielleicht mit einem gewissen
Übergewicht der basrischen Komponente, nämlich jener ashäb al-hadit, die sich gegen
"Amr b. 'Ubaid gestellt hatten. Der ihr innewohnende latente Extremismus wird

530 Muhäsibi benutzt dafür an anderen Stellen den Begriff tayaqquz (vgl. van Ess 1961: 66 f.).
531 Eine Liste von zehn Frommen, die mit Bezug auf ihre Nahrung sehr skrupelhaft vorgingen,
findet sich auch in der Hilya (Abü Nüaim 1932-1938 : 8: 271, 1 ff.). Die Namen stimmen mit
denen bei Abü öa'far großenteils überein; aber sie werden nicht nach „Schulen" getrennt.
532 Freilich zog Sufyän sich, als er dort mit der Obrigkeit aneinandergeriet, später nach Mekka

zurück. Vgl. TG: 1: 221 ff.; zu subha und wara' dort 223 f. In unserem Text ist er später ein häufig
genannter Kronzeuge (s. o. III 6, V 3, VII 1, IX 9 und 35, X 1, XI 2 und XII 26-27).

533 Zu 'Abbädän s. o. Anm. 88.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 977

aber eher bei den Grenzkämpfern virulent. Diese ernährten und kleideten sich mit
demonstrativer Ärmlichkeit; nur die Einsicht, daß sie sich in einer Ausnahmesituation

befanden (die bei den Basriern nicht vorlag), hielt sie davon ab, dies als

allgemeines Ideal zu propagieren (II 4-5). Alle lebten sie in der späten Umaiyaden-
und frühen Abbasiden-Zeit, und viele von ihnen sind später (etwa von Abü Nu'aim)
unter die Sufi-Bewegung subsumiert worden. Die Rechtsschulen dagegen, etwa die

Hanafiten, aber auch die Säfriten, haben von ihnen nicht viel Aufhebens gemacht;
eine große Anzahl der Namen hat daher in der Forschung bisher kaum eine Rolle

gespielt. Verfolgen müssen wir vor allem den Bezug zu den tugür, also jenem

Festungsgürtel diesseits des Taurus, wo sich die Kriegsfreiwilligen mit den Veteranen

trafen und vermutlich ihre Erfahrungen austauschten.534 Man pflegte dort ein

distanziertes Verhältnis zur Regierung und zur Obrigkeit.535

Der Terminus wara' taucht dann nicht mehr auf bis Abschnitt VIII.
Stattdessen geht es nun mitten hinein in die politische Entscheidung: Soll man sich

mit den Herrschern, die Recht und Moral mit Füßen treten, gemein machen,
indem man zusammen mit ihnen in einen gihäd zieht, den sie finanziert und

organisiert haben Im Koran wie im Hadit fanden sich Aussagen, die gegen eine
solche Entscheidung sprachen (III 2), und manche, die von weither gekommen

waren, Sufis536 und „Koranleser", keine Juristen, nahmen von ihnen keine

Unterstützung an, sondern versuchten sich auf andere Weise durchzuschlagen,
indem sie bei Privatleuten Arbeit annahmen (III 1). Ihre Ausrüstung (Waffen,

Pferde) bezahlten sie dann selber (III 6). Auch an dieser Stelle nennt Muhäsibi
wieder Namen in großer Fülle; sie stimmen z. T. mit den in II 2-4 genannten
überein.537 Aber der Standpunkt blieb natürlich nicht unwidersprochen.

534 Einiges zu diesen Festungen u. nr. XII 34-35. Sie werden in unserem Text ribät genannt (nr.

IV 17; vgl. den gut dokumentierten Eintrag von J. Chabbi in EI2: 8: 493-506 s. v.). Vor Muhäsibis

Zeit hatte man eher von hisn gesprochen (vgl. Bosworth 1992: 285).

535 Der Begriff, mit dem wir es da zu tun bekommen, ist sultän. Das Wort tritt in unserem Text

meist als Abstractum auf (nr. VII3, IX 1 und 27, XII 23, wohl auch IV 14); jedoch findet sich auch
schon eine Stelle, wo es eine Person, den Herrscher, bezeichnet (IX 25, mit dem Plural salätin).
Zu den Befugnissen und Pflichten der Regierung in den tugûr s. nr. III 7. Bedenken dieser Art
wurden auch in der mu'tazilitischen Theologie verarbeitet, zuerst in der sog. süflyat al-Mu'tazila
(vgl. z.B. TG: 3:135 und 4: 56), später auch bei Gubbä'i und seinen Nachfolgern, als Regierungsbeamte

„Buße taten" und sich aus ihrer Arbeit zurückzogen (vgl. Pomerantz 2007). Zur Kritik in
frühislamischer Zeit (im Zusammenhang mit den Dotationen)) auch schon van Ess 2001: 222.

536 Muhäsibi spricht immer von mutasauwifa (von uns mit „Wollträger" übersetzt); das Wort
süfi benutzt er kaum (Ausnahme: nr. IV 19). Selber hat er nie Wolle getragen; er hat sich
ausführlich und etwas distanziert zu diesem Brauch geäußert (vgl. van Ess 1961: 43 f. und
demnächst meine „Unfertige Studie" nr. 5).

537 Unter ihnen sticht der des Ibn al-Mubärak hervor (s. o. Anm. 86). Er stammte an sich aus
Ostiran und war dort im Fernhandel reich geworden; jedoch hielt er sich häufig unter den



978 Josef van Ess DE GRUYTER

Juristen, die ihrer Art nach lieber die Regierung berieten und kontrollierten als

sich von ihr fernzuhalten, meinten, daß man mit ihr zusammenarbeiten solle,

solange sie nicht im Unrecht sei; so interpretierten sie denn auch das Hadit, auf
das die Gegner des Regimes sich beriefen (III 3).538 Unterstützung fanden sie

dabei von Sufis, die weit vom Schuß waren und außerhalb der tugür lebten;
diese hatten ziemlich klare Vorstellungen davon, was man von der Regierung
und der lokalen Obrigkeit erwarten könne. Solange die öffentlichen Bedürfnisse

befriedigt werden, der Staat539 also funktioniert, sei die Sache in Ordnung, und

wenn es dabei zu Korruption komme, müsse man das einfach hinnehmen (III 7).

Nur Distanz sollte man dann halten, zur Regierung ebenso wie zu denen, die ihr

zu Diensten sind (III 8).540 Dieser Standpunkt wurde ebenfalls mit Traditionsgut
abgestützt (III 8-9). Worte des Propheten und Aussprüche der sahäba stehen

dabei gleichberechtigt nebeneinander. Der Koran hatte dazu nicht viel zu sagen.
Aber der Streit dauerte an. Wer von Distanz sprach, kam schnell dazu, den

Staat zwar zu dulden, aber ihm jegliche Hilfe und Zusammenarbeit zu verweigern.

Auch das belegte man mit auctoritates aus dem Hadit und der Prophetenbiographie

(III 4). Kompromisse wurden vorgeschlagen: Man dürfe nur überall
da nicht zur Verfügung stehen, wo der Staat aus seinem Vorgehen einen Nutzen
ziehe. Aber da winkt Muhäsibi dann ab: So etwas vertreten allein gewisse

mutasauwifa; sie sind zu unbeholfen (galiz) in ihrem Denken, als daß man sie

ernstnehmen könnte (III 5).

Das Thema wird in Abschnitt IV noch einmal vertieft. Dort geht es um
diejenigen, die sich, um dem Staat auszuweichen, in die Einsamkeit zurückzogen,

also, wie man sagte, 'uzla übten.541 Muhäsibi deutet an, daß ihm das zu

Kriegsfreiwilligen an der Grenze auf, die er juristisch beriet und auch finanziell unterstützte

(vgl. TG: 2: 551 ff. und Chabbi in EI2: 8: 498a). Er hatte also Geld genug, um nicht selber noch

„im Schweiße seines Angesichts die Grundbedürfnisse befriedigen" (nr. III 1) zu müssen Man

kannte von ihm ein K. az-Zuhd war-raqä'iq, das auch erhalten ist (TG: 2: 553). Aus einer
Trauerode auf ihn zitiert Ihn Hanbai 29 Verse (Pitschke 2010: 190 f.).

538 Auch der Koranvers, auf den die Rigoristen sich stützten (Sure 5:2; vgl. nr. III 2), wird
später einer ausführlichen exegetischen Behandlung unterzogen (Abschnitt VII).
539 Ich bin mir bewußt, hier einen Begriff zu benutzen, der nicht in diese Zeit gehört. Ich

gebrauche ihn in einem breiten Sinne, um den Sachverhalt zu beschreiben.

540 Wer diese Mitarbeiter sind, wird im Allgemeinen nicht gesagt. Aber man wird eine Bemerkung

über die Eunuchen hierher ziehen dürfen (nr. XI 13); sie fungierten häufig als höhere

Beamte.

541 Zum Terminus vgl. Qusairi, übs. Grämlich 1989: cap. 5 S. 160 ff.). Grämlich übersetzt hier

mit „Abgeschiedenheit", später dagegen mit „Zurückgezogenheit" (Grämlich 1997: 312 ff.). Der

basrische Asket Mutarrif b. 'Abdallah Ibn as-Sihhir, der wegen seines wara' bekannt war,
verließ während der Pest i. J. 87/706 die Stadt (Ibn Sa'd 1904-1917: 7.1: 105, 10). Aber das ist

nicht unbedingt ein Fall von 'uzla.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 979

weit geht (IV 1-2) und belegt dies mit mehreren Aussprüchen des Propheten (IV
3-6).542 Man mag den Herrschern ausweichen, so sagt er; aber man sollte sich
nicht absolutem Weltverzicht verschreiben. Er vertritt eine innerweltliche
Askese.543 Aber dann reizt es ihn doch, die Auswüchse zu beschreiben, und da

wird unser Text sehr interessant. Muhäsibl konzentriert sich auf die Frage, wie
solche Leute sich ernährten, mit dem Hinweis, daß auch große Figuren der

Vergangenheit, Hasan al-Basrl oder Auzäl, darauf den Finger gelegt hatten (IV

7-8). So hören wir denn, daß manche Asketen sich nur von Pflanzlichem ernährt
hatten (IV 9-10), also Veganer waren, wie wir sie schon aus vorislamischer Zeit

von Syrien her kennen; damals nannte man sie ßooxoi „Graser" und ihr
Vorgehen ßöaKEO0ai.544 Sie hatten vielleicht gar nicht recht wahrgenommen, daß

die Religion mittlerweile gewechselt hatte. Noch Ma'arrl (gest. 449/1058) hat den

Verzehr von Fleisch, Fisch, Eiern, Milch und Honig abgelehnt,545 und auch er
lebte in Syrien.546

Mit der Biokost unserer Tage hat das natürlich nichts zu tun. Zwar findet
sich irgendwo (VI 3, auch IX 39) der zugehörige Terminus tib al-mat'am. Aber

nur wir würden das so verstehen, daß man in ein „gutes Restaurant" geht; als

„gut" wird hier vielmehr etwas bezeichnet, das man ohne Bedenken verzehren

kann, weil es nicht irgendwie rituell unrein ist.547 Manche hielten sich denn
auch statt an pflanzliche Nahrung an Abfall, also an Speisereste, die man

542 Diese haben allesamt den Charakter von Vorhersagen, die z. T. einen endzeitlichen Ton

anschlagen. Der unhistorische Charakter tritt vor allem in IV 6 hervor; dort wird anscheinend

auf den Tod des Nafs az-zakïya i. J. 145/763 angespielt (s. o. Anm. 161). IV 5 ist eine Doublette zu

III 9.

543 Vgl. TG; 4; 197 f.

544 Vgl. van Ess 1961: 102, Anm. 144; auch TG: 1: 141, Anm. 4 / engl. 1: 162. Dazu Liddell-Scott
1940: 322 f. Porphyrios hat sich in seiner Schrift De abstinentia mit diesem Phänomen beschäftigt;

dazu jetzt allgemein Martins 2017.

545 Vgl. Margoliouth 1902: 289 ff.; auch EP: 5: 930 (P. Smoor).

546 Abü 'Abdallah Muhammad b. Ismä'il al-Magribi (gest. 299/912 der mit seinen Jüngern
herumstreunte und sich dabei nur von Wurzeln ernährte, stammte wahrscheinlich aus einer
andern Gegend; vgl. Qusairi, übs. Grämlich 1989: 400 (nr. 43.6). Er legte, nachdem er einmal die

Pilgerfahrt vollzogen hatte, den Weihezustand nicht mehr ab; vgl. Sarräg, übs. Grämlich 1990:

264 (nr. 68.4). Bei den Baqlis, die gelegentlich in den Quellen auftauchen, „Grünzeugleuten,
Krautern" muß man aufpassen. Auf sie wendete man das Wort manchmal nur in übertragener
Weise an; sie glaubten, daß die Menschen wie Kraut wachsen und vergehen, ohne eine Spur zu
hinterlassen (TG: 1: 455).

547 Die Form mafal ist hier nicht nomen loci, sondern masdar mimi. Vgl. neben mat'am an

derselben Stelle (VI 3) malbas „Kleidung" und mankah „Eheschließung" oder mahyä „Lebensart"

(Anm. 179) und mahna' „etwas Angenehmes" (Anm. 252). Die Wörter sind auch im Hadit
belegt; zu mat'am, masrab und malbas vgl. Coric. 3: 561b, zu mahna' Conc. 7: 110a, zu mahyä
Cone. 1: 545b (als Gegensatz zu marnât). Nur mankah findet sich nicht.



980 Josef van Ess DE GRUYTER

entsorgt hatte, obwohl sie rituell einwandfrei waren; daß Letzteres vorausgesetzt

war, geht aus dem Hadit hervor, auf das man sich dabei berief (IV II).548

Allerdings liegt hier der Akzent eher auf der Genügsamkeit, mit der diese

Asketen ihr Leben fristeten. Der Schritt zum Betteln (IV 12) ist darum auch

nicht groß: Man sollte sich nicht selbst versorgen. Letzteres wird dann damit

begründet, daß auch Mose und Hadir, als sie gemeinsam durch das Land
wanderten (Sure 18:59-81), gebettelt hätten,549 sowie mit einem Hadit, das

aber nicht auf die Nahrung der „Bettelmönche" abhebt, sondern auf ihre
abgerissene Kleidung und ihr ungekämmtes Haar.550

Ein Thema von besonders ehrwürdigem Alter war das Ährenlesen. Wir
kennen es aus dem Neuen Testament, wo es als Praxis der Jünger Jesu

auftaucht;551 dort steht das jüdische Gesetz im Hintergrund (Leviticus 19:9-10).
Muhäsibl jedoch steigt an dieser Stelle endgültig aus: Zu seiner Zeit, also in
der ersten Hälfte des 3. Jh's H., sei das nicht mehr üblich (IV 13), und auch

früher schon habe man sich gefragt, ob bei den umstrittenen Eigentumsverhältnissen

eine solche nachträgliche Nutzung der Äcker überhaupt erlaubt sein

könne (IV 14). Man habe zudem festgestellt, daß es für die Praxis keinerlei
Belege aus der islamischen Frühzeit gebe.552 Manche hätten es deswegen auch

damals schon vorgezogen, aktiv für ihren Lebensunterhalt zu sorgen oder am

gihäd teilzunehmen (IV 15-16).

Letzteres war nun allerdings wieder problematisch. Wer sich mit dem Staat

gar nicht vertrug, mochte meinen, man müsse nur dann am Kampf teilnehmen,
wenn Not am Mann sei und der Feind die Grenze überschritten habe (IV 17); der

gihäd war da nur ein Verteidigungskrieg.553 Das paßt Muhäsibi gar nicht; er hält
den Gedanken für falsch (IV 16 und 17, jeweils am Schluß). Wenn ein Herrscher

548 Noch einmal zitiert in VI 14. Wir würden natürlich wieder eher an Lebensmittel denken,
deren Verfallsdatum überschritten ist und die deswegen nicht mehr verkäuflich sind.

549 Das steht so allerdings nicht mehr im Koran; selbst der Name Hadir/Hidr kommt dort noch

nicht vor (vgl. EI2; 4: 902 ff. s. v. Khadir). Dazu o. Anm. 184.

550 Dieses Hadit wird in etwas abweichender Form später noch einmal zitiert (IX 15). Zu

Parallelen im syrischen Christentum und im Manichäismus vgl. van Ess 1961: 102, Anm. 145.

Die Haartracht wird in unserem Text sonst nicht thematisiert. Sie spielte aber bei dem Image,
das man von den Härigiten hatte, eine große Rolle (vgl. van Ess 2016: 1397 und 1405); für Basra

im 2. Jh. H. vgl. TG: 2: 345 f. und 362. Demnächst auch in „Unfertige Studie" nr. 5.

551 Mt. 12:1-8; vgl. Mk. 2:23-28 und Lk. 6:1-5.
552 In der arabischen Wüste war an Ährenlese natürlich nicht zudenken, und in den Oasen war
man vermutlich über sie nicht erfreut. Das mag nach Syrien und in den Irak übernommen
worden sein; die dortigen Ländereien wurden vielleicht ohnehin schon bald viel intensiver
bewirtschaftet.
553 Sufyän at-Tauri hielt den gihäd nur für empfehlenswert (mandüb), nicht für obligatorisch
(Peters 1979: 15).



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 981

nicht integer ist, so hat das für das Verhalten seiner Untertanen gar nichts zu
bedeuten; sie müssen weiter ihre Pflicht tun. Das gilt für Handel und Handwerk
ebenso wie für die rechte Ernährung (IV 18), und es hat alle politischen
Fehlentwicklungen überdauert. Das tahrïm al-makäsib haben in späterer Zeit, also

nach Saqiq al-Balhi, nur zwei Sufis noch propagiert (IV 19).554

Ein kurzer Exkurs (Abschnitt V) beschäftigt sich mit der Frage, ob man ein
Erbe antreten dürfe, das nicht ganz rechtmäßig erworben wurde. Auch da

schieden sich die Geister. Sufyän at-Taurl meinte, man solle ein solches Erbe

ausschlagen (V 3).555 Andere Juristen dagegen, Mälik b. Anas z. B., aber auch

manche Vertreter der puritanischen Richtung, hielten dafür, daß man lediglich
das begangene Unrecht nach Möglichkeit wieder gutmachen solle (V 4-5).
Vorsicht {ihtiyäl') ist auf jeden Fall geboten; wenn der Erbe erfährt, daß der Erblasser

sich in unzulässiger Weise bereichert hat, verliert er das Anrecht auf diesen Teil
der Hinterlassenschaft (V 2).556

Abschnitt VI führt zurück zum Kern, nämlich zu der Frage, ob es den
Bereich des Zweifelhaften (subha) überhaupt gibt. Manche bestritten das, und
ihre Einstellung hat sich letzten Endes auch durchgesetzt. Sie taten das aus

verschiedenen Gründen (VI 1-2); aber überall scheint sich ihre Argumentation
mit einer restriktiven Deutung des Hadites vom Sperrbezirk (himä) verbunden zu

haben, das zu Anfang unseres Textes (I 5) zur Rechtfertigung der „Skrupel-
haftigkeit" diente. Die Gegner legten stattdessen den Akzent auf die Notwendigkeit,

sich des Urteils zu enthalten (wuqüf), wenn man sich bei juristisch
relevanten Akten nicht ganz sicher war (VI 3); auch das ist uns aus einer

früheren Stelle (II 1 und 3) schon geläufig. Als das dann auf Widerstand stieß,

machte man aus der Pflicht eine Tugend: Es ist in jedem Fall verdienstlicher,
Vorsicht zu üben. Allerdings scheint sich die Diskussion hier wieder auf die

rechte Ernährung konzentriert zu haben (VI 4-5). In Geldangelegenheiten kam

man in der Tat so nicht weiter; denn man kann nicht aus einem Betrag, den man
beim Abschluß eines Geschäftes bezahlt, diejenigen Münzen heraussuchen, die

554 S. o. Anm. 194. Sie stammten beide aus Rüfa und glaubten in der Nachfolge des Sufyän at-

Tauri, daß die Welt solange als unrein zu gelten habe, wie sie nicht von einem gerechten
Herrscher regiert wird. Auf einen von ihnen, 'Abdak, bezog man sich auch später noch (vgl. van
Ess 2011a: 312 f.); er hatte einen Neffen gehabt, der mit denselben Ideen in Tarsus, also in den

tugür, auftrat (TG: 4: 213).

555 Das soll im Übrigen auch Muhäsibi selber getan haben (vgl. van Ess 1961: 2). Aber da lag
der Fall anders. Der Vater hatte sich nicht bereichert, sondern soll einer andern „Konfession"
angehört haben. Muhäsibi handelte also in Verschärfung des Grundsatzes, daß Angehörige
verschiedener Religionen nicht voneinander erben können.

556 Der Problembereich wird auch bei Ibn Hanbai berührt; vgl. Pitschke 2010: 72 und 203, auch
42.



982 Josef van Ess DE GRUYTER

man bei einem vorherigen Geschäft vielleicht unrechtmäßig eingenommen hat

(VI 6).557 Allerdings kam es dann u. U. wieder darauf an, ob man sich des

Fehlverhaltens bewußt ist; im letzteren Fall ließ sich doch überlegen, ob man
nicht diese Summe - wenngleich in anderen Münzen - zurückerstatten oder den

Armen spenden solle (VI 7).558 Juristen hielten das im allgemeinen für
übertrieben: Verantwortung läßt sich nicht von einer Person auf eine andere

übertragen, und man schuldet nur dann etwas, wenn man zuvor die Haftung dafür
übernommen hat (VI 8). Hier ist dann das Handelsrecht zuständig.

Auf das himä-Hadit kommt Muhäsibi dann bald wieder zurück; es war breit
überliefert (VI 13), und neben dem Propheten hatten auch manche seiner Genossen

sich ähnlich geäußert (VI 14-16). Man war sich aber bewußt, daß es da nur
um Grenzfälle ging (VI 9). Muhäsibi bringt darum erst einmal Beispiele aus

anderen Bereichen, wo die Verhältnisse nicht so klar waren wie beim Geld, bei

der Jagd etwa, wenn das Wild in einer Weise zu Tod gekommen ist, die u. U.

nicht den Vorschriften der rituellen Schlachtung entsprach (VI 10-11),559 oder in

gewissen Fällen von Scheidung oder Freilassung (VI 12).560 Dazu dann
Entscheidungen des Propheten im Falle strittiger Familienzugehörigkeit (VI 18),

unklaren Privatverdienstes von Sklavinnen (VI 19) oder der Bezahlung eines

Schröpfers (VI 20).561

Der kurze Abschnitt VII leitet von den subuhät über zur Skrupelhaftigkeit,
von der in Abschnitt VIII zum erstenmal wieder die Rede sein wird. Es geht um
die Beihilfe zur Sünde, vor der in Sure 5:2 gewarnt wird. Sufyän at-Taurl legte da

sehr strenge Maßstäbe an: Man sollte niemandem behilflich sein, der vielleicht
eine Untat begehen könnte (VII 1). Das klingt ein wenig nach heutiger
Terrorbekämpfung und wurde auch gleich wieder von anderer Seite abgeschwächt: Man

darf nur dann nicht Beihilfe leisten, wenn jemand tatsächlich etwas Böses tut
(VII 2). Fragen ließ sich dann, worin sie im Einzelfall besteht: Genügt es schon,
das Material zur Tat zu liefern (VII 3). Das erinnert an den Waffenhandel

unserer Zeit. Man ist darum nicht verwundert, wenn sich beschwichtigende
Stimmen erhoben, denen zufolge nur die Untat selber verwerflich ist (VII 4).

Hier allerdings spielt Muhäsibi nicht mehr mit: Beim Weingenuß hat der Prophet

557 Ähnlich bei Ibn Hanbai; vgl. Pitschke 2010: 120 (mit Bezug auf Bisr al-Häfi).
558 Diese Überlegung zeigt, daß gewiß nicht, wie Pitschke erwägt, an Falschgeld gedacht ist.

Falschgeld hätte man erkannt (etwa indem man auf die Münzen biß).
559 Noch einmal aufgenommen in VI 17. Vgl. dazu im Einzelnen die Anmerkungen 220-223.
560 Auch das wird später noch einmal aufgenommen (IX 31). Das Stichwort ist wiederum

wuqüf (VI 12, Schluß).
561 Im letzteren Fall wieder mit einem ihtiläf der Juristen. Auch Ibn Hanbai geht darauf ein

(Pitschke 2010: 132 f. mit Verweis auf die Muhäsibl-Stelle).



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 983

das ganze Umfeld verboten (VII 5).562 Beihilfe zu leisten haben im übrigen auch

andere Respektspersonen verweigert: gewisse Prophetengenossen z. B., als

jemand, der zu Beginn einer Wallfahrt im Gegensatz zu ihnen noch nicht in
den Weihezustand eingetreten war, ein Wild erjagen wollte (VII 7),563 oder der

küfische Jurist Ibrahim an-Naha'i, als er zu einem neuartigen Verfahren der

Herstellung von Gebetsschnüren nicht seine Hand leihen wollte (VII 6).564

Damit ist Muhäsibi wieder beim eigentlichen Thema angelangt (Abschnitt
VIII). Um sich der Skrupelhaftigkeit zu erinnern, wird man mit Begriffen aus der

subhß-Diskussion eingestimmt (wuqüfihtiyät), aber auch mit dem Wort muhä-

saba, das ganz zu Anfang in I 2 einmal auftauchte (VIII 3). Hinzu kommen

Aussprüche früher Autoritäten (VIII 1) und sogar ein Hadit qudsi (VIII 2), in
denen das Wort wara' belegt ist. Aber bald stellt sich heraus, daß die
Skrupelhaftigkeit ebenso wie subha ihre Probleme mit sich bringt. Dasjenige, vor dem

man sich hüten soll, ist ja im Prinzip nicht verboten. Selbst wenn jemand mit
einem Kredit, den er bei einem Wucherer aufgenommen hat, Geschäfte macht,
kann er das ruhig tun - zumindest wenn man einem Ausspruch des 'Abdallah b.

Mas'üd vertrauen darf; denn in Sünde ist nur der Wucherer gefallen. Allerdings
gab es Kritik an der Verbürgtheit dieses Ausspruchs; der Hanafit Saibäni (gest.

189/805) hatte sich auf ihn berufen, und dessen Wort galt nicht viel unter den

muhadditün (VIII 4).565 Zudem war nicht ganz klar, ob Ibn Mas'üd nicht
bestimmte Begleitumstände vorausgesetzt hatte (VIII 5-6).

Ein besonderer Fall war wiederum die Behutsamkeit im Umgang mit der

Ernährung. Denn man war ja stolz darauf, daß der Koran die Speisegebote reduziert

hatte (Sure 6:145); vieles von dem, was bei den Juden noch verpönt gewesen war
(unter „Bestrafung" stand), war nun erlaubt (VIII 7).566 Schon Ibn 'Abbäs hatte das

so gesehen (VIII 8), und bei Hasan al-Basri fand sich die Äußerung, daß der

persische Prophetengenosse Salmän al-FärisI - auch Hasan war von der Geburt

her Perser - dies in die Tat umgesetzt habe; er hatte sich von dem Propheten die

Erlaubnis geholt, Käse und Fett zu verwerten (VIII 9). Grundsätzlich hatte der

Prophet zwar nichts gegen Vorsicht; aber man sollte da seine Meinung nicht
anderen aufdrängen (VIII 10). Wenn man etwas als verboten bezeichnen will,

562 Das entsprechende Hadit begegnet ähnlich schon in II 4, ebenso wie der in diesem

Zusammenhang erwähnte Ausspruch des Sa'd b. Abi Waqqäs (vgl. Anm. 241 f.).

563 Wobei der Prophet allerdings sein Vorgehen tolerierte und das getötete Wild zum Verzehr

freigab.
564 Der Respekt vor diesen Personen wird in VIII 1 noch einmal betont.

565 Saibäni tritt in unserem Text in der Tat nur an dieser Stelle auf.

566 Der Koranvers wird noch einmal evoziert in VIII 15. Grundsätzlich zum Thema jetzt D.

Freidenreich: Foreigners and their Food. Constructing Otherness in Jewish, Christian, and Islamic

Law (Univ. of California Press 2011), dort vor allem Teil 4, S. 129 ff.



984 Josef van Ess DE GRUYTER

muß man das durch ein Schriftzeugnis oder etwas ihm Entsprechendes nachweisen;

sonst setzt man nur eine haltlose Behauptung in die Welt (VIII11-12). Muhäsibl
rät deswegen dazu, in solchen Fällen harte Termini wie „erlaubt" und „verboten"
zu vermeiden und sich auf neutralere Formulierungen zurückzuziehen (VIII13-14).
Ihn 'Abbäs kommt dann noch einmal zu Wort mit Bezug auf die Frage, ob man
Eselfleisch essen dürfe (VIII 15-16),567 und auch Salmans Käse wird zum
zweitenmal in Augenschein genommen (VIII17), mit einem Exkurs über die Molke (VIII
18). Hasan al-Basrl's basrischer Kollege Muhammad b. Sirin hatte nämlich einen

Widerwillen gegen Molke gehabt, und Muhäsibl beeilt sich, zu versichern, daß sich

daraus nicht auf ein Verbot schließen lasse.568

Der lange Abschnitt IX bringt erneut das Thema Geld ins Gespräch. Diesmal

aber geht es um Zuwendungen, die in Form eines Gehaltes, aber auch zur
Bestechung oder in Form von Landbesitz einem Begünstigten zugute kommen;
der Geldgeber ist in jedem Fall die Regierung. Daß dies grundsätzlich verboten

sei, wird sofort zurückgewiesen; es kann dabei ja durchaus mit rechten Dingen
zugehen (IX 1-2). Allerdings ist zuzugeben, daß es schon in der Frühzeit
Unregelmäßigkeiten und Rechtsbrüche gegeben hat, z. B. bei der Verteilung von
Kriegsbeute oder in der Vergabe bzw. Aneignung von Grundbesitz, die erst

später legalisiert oder rückgängig gemacht worden waren (IX 3). Der Kalif 'AH

hatte bei der Überprüfung der Staatskasse ein Auge zugedrückt, wohl im Blick
auf die Verhältnisse im Irak (IX 4), und daß fromme Leute im Spiele der Politik
von einem Kalifen oder Statthalter Geld annahmen, war niemandem verborgen
geblieben (IX 5). Das war der Grund, warum die Sache „zweifelhaft" wurde. Es

gab Nachfolgetäter (IX 6), und diejenigen, die standhaft geblieben waren,
konnte man an den Fingern abzählen. Darum gibt Muhäsibl sich Mühe,
Namen zu nennen (IX 7-9). Darunter findet sich dann auch jemand, der, wenn
er ein Fatwä verfaßte, sich dafür nicht bezahlen ließ - weder von der Regierung
noch von Privatleuten (IX 8), und bei Sufyän at-Tauri und seiner Schule wird
hervorgehoben, daß sie mit ihrer Strenge nicht überall Anklang fanden (IX 9).

Ibn Hanbai meinte, man könne Geld, das man (für ein Gutachten von der

Regierung erhalten habe, zwar annehmen, solle es aber dann unter die Leute

(seine Schüler verteilen (IX 10).569 'Ä'isa habe die (hohe) Dotation, die ihr

567 Hierbei spielte der Unterschied zwischen dem Hausesel und dem Wildesel eine Rolle;
Letzterer war ein Jagdtier. Vgl. EI1: 2: 327 f. > EI2: 3: 393 f. s. v. Himär 0. Ruska).

568 Der Arzt ar-Räzi hat sich später über ihren medizinischen Nutzen verbreitet; vgl. jetzt A.

Das und P. Koetschet, Two Pharmacological Texts on Whey by Abü Bakr Nuhammad ibn

Zakariyyä' al-Râzî (d. 925), in: JAOS 137/2017/25-42.

569 Ihn Hanbai wird bei Muhäsibl auch sonst gelegentlich genannt (III 6, VIII 4, IX 35), aber

wesentlich seltener als Sufyän at-Tauri.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 985

zustand, noch am Tage der Auszahlung sogleich ausgegeben (IX II).570 Andere
beriefen sich auf ein Prophetenwort dieser Tendenz, das wir allerdings vorläufig
in der genannten Form nicht nachzuweisen vermögen (IX 12). In alledem steckt
viel Nostalgie; Muhäsibi schließt mit einer Bemerkung zur Verderbnis der

Gegenwart (IX 13).

Er hebt dann an zu einer grundsätzlichen Reflexion: Diejenigen, die sich
nicht vom Staat abhängig machten, waren häufig keine großen Geister, und sie

durchschauten auch nicht die Komplexität ihrer Entscheidung. Aber sie gewannen

beim gemeinen Volk großes Ansehen. Das lag daran, daß jedermann bange

an Gottes Gericht denkt; darum wird er vorsichtig (IX 14). Das hatte Muhäsibi mit
anderen Worten - und kürzer - schon zu Anfang gesagt: Gewissenserforschung
beruht auf muhäsaba (I 2). Er stützt diese Überlegungen mit einem Hadit, das er
schon einmal, wenngleich in etwas abweichender Form, herangezogen hatte (IV
12). An der jetzigen Stelle (IX 15) wird es anscheinend genannt, um das

unscheinbare Äußere dieser Wortführer hervorzuheben. Aber es enthält noch
ein weiteres Element, das zwar hier nur angedeutet wird, das aber jeder im
Gedächtnis hatte: Das Wort dieser Leute wird gehört und erhört, nicht nur von
den Mitmenschen, sondern auch von Gott.571 Denn so geht der Text nun auch
weiter: In anderen Fällen, wo es um Vorsicht geht, hat der Prophet ebenfalls

versprochen, daß das Gebet eines solchen Frommen erhört werde - bei rechter

Ernährung z. B. (IX 16) oder bei rechter Kleidung, wenn nämlich die Tuche zu ihr
mit rechtmäßig verdientem Geld gekauft wurden (IX 17-18). Allerdings erhebt

Muhäsibi im letzteren Fall wieder Einspruch; denn man ist da in Gefahr, einen

Irrweg zu beschreiten. Das entsprechende Hadit ist nicht über allen Verdacht

erhaben, und die Konsequenzen, die man aus ihm zieht, sind u. U. häretisch. Es

gibt nämlich „Koranleser und Asketen", sogar einige Härigiten,572 die der

Meinung waren, man müsse ein rituelles Gebet wiederholen, wenn man es in einer

Kleidung vollzogen habe, die auf die beschriebene Weise „falsch" sei (IX 19-20).
Dasselbe gilt, wenn man eine Ehe für ungültig erklärt, weil die vereinbarte

Brautgabe aus unklarer Quelle kommt. Auch das geht zu weit - ebenso wie

wenn jemand mit nicht ordnungsgemäß erworbenem Geld eine Sklavin kauft573

und man dann behauptet, er dürfe nun nicht den Beischlaf mit ihr vollziehen (IX
21-24). Muhäsibi weiß, daß die Juristen bei diesen etwas konstruierten Casus

570 Ob sie das aber aus Skrupelhaftigkeit tat, wird nicht gesagt.
571 Vgl. dazu Anm. 320.
572 Zu den Härigiten auch unten XII 10 und 23. Wer von ihnen aber hier genau gemeint ist,
erfahren wir nicht.
573 Wir reden heute eher von „gewaschenem" Geld; aber das ist vor allem eine Frage des

Steuerrechts.



986 — Josef van Ess DE GRUYTER

manches zu bereden fanden. Aber er will zum Ausgangspunkt zurück: Auch der

Regierung kann man nicht vorwerfen, sie habe kein Recht mehr, eine hadd-

Strafe zu vollziehen (etwa die Auspeitschung wegen Weingenusses), wenn die

Peitsche, mit der das geschehen soll, nicht rechtmäßig erworben ist (IX 27). So

sind denn auch die „Zuwendungen" trotz aller Bedenken weiterhin zulässig (IX

25). Man kann ja auch Dinge, die man in der Schule aus einem Koran gelernt
hat, nicht deswegen wieder vergessen, weil das Exemplar, aus dem man lernte,
unrechtmäßig erworben war (IX 28). Kritisiert werden mit diesen
Analogieschlüssen auch an dieser Stelle wieder Sufis. Was sie sagen, ist zwar gut
gemeint; aber sie haben keine Erfahrung mit juristischem Denken (IX 29).

Das heißt nicht, daß sich auf Vorsicht verzichten ließe. Leute, die wirklich

etwas von der Sache verstehen (ahl al-'ilm), also wohl Juristen, haben

bestätigt, daß man sich kundig machen muß - bei der Ernährung (IX 30)

ebenso wie anderswo (IX 31).574 Manches ist allerdings nicht endgültig zu
klären (IX 32-33), und grundsätzlich sollte man differenziert vorgehen (IX 35-
36). Beim Essen ist zudem nicht nur vorher Anlaß zum Überlegen, sondern u.
U. auch hinterher, wenn sich nämlich herausstellt, daß man tatsächlich etwas

„Verbotenes" verschluckt hat (IX 37).575 Die Ernährung ist insofern das A und
0 rechter Lebenshaltung; von ihr hängt alles andere ab (IX 38-39). An dieser
Stelle greift Muhäsibl nun zu einem singulären rhetorischen Mittel: Er beruft
sich auf die „Bücher", d. h. vermutlich heilige Schriften, und zitiert daraus

(wenn ich die Sache recht verstehe) auf Aramäisch, d. h. wohl Syrisch (in
arabischer Schrift) - nur zwei Wörter, die aber dem Kopisten ebenso wenig
sagten wie uns und im Kairiner Druck ganz unter den Tisch gefallen sind.576

Gemeint ist mit diesem Ausspruch offenbar, daß man, wie unmittelbar vorher
bereits gesagt, sich untadelig verhalten solle, in jener Ehrbarkeit und
Vortrefflichkeit, die man damals „Güte" nannte (tïb, IX 40).577 Muhäsibl nutzt die

Gelegenheit, dies in einen größeren Rahmen zu stellen, indem er vom Kampf

gegen die Triebseele (nafs) - das „Ich", wie ich es einmal genannt habe578 -
zu reden, der jeglichem Lustempfinden, auch beim Essen, ein Ende bereitet

(IX 41-43).

574 Einer der hier genannten Fälle wurde oben VI 12 schon berührt.
575 Angeblich war vor allem Abü Bakr groß darin, es wieder herauszuwürgen; vgl. Pitschke

2010: 162 f. Muhäsibl nimmt auf diese Überlieferungen nicht Bezug.

576 S. o. Anm. 367. Eines der beiden ist das Wort für „Gebet", dessen koranische Schreibweise

(mit w statt mit ä) seit langem schon Gegenstand einer intensiven Diskussion ist (dazu zuletzt

Al-Jallad 2017).

577 S. o. S. 956.

578 van Ess 1961: 31 ff.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 987

So kommt er dann auf das Hungern, eine übliche asketische Praxis, die in
unseren Tagen zur „Hungerkur" abgesunken ist (Abschnitt X).579 Der Gedankengang

ist da anfangs etwas sprunghaft und repetitiv. Von schrittweiser Erziehung
der Triebseele ist auch hier die Rede; vor allem in Basra soll diese spirituelle
Ausdeutung der Praxis Anklang gefunden haben (X 2, auch 8). Man hat dies dort
dann weiter systematisiert, indem man wie die Ärzte die Körpersäfte (tabä'i') in
den Blick nahm und sich eine regelmäßige Diät ausdachte (X 3-5). Aber Muhä-

sibi, obgleich selber von Geburt her Basrier, steht dem eine andere Art des

Hungerns voran, die ihm offenbar mehr zusagte: Einschränkung der Nahrungsaufnahme

nur insoweit, als gesichert ist, daß man dabei überlebt; wieweit man
gehen darf, steht bei Gott. Wenn man erlaubte Speise findet, kann man sich
daran sattessen - allerdings nur wenn man Hunger hat. Findet man sie dagegen
nicht, so muß man sich gedulden und weiterhin den Gürtel enger schnallen; im
Jenseits wird man für die Strapazen gewiß belohnt. Das war keine ausgefuchste
Methode; aber es gab dafür schon frühe Vorbilder, die ahl as-suffa etwa, die in
Medina zur Zeit des Propheten in Armut gelebt hatten, und zahlreiche spätere
Gelehrte oder Asketen, Sufyän at-Taurl z. B. oder Bisr al-Häfi, hatten sich danach

gerichtet (X 1 und 6-7). Wenn man in Basra dann allerdings das Hungern über
alles stellte und sich bei der Bekämpfung der Triebseele wie ein Beizvogel
vorkam, den man durch Hungern scharf machen muß, damit er tut, was er
soll (X 8), so erklärt Muhäsibi dies für eine Illusion. Hungern verhilft zwar zur
Demut; aber diese verschwindet wieder, wenn man sich nachher satt essen kann
(X 9). Konsequent durchgehalten ist Hungern dagegen tödlich,580 und niemand,
der noch bei Tröste ist, wird sich selber abschlachten (X 14). Selbstmord ist
ohnehin verboten. Die islamische Art, sich bei der Nahrungsaufnahme zu

zügeln, ist vielmehr das Fasten; da wird das Hungern nach Ablauf jeden Tages
unterbrochen.581 So kommt man dazu, ein anderes Ideal zu verfolgen: die

Bedürftigkeit nach Gott (al-faqr ilä lläh); man stellt seine Sache auf Gott, und
wenn man dann aus purer Not hungern muß, weiß man, daß alles noch viel
schlimmer hätte kommen können (X 10).582

579 Das Thema wird unter der Überschrift „Der Nahrungstrieb" ausführlich in Grämlich 1997:

222ff. behandelt. Vgl. dazu auch die Texte im K. al-Wara' des Ibn Hanbai (Pitschke 2010: 168

ff.).
580 Im Deutschen würde man sagen: „man verhungert". Im Arabischen gibt es abgeleitete
Verben dieser Art nicht.
581 Abgestützt mit einem angeblichen Ausspruch des Wahb b. Munabbih (X 15). Muhäsibi
denkt allerdings wahrscheinlich eher an das freiwillige supererogatorische Fasten als an das

Ramadänfasten. Vgl. dazu auch Grämlich 1997: 233 ff.: „Maß und Methodik des Hungerns".
582 Zu al-faqr ilä lläh vgl. Grämlich 1996: 143 und Grämlich 1998: 173 ff. Zum Kontrast vgl. al-

ginä hilläh in I 16.



988 — Josef van Ess DE GRUYTER

Natürlich ist das alles auch eine Frage des persönlichen Wohlstandes. Daß

Sattheit nicht die Lösung sein konnte, lag auf der Hand; man wird dadurch träge
und abgestumpft (X 16).583 Darum empfiehlt Muhäsibi, obgleich selber von
einigem Wohlstand, nun zum Schluß eine Art ideellen „Mönchtums" (tarahhub

lilläh), das die Welt hinter sich gelassen hat (X 12). Das kommt etwas
überraschend, und wenn wir nicht eine Parallele hätten, würden wir es kaum
einordnen können. Aber er beginnt auch sein Hauptwerk, die Ri'äya li-huqüq Allah,
auf diese Weise. Nachdem er dort das Gleichnis vom Sämann erzählt hat,584

kommt er bald auf die rahbäräya zu sprechen, unter Bezug auf den Koran (Sure

57:27): Gott habe „einige Kinder Israels" getadelt, weil sie eine Sorte Mönchtum

praktiziert hätten, die ihnen nicht aufgetragen war und die sie nicht in der

rechten Weise sich hätten angelegen sein lassen (lam yar'auhä haqqa ri'äya-
tihä).585 Das will er dann richtigstellen, und dafür benutzt er in unserem Text

sogar eine eigene Verbform: istarhaba (X 17). Allerdings hatte die Diskussion

längst eine andere Richtung genommen. Im Koran verband sich rahbämya
nämlich an der genannten Stelle mit dem Verb ibtada'a; die „Kinder Israels"
haben das Mönchtum „aufgebracht" (Übs. Paret) oder „erfunden" (Übs. Khoury).
Das bekam, als man anfing, von „Neuerungen" (bid'a) zu sprechen, einen
schlechten Klang, und im Hadit hieß es dann: lä rahbänlyata fi l-Isläm,586

begleitet von einer Variante, in der es speziell um das Wandermönchtum ging:
lä siyähata fi l-Isläm.587 Beide Versionen sind nicht kanonisch geworden.588 Aber

sie sind Muhäsibi offenbar bekannt (X 12), und er kann es sich leisten, sie zu

ignorieren. Warum er das kann, bleibt näher zu untersuchen. Beispiele für den

positiven Gebrauch gibt es schon früher,589 und zu einem Negativum wurde die

„Möncherei", mit Luther zu reden, für die Muslime vor allem dann, wenn sie

Ehelosigkeit darunter verstanden. Vielleicht hat mitgespielt, daß in den kanonischen

Prophetenworten sowohl rahbäniya als auch siyäha in ihrem islamischen

583 Dazu Grämlich 1997: 226 ff.: „Der Unsegen der Sattheit".

584 Muhäsibi 1940: 2, 17 ff., unter Berufung auf einen „Weisen" (ba'd al-hukamä'), nicht auf
das Neue Testament (Mt. 13.1-9 und 18-23; auch Mk. 4.3-9 und Lk. 8.5-15). 'Umar as-Suhra-

wardl (gest. 632/1234) hat dies in seine 'Awärif al-ma'ärif übernommen (vgl. Grämlich 1978: 37

nr. 2.10), allerdings wieder ohne seine Quelle zu nennen; daß dort Muhäsibi zugrunde liegt, ist

kürzlich von S. Sviri hervorgehoben worden (Sviri 2016: 65).

585 Muhäsibi 1940: 4, 18 f.

586 Vgl. Ibn al-Atlr 1963: 2: 280 f. s. v.

587 Ibn al-Atlr 1963: 2: 432, -6 ff.

588 Sie finden sich (zum erstenmal im K. al-öihäd des Ibn al-Mubärak (Sizgorich 2009: 180).

589 Vgl. van Ess 1961: 119 nach einem angeblichen Ausspruch 'Alls unter Berufung auf die

„religiöse Praxis Jesu" (din minhäg 'Isä b. Maryam); vgl. Ibn Batta 1958: 45, 7 ff. (dort 45,14 und
46, 11) / übs. 75 f.).



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 989

Sinn auf den gihäd bezogen wurden;590 da waren dann ohnehin keine Frauen

dabei, und Muhäsibi hat vielleicht schon an den gihäd akbar gedacht.591 Daß

rahbäräya keine Pflicht sei, sondern nur als Empfehlung gelten könne, hatte sich
wohl auch schon zu seiner Zeit im Hadit durchgesetzt: „Das Mönchtum wurde

uns nicht vorgeschrieben (lam tuktab 'alainä)"592 und „Mönchtum wurde mir
nicht befohlen {inni lam u'mar bir-rahbäniya)".593

Abschnitt XI ist wieder ein Exkurs. Behandelt wird das Problem, ob man aus

Skrupelhaftigkeit immer nachfragen müsse. Man konnte seinen Mitmenschen ja

gehörig auf die Nerven gehen, wenn man wissen wollte, ob ihr Essen denn auch
koscher sei oder ob sie ihren Besitz der Ordnung nach erworben hätten. Aber so

war das Problem vermutlich nicht entstanden; Asketen scheuten sich im Grunde

nicht, bei anderen anzuecken. Wichtiger war, daß gewisse Ärgernisse auf die

Dauer verjährten; sie lagen für das öffentliche Bewußtsein weit zurück und

regten kaum noch jemanden auf. Der Abschnitt dreht sich nämlich - wie der

folgende (XII) - vornehmlich um die Frage, wie man sich beim Betreten von
Ländereien verhalten soll, die vor geraumer Zeit, immerhin zwei Jahrhunderten,

an die öffentliche Hand gefallen waren oder ihren Besitzer gewechselt hatten (XI

2-5 und 11-12; auch XII 1-5, 25-30 und 32-34).594 Dort gab es längst Wege oder

Trampelpfade, an die man sich gewöhnt hatte, und selbst Sufyän at-Taurl

meinte, man solle sich über sie nicht zu sehr den Kopf zerbrechen (XI 2; dazu

XII 27 und 32-33). Erst wenn man sich dort ansiedeln wollte, wurde die Sache

kritisch (XI 4). Auch beim Handeltreiben oder wenn man dort eine Bude

aufstellte, schieden sich die Geister; hier war denn auch mit dem Einverständnis

Sufyäns nicht mehr zu rechnen (vgl. XI 3 und 5 mit XII 1 und 26).595 Aber ein
Mann wie Auzä'i, der es gleichfalls recht genau nahm, soll sich dahingehend

geäußert haben, daß die Zeit für das Bedenkentragen abgelaufen sei (XI 8).

Nachfragen sei natürlich immer noch lobenswert (XI7); nur gebe es mittlerweile,
wie jemand mit weniger nüchternen Worten ergänzte (XI 9), soviel Armut und

Not, daß man sich um derlei alten Kram nicht mehr kümmern könne. Lediglich

590 Conc. 2: 312a und 3: 45a; auch Ibn al-Atir 1963: 2: 281, 4 ff.
591 Obgleich auch das erst einmal zu beweisen wäre. Als islamische siyäha wird nämlich auch
das Fasten bezeichnet (Ibn al-Atir 1963: 2: 433, 1 ff.), also wieder als Gegensatz des Hungerns.
Zum Bezug auf den gihäd vgl. Sizgorich 2009: 185; dort auch zahlreiches Material zum Umfeld,
allerdings im Rahmen einer Generalthese (178 ff.).
592 Ibn Hanbai 1895: 6: 226, 11 (nach 'Ä'isa).
593 DärimI 1966: 2: 58 Nikäh 3 nr. 2175), auch hier wieder im Sinne von Ehelosigkeit.
594 Weiteres Material dazu auch bei Ibn Hanbai (vgl. Pitschke 2010: 98 f.). Allgemein zum
Thema Schmucker 1972: 101 ff. und das oben bereits mehrfach genannte Buch von Ziaul Haque
(Haque 1977), das auf Schmucker 1972 und Noth 1973 reagiert.
595 Vgl. dazu auch Pitschke 2010: 102.



990 Josef van Ess DE GRUYTER

jemand, der ganz alleine in der Welt stehe und für niemanden zu sorgen habe,

könne sich ganz auf sein religiöses Heil konzentrieren.
Man konnte sich natürlich auch darauf beschränken, bloß dann nachzufragen,

wenn man selber zuständig war. Von Abü Bakr glaubte man zu

wissen, daß er sich bei einem seiner Sklaven erkundigte, ob dieser noch für
jemanden anders arbeite und dafür Geld bekomme. Er soll dabei sich dessen

entsonnen haben, daß der Prophet es nicht gestattete, wenn eine Sklavin sich

etwas hinzuverdiente und unklar blieb, worauf ihre Nebeneinkünfte beruhten.

Letzteres war in der Tat eine delikate Angelegenheit. Es kam nämlich vor
(oder war vielleicht ganz üblich), daß Sklavinnen als Sexpartner ausgeliehen
wurden. Mit dieser „Unzucht" (Prostitution) von Sklavinnen, die nicht nur
ihrem Herrn zuwillen waren, hat sich die Prophetentradition in der Tat ebenfalls

beschäftigt.596

Der Kreis derer, denen man trauen konnte, war klein geworden. Auzä'I
hoffte zuversichtlich, daß in Zukunft mit Geld ehrlicher umgangen werde und
daß derjenige „Bruder in Gott", mit dem man es dann zu tun habe, bei den

Menschen an Ansehen gewinne (XI 10).597 Man konnte sich allerdings die
Vorsicht und das Nachfragen auch ersparen, indem man es vermied, sich

überhaupt mit Muslimen einzulassen; von Ibrahim b. Adham wollte man
wissen, daß er deshalb seine wirtschaftlichen Nutzflächen von einem Christen

gepachtet habe, einem Angehörigen der irakischen Urbevölkerung also, dessen

Eigentumsverhältnisse einen Muslim nichts angingen (XI II).598

Die beiden restlichen Sätze von Abschnitt XI (12-13) gehören eigentlich
schon zu Abschnitt XII, in dem nun endgültig nur noch von Domänen und
Kronland die Rede ist (XII l).599 Die Probleme, von denen Muhäsibl jetzt
spricht, reichten weit zurück; seine Nachrichten beziehen sich auf die Zeit
des Kalifen 'Umar (XII 2-4). Sie betrafen den Irak und Syrien, aber auch

Ägypten (XII 5); alle diese Gebiete waren mit bewaffneter Gewalt ('anwatan)
in Besitz genommen worden. Auf der Arabischen Halbinsel dagegen war das

nicht vorgekommen; Tä'if und im Grunde auch Mekka waren durch

596 Vgl. Juynboll 2007: 554 und 710.

597 Allerdings endet dieser zweite Ausspruch mit einem hoffnungsvollen Ausblick in die

Zukunft.
598 Gemeint sind die sog. „Nabatäer", die damals noch Aramäisch sprachen. Zu ihnen vgl.
meine Kleinen Schriften III
599 Die Eunuchen aus nr. XI 13 sind wohl nur an diese Stelle geraten, weil sie im Dienste der

Regierung standen und vielleicht manchmal die Domänen verwalteten (s. auch o. Anm. 525). In
XI 12 geht es um den Verzehr von Lebensmitteln, die auf (ägyptischem) Kronland gewachsen

waren. Der landwirtschaftliche Ertrag von Ägypten war an sich so groß, daß niemand zu

hungern brauchte.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 991

Friedensvertrag an die Muslime gefallen (XII 6-7).600 Die Hauptfrage war in
diesem Zusammenhang immer gewesen, ob man auf solchen Ländereien

überhaupt sein Gebet verrichten dürfe; man betete ja häufig im Freien.601

Die Frage ließ sich eigentlich nur pragmatisch entscheiden; denn man konnte
sich, wenn man dort arbeitete, häufig den Platz nicht aussuchen, an dem

man sich zur vorgeschriebenen Gebetszeit gerade befand. Muhäsibi versucht
sich darum an einer Art Generalamnestie: Man darf überall dort beten, wo die

Obrigkeit die Möglichkeit dazu geschaffen hat (XII 9). Das gilt ohne

Einschränkung für die Hauptmoscheen, in denen man sich am Freitag zum
Gottesdienst versammelte. Es galt aber auch für die Matten, die im Moscheehof

den Boden abdeckten; man konnte sie wahrscheinlich mitnehmen, um sie

dann mittags anderswo auszubreiten.602

Bevor Muhäsibi sich aber hierzu weiter äußert, stellt er erst einmal die

Grundvoraussetzung Idar: Die Obrigkeit ist bei allem, wo sie ihre administrativen
Pflichten erfüllt, prinzipiell im Recht.603 Und nicht nur das; sie ist auch
unerläßlich. Nur „einige Schwarmgeister", etwa die Härigiten, haben behauptet, daß

sobald ein Herrscher seinen Pflichten nicht mehr nachkomme und ungerecht
handele, man ihm die Gefolgschaft aufkündigen müsse (XII 9-10). Das wird
dann mit einem Ausspruch 'Alis und mehreren Haditen bekräftigt (XII 11-14).

'Ali mußte es ja wissen; er hatte sich mit den Härigiten auseinandergesetzt. Aus
den Haditen dagegen, die vermutlich erst nach seiner Zeit in Umlauf kamen,

geht dann hervor, wie umstritten und peinlich dies alles war. Das erste von
ihnen bricht an der Stelle, wo der Prophet auf die Zustimmung zu einer unfähigen

oder inakzeptablen Regierung zu sprechen kommt, mitten im Satz ab (XII
12), und die beiden anderen raten zur Geduld (XII 14)604 oder empfehlen, die von
dem Herrscher begangenen Fehler stillschweigend wieder gutzumachen (XII13).
Ein frommer Mann mochte erwägen, verbal Kritik zu üben. Aber das lief unter
dem Stichwort „Schmähung" (sabb), und man mußte sich sehr überlegen, was

600 Für Mekka beruft Muhäsibi sich auf Safi'i; zum Thema vgl. Noth 1973 und Schmucker 1972:

188 ff.
601 Fudail b. Tyäd fand auch in Bagdad eine Menge solcher Stellen, die ihm den Aufenthalt
verleideten (vgl. Ta'rih Bagdad 1: 5, 2 ff.).
602 Das war unter anderen Umständen verpönt; Ibn Hanbai hat einige Nachrichten, wonach

man sich (in einer Stadt) nicht außerhalb der Moschee auf eine solche Matte setzen sollte
(Pitschke 2010: 106).

603 Das sagt er mit anderen Worten auch schon in IV 18-19; s. o. S. 934-935; 980-981.
604 So auch III 7 und in einer Ergänzung, die man in XII 12 hinter dem abgebrochenen Satz

hinzufügte (s. o. Anm. 453).



992 Josef van Ess DE GRUYTER

man sagte (XII 16-17).605 In jedem Fall lag der Ton auf Gehorsam (XII 15). Nur

wenn ein Herrscher zu ausgesprochenen Schandtaten, also zu schwerer Sünde

(;ma'siya) aufruft, darf man ihm nicht folgen. Aber das gilt nicht nur für ihn,
sondern für jedermann (XII 18-20) und muß natürlich erst einmal definiert
werden. Letzten Endes ist bei einem Herrscher nur wichtig, daß er ein

rechtgläubiger Muslim ist; dann darf man auch hinter ihm beten (XII 21), und sollte er

wirklich eine Idealfigur sein, ist sogar ein Bittgebet für ihn angebracht (XII
22).606 Unter einem frommen Fürsten blüht das Land (XII 23-24).607

Das Thema „Gebet" war dennoch nicht ausdiskutiert. Das Rasiermesser

der Kasuistik ließ sich weiter schärfen, indem man zwischen fi l-magsüb (XII
25) und ß l-gasb (XII 27) unterschied, also einem Gebet, das zu einem

Zeitpunkt vollzogen wird, wo über das Gelände, auf dem man es vollzieht, längst

verfügt worden ist, und einem Gebet, das zu einem früheren Zeitpunkt
vollzogen wurde, als die Usurpation noch im Gange war.608 Im letzteren Fall
erhob sich verständlicherweise die Frage, ob man während eines ungesetzlichen

Aktes überhaupt beten dürfe. Man wollte das dann nur auf einem

öffentlichen Gebetsplatz dulden, wie es ihn in größeren Orten außerhalb der

Wohngebiete meist gab.609 So jedenfalls entschied sich Säfi'I, der hier zum
zweitenmal in unserem Text evoziert wird (XII 30).610 Er berief sich auf ein

Hadlt, wonach man überall beten könne, nur nicht in einem Bad und auf
einem Friedhof. Wer an einem Grabe betet, kehrt zudem der qibla den Rücken

(XII 31).611

Zum Schluß kommt Muhäsibi dann noch einmal auf die Wege zu sprechen.
Auch da wurde differenziert. Wenn diese zu einem öffentlichen Gebäude führen,

605 Wir würden statt von „Schmähung" eher von „Beleidigung" sprechen; das muß dann

gegenüber der „Meinungsfreiheit" abgegrenzt werden.

606 Dies wird Fudail b. 'Iyäd in den Mund gelegt, der als Asket in Mekka lebte und dort einmal

mit Härün ar-Rasid zusammentraf (vgl. TG: 3: 99).

607 Es bleibt zu untersuchen, wieweit eine solche Feststellung in der Tradition iranischer

Fürstenspiegelliteratur steht.

608 Es ist bezeichnend, daß ein früher Mu'tazilit, nämlich öa'far b. MubaSsir (gest. 234/849),

der wegen seiner Distanz zur Obrigkeit bekannt war (TG; 4: 56), sich ausführlich zum Problem

des gasb geäußert hat. Ein Bruchstück dieses Textes ist in einer späteren ibäditischen Quelle

(Izkawi 2010: 9: 51-57) erhalten; dort wird anscheinend sogar auf Saibänl Bezug genommen
(S. 52, 10). Ich danke Yohei Kondo, der mir die Stelle zur Kenntnis gebracht hat.

609 Vgl. EI2: 7: 658 ff. s. v. Musallä (R. Hillenbrand).
610 S. o. Anm. 578. Muhäsibi wurde später selber unter die frühen Säfi'iten gerechnet (vgl.
Subki 1964-1976: 2: 275 ff.).
611 Der Tote wird so beigesetzt, daß er sein Gesicht der qibla zuwendet. Wenn ein Beter ihm
also den Friedensgruß entbietet, muß er sich ihm zuwenden und kehrt damit der qibla den

Rücken; vgl. Lane 1908: 244.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 993

einer Moschee oder einem „Hotel",612 so konnte man kaum etwas dagegen
haben.613 Bedenken äußerte man allerdings bei Befestigungsanlagen, einem

Wehrgang z. B. (XX 33-34) - wenngleich uns da die Anschauung fehlt, um zu

verstehen, was genau gemeint ist. Vermutlich spielt wieder jene Distanz zum
Staat eine Rolle, von der weiter oben614 die Rede war: Die späten Umaiyaden
hatten die Bollwerke anlegen lassen; aber seitdem man dort nur noch in Quartier
lag, wurden die Gebäude zu einem Anlaß juristischer Reflexion. Am Rande

erscheint dann noch ein Problem, das eigentlich in ein anderes Kapitel gehört:
Man sollte einen Jugendlichen nicht zu einem Botengang über einen solchen

Weg schicken (XII 32). Heutzutage liefe dies wohl unter „Eltern haften für ihre
Kinder". Damals aber war etwas anderes intendiert: Der Junge darf seinen Eltern

in einem solchen Fall nicht gehorchen. Das war an sich unerhört; aber wir haben

für diese Diskussion weitere Belege.615

Zusammenfassung und Ausblick

Muhäsibl schreibt zu einer Zeit, in der die Prophetentradition noch nicht von den

Stimmen aus der Urgemeinde getrennt war. Die kanonischen Hadîtsammlungen
sind ein Phänomen der nächsten Generation(en); sie entstehen zudem in Ostiran

und nicht in Bagdad.616 Ihr Einfluß sorgte auf die Dauer dafür, daß das Material
sortiert wurde. Das Prestige des Propheten stieg, und er wurde Gegenstand eigener
Literaturgattungen.617 Die Aussprüche der Prophetengenossen dagegen wurden

abgedrängt in den Bereich der Moral und der Askese; dort verbanden sie sich mit
Äußerungen, die man exemplarischen Frommen aus späteren Generationen in den

Mund legte. Dieses Spruchgut bildete den Nährboden für das, was man in der

europäischen Forschung meist „Mystik" nannte; Richard Grämlich hat es in großer

612 Welche Unterkunftsmöglichkeiten es gab, ist näher untersucht bei Touati 2000 und
Constable 2003.

613 Zumindest solange die Moschee nicht gerade auf einem öffentlichen Weg errichtet worden

war; dort war Bauen grundsätzlich verpönt, und kleine Moscheen wurden ja, wie auch heute

manchmal noch, auf private Initiative hin eingerichtet (vgl. Ibn Hanbai bei Pitschke 2010: 101).

Es gab keine Stadtplanung.
614 S. zu Abschnitt VIII.
615 Z. B. bei Ibn Hanbai; vgl. Pitschke 2010: 122 ff.
616 Muslim b. al-Haggäg, dessen Sahih wir meist zitiert haben, stirbt 261/875 im Alter von 55

Mondjahren in Nesäpür.
617 Neben der Sira und dem Hadit etwa der dalä'il an-nubüwa.



994 Josef van Ess DE GRUYTER

Fülle gesammelt.618 Was die von uns behandelte „Skrupelhaftigkeit" angeht, so

besitzen wir neben dem von uns mehrfach herangezogenen K. al-Wara' des Ibn
Hanbai (der gar kein Mystiker war) noch das gleichnamige Werk des Ibn Abi d-

Dunyä (gest. 281/894);619 dann geht das Material über in größere Sammlungen, z. B.

das berühmte „Sendschreiben" (Risäla) des Qusairi, dessen Diktat i. J. 438/1046

abgeschlossen wurde,620 oder die kürzlich zum erstenmal herausgegebene Salwat

al-'ärifln des Abü Halaf at-Tabari (gest. um 470/1077), die nur wenige Jahrzehnte

später gleichfalls in Nesäpür entstand.621 Aber man kann sich fragen, wieweit es

damals noch lebendig war; beide Werke machen einen etwas antiquarischen
Eindruck622 und haben allenfalls die Absicht, eine Renaissance einzuleiten - in Iran,
nicht mehr im Irak.623 Bei Muhäsibi lag der Fall ganz anders. Er hat das Material

nicht bloß aufgereiht, auf der so häufig metaphorisch bemühten Perlenschnur,
sondern er hat sich eingemischt, räsonnierend und manchmal auch kritisch. Er

war engagiert; das hebt seinen Text unter den anderen hervor - trotz aller Unordnung,

die ihm anhaftet.

Von wara' redete z. Z. Qusairis auch der Theologe und Jurist 'Abdalmalik
al-Guwaini (gest. 478/1085), der zusammen mit diesem ein Opfer der von
'Amidalmulk al-Kunduri, dem Wesir des Selgüken Tugril Beg, angefachten
As'aritenhetze wurde. Aber bei ihm fungiert der Begriff als wünschenswerte

Eigenschaft des Herrschers;624 gemeint ist wohl, daß ein Fürst mit Augenmaß

618 Man hat sich mittlerweile daran gewöhnt, stärker zwischen der Mystik und der frühen
Askese (zuhd, im Englischen heute meist mit „renunciation" übersetzt Grämlich: „Weltverzicht"

zu unterscheiden. N. Hurvitz hat gezeigt, wie das Ideal des „mild asceticism" auf die Sirat

Ibn Hanbai, welche dessen Sohn Sälih (gest. 265/878) verfaßte, einwirkte (Hurvitz 1997).

619 Ed. Mus'ad 'Abdalhamid as-Sa'däni; Kairo 1993. Pitschke nennt noch einige weitere Werke,
die unter diesem Titel im Umlauf waren (S. 17 ff.).
620 Vgl. dort Kap. 7; übs. Grämlich 1989: 170 ff. Grämlich gibt an dieser Stelle wara' mit
„Gewissenhaftigkeit" wieder; aber das blendet die Problematik aus, die sich zumindest für
Muhäsibi mit dem Begriff verbindet. Allerdings wird dieser auch von Muhäsibi dort, wo er

ihn nicht diskutiert, ganz positiv gebraucht, so z. B. in seinem autobiographischen Bericht im K.

an-Nasä'ih (vgl. van Ess 1961: 3) oder in seinem K. al-Qasd war-rugü' ilä lläh (Muhäsibi 1988:127

f. § 5). Entscheidend war für ihn wohl, wie sich wara' zu riyä' verhielt.
621 Tabari 2013 (veröffentlicht u. d. T. The Comfort of the Mystics): 31-34, unmittelbar hinter
dem Kapitel über zuhd (S. 27 ff.). Auch Qusairi starb erst 465/1072.

622 Bei Qusairi stimmt keine einzige der von ihm gesammelten Traditionen mit denen bei

Muhäsibi überein..
623 Wie im Irak die Mystik erlosch, kann man am besten am Beispiel des Niffari (gest. um 366/
976) studieren; er wurde erst drei Jahrhunderte später im Magrib wiederentdeckt, von 'Afifaddin
at-Tilimsäni (gest. 690/1291). Vgl. EI2: 8: 13 f. s. n. (A. J. Arberry). Vermutlich hat der Prozeß

gegen Halläg und dessen Hinrichtung i. J. 309/922 zu dieser Entwicklung beigetragen; vgl. EI2:

3: 99 ff. s. n. (L. Massignon / L. Gardet).

624 Vgl. Crone 2004: 234 ff.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 995

regieren müsse und nicht vorschnell entscheiden dürfe. Ebenso äußerte sich
Guwainls Schüler al-Gazzäli (gest. 505/1111)625 und nach ihm Diyä'addln al-

Makkl (gest. 559/1163-4, der Vater des Fahraddln ar-Räz!,626 vor ihnen allen
aber auch schon 'Abdalqähir al-Bagdädi (gest. 429/1038).627 Man müßte

untersuchen, wie sich dies zueinander verhielt und wielange der Begriff mit
dieser Einschränkung weiterwirkte. Robert Brunschvig hat vor langer Zeit

einmal darauf aufmerksam gemacht, daß der Begriff nicht nur im Ihyä'
'ulüm ad-dln des Gazzäll (gest. 505/1111), sondern auch bei den Juristen bis

in die Zeit des 'Izzaddln 'Abdal'aziz b. 'Abdassaläm (gest. 660/1262) eine

Rolle spielt.628 Aber er verbindet sich bei ihnen mit dem ihtiyät, der Vorsicht,
d. h. er steht in Beziehung zur subha-Diskussion, deren Anfänge wir oben

kennengelernt haben.629 Auch da bleibt das Fortleben ein Desiderat der

Forschung.
An sich waren die Juristen für klare Linien; im Bereich des Zweifelhaften

aber war darauf kaum zu hoffen. Man konnte sich fragen, ob man denn wirldich
alles so genau wissen müsse (vgl. Abschnitt XI). Bei den Speisegeboten hatte
schon der Koran viele Bedenken abgeräumt. Mit der Innerlichkeit, an der Muhä-

sibi so sehr lag, hatte die subha-Problematik auch nichts zu tun. Dieser Bereich

hätte sich besser mit der Frage nach der intentio (niya) fassen lassen, der Gazzäll

im Ihyä' nachgegangen ist;630 das Hadit innamä l-a'mäl bin-nîyât verband sich

mit der gleichen Person, die auch für die Verbreitung des h/mö-Hadltes gesorgt
hat.631 Aber die Juristen bissen wieder nicht an; sie richteten ihren Blick auf das,

was vor aller Augen geschah und sich deswegen auch definieren ließ.632

625 In seiner frühen Phase, als er für den Kalifen al-Mustazhir billäh seine Fadä'ih al-Bätinlya

al-Mustazhiri) verfaßte (Gazzäll 1964:187 ff.). Dazu näher Hillenbrand 1988 (nachgedruckt in:
Kersten 2015: 2: 226 ff.; vgl. dort 230 und 233); auch schon Goldziher 1916: 85 f. (der die Eigenschaft

vor allem auf den „Umgang mit den Staatseinkünften" bezieht).
626 In seiner Nihäyat al-maräm; vgl. van Ess 2018b: 62, nr. 53. Ich habe dort mit „Behutsamkeit"

übersetzt.

627 In seinen Usül ad-dln (Bagdädi 1928: 277, 10).

628 Brunschvig 1956; nachgedruckt in Brunschvig 1976: 2: 133 ff. (dort S. 136 f.).
629 S. o. Abschnitt VI. Im Hadit ist sie noch nicht ganz ausgereift; neben subuhät findet sich

dort auch musabbahät (vgl. Corte. 3: 61b) oder muStabihät (Cone. 3: 62b; vgl. auch 4: 317a). Zum

Gebrauch des Wortes Subha im islamischen Recht vgl. vorläufig EI2: Index 509. Juynboll übersetzt

falsch mit „legal error" (Juynboll 2007: 687b).

630 In Kap. 7 des Rub' al-mungiyät.
631 Zakariyä' b. Abi Zä'ida; vgl. Juynboll 2007: 688a und oben nr. I 5 mit Anm. 35 und 40.
Weitere Belege für das Wort niya in der Prophetentradition vgl. Conc. 7: 55 f.; das genannte
Hadit selber etwa bei Nasä'i 2000: 623 Imän 19), nach 'Umar. Zum Gebrauch von niya bei

Muhäsibi vgl. seine Ri'äya (Muhäsibi 1940: 141 ff.).
632 S. o. S. 2.



996 — Josef van Ess DE GRUYTER

Schon in der Frühzeit hatte die Furcht vor den subuhät nicht die ganze
Gemeinde erfaßt. Küfische Juristen hatten gegenüber dem Trend Distanz spüren
lassen; das lebt dann weiter bei Abü Hanifa und seiner Schule. Skrupelhaftigkeit
paßte besser zu Askese und Weltverzicht; diese Haltung scheint eher in Basra

heimisch gewesen zu sein. Allerdings auch dort nicht flächendeckend; unter den

Namen, die in unserem Text herausgestellt werden, ist kein einziger Qadarit
oder Mu'tazilit. Städte und Gegenden waren damals keine ideologischen
Hochburgen; man kann sich die Szene gar nicht bunt genug vorstellen. Zwar gab es

vermutlich Stadtviertel, in denen Gruppen oder Familien gemeinsamer Anschauung

zusammenwohnten; ich habe das einmal für die Härigiten (Ibäditen, Bai-

hasiten) in Küfa angenommen.633 Ansonsten aber konnte es passieren, daß von
Moschee zu Moschee die Lehre - und manchmal sogar die Praxis des Gebetes -
wechselte. Der frühe Islam ist, ebenso wie das frühe Christentum und das

Judentum in seiner Anfangsphase nach der Zerstörung des Tempels i. J. 70,

durch eine „Plurivozität" bzw. Vielsprachigkeit gekennzeichnet, die nie ganz
verschwand und selbst heute noch der verflachenden Allmacht der Medien
widersteht.634 Schon Peter Brown hat auf die vielen „micro-Christendoms"
hingewiesen, die es gab, bevor es zu der „papal consolidation" kam.635 Der Islam
hat eine solche institutionelle „consolidation" nie erlebt.

Die Welt außerhalb des Irak ist in unserem Text nur schwach ins Bild

gekommen, nicht Ägypten, nicht Ifrlqiya, kaum Iran oder Syrien. Das hat natürlich

etwas damit zu tun, daß Muhäsibl aus Basra stammte und in Bagdad seinen

Wohnsitz hatte. Aber man wird dennoch nicht sagen können, daß sich sein

„Horizont" auf den Irak beschränkte. Eine Kulturlandschaft, die damals noch zu

Syrien zählte, konnte und wollte er nicht übersehen: die tugür, also das Gebiet

um Tarsus im alten Kilikien.636 Man wußte im Irak über die tugür nicht viel; Ibn
Sa'd widmet ihnen in seinen Tabaqät zwar ein eigenes Kapitel, hat aber nur
wenige Namen.637 Auf dem Laufenden gehalten wurde man vermutlich von
denjenigen, die sich zum gihäd in die Grenzregion aufmachten. Diese kamen,
soweit es sich um Freiwillige (muttauwi'a) handelte, häufig von weither, aus
Ostiran oder Zentralasien (wo es auch eine Grenze gab, die gegen die Türken);
sie dürften auf ihrem Weg in 'Abbädän oder Bagdad Station gemacht haben. Sie

633 Van Ess 2018a: 3: 2575.

634 Der Terminus „Plurivozität" ist jung und französischen Ursprungs (plurivocité, mitsamt
dem Adjektiv plurivoque); ich habe ihn, angewandt auf das frühe nachbiblische Judentum,

gefunden bei Mimouni 2015. Man kann natürlich auch von „Pluralismus" reden.

635 Brown 1996: 216 ff. > 2Malden, Mass. 2003: 359 ff.; aufgenommen bei Raffensperger 2012:

184 f.

636 Vgl. EI2:10: 306 f. (C. E. Bosworth); vgl. auch die o. Anm. erwähnte Dissertation Eger 2008.

637 Ibn Sa'd 1904-1917: 7.2: 185-188.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 997

wurden manchmal angeworben, als „Mietlinge", d. h. als Ersatz für wohlhabende

Iraker, die eigentlich selber zum gihäd verpflichtet gewesen wären.638

Manchmal brachten sie auch Geld mit, um - wie heutige Multimillionäre aus
den USA - die „gute Sache" zu fördern; so etwa der reiche Kaufmann 'Abdallah
b. al-Mubärak.639 Der Regierung, die letzten Endes den gihäd veranstaltete und
die sie im allgemeinen nur von ferne kannten, scheinen sie nur wenig Vertrauen

entgegengebracht zu haben; überall entdeckten sie „Zweifelhaftes". Dieser

Pessimismus hat sich vermutlich schon in spätumaiyadischer Zeit entwickelt. Aus

ihm nährte sich dann auch die abbasidische Revolution; aber sie vermochte ihn
nicht zu verdrängen. Ob man in diesen Kreisen ebenso wie Muhäsibi von
rahbämya redete, muß vorläufig offen bleiben; die mugähidün kamen manchmal

mit Familie und ließen sich häufig an der Grenze nieder.640

Muhäsibls Text, über mehr als ein halbes Jahrhundert nahezu unbeachtet,
wirft weiterhin Fragen auf. Durch Generalantworten, wie sie jetzt so beliebt

geworden sind, sind diese nicht zu lösen. Es bleibt noch viel zu tun.

Bibliographie

Abu Däwüd, Sulaimän b. al-As'at (2000): As-Sunan. Liechtenstein: Thesaurus Islamicus

Foundation.
Abu Nu'aim, Ahmad b. 'Abdallah al-lsfahânï (1931): Dikr ahbär Isbahän. Hrsg. von Sven Dede-

ring. Leiden: Brill.
Abu Nu'aim, Ahmad b. 'Abdallah al-lsfahänl (1932-1938): Hilyat al-auliyä' wa-tabaqät al-

asfiyä'. Kairo [Nachdruck Beirut: Dar al-kitäb al-'arabT 1967].

Abu Nuwäs, al-Hasan b. Häni' al-Hakamî (1958-2006): Diwan. Hrsg. von Ewald Wagner und

Gregor Schoeler. Wiesbaden: Franz Steiner.

Abü Tälib al-Makkl, Qüt al-qulüb, s. Grämlich (1992-1995).
Abu Yüsuf, Ya'qüb b. Ibrâhïm (1969): K. al-Haräg. Übs. von A. Ben Shemesh: Taxation in Islam,

Bd. 3. Leiden: Brill.

Aerts, Stijn (2016): „'Pray with Your Leader'. A Proto-Sunni Quietist Tradition". Journal of the

American Oriental Society 136: 29-45.
Agius, Dionisios A. (1983): Arabic Literary Works as a source of documentation for technical

terms of the materia! Culture. Berlin: Klaus Schwarz.

638 Vgl. Bonner 1991.

639 Zu ihm jetzt Salem 2016, wo aber nur wenig über die Verhältnisse im syrischen Grenzgebiet

gesagt wird (vgl. dort S. 78 ff.). Es gab vorher auch schon die Arbeit von 'Abdalmagld al-

Muhtasib, 'Abdallah b. al-Mubärak al-Marwazr, Amman 1972. Der Inhalt seines K. az-Zuhd

(ed. Hablbarrahmän al-A'zami, Malikawän 1966) ist zusammengefaßt bei Salem 2016: 114 ff.

640 Im Übrigen mündete auch für Muhäsibi Skrupelhaftigkeit nicht in Ehelosigkeit; Zweifelhaftes

fand er nur bei Eheverträgen (s. o. IX 21-23).



998 Josef van Ess DE GRUYTER

Armstrong, Lyall R. (2017): The Qussâs of Early Islam. Leiden: Brill.

As'arT, Abu I-Hasan 'Ali b. Ismä'Tl al- (1963): Maqälät al-islämfyfn wa-htiläf al-musallm. Hrsg.

von Hellmut Ritter. 2Wiesbaden: Steiner.

BagdädT, 'Abdalqähir b. Tähir (1928): Usül ad-dln. Istanbul: Matba'at ad-Daula.

BalädurT, Ahmad b. Yahyä al- (2008): Ansah al-asrâf 1.1-2. Hrsg. von Yüsuf al-Mar'aslî. Berlin:
Klaus Schwarz (Bibliotheca Islamica 28a.1).

BalädurT, Ahmad b. Yahyä al- (1957): Futüh al-buldän. Hrsg. von Salähaddln al-Munaggid. Kairo:

Maktabat an-Nahda al-Misriya.
Bauer, Thomas (1992): Altarabische Dichtkunst. Eine Untersuchung ihrer Struktur und Entwick¬

lung am Beispiel der Onager-Episode. Wiesbaden: Harrassowitz.

Berteis, Evgennij E. (1965): „Sufizm i sufijskaja literatura". In: Izbrannye trudy, Bd. 2. Moskau:

Ak. Nauka.

Bonner, Michael (1991): „Ja'ä'il and Holy War in early Islam". Der Islam 68: 45-64.
Bonner, Michael (2001): „The Kitäb al-Kasb attributed to al-Shaybäni. Poverty, surplus and the

circulation of wealth". In: journal of the American Oriental Society 121: 410-427.
Bosworth, Clifford Edmund (1992): „The City of Tarsus and the Arab-Byzantine Frontiers in Early

and Middle Abbasid Times". Oriens 33, 268-286.
Brown, Peter (1996): The Rise of Western Christendom. Cambridge, Mass.: Blackwell. [Zweite,

erweiterte Auflage Maiden, Mass. 2003.]

Brunschvig, Robert (1956): „Variations sur le thème du doute dans le fiqh". In: Studi orienta-
listici in onore di Giorgio Levi Delia Vida. Hrsg. von Raffaele Ciasca. Rom: Istituto per
l'Oriente, Bd. I 61-82.

Brunschvig, Robert (1962): „Métiers vils en Islam". Studio Islamica 16: 41-60.
Brunschvig, Robert (1976): Etudes d'islamologie. Hrsg. von Abdel Magid Turki. Paris:

Maisonneuve.

Buhârî, Muhammad b. Ismä'Tl (1862-1868): As-Sahïh. Hrsg. von M. Ludwig Krehl: Le Recueil des

Traditions Mahometanes par... al-Bokhâri. Leiden: Brill.

Cameron, Alan John (1973): Abü Dharr al-Ghifârî. An Examination of his Image in the Hagio-

graphy of Islam. London: Royal Asiatic Society. [Ursprünglich Diss. Köln 1963.]

Chabbi, Jacqueline (1978): „Fudail b. 'lyäd, un précurseur du hanbalisme (187/803)". Bulletin
d'Etudes Orientales 30: 331-345.

Conc. Wensinck, Arent Jan (1936-1988): Concordance et indices de la Tradition musulmane.
Leiden: Brill.

Constable, Olivia R. (2003): Housing the Stranger in the Mediterranean World. Lodging, Trade,

and Travel in Late Antiquity and the Middle Ages. Cambridge UP.

Cooperson, Michael (1997): ,,lbn Hanbal and Bishr al-Hâff. A case study in Biographical Tradi¬

tion". Studia Islamica 86: 71-101.

Crone, Patricia (2004): God's Rule. New York: Columbia Univ. Press.

DahabT, Muhammad b. Ahmad ad- (1955-1958): Tadkirat al-huffâz. Haidarabad: Dä'irat al-

ma'ärif al-'UtmänTya.

DahabT, Muhammad b. Ahmad ad- (1963-1965): MTzän al-i'tidäl ff naqd ar-rigäl. Hrsg. von 'AIT

Muhammad al-BigäwT. Kairo: Dar Ihyä' al-Kutub al-'arabTya Isa al-BäbT al-HalabT.

DahabT, Muhammad b. Ahmad ad- (1981-1988): Siyar a'läm an-nubalä'. Hrsg. von Su'aib al-

Arna'üt und Sälih as-Samr. Beirut: Mu'assasat ar-Risäla.

Dä'ira-yi ma'ärif-i buzurg-i IslämT/ The Great Islamic Encyclopedia (1985-). Hrsg. von Käzim

MüsawT BugnürdT. Teheran: Markaz-i Dä'irat ul-ma'ärif-i buzurg-i islämT.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 999

DärimT, 'Abdallah b. 'Abdarrahmän ad- (1966): As-Sunan. Hrsg. von 'Abdallah Häsim YamanT al-

MadanT. Kairo: Dar al-Mahäsin lit-tibä'a 1386 H.

Darling, Linda (2014): „The Vicegerent of God, from Him We Expect Rain. The Incorporation of
the Pre-lslamic State in Early Islamic Politic Culture". Journal of the American Oriental
Society 134: 407-429.

Das, Aileen/Koetschet, Pauline (2017) „Two Pharmacological Texts on Whey by Abu Bakr

Nuhammad ibn Zakariyyä' al-Râzï (d. 925)". Journal of the American Oriental Society 137.1:

25-42
Dozy, Reinhart (1881): Supplément aux dictionnaires arabes. Leiden: Brill.
El1 Houtsma, Martin Theodor (Hrsg.) (1913-1938): Encyklopädie des Islam: Geographisches,

ethnographisches und biographisches Wörterbuch der muhammedanischen Völker. Leiden:

Brill.
El2 Bosworth, Clifford Edmund (Hrsg.) (1960-2009): The Encyclopaedia of Islam. Leiden: Brill.

Eger, Asa (2008): The Spaces between the Teeth. Environment, Settlement, and Interaction on

the Islamic-Byzantine Frontier. University of Chicago: Dept. of Near Eastern Languages and

Civilizations.
Eger, Asa (2014): The Islamic-Byzantine Frontier. Interaction and Exchange among Muslim and

Christian Communities. London: Tauris.
EL Shamsy, Ahmed (2012): „Al-Shäfi'T's Written Corpus. A Source-Critical Study". Journal of the

American Oriental Society 132: 199-220.
FasawT, Abu Yüsuf Ya'qüb b. Sufyän al-Basawï [Fasawî] (1974-1976): Al-Ma'rifa wat-ta'rîh. Hrsg.

von Akram Diyä' al-'Umarl. Bagdad: Riyäsat DTwän al-auqäf.
Fraenkel, Siegmund (1886): Die aramäischen Fremdwörter im Arabischen. Leiden: Brill.

Franke, Patrick (2000): Begegnung mit Khidr. Quellenstudien zum Imaginären im traditionellen
Islam. (Beiruter Texte und Studien 79). Beirut: Orientinstitut der DMG.

Freidenreich, David M. (2011): Foreigners and their Food. Constructing Otherness in Jewish,

Christian, and Islamic Law. Berkeley: Univ. of California Press.

Freimark, Peter (1967): Das Vorwort als literarische Form in der arabischen Literatur. Diss. Münster.
GAS Sezgin, Fuat (1967- ): Geschichte des arabischen Schrifttums. Leiden: Brill.
GauharT, Abu Nasr Ismä'Tl al- (1979): As-Sihäh Tag al-luga wa-Sihäh al-'arabiya. Hrsg. von

Ahmad 'Abdalgafür 'Attär. Kairo: Dar al-Kitäb al-'arabT.

GazzälT, Muhammad b. Muhammad al- (1964): Fadâ'ih al-Bâtinïya. Hrsg. von 'Abdarrahmän
BadawT. Kairo: Ad-Där al-qaumTya lit-tibä' wan-nasr 1383 H.

Gilliot, Claude (2013a): „Sufyän al-Iaurl (m. 161/778). Quelques notes sur son mode d'en¬

seignement et la transmission de son savoir" In: Islam. Identité et altérité. Mélanges en

l'honneur de Guy Monnot. Hrsg. von Mohammad Ali Amir-Moezzi. Turnhout: Peeters, 169-
189.

Gilliot, Claude (2013b): „A Schoolmaster, Storyteller, Exegete and Warrior at Work in Khuräsän:

Al-Dahhäk b. Muzähim al-Hilâlï". In: Aims, Methods and Contexts of Qur'anic Exegesis

(2nd/8th - 9th/15th c.). Hrsg. von Karen Bauer. Oxford: Tauris, 311-392.

Gilliot, Claude (2014): „Mujähid's Exegesis. Origins, Paths of Transmission and Development of
a Meccan Exegetical Tradition in its Human, Spiritual and Theological Environment". In:

TafsJr and Islamic Intellectual History. Hrsg. von Andreas Görke und Johanna Pink. Oxford:

Tauris, 63-112.

Goldreich, Amos (1988): „Possible Arabic Sources of the Distinction between .Duties of the
Heart' and .Duties of the Limbs',, (hebr.). Te'dda 6: 179-208.



1000 Josef van Ess DE GRUYTER

Goldziher, Ignaz (1888-1890): Muhammedanische Studien. Halle: Max Niemeyer.

Goldziher, Ignaz (1916): Streitschrift des GazälT gegen die Bätinijja-Sekte. (Veröffentlichungen
der De Goeje-Stiftung 3). Leiden: Brill.

Goldziher, Ignaz (1967-1973): Gesammelte Schriften. Hrsg. von Joseph Desomogyi. Hildesheim:
Olms.

Graf, Erwin (1959): Jagdbeute und Schlachttier im islamischen Recht. Eine Untersuchung zur
Entwicklung der islamischen Jurisprudenz. (Bonner Orientalistische Studien, N. S. 7).

Bonn: Orientalisches Seminar der Universität.

Graham, William A. (1977): Divine Word and Prophetic Word in Early Islam. Den Haag: Mouton.

Grämlich, Richard (1987): Die Wunder der Freunde Gottes. Theologien und Erscheinungsformen
des islamischen Heiligenwunders. Wiesbaden: Steiner.

Grämlich, Richard (1989): Das Sendschreiben al-Qusayrls über das Sufitum. (Freiburger Islam¬

studien 11). Wiesbaden: Steiner.

Grämlich, Richard (1990): Schlaglichter über das Sufitum. (Freiburger Islamstudien, 14). Wies¬

baden: Steiner.

Grämlich, Richard (1992-1995): Die Nahrung der Herzen. (Freiburger Islamstudien, 14.1-4).
Wiesbaden: Steiner.

Grämlich, Richard (1995): Alte Vorbilder des Sufitums. Erster Teil: Scheiche des Westens.

Wiesbaden: Harrassowitz.

Grämlich, Richard (1996): Alte Vorbilder des Sufitums. Zweiter Teil: Scheiche des Ostens.

Wiesbaden: Harrassowitz.

Grämlich, Richard (1997): Weltverzicht. Grundlagen und Weisen islamischer Askese. Wiesbaden:

Harrassowitz. (Akademie der Wissenschaften Mainz: Veröffentlichungen der Orientalischen

Kommission 43).

Grämlich, Richard (1998): Der eine Gott. Grundzüge der Mystik des islamischen Monotheismus.

(Akademie der Wissenschaften Mainz: Veröffentlichungen der Orientalischen Kommission

44). Wiesbaden: Harrassowitz.

HaitamT, 'AIT b. Abï Bakr al- (1982): Magma' az-zawä'id wa-manba' al-fawä'id. Nachdruck

Beirut: Dar al-Kitäb al-'arabl.
HalTfa B. Haiyät, Abu 'Amr al-'UsfurT (1966): At-Tabaqät. Hrsg. von Suhail Zakkär. Damaskus:

Wizärat at-Iaqäfa was-siyäha wal-irsäd al-qaumï, Nr. 14.

HalTfa B. Haiyät, Abu 'Amr al-'UsfurT (1967-1968): At-Ta'rTh. Hrsg. von Suhail Zakkär. Damaskus:

Wizärat at-Taqäfa was-siyäha wal-irsäd al-qaumï, Nr. 17.

Haque, Ziaul (1977): Landlord and Peasant in Early Islam. Islamabad: Islamic Research

Institute.

Hartmann, Richard (1944): Die Religion des Islam. Eine Einführung. Berlin: E. S. Mittler und Sohn.

Hemgesberg, Helga (1965): Abu Huraira, der Gefährte des Propheten. Ein Beitrag zur Geschichte

des frühen Islam. Diss. Frankfurt a. M.

Hillenbrand, Carole (1988): „Islamic Orthodoxy or Realpolitik? Al-GhazälT's Views on Govern¬

ment". Iran 26: 81-94. [Nachgedruckt in: Kersten 2015, Bd. II 226 ff.]
Hurvitz, Nimrod (1997): "Biographies and mild asceticism. A study of Islamic moral imagina¬

tion". Studio Islamica 85: 41-65.
Ibn 'Abdalbarr, Yüsuf b. 'Abdallah (um 1960): Al-lstï'âb fi ma'rifat al-ashäb. Hrsg. von 'AIT

Muhammad al-BigäwT. Kairo: Matba'at Nahdat Misr.

Ibn Abï Hätim, 'Abdarrahmän b. Muhammad ar-RäzT (1941-1953): Al-Garh wat-ta'dil. Haidara-

bad: Där al-ma'ärif al-'UtmänTya 1360 H.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 1001

Ibn al-Atïr, al-Mubärak b. Muhammad (1963): An-Nihäya figarlb al-hadit wal-atar. Hrsg. von
Tähir Ahmad az-Zâwï. Kairo: 'Isä al-Bâbï al-Halabî.

Ibn Batta, 'Ubaidalläh b. Muhammad al-'Ukbarï (1958): As-Sarh wal-ibäna 'alä u$ül as-sunna

wad-diyäna. Hrsg. und übers, von Henri Laoust: La profession de foi d'lbn Batta. Damaskus:

Institut Français d'Etudes Orientales.
Ibn Hagar al-'AsqalänT, Ahmad b. 'AU (1907-1909): Tahdib at-Tahdib. Haidarabad: Dä'irat al-

ma'ärif an-NizämTya.

Ibn Hanbai, Ahmad b. Muhammad (1895): Al-Musnad. Kairo: al-Maktab al-lslämT.

Ibn Hanbai, Ahmad b. Muhammad (1946-1975): Al-Musnad. Hrsg. von Ahmad Muhammad

Säkir. Kairo: Dar al-ma'ärif (unvollständig).
Ibn Ishäq, Muhammad (1858-1860): Slrat Rasül Allah. Hrsg. von Ferdinand Wüstenfeld U. D. T.

Das Leben Muhammads nach Muhammad b. Ishäq. Bearbeitet von 'Abdalmalik b. HiSäm.

Göttingen: Dieterich. [Nachdruck Frankfurt: Minerva 1961.]

Ibn Mäga, Muhammad b. YazTd (1952): As-Sunan. Hrsg. von Muhammad Fu'äd 'Abdalbäql.
Kairo: 'Isä al-Bäbl al-Halabî 1352 H.

Ibn Muhannä, 'Abdalgabbär b. 'Abdallah al-HaulänT (1950): Ta'rlh Däraiyä. Hrsg. von Sa'ïd al-

AfgänT. Damaskus: Matba'at at-Taraqqî 1369 H.

Ibn Rusd, Muhammad b. Ahmad al-Häffd (1952): Bidäyat al-mugtahid wa-nihäyat al-muqtasid.
Kairo: Mustafa al-Bâbï al-Halabî.

Ibn Sa'd, Muhammad (1904-1917): Kitäb at-Tabaqät al-kabir. Hrsg. von Eduard Sachau u. a.

Leiden: Brill.
Ibn Samä'a, Muhammad (1995): Al-Iktisäb fi r-rizq al-mustatäb. Hrsg. von Mahmüd 'Arnüs.

Kairo: al-Azhar 1416 (dort als Werk des Saibânî tituliert).
Ibn Taimïya, Taqîyaddîn Ahmad b. 'AbdalhalTm (1997): Risälat al-Haläl wal-haräm. Hrsg. von

'Abdalfattäh Abu öudda, im Anschluß an Saibânïs K. al-Kasb (Beirut 1417/1997, mit

eigener Paginierung).
Izkawï, Abu Gäbir Muhammad b. Ga'far al- (2010): Al-Gämi'. Hrsg. von Gabr Mahmüd al-

Fudailät. Masqat: al-Maktaba aS-Sarqïya.

lallad, Ahmad AI- (2017): „Was it sürat al-baqârat Evidence for Antepenultimate Stress in the

Quranic Consonantal Text and its Relevance for $-l-w-h Type Nouns". Zeitschrift der

Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 167: 81-90.
Jarrar, Mäher (1994): „BiSr al-Häfi und die Barfüßigkeit im Islam". Der Islam 71: 191-240.

Juynboll, Gauthier H.A.], (1991): „The Role of Mu'ammarün in Early Development of the Isnäd".
Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes 81: 155-175.

Juynboll, Gauthier H. A. J. (2007): Encyclopedia of Canonical Hadith. Leiden: Brill.

Kersten, Carool (2015): The Caliphate and Islamic Statehood. Berlin: Gerlach Press.

KUng, Hans et al. (1984): Christentum und Weltreligionen. München: Piper.

Lane, Edward William (1863-1893): An Arabic-English Lexicon: Derived from the Best and Most
Copious Eastern Sources. London: Williams and Norgate.

Lane, Edward William (1908): Manners and Customs of the Modern Egyptians. Hrsg. von E.

Stanley Poole. London 1860. Neudruck in „Everyman's Library", London 1908. Nachdruck
London 1954.

Liddell-Scott (1940) Henry George Liddell und Robert Scott: A Greek-English Lexicon. 9.

edition. Oxford: Clarendon Press. [Nachdruck, with a supplement 1968].
Mahmoud, Abd-EI-Halim (1940): Al-Mohâsibî, un mystique musulman religieux et moraliste.

Paris: Geuthner.



1002 Josef van Ess DE GRUYTER

Mälik B. Anas, Abu 'Abdallah (1951): Al-Muwatta'. Hrsg. von Muhammad Fu'äd 'Abdalbâqï.
Kairo: Isa al-BäbT al-Halabï 1370 H.

Margoliouth, David S. (1902): „Abu l-'Alâ' al-Ma'arrî's correspondence on vegetarianism".
Journal of the Royal Asiatic Society 289-332.

Martins, Pedro Ribeiro (2017): Der Vegetarismus in der Antike im Streitgespräch. Berlin: de Gruyter.

Massignon, Louis (1954): Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musul¬

mane. 2Paris: Vrin.

Metzler, Berenike (2016): Den Koran verstehen. Wiesbaden: Harrassowitz.

Mimouni, Simon Claude (2015): „Le «judaïsme sacerdotal et synagogai» en Palestine et en

diaspora entre le IIe et le VIe siècle: Propositions pour un nouveau concept". In: Comptes
Rendus des séances de l'Académie des Inscriptions et Belles Lettres: 113-147.

Morony, Michael G. (1984): Iraq after the Muslim Conquest. Princeton UP.

Motzki, Harald (1991): Die Anfänge der islamischen Jurisprudenz. Ihre Entwicklung in Mekka bis

zur Mitte des 2./8. Jahrhunderts. Wiesbaden: Steiner (Abhandlungen für die Kunde des

Morgenlandes 50.2).

MuhäsibT, al-Hârit b. Asad al- (1940): Ar-Ri'äya li-huqüq Alläh. (E.J.W. Gibb Memorial Series: NS

15). Hrsg. von Margaret Smith. London: Luzac.

MuhäsibT, al-Härit b. Asad al- (1969): Al-Masä'il fia'mâl al-qulûb wal-gawärih wal-Makäsib wal-

'Aql. Hrsg. von 'Abdalqädir Ahmad 'Atä'. Kairo: 'Älam al-kutub / The World of Books.

[Neudruck Beirut 1407/1987.]
MuhäsibT, al-Härit b. Asad al- (1988): al-Qasd war-rugü' ilä lläh. Hrsg. von Husain QüwatIT: at-

Tasauwuf al-'aqlT fi l-lsläm. Malta: IQRA, 118-207.
Muslim b. al-Haggäg (1955-1956): As-SahTh. Hrsg. von Muhammad Fu'äd 'AbdalbäqT. Kairo: 'Jsä

al-BäbT al-HalabT.

Nasä'T, Ahmad b. 'AIT b. Su'aib an- (2000): As-Sunan. Liechtenstein: Thesaurus Islamicus

Foundation.

Nasirov, I. R. (2016): „Sakik al-Balchi. Pravila bogopoklonenija" [„SaqTq al-Balhï. Regeln der

Gottesverehrung]". Isräq 7: 237-247.
Noth, Albrecht (1973): „Zum Verhältnis von kalifaler Zentralgewalt und Provinzen in umayyadi-

scher Zeit. Die „$ulh-'anwa"-Traditionen für Ägypten und den Iraq". Die Welt des Islams 14:

150-162.

Nwyia, Paul (1973): Trois oeuvres inédites de mystiques musulmans Nu$ü$ sûfiya gair
mansüra. Beirut: Dar al-Masriq.

Paret, Rudi (1971): Der Koran. Kommentar und Konkordanz. Stuttgart: W. Kohlhammer.

Payne Smith, R. (1879): Thesaurus syriacus. Oxford: Clarendon Press.

Peters, Rudolf (1979): Islam and Colonialism. The doctrine ofjihäd in modern history. Den Haag:

Mouton.

Picken, Gavin (2011): Spiritual Purification in Islam. The Life and Works of al-Muhasibi. Abing¬

don: Routledge.

Pitschke, Christoph (2010): Skrupulöse Frömmigkeit im frühen Islam. Das „Buch der Gewis¬

sensfrömmigkeit" (Kitäb al-Wara') von Ahmad b. Hanbai. (Arabische Studien 5).

Wiesbaden: Harrassowitz

Pökel, Hans-Peter (2014): Der unmännliche Mann. Zur Figuration des Eunuchen im Werk von al-

Gähiz. Würzburg: Ergon.

Pomerantz, Maurice (2007): „Mu'tazili Theory in Practice. The Repentance (tawba) of Govern¬

ment Officials in the 4th/tenth century". In: A Common Rationality. Mu'tazilism in Islam

and Judaism. Hrsg. von C. Adang, S. Schmidtke und D. Skiare. Würzburg: Ergon, 463-493.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 1003

Puin, Gerd-Rüdiger (1970): Der Diwan von 'Umar Ibn al-Hattäb. Bonn: Orientalisches Seminar

(Dissertation).
Qudäma b. Ga'far (1965): K. al-Haräg. Übs. von A. Ben Shemesh: Qudöma b. Ja'far's Kitäb al-

Kharäj. Part Seven. (Taxation in Islam 2). Leiden: Brill.

Qusairï: Ar-Risäla ft t-tasauwuf, s. Grämlich 1989.

Raffensperger, Christian (2012): Re-imagining Europe. Harvard UP.

Reinert, Benedikt (1968): Die Lehre vom tawakkul in der klassischen Sufik. (Studien zur

Sprache, Geschichte und Kultur des islamischen Orients N.F. 3). Berlin: de Gruyter
Ritter, Hellmut (1935): Die Schrift des Härit b. Asad al-Muhäsibi über den Anfang der Umkehr zu

Gott. Glückstadt: Augustin.
Ritter, Hellmut (1955): Das Meer der Seele. Mensch, Welt und Gott in den Geschichten des

FarTduddin 'Attär. Leiden: Brill.

Rubin, Uri (1993): ,„Al-Walad li-l-Firäsh'. On the Islamic Campaign against 'Zinä'". Studio
Islamica 78: 5-26.

Saibânï, Muhammad b. al-Hasan b. Farqad a§- (1930): K. al-Mahärig ff l-hiyal 'an Abi Hanifa bi-

riwäyat Abi Yüsuf. Hrsg. von Joseph Schacht. Leipzig: J. C. Hinrichs.
Saibânï, Muhammad b. al-Hasan b. Farqad as- (1997): K. al-Kasb. Hrsg. von 'Abdalfattäh Abu

Gudda. Beirut: Dar al-Basä'ir al-lslâmïya 1317 H.

Salem, Feryal (2016): The Emergence of Early Sufi Piety and Sunni Scholasticism. Leiden: Brill.

Sam'ânï, 'Abdalkarïm b. Muhammad as- (1962-1982): Al-Ansäb. Hrsg. von Abdul Mu'ïd Khan.

Haidarabad: Dar al-ma'ärif al-'UtmänTya.

SaqTq al-Balhï, Abu 'AIT b. Ibrahim al-Azdï (1973): Ädäb al-'ibädät und Bäb manäzil as-sidq. In:

Nwyia 1973,17-22. Dazu russische Übersetzung von I. R. Nasirov, in: Israq, Bd. 7/2016, S.

237-247.

Sarräg, Abu Nasr 'Abdallah b. 'AIT at-Jusï as- : Luma' fi t-tasauwuf, s. Grämlich 1990.

Schacht, Joseph (1923): Das Kitäb al-hi[al ual-mahärig des Abu Bakr Ahmad ibn 'Umar ibn

Muhair as-Sa[bäni-al-Hassäf. (Beiträge zur semitischen Philologie und Linguistik 4).

Hannover: Heinz Lafaire.

Schacht, Joseph (1953): The Origins of Muhammadan Jurisprudence. Oxford: Clarendon Press.

Schmucker, Werner (1972): Untersuchungen zu einigen wichtigen bodenrechtlichen Konse¬

quenzen der islamischen Eroberungsbewegung. Bonn: Selbstverlag des Orientalischen

Seminars.

Serjeant, Robert (1972): Islamic Textiles. Material for a History up to the Mongol Conquests.
Beirut: Librairie du Liban.

Sijpesteijn, Petra (2004): „A Request to Buy Silk from Early Islamic Egypt". In: Gedenkschrift
Ursula Horak. Hrsg. von Hermann Harrauer und Rosario Pintaudi. Florenz: Gonnelli.

Sizgorich, Thomas N. (2009): Violence and Belief in Late Antiquity. Philadelphia: University of

Pennsylvania Press.

Smith, Margaret (1935): An early mystic of Baghdad. London: Luzac.

Spectorsky, Susan A. (2017): „Some Hanbalï Views on Secret Marriage". In: Arabic Humanities,
Islamic Thought. Hrsg. von Joseph E. Lowry und Shawkat M. Toorawa. Leiden: Brill, 35-49.

Stauth, Georg (1969): Die Überlieferung des Korankommentars Mugähid b. Gabrs. Zur Frage der
Rekonstruktion der in den Sammelwerken des 3. Jh. d. H. benutzten frühislamischen
Quellenwerke. Gießen: Dissertation.

Subkï, Tagaddïn 'Abdalwahhäb as- (1964-1976): Tabaqät as-Säfi'Tya al-kubrä. Hrsg. von Mah¬

mud Muhammad At-TanähT und 'Abdalfattäh Muhammad Al-Hulw. Kairo: 'Tsä al-BäbT al-

Halabï.



1004 Josef van Ess DE GRUYTER

Sviri, Sarah (2016): „The Countless Faces of Understanding. On Istinbät, Mystical Listening and

Sufi Exegesis". In: The Spirit and the Letter. Approaches to the Esoteric Interpretation of the

Qur'än. Hrsg. von Annabel Keeler und Sajjad Rizvi. Oxford UP 2016.

Touati, Houari (2000): Islam et voyage au moyen âge. Paris: Seuil 2000. [engl. Übs. 2010.]

Tabarî, Abu Halaf at- (2013): Salwat al-'ärifin. Hrsg. von G. Böwering und B. Orfali U. D. T. The

Comfort of the Mystics. Leiden: Brill.
TabarT, Muhammad b. Garîr at- (1879-1901): Annales Ta'rTh ar-rusul wal-mulùk. Hrsg. von

Michael Jan De Goeje. Brill: Leiden.

TabarT, Muhammad b. Garîr at- (1995): Abbasid Authority Affirmed. (The History of al-Tabarï; Bd.

28). Übers, von Jane Dämmen McAuliffe. Albany, NY: State University of New York Press.

TabarT, Muhammad b. Garîr at- (1954-): At-Tafslr Garni' al-bayän 'an ta'wil al-Qur'än. Hrsg.

von Mahmud Muhammad Säkir. Kairo: Dar al-ma'ärif (unvollständig).
Ta'rTh Bagdad Ahmad b. 'AIT al-Hatîb al-Bagdâdï (1931): Ta'rTh Bagdad. Kairo: Maktabat al-

HängT.

TG van Ess 1991-1997.
TirmidT, Muhammad b. Tsä at- (2000): Al-Gämi' as-SahTh. Liechtenstein: Thesaurus Islamicus

Foundation.

UbbT, Muhammad b. Hilfa b. Utmän al-MälikT al- (1910): Ikmäl Ikmäl al-Mu'lim fi Sarh SahTh

Muslim. Kairo: Matba'at as-Sa'äda 1328 H.

Ulimann, Manfred (1973): „Die Schrift des BadTgüras über die Ersatzdrogen". Der Islam 50:

230-248.
'UqailT, Muhammad b. 'Amr al- (1984): K. ad-Du'afä' al-kabTr. Hrsg. von 'Abdalmu'tT Amîn al-

Qal'agT. Beirut: Dâr al-kutub al-'ilmîya.
van Ess, Josef (1961): Die Gedankenwelt des Härit al-MuhäsibT. (Bonner Orientalistische Studien

N.S. 12). Bonn: Selbstverlag des Orientalischen Seminars der Universität Bonn,

van Ess, Josef (1974): "Islam". In: Die fünf großen Weltreligionen. (Herderbücherei 488). Hrsg.

von Emma Brunner. Freiburg: Herder, 67-87.
van Ess, Josef (1975): Zwischen HadTt und Theologie. Studien zum Entstehen prädestinatiani-

scher Überlieferung. (Studien zur Sprache, Geschichte und Kultur des islamischen Orients
NF 7). Berlin: de Gruyter.

van Ess, Josef (1980): „Religion und Gesellschaft, dargestellt am Beispiel des (sunnitischen)
Islams". In: Kulturprobleme außereuropäischer Länder. Hrsg. von J. H. Hohnholz. Stuttgart:
Wissenschaftliche Verlagsgesellschaft,

van Ess, Josef (1991-1997): Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Eine

Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam. Berlin: Walter de Gruyter. [Engl. Übs.

Leiden: Brill 2016- .]

van Ess, Josef (2001): Der Fehltritt des Gelehrten. Die „Pest von Emmaus" und ihre theologi¬
schen Nachspiele. Heidelberg: Winter,

van Ess, Josef (2009): „Al-Jähiz and early Mu'tazili Theology". In: Al-Jähiz. A Muslim Humanist

for our Time. (Beiruter Texte und Studien 119). Hrsg. von Tarif Khalidi u. a. Beirut:
Orientinstitut der DMG, 3-15.

van Ess, Josef (2011a): Der Eine und das Andere. Beobachtungen an islamischen häresio-

graphischen Texten. Berlin: Walter de Gruyter.

van Ess, Josef (2011b): „Die Doktorarbeit". Die Welt des Islams 51: 279-326.
van Ess, Josef (2011c): „Gavin Picken: Spiritual Purification in Islam. The Life and Works of al-

Muhasibi. [Review]" ilahiyat Studies 2.1: 126-132

van Ess, Josef (2014): „Neue Fragmente aus dem K. an-Nakt des Nazzäm". Oriens 42: 20-94.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 1005

van Ess, losef (2016): „Unfertige Studien I. Wer sind und was bedeutet al-mariqa ?". Asiatische

Studien 70: 1389-1431.

van Ess, Josef (2018a): Kleine Schriften. Hrsg. von Hans Hinrich Biesterfeldt. Leiden: Brill,

van Ess, Josef (2018b): „Unfertige Studien 3: Die Nihäyat al-maräm des Diyä'addTn ar-RäzT".

Asiatische Studien 71: 31-85.
Waki', Muhammad b. Halaf b. Haiyän (1994): K. az-Zuhd. Hrsg. von 'Abdarrahmän 'Abdalgabbär

al-FarTwä'T. Ar-Riyäd; Dar As-Sumai'T (M.A.-Arbeit Medina 1982).

Wichard, Johannes Christian (1995): Zwischen Markt und Moschee. Wirtschaftliche Bedürfnisse
und religiöse Anforderungen im frühen islamischen Vertragsrecht. Paderborn: Schöningh.

WKAS Ullmann, Manfred (1970-2009): Wörterbuch der klassischen arabischen Sprache.

Wiesbaden: Harrassowitz.

Wright, William (1967): A Grammar of the Arabic Language. Hrsg. von W. Robertson Smith und

M. J. de Goeje. Vierte Auflage. Cambridge UP.

Yahyä b. Àdam (1958): K. al-Haräg. Übs. von A. Ben Shemesh: Taxation in Islam I. Leiden: Brill.

Yäqüt b. 'Abdallah ar-RümT al-HamawT (1955-1957): Mu'gam al-buldän. Beirut: Dar Sädir.




	Unfertige Studien 4 : Skrupelhaftigkeit

