Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 72 (2018)

Heft: 3

Artikel: Unfertige Studien 4 : Skrupelhaftigkeit
Autor: van Ess, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813520

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2018; 72(3): 909-1005

Josef van Ess*

Unfertige Studien 4: Skrupelhaftigkeit

https://doi.org/10.1515/asia-2018-0010

Abstract: The topic of this article is the K. al-Makasib (“A Note on Earnings”),
an early theological text, written by al-Muhasibi (d. 243/857). While several
studies on the first part exist, the second part has been largely ignored. Its
subject is the concept of wara‘ (“scrupulousness”). The article contains a full
translation and a commentary of the second part of the K. al-Makasib, based
on the only preserved manuscript. At the beginning of the text, wara‘ is
defined as “to abstain from anything which displeases God.” This is about
more than just the avoidance of what is forbidden and the fulfilment of what
is commanded. There exist doubtful things (shubuhat), for which it is unclear
whether they fall under the forbidden or not. Piety demands avoidance of
them. While religious law relates to human actions only, al-Muhasibi insists
on the significance of “acting with the heart”. The pious must undertake a
soul-searching (muhdasaba) before taking any action. Many concrete examples
of scrupulous behavior are mentioned. One topic is how to earn a living.
Some recommend earning it by the work of one’s hands, others prefer
begging, and yet others prefer to live off rubbish, or even off herbage
alone. Asceticism with its different forms of starvation is discussed. A larger
topic is the question of cooperation with a potentially immoral government,
and, more narrowly, how to proceed when illegal money is received, parti-
cularly in the case of inheritance, or what it means “to help” someone else by
committing forbidden acts.

Schliisselworter: al-Muhasibi, Islamic theology, scrupulousness, ascetism

Einleitung

Der Islam ist eine Religion der Offentlichkeit. So habe ich friiher hiufig
gesagt, als man in Deutschland die Muslime nur als Miillmdnner oder als
Besitzer einer Donerbude kannte und ich meine Aufgabe darin sah, in Vor-
trdgen oder ,Dialog“-Veranstaltungen der deutschen und damals noch stér-

*Corresponding author: Josef van Ess, Emeritus, Liegnitzer Strafe 11, 72072 Tiibingen, Germany.
E-mail: josef.van-ess@uni-tuebingen.de



910 — Josefvan Ess DE GRUYTER

ker christlich gepriagten Offentlichkeit die fremde Religion zu erklédren.! Ein
Muslim betet nicht ,,im stillen Kammerlein“, sondern, soweit es geht, mit
anderen Muslimen zusammen, in der nachstgelegenen Moschee oder auch
drauflen, auf irgendeinem Gebetsplatz. Das geht zuriick auf die Friihzeit, in
der die Muslime noch eine Minderheit waren, eine Minderheit allerdings, die
sich nicht zu fiirchten brauchte, sondern die Macht in Hianden hatte und
sich darum gerne zeigte; sie nannten sich damals ahl as-salat, ,Leute des
Gebetes”“,” weil ihre Praxis dort in so auffdlliger Weise anders war als in den
friiheren Religionen.

Dasselbe gilt auch fiir andere religiése AuBerungen, etwa das Fasten. Im
Ramadan kasteit man sich selbst heute noch so, daf3 es jeder sehen kann, also
wiederum unter erheblicher sozialer Kontrolle. Natiirlich hat es im Islam auch
immer das gegeben, was wir unter ,Innerlichkeit“ verstehen. Nur wird es von
den Experten schnell unter ,,Mystik“ oder ,,Sufitum* abgehakt. So kommt man
der Sache aber nicht bei. Denn Mystik und selbst Sufitum sind im Islam ver-
hiltnismifig spite Phidnomene; urspriinglich hat man die Auferlichkeit, die
jedem bewuflt offentlichkeitsbezogenen Verhalten innewohnte, nur individuell
hinterfragt, ohne daf3 daraus gleich eine , Bewegung* geworden wéire. In der
ersten Hilfte des 3./9. Jh’s gab es dann einen Autor, der dies mit erheblichem
psychologischen Geschick tat, indem er das fromme Gehabe mit Begriffen wie
»~Augendienst® (riya’) oder ,Selbstgefdlligkeit” (‘ugb) ins Zwielicht setzte: Harit
b. Asad al-‘Anazi, (spiter ?) genannt al-Muhasibi (gest. 243/857), ein irakischer
Araber, von dem ein umfangreiches Oeuvre sich iiber die Jahrhunderte erhalten
hat.? Die Juristen, die in der Definition von ,,Religion® oder ,,Religiositit“ (beides
ar. din) schon friih die Deutungshoheit besaf3en, hatten sich bis dahin vornehm-
lich dafiir interessiert, was die Menschen taten bzw. tun sollten; er fragte dem-
gegeniiber, warum sie es taten und ob sie es nicht besser in anderer Gesinnung
hétten tun sollen. Ein Jurist ging im allgemeinen davon aus, dafd nur Gott die
(Hinter-)Gedanken der Menschen kenne; beurteilen konne man darum nur den

1 So z. B. in: van Ess 1974: 86 f. oder van Ess 1980: 20 f.; vgl. auch Kiing 1984: 86 f.

2 Vgl. van Ess, Theologie und Gesellschaft (im Folgenden zitiert als TG): 4: 680 f. sowie van Ess
2011a: 93 und 1270.

3 Zu ihm EI%: 7: 466 f. (R. Amaldez) und die dort erwdhnte Monographie von M. Smith, An early
mystic of Baghdad (London 1935), auch die dort nicht erwdhnte Monographie des Massignon-
Schiilers Abd-El-Halim Mahmoud, der spiter Saih al-Azhar wurde: Al-Mohdsibi, un mystique
musulman religieux et moraliste (Paris 1940). Zusammenfassend dazu mein Artikel Hdrit b. Asad
al-Muhasibi in: Da’ira-yi ma‘arif-i buzurg-i Islami / The Great Islamic Encyclopedia 19: 75-79, jetzt
auf Deutsch nachgedruckt in: van Ess 2018a: 1: 153-159; weiterhin TG: 4: 195 ff. Danach sind
erschienen die Dissertationen von Gavin Picken, Spiritual Purification in Islam. The Life and Works
of al-Muhasibi (Abingdon, Routledge 2011; vgl. dazu meine Rezension in: ilahiyat Studies 2, nr. 1/



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 = 911

dufleren Anschein. Muhasibi dagegen hielt die Motive (dawa) fiir viel wichtiger.
Er war im tibrigen darin nicht der einzige und vielleicht auch nicht der erste;
vermutlich ist ihm sein Zeitgenosse, der Mu‘tazilit al-Gahiz (gest. 255/869),
vorausgegangen.*

Muhasibi stellte zudem fest, daf} es sogar in der juristischen Szene schon
immer Dissenters gegeben hatte, die dhnlich ,,pietistisch® dachten wie er. Nur
dafd sich deren Kritik auf einen Aspekt des gesellschaftlichen Lebens richtete,
dem er selber nur wenig Aufmerksamkeit widmete und den er weitgehend
pragmatisch akzeptierte: Handel und Erwerb. Er war recht wohlhabend; sonst
hdtte er sich seine umfassende Publikationstdtigkeit vermutlich auch gar
nicht leisten konnen. Darum setzte er auf das, was man im Hinblick auf
den neuzeitlichen Protestantismus ,innerweltliche Askese® genannt hat. Der
Islam war ja ldngst nicht mehr die Kriegerreligion, die Max Weber in ihm
gesehen hat (und die man auch heute wieder in ihm vermutet); er war — wie
das Judentum - eine Religion der Kaufleute geworden. Unter ihnen hatte sich
ein sehr differenziertes Handelsrecht entwickelt, dessen Richtlinien (etwa zur
Zinsnahme) man sich nur mit raffinierten Winkelziigen (hiyal) zu entziehen
vermochte.” Das zeigt natiirlich wiederum, daf fiir die (hanafitischen) Juris-
ten nur das zdhlte, was tatsdchlich ablief, wie auch immer es gemeint war,
und man ist kaum verwundert, dafl es Leute gab, die sich dariiber drgerten.
Bei manchen von ihnen mag Neid im Spiel gewesen sein; sie fiihlten sich,
wenn sie sich ihrer Armut nicht entledigen konnten, vielleicht blof3 vom
Schicksal benachteiligt.® Aber in der ideologischen Auseinandersetzung
wurde der Akzent ganz anders gesetzt; man betonte die Bediirfnislosigkeit.
Darum sagten sie, dafl ihnen an Geld und Besitz nichts liege und Broterwerb
jeglicher Art schlicht verboten sei (sog. tahrim al-makasib). Der Lebensunter-
halt (rizq) komme direkt von Gott, und darauf konne man sich auch

2011/126-132) van Ess 2011c und von Berenike Metzler, Den Koran verstehen (Wiesbaden: Harras-
sowitz 2016; mit einer Neuausgabe von Muhasibis K. Fahm al-Qur'an und einer mittlerweile
preisgekronten deutschen Ubersetzung dieses Textes, die allerdings in ihren theologischen und
juristischen Passagen durch elementare Ubersetzungs- und Interpretationsfehler entstellt ist).

4 Vgl. van Ess 2009, basierend auf TG: 4: 103 ff.

5 Uber hiyal hat anscheinend schon Abii Hanifa nachgedacht. Das Ergebnis fafite Muhammad
as-Saibani (gest. 189/805) in seinem K. al-Maharig fi I-hiyal ‘an Abt Hanifa bi-riwayat Abt Yusuf
zusammen (Saibani 1930; vgl. GAS 1: 431 nr. IX). Auch der Hanafit Aba Bakr al-Hassaf (gest.
261/874 in Bagdad), der ein jiingerer Zeitgenosse Saibanis war, schrieb dariiber (vgl. GAS 1: 438
nr. 3; hrg. von Schacht 1923). Vgl. auch EI%: 3;: 511 ff. s. v. Hiyal (J. Schacht), nr. 4.

6 In der Tat behandelt Muhasibi in seinem Hauptwerk, der Ri‘dya li-hugiig Allah, neben dem
Augendienst und der Selbstgefalligkeit ausfiihrlich auch den Neid (hasad); vgl. Muhasibi 1940:
305-323. Das Thema ist in der Forschung bisher nicht beriihrt worden.



912 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

verlassen.” Muhasibi nimmt sich einen von ihnen besonders vor: Saqiq al-
Balhi (gest. 194/809), der, aus wohlhabender Familie stammend, im Gefolge
von Ibrahim b. Adham® in Ostiran ein (buddhistisch inspiriertes ?) Bettel-
monchtum propagierte’ und damit in gewissem Mafe Furore machte.'®
Muhasibi formuliert seine Kritik in einem Traktat, der nur in einer einzigen
(Sammel-)Handschrift erhalten ist und dort im Kolophon K. al-Makasib genannt
wird.! Jedoch kommt er dann bald in diesem Zusammenhang auf andere The-
men zu sprechen; das Buch heif3t dementsprechend im Titel auch viel umstdnd-
licher K. al-Makasib wal-wara‘ was-Subha wa-bayan mubahiha wa-mahziriha
wa-htilaf an-nas fi talabiha war-radd ‘ala l-galitin fihi.'* Es gibt also einen zwei-
ten Teil, in dem von Handel und Erwerb (makasib) nur noch am Rande die Rede
ist. Durchgehalten wird allein die Feststellung, daf? man in manchen Kreisen
unter Juristen, aber auch unter einfachen Leuten den Eindruck gewonnen hatte,
man miisse Vorsicht walten lassen, sobald man gefordert sei, irgendwo tétig zu
werden oder sich zu entscheiden. Es sei namlich so, dafl die Grenzen nicht
eindeutig gezogen seien: z. B. im Verhdltnis zum Staat bzw. der Obrigkeit
(sultan) oder bei dem, was wir heute ,Verpflegung® nennen, also bei den
Speisegeboten. Der Begriff, mit dem man hier arbeitete, war in der Uberschrift
genannt: wara‘ ,,Skrupelhaftigkeit“. Es gab bestimmte Kreise und zahlreiche
namentlich greifbare Juristen oder Fromme, die hier Vorsicht walten lief3en
und allem aus dem Wege gingen, was ,,zweifelhaft” (Subha) war. Sie verhielten
sich damit anders als die genannten Winkeladvokaten; sie nutzten das ,,System*
nicht aus, indem sie Verbotenes zu Erlaubtem machten, sondern sie erweiterten
den Bereich dessen, was man besser unterlassen sollte, weil man dem Ver-
botenen zu nahe kam. Mir ist an dieser Stelle vor allem wichtig, wie diese
»Skrupelhaftigkeit® aufgenommen wurde und was spdter aus ihr geworden ist.
Denn man hitte sie ja eigentlich begriiffen miissen; auch heute ist es ja

7 Generell dazu AS‘ari 1963: 467, 13-468, 10.

8 Zu ihm s. u. S. 922 (Anm. 79), und S. 927 (Anm. 122),

9 In Balh, das nahe am Oxus lag, auf dem Gebiet des alten Baktrien, hatte es ein grofies
buddhistisches Heiligtum gegeben, den Naubahar. Die Barmakiden, die zu Saqiqs Lebzeiten,
unter Hartin ar-Rasid, zeitweise in Bagdad die Politik bestimmten, stammten daher.

10 Vgl. dazu meine Dissertation Die Gedankenwelt des Harit al-Muhdsibi = van Ess 1961: 100 f.
Von dem anscheinend recht umfangreichen schriftlichen Oeuvre Saqigs haben sich nur zwei
relativ kurze Texte erhalten; vgl. Nwyia 1973: 17-22. Es gibt jetzt dazu eine russische Uber-
setzung von I. R. Nasirov, in: ISraq, Bd. 7/2016, S. 237-247.

11 Ms. Istanbul, Carullah 1101 (aus dem Jahr 523/1129); dort fol. 51a (s. u. S. 971 = Ubs. XII 38).
12 Fol. 29a. Vgl. GAS 1: 641 nr. 4 und TG: 6: 418 nr. 7. Die Handschrift wird zum erstenmal
erwdhnt in Massignons Essai (Massignon 1954: 213f) und ist zum erstenmal vollstindig
beschrieben worden in Ritter 1935: 5-7. Eine rezente Kopie, wohl auf Anregung Ritters herge-
stellt und sehr schén geschrieben, findet sich in Berlin (Staatshibliothek Hs. or. sim. 66/6).



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =——— 913

mancherorts ein Kompliment, ,,law-abiding“ zu sein. Aber sie hatte auch etwas
Betuliches und stand damit dem juristischen Wunsch nach Klarheit im Wege.
Man bewegte sich in einer ,,Grauzone“; das wurde damals mit dem Wort Subha
erfafst.

Ich habe darum aus dem genannten Traktat den hier besonders hervor-
gehobenen zweiten Teil einmal nach der Handschrift {ibersetzt und dabei
versucht, auch dessen Struktur deutlich zu machen. Den ersten Teil habe
ich weggelassen. Denn zu Saqiq al-Balhi und seinem tahrim al-makasib ist die
Forschung in der vergangenen Generation weitergegangen, wenn auch viel-
leicht aufierhalb Deutschlands unbemerkt. Benedikt Reinert hat in seiner
Dissertation unter dem Stichwort ,Gottvertrauen“ (tawakkul) die Muhasibi-
Stellen und das weitere Quellenmaterial iiber Saqiq sorgfiltig analysiert.'?
Auch R. Gramlich hat Saqiq in seinen Alten Vorbildern des Sufitums breiten
Raum gewihrt.!* Zur ,,Skrupelhaftigkeit“ dagegen hat sich, soweit ich sehe,
seit einem halben Jahrhundert kaum jemand gedufdert, und der Text, den ich
jetzt wieder hervorhole, hat mehrere Jahrzehnte lang unbemerkt herumgelegen.

An sich hatte man sich schon friih mit ihm beschéaftigt. Als H. Ritter die
Handschrift zu Gesicht bekam, machte er sich die Miihe, das K. al-Makasib
vollstandig abzuschreiben - vielleicht Ende der zwanziger Jahre, vielleicht
auch erst Anfang der dreifliger Jahre des vergangenen Jahrhunderts. Er
dachte wohl an eine Edition. Zu ihr ist es jedoch nie gekommen.” Als er
dann i. J. 1956 mir das Thema zu meiner Dissertation gab,'® {iberreichte er
mir den Aktenordner, in dem er sein Manuskript abgeheftet hatte.'” Ich
bewahre ihn immer noch auf, zusammen mit einer weiteren Abschrift, die
ich selber gemacht habe,'® vermutlich irgendwann 1956, aber vielleicht auch
erst 1964, als sich bei meinem Aufenthalt als Referent am Beiruter Orient-
institut der DMG jemand fand, der gegen Bezahlung, als sog. mustansih, die

13 Reinert 1968, dort vor allem S. 170 ff.; vgl. auch den Index S. 320.

14 Gramlich 1996: 13-62; zum kasb dort S. 36ff. Offen bleibt allerdings die Frage, wie die
Juristen spéter mit dem tahrim al-makdsib umgegangen sind; ich habe dazu nur kurz in Anm.
98 Stellung genommen.

15 Ediert hat Ritter aus derselben Handschrift nur das kleine K. Bad’ man anaba ila lldh
Muhasibis (Ritter 1935).

16 Vgl. dazu van Ess 2011b, nachgedruckt in: van Ess 2018a: 3: 2356-2401 .

17 Es sind eigentlich zwei Manuskripte; denn die Abschrift des K. al-Makasib gibt es in zwei
Fassungen, einmal in einem ersten Entwurf und dann in der Reinschrift.

18 Aufgrund eines Negativabzugs der Handschrift, den ich, wenn ich mich recht entsinne, von
F. Meier erhielt. Meier wurde auch beim Abschluf} der Dissertation i. J. 1958 als inoffizieller
Nebengutachter herangezogen.



914 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

gesamte Handschrift Carullah 1101 abschrieb.”” Damals wollte ich die in ihr
enthaltenen Traktate Muhasibis insgesamt herausgeben; ich hidtte dazu nur
den kritischen Apparat hinzufiigen miissen. Aber das war, wie ich bald
feststellen mufite, leichter gedacht als getan. Die Handschrift, ein Unicum,
hat ihre Tiicken. Zwar hat der Kopist anscheinend selber eine Korrektur
gelesen (vielleicht in Form einer Kollation mit der Vorlage); so jedenfalls
erklaren sich am leichtesten einige Verbesserungen, die als Glossen am
Rande der Seiten erscheinen. Aber das reicht nicht aus; die Texte bleiben
schwierig, vor allem das K. al-Makasib. Darum ist auch diese Abschrift
liegen geblieben. Ich habe sie erst jetzt, nach mehr als einem halben Jahr-
hundert, zusammen mit Ritters Vorlage wieder hervorgeholt.?°

Das K. al-Makasib wurde allerdings 1969 in einem Druck zuginglich,?
zusammen mit einigen weiteren Traktaten aus der Istanbuler Sammelhand-
schrift.”” Der Abschnitt {iber wara‘ beginnt dort S. 200. Zugrunde liegt eine
Fotokopie der Handschrift, die sich urspriinglich in der Bibliothek des
Gazzar Pasa in ‘Akka befand” und irgendwann in die Bibliothek der
Azhar gelangte (dort nr. 1367 tasauwuf). Jedoch ist der Herausgeber mit
ihr recht souveran verfahren: er hat Muhasibis Stil aufgehiibscht und
Unklarheiten durch (meist nicht gekennzeichnete) Zusédtze oder Kiirzungen
beseitigt.?* Auch Fehllesungen sind nicht selten. Das Istanbuler Original hat
er nie zu Gesicht bekommen, und die erwdahnten Randglossen hat er kaum

19 Malfono Asmar aus der jakobitischen Gemeinde in Beirut, der an sich eher fiir das Neu-
syrische (bzw. Aramdische) zustdndig war als fiir das Arabische.

20 Erwahnenswert ist vielleicht noch, daf Ritter bei der Durchsicht meiner Doktorarbeit nach
Jahren wieder in das K. al-Makdsib hineinschaute und weiterhin auf eine ndhere Bearbeitung
dringte (van Ess 2011b: 314 = van Ess 2018a: 3: 2390).

21 Muhasibi 1969, dort S. 173-234.

22 Nimlich al-Masa’il fi z-zuhd (Muhasibi 1969: 43-80; vgl. TG: 6: 419 nr. 15); al-Masda’il fi a‘mal
al-qulitb wal-gawarih (Muhasibl 1969: 91-170; vgl. TG: 6: 419 nr. 14); Bab Md’iyat al-‘aql
(Muhasibi 1969: 237-255; vgl. TG: 6: 418 nr. 3) mit einem Anhang (Muhasibi 1969: 256-259 =
TG: 6: 418 nr. 4). Auf dem Titelblatt sind, wohl aus Platzmangel, die Masa’il fi z-zuhd und der
Anhang nicht erwdhnt,

23 Vgl. die Einleitung des Herausgebers, S. 39. Zu Ahmad al-Gazzar, dem Statthalter der
Osmanen in Syrien wiahrend der letzten Jahrzehnte des 18. Jh’s (gest. 1804), vgl. EI2: 12: 268 f.
(K. S. Salibi).

24 In der autobiographisch gehaltenen Einleitung beschreibt er, wie er zu Muhasibi gefunden hat.
Er hatte in jugendlichem Alter Muhasibi im Traum gesehen, ordentlich angezogen und mit einem
Schreibrohr in der Hand, wie er ihm Blatt auf Blatt seines Oeuvre iiberreichte; jedoch sei ihm erst



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 = 915

beriicksichtigt;®> sie sind im {ibrigen manchmal durch Bemerkungen wie
azunnuhu o. a. als Konjekturen gekennzeichnet. Einen kritischen Apparat
gibt es nicht. Eigennamen sind gelegentlich durch Klammerzusitze
verdeutlicht.?®

Der Text ist stellenweise nicht einfach; ich habe in der Ubersetzung die
,urfassung® zu restituieren versucht. Die Zwischeniiberschriften, die der ara-
bische Herausgeber um der Klarheit willen eingefiigt hat, habe ich wieder
weggelassen; stattdessen habe ich den Text in zwGlf Abschnitte gegliedert,
wo jeweils verschiedene Themen behandelt werden. Es kommt in ihnen zu
inhaltlichen Uberschneidungen; der Text ist nicht aus einem Guf. Es wird
auch keine klare These vertreten; das wdre Sache einer Risala gewesen. Der
Text selber tritt in der Handschrift als kitab auf. Jedoch ist dies nicht im
Sinne eines ,,Buches® zu verstehen, so wie sich uns etwa die Ri‘@ya li-hugiiq
Allah darbietet: mit einem zusammenhdngenden Gedankengang, der einen
Anfang und ein Ende hat. Vielmehr haben wir es wohl mit ,,Aufzeichnungen“
zu tun, die Muhasibi fiir Kollegs verwandten Inhalts benutzte, die er im Laufe
der Zeit gehalten hat. So diirften sich die gelegentlichen Doubletten wie auch
die mehrfach neuen Ansidtze erkldren. Auf den Inhalt des Textes und auf
seine Tendenz werde ich nach der Ubersetzung in einem separaten Kommen-
tar ndher eingehen.

Vor einigen Jahren ist das K. al-Wara‘ des Ahmad b. Hanbal, der ein
Zeitgenosse Muhasibis war, Gegenstand einer Dissertation gewesen: Christoph
Pitschke, Skrupuldse Frommigkeit im friithen Islam. Das ,,Buch der Gewissens-
frommigkeit (Kitab al-Wara‘) von Ahmad b. Hanbal (Wiesbaden 2010. Arabi-
sche Studien 5). Ich verweise darauf in den Anmerkungen, soweit es notig
wird. Jedoch nehmen Muhasibi und Ibn Hanbal nicht aufeinander Bezug, und
ihre beiden Werke beriihren sich in Inhalt und Tendenz kaum. - Eine Gene-
ration nach Ibn Hanbal schrieb auch ein Schiiler Muhasibis, Aba Nasr al-
Marwazi (gest. 294/906), ein K. al-Wara“.”’

spéter, als er dessen Schriften las, klar geworden, mit wem er es zu tun hatte (S. 38 £.). Schon auf der
Schule hatte sein Lehrer ihm die Ri‘dya zu lesen gegeben (8S. 6).

25 Ich habe die Kairiner Kopie nicht gesehen; vielleicht sind in ihr die Rdnder beschnitten oder
nicht ganz ins Bild gelangt.

26 Den Neudruck Beirut 1407/1987, den ich in TG: 6: 418 nr. 7 erwiihne, habe ich leider nicht
zur Hand. Er enthdlt nur das K. al-Makasib, dazu viele Anmerkungen, aber offenbar kein
weiteres textkritisches Material. Es hat dann zwei weitere Ausgaben von anderer Hand gegeben,
die aber offenbar von dem Druck 1969 abhdngen: ed. Nir Sa‘id (Beirut 1992) und ed. Halil
‘Imran (Beirut 1421/2000). Keiner der Herausgeber hat die Istanbuler Handschrift eingesehen.
Vgl. Pitschke 2010: 10.

27 GAS 1: 494,



916 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

Der Text

1 Ich sagte: ,,Was ist eigentlich Skrupelhaftigkeit ?* Er antwortete: ,,Dafl man
sich von allem fernhilt, was Gott mif3fdllt, sei es in der Rede oder im Tun,
im Herzen oder mit einem der Gliedmafien, und daff man (ebenso) das, was
Gott (uns) zur Pflicht gemacht hat, nicht®® vernachlissigt, (wiederum) weder

im Herzen noch mit einem der Gliedmafien.“ — 2 ,,Wie erreicht man denn
das ?“® - ,Indem man Rechenschaft ablegt (bil-muhdsaba).“ — ,Und was
(heiflt das:) ,Rechenschaft ablegen' ?* — ,Dafy man unter allen Umstdanden,

bevor man etwas tut oder unterldflt, sei es im gedanklichen Planen (al-‘aqd
bid-damir) oder im tatsdchlichen Tun,?® nach sorgfiltiger Priifung sich dariiber
im klaren wird, was man da unterldf3t oder tut, und daf3 man, sobald man
merkt, daR (es etwas ist,) das Gott mif’fillt, sich davon in seinem Herzen®
fernhilt und sich auch kérperlich dem, was Gott miffillt, entzieht, bzw.>? daf}
man seine Triebseele (nafs) von jeglicher Vernachldssigung der religiosen Pflicht
abhilt und sich beeilt, diese (immer) zu erfiillen.“

3 ,,Was soll man nun unterlassen und wovon soll man sich fernhalten ?“ -
,Vier Dinge, von denen man zwei unterlassen muf5, wahrend bei den beiden
tibrigen das Unterlassen im ersteren Fall aus Gewissenhaftigkeit (istibra’)
geschieht,?® insofern man befiirchtet, daf3 es sich um etwas handle, was Gott
mif3fdllt, und im andern Fall (eher) aus Vorsicht und Achtsamkeit. 4 Die beiden
Dinge, die man unbedingt unterlassen muf, sind 1) das, was Gott (ausdriicklich)
untersagt hat in Bezug darauf, dafs man sein Trachten auf Irrlehre und Neuerung
richtet und dariiber in extremer Weise Unwahres redet, weil man ja nur das
glauben sollte, was recht ist, und 2) das, was Gott untersagt hat in Bezug auf
Verbotenes (haram), das man in seinem (geistigen) Trachten oder korperlichen
(Tun) sich verschaffen oder unterlassen kann. 5 Von den beiden iibrigen Dingen

28 Die Negation steht nicht im Text. Der Autor formuliert brachyologisch; das folgende ,,ver-
nachléssigen® (tadyi’) ist im Genitiv zu lesen, abhédngig von al-muganaba li- ,sich fernhalten
von“,

29 Im Druck wird das bi-ma der Handschrift zu bi-ma da ergénzt.

30 Der Druck hat al-fi'l bil-gariha statt au fi'li garihatin in der Handschrift.

31 Der Druck hat bi-‘aqdi damiri galbihi; in der Handschrift ist damir durchgestrichen und
qalbihi zu gablahit verschrieben.

32 Die Handschrift hat au statt wa-.

33 Zuistibra’ vgl. generell Lane 1863-1893: 179a; mit Bezug auf Zweifelhaftes (Subha, s. u. nr. 5)
z. B. Conc. 3: 64a.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 = 917

aber ist das eine,** daf man sich nicht mit Zweifelhaftem (Subuhat) abgibt, weil
man befiirchten muf3, daf} es mit Verbotenem iibereinstimmt, ohne daf} einem
dies bewufdt wiare — aus Gewissenhaftigkeit beziiglich seines religiosen Verhal-
tens,” um so in musterhafter Weise Skrupelhaftigkeit zu iiben, wie auch der
Prophet gesagt hat: ,Wer’® von zweifelhaften Dingen seine Finger 14, der
handelt gewissenhaft um seines religiosen Verhaltens und seiner Ehre (‘ird)
willen. Wer aber sich mit Zweifelhaftem einldfdt, der hat sich gewissermafien
(bereits) mit Verbotenem eingelassen‘.>” (In einer Fassung mit dem Isnad) Zaka-
fiya’ (Ibn Abi Z&’ida)®® nach Sa‘bi®® nach Nu‘man (b. Ba3ir)*° fiigt der Prophet
noch Folgendes hinzu:* ,.... der 1df3t sich mit Verbotenem ein wie ein Hirte, der,
wenn er rund um einen verbotenen Bezirk (hima)** weidet, immer in Gefahr
steht, in diesen hineinzugeraten.**?

6 Der vierte Fall** ist der, daf3 man Einiges von dem unterldflt, was (an sich)
erlaubt ist, von dem man aber befiirchtet, daf3 es zum Anlafl und Vorwand fiir
Verbotenes werden kénnte, wie der Prophet gesagt hat: ,Jemand (al-‘abd) gehort
solange nicht zu den Gottesfiirchtigen (muttaqin), bis er aus Vorsicht vor Prob-
lematischem (selbst) Dinge unterlédf}t, die (an sich) nicht problematisch sind (ma
la ba’s bihi).“ 7 So wenn man z.B. iiberfliissiges Gerede unterldft,*® damit

34 Das fa-ahaduhuma der Handschrift ist im Druck ausgefallen.

35 Die Handschrift hat istibra@’an li-dinihi statt istibra’an li-dimmatihi im Druck. Ebenso ist in
dem nun folgenden Hadit entgegen der Handschrift und dem Wortlaut in den kanonischen
Sammlungen ein li-dimmatihi vor dinihi eingeschoben.

36 Die Handschrift hat fa-man statt blofs man.

37 Vgl. Conc. 1: 164a und 4: 317a. Hier begegnet also auch schon die Vokabel istibra’, die von
Muhasibi aufgegriffen wird (s. o. Anm. 30).

38 Gest. 148/765 oder 149/766; vgl. Ibn Sa‘d 1904-1917: 6: 247, 11 ff. und Halifa b. Haiyat 1966:
389 nr. 1264.

39 Abi ‘Amr b. Sarahil (19/640-93/721); zu ihm GAS 1: 277 und EI2: 9: 162f. (G. H. A. Juynboll).
40 Zuihm EI%: 8: 118f. (K. V. Zetterstéen) und Juynboll 2007: 468h. Er wurde nach der Schlacht
von Marg Rahit i. J. 65/684 getotet.

42 Vgl. EI% 3: 393 s. v. (J. Chelhod).

43 Die Handschrift hat auSaka an yuwagi‘ahi statt yusiku an yaqa‘a fihi im Druck. Die zitierte
erweiterte Version des Hadites findet sich mit dem gleichen Isnad, aber einem breiteren Kontext
bei Buhari 1862-1868: 1: 21f. (= Iman 39) und Muslim 1955-1956: 1219 . (= Musagat 107); vgl.
Juynboll 2007: 687. Buhari hat dabei denselben Wortlaut wie unsere Handschrift; bei Muslim
steht stattdessen yuisiku an yarta‘a fihi.

44 Die Handschrift hat al-wagh ar-rabi‘ statt as-3ai’ ar-rabi‘. Hier wird die Zdhlung von nr. 3
wieder aufgenommen; der ,vierte Fall“ ist der zweite zu nr. 5.

45 Dieses Hadit begegnet unten (nr. II 1) noch einmal, dort mit der Angabe des ersten Uber-
lieferers; vgl. Anm. 72-73. — Das Folgende (bis nr. 10) ist bereits in van Ess 1961: 98 iibersetzt.
46 Der Druck dndert das wa-dalika tarkuhii der Handschrift in wa-dalika ka-tarkihi.



918 —— Josef van Ess DE GRUYTER

einen das nicht in Liige, iible Nachrede und anderes, das Gott auszusprechen
verboten hat, verfallen lasse, oder wenn man gewissen Erwerbsmoglichkeiten
aus dem Wege geht, in denen der Verdiener nur selten (von Verbotenem) heil
bleibt, oder wenn man es unterldfit, zuviel Besitz (mal) anzuhdufen, weil man
befiirchtet, dem Anspruch Gottes dabei nicht gerecht zu werden,* wenn kaum
Anlaf besteht, (daf? man damit) Erlaubtes (bewirken wird),*® und es (ohnehin)
nur wenige Menschen gibt, die skrupelhaft und gottesfiirchtig handeln. 8 Oder
wenn man es unterldflt, mit Menschen zu verkehren,* bei denen man damit
keine guten Erfahrungen gemacht hat. Man geht ja Zweifelhaftem aus dem
Wege, weil man befiirchtet, dafl es einem kein Heil bringt; deshalb schlief3t
man dann nur wenige Bekanntschaften mit (anderen) Menschen.*® 9 So schenkt
man auch gewissen Speisen keinen Blick, wenn man spiirt, daf} die Triebseele
davon {ibermiitig wird.

10 Diese Einstellung (hilla) verhilft zur Skrupelhaftigkeit, obwohl es an sich
keine Pflicht ist, die (erwdhnten Dinge) zu unterlassen oder sich von ihnen
fernzuhalten. ‘Aun b. ‘Abdallah® hat ja von einem Weisen das Wort {iberliefert:
,Laf3 ab, aufrichtig zu schworen, mag es dir auch erlaubt sein, aus Furcht, daf3
du deine Zunge an Eidesformeln gewthnst und dann liigenhaft schworst.”* Laf3
auch davon ab, iiber jemanden zu triumphieren, der dir Unrecht getan hat, aus
Furcht, daf3 du dich dereinst einmal vor ihm entschuldigen miif3test. Gott sagt ja
(in der Schrift): ,Eine gute Tat ist nicht gleich einer schlechten‘ (Sure 41:34); da
wird Vergebung eine gute Tat genannt, das Triumphieren dagegen eine
schlechte.?® 11 Gottesfiirchtige bleiben solange gottesfiirchtig, wie sie aus Furcht
vor Verbotenem vieles Erlaubte unterlassen. Als jemand dem (‘Abdallah) Ibn
‘Umar Gewdnder aus feinem Stoff, die in Marv hergestellt worden waren,’”
schenken (wollte), sagte dieser: ,(Die kann ich nicht annehmen. Aber) Wenn
ich sie zuriickweise, so nur aus Furcht, zu sehr damit aufzufallen‘. Ibn ‘Umar
pflegte auch sehr schnell zu gehen, mit dem Bemerken: ,Das erinnert mich

47 Hier wie im Folgenden ist das an Ia der Handschrift im Druck als alla wiedergegeben.

48 Der Herausgeber greift hier in den Text ein, gibt dabei aber in der Fufinote den Befund der
Handschrift falsch wieder. Dort steht ida ‘azabat fihi asbab al-halal.

49 Lies entgegen dem Druck mit der Handschrift mugalasatahi statt muhalafatahii.

50 Der letzte Satz fehlt im Druck.

51 Gest. zwischen 110/728 und 120/738; zu ihm TG: 1: 163 ff.

52 Das erinnert an einen Satz der Bergpredigt (Mt 5:34-36); der ,,Weise* wird hier ja auch nicht
identifiziert. Zur Rolle der hukama’ bei Muhasibi vgl. van Ess 1961: 26 ff.; s. auch u. Ubs. X 4.
53 Im Druck wird das Koranzitat um den Schluflsatz ergédnzt: ,,Weise (die schlechte Tat) zuriick
mit etwas, das besser ist (als sie) !“ Der Kommentar wird entgegen der Handschrift durch fa-qad
vor samma eingeleitet und nusra durch lin-nafs in Klammern erginzt.

54 Atyab marwiya; vgl. dazu Serjeant 1972: 253, Index s. v.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =— 919

immer daran, daf} ich mir nicht zuviel einbilden sollte‘.>®> (Sein Vater) ‘Umar
schied sich von seiner Frau, die ihm doch die liebste unter den Menschen war,
als er das Kalifat iibernahm, weil er befiirchtete, ihr zuliebe von der Unbe-
stechlichkeit®® abzuweichen. Nachdem Gott ihm dann Standfestigkeit (giwa)
verliehen hatte, schickte er einen Boten, der wieder um sie werben sollte; der
aber muf3te feststellen, daf} sie gerade gestorben war. — Und weitere (Geschich-
ten) dieser Art, die wir aber hier weglassen wollen, weil es deren zuviele gibt.

12 Wisse, daf3 alle deine Belange sich auf zwei Prinzipien zuriickfiihren
lassen, durch die das Handeln an Hochsinn und Reinheit gewinnt: 1) daf3
man allen Muslimen mit offenem Herzen begegnet und 2) da man sein
biSichen Brot (al-kisra) mit Anstand verdient und erkennt, worauf der Wohl-
stand®’ sich griindet. Nachrichten, mit denen sich diese beiden Prinzipien
bestdtigen lassen, sind uns iiber viele verschiedene Wege {iberliefert. 13 Aber
wir wollen uns kurz fassen. Die Kaufleute unserer Zeit verhalten sich nam-
lich®® so, als ob nicht schon der Tag der Abrechnung (d. h. das Jiingste
Gericht) fiir sie sicher feststiinde. Sie geben sich ab mit allem, was nicht
erlaubt ist. Sie sind schnell bei der Hand mit krummen Dingen (ma’tam) und
unerlaubten Geschiften, unterlassen das, was sie im Dienste Gottes tun
miifiten,” und begehen (stattdessen) etwas, das ihnen untersagt ist. Sie
haben keine Skrupel,®® mit dem Geld der Tyrannen (az-zalimiin) Geschifte
zu machen, und halten sich nicht fern von Wucherern,®! Straflenrdubern und
Pliinderern. Wiirde man zu ihnen sagen:®? ,Habt ihr immer noch Lust auf
weltliches (Gut), obwohl es verboten ist und ihr dafiir im Jenseits gestraft
werdet und obwohl euch das Leben in der Welt durch Sorgen, Triibsal und
Schmerzen vergillt wird,®> nachdem ihr euch darin bereichert habt ?‘, so
wiirden sie — von einigen wenigen abgesehen - das einfach hinnehmen,
weil die Welt sie hat im UberfluR leben lassen. Aber wir sind alle Kinder
des Todes.

14 Wenn sie allerdings sehen, wie jemand die Finger ldf3t von jenen
Aktivititen (funiin), denen sie sich zugewandt haben, setzen sie diesem eine

55 Ublicherweise ist eine angesehene Person an ihrem wiirdevollen Schreiten zu erkennen.
56 Wortlich: ,,Gerechtigkeit” (‘adl).

57 Wéortlich: ,,der Brotfladen® (al-qursa).

58 In der Handschrift wird der Satz mit wa-dalika anna (t-tuggar...) eingeleitet,

59 Lies mit der Handschrift ma ta‘abbadii bih statt ma ta‘ahhadi bih.

60 Die Handschrift hat 1a yari‘@ina (I) statt la yatawarra‘ina (V).

61 Lies mit der Handschrift akl ar-riba statt ahl ar-riya’.

62 In der Handschrift beginnt der Satz asyndetisch mit lau gila, ohne das verbindende wa-.
63 Der Herausgeber emendiert yanqusu in der Handschrift wohl zu Recht in yunaggasu, schiebt
aber dann vor Satukum ein ‘alaikum ein.



920 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

Krone auf und erweisen ihm Ehre. So zumindest die Einsichtigen unter
ihnen; die Dummkopfe unter ihnen dagegen verachten ihn, reden schlecht
von ihm® und fallen iiber ihn her. 15 Wenn aber die Verniinftigen unter
ihnen ihn loben und ihm Hochachtung erweisen, so (steigt ihm das viel-
leicht zu Kopf und) er hort diese Lobesworte gern; dann geht er zugrunde,
ohne es zu merken. Sei also vorsichtig und wachsam in all deinen Angele-
genheiten ! Nimm deine Zuflucht zu Gott, wenn du nach dem Heil strebst,
und bitte ihn, daf3 er dir Versuchung und Priifung erspare !*

16 Er sagte (weiter): ,,Drei Verhaltensweisen solltest du dir in deinem
Herzen angelegen sein lassen:®® 1) Du solltest dir gewif sein, dafl das, was
vorherbestimmt ist, auch tatsdchlich eintritt®® bzw. nur dann nicht eintritt,
wenn es nicht vorherbestimmt ist. Wer in dieser Gewif3heit lebt, dem 14f3t
Gott folgende zwei Eigenschaften zuteil werden:®” Sein Herz kann dann a)
sicher sein, daf} das, was ihm bestimmt ist, ihn nie verfehlen wird,®® und er
wird andererseits b) sich keine falschen Hoffnungen darauf machen, etwas
zu erlangen, was ihm nicht zugeteilt ist. Wer sich in seinem Herzen sicher
ist, daf sein Lebensunterhalt (rizg) ihm nie fehlen wird, und wer sich (auch)
keine Hoffnungen darauf macht, etwas zu erlangen, das ihm nicht bestimmt
ist, der macht sich nur wenig Sorgen oder Angste; er verhilt sich darum
nicht kriecherisch vor den Menschen noch schmeichelt er ihnen, um von
ihnen Nutzen zu ziehen. Das ist der (wahre) Reichtum in Gott. — 2) daf’ man
sich vor Gott in acht nimmt, wenn man aus Nachladssigkeit (gafla) einen
Fehltritt begeht und (darum) in (Gottes) Achtung sinkt. Wenn man sich
namlich in acht nimmt, wird man wacher, und das Aufwachen scharft das
Geddchtnis; die Erinnerung ldf3t einen dann aufmerksam werden, so daf
man (dem Willen) seines Herrn entspricht.®® — 3) das Bewuf3tsein, dafl man
in seinem (inneren) Trachten und (dufleren) Handeln von Gott beobachtet
wird.”® Das fiihrt niamlich dazu, daf man in sich geht.” Wenn man es dann
mit etwas zu tun hat, was Gott mif3fillt, erinnert man sich des (beobachten-
den) Blicks, und man fiirchtet den Abscheu (Gottes), wenn man sich auf

64 Wa-yaStimiinahti, im Druck ausgefallen.

65 In der Handschrift unpunktiert. Ich lese tulzimuhd galbaka; aber yalzamuha qalbuka ist auch
moglich.

66 Lies mit der Handschrift ya’ti statt ya’tika.

67 Die Handschrift hat warrata statt aurata.

68 Zu diesem ,pradestinatianischen Axiom* vgl. van Ess 1975: 79 ff.

69 Dieser Abschnitt ist im Druck ausgefallen. Dort geht es darum auch weiter mit wal-hilla at-
taniya statt wal-hilla at-talita.

70 Lies mit der Handschrift iftila“ Allah ‘alaihi fi damirihi statt ittila® Allah ‘ald damirihi.

71 Wortlich: ,,sich schdmt, sich diskret verhdlt” (haya’).



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =— 921

eine solche (Idee) einldfit. Wenn man es dagegen mit etwas zu tun hat, das
(nur) einen Mangel (nags) aufweist, ohne direkt verboten (muharram) zu
sein, so schamt man sich (zumindest) davor, dal Gott sieht, wie man dem,
was Er sich eigentlich gewiinscht hatte, nicht gerecht wird, obgleich man
doch von Ihm (im Koran) mit dem Wissen dazu ausgestattet worden ist und
im librigen erkannt hat, wie hoch Sein Rang ist und wie grof3 Seine Majes-
tdt. 17 Kurzum, geh weiter morgens auf dem Markt deinen Geschéaften nach !
Du mufit nur in allen Lebenslagen, ob auf dem Markt oder anderswo, dich
an die Gewif3heit und die Achtsamkeit halten (von der wir geredet haben)
und dessen eingedenk sein, dafl Gottes Auge auf dir ruht. Durch die Gewif3-
heit kommst du zur Ruhe, durch die Achtsamkeit bist du wachen Geistes,
und wenn du daran denkst, da} (jederzeit) ein Blick (von oben) auf dich
gerichtet ist, wirst du dich vor dem Allerh6chsten schdamen, von dem dieser
Blick ausgeht.“’?

1Ich fragte (einmal) Ab Ga‘far’> nach der Skrupelhaftigkeit. Er sagte: Da gibt
es drei Meinungen: 1) (Skrupelhaftigkeit ist,) daB man sich all die Geschichten
(hikayat) verkneift, die man sich so in seinem Innern (sadr) ausdenkt.” 2)”°
(Skrupelhaftigkeit ist,) daf3 man bei allem, was zweifelhaft ist, innehélt
(wugiif), solange einem nicht klar ist, was davon erlaubt und was verboten
ist. 3) (Skrupelhaftigkeit definiert sich durch das,) was ‘Atiya as-Sa‘di’® vom
Propheten iiberliefert: ,,Man gehort solange nicht in Wahrheit zu den Gottes-
fiirchtigen, als man nicht Dinge, die (an sich) unproblematisch sind, unterlafit

72 Die Handschrift hat fa-tastahyt statt einfach tastahyi. Fiir den Herausgeber beginnt im Folgen-
den ein neues Kapitel; die Uberschrift, mit der er dies einleitet, steht nicht in der Handschrift.
73 Zur Identitét der Person s. u. S. 972-973.

74 Der Druck hat statt sadr den Plural as-sudiir: ma haka fi s-sudiir. Vgl. isqdt ma haka fi l-qalb
in Muhasibis K. al-Qasd war-rugi‘ ila llah (= Muhasibi 1988): 127 f. § 5. Der Formulierung liegt
ein Hadit zugrunde; vgl. Conc.: 1: 15a s. v. itm (z. B. Muslim 1955-1956: 1980 (= Birr 14).

75 Der Satz beginnt mit wal-qaul at-tani. Im Druck dagegen steht wal-gaul am Ende der vorigen
Zeile, obwohl es nicht mehr zu al-hikayat gehort.

76 Zu ihm Halifa b. Haiyat 1966: 128 nr. 384; Ibn Sa‘d 1904-1917: 7. 2: 144, pu.ff.; Ibn
‘Abdalbarr 1960: 1070 f. nr. 1818. Man wufdte kaum etwas iiber ihn; er hatte als Mitglied einer
Stammesdelegation den Propheten in Medina kennengelernt. Einer seiner Enkel wurde unter
‘Umar II. einmal Statthalter des Jemen.



922 —— Josef van Ess DE GRUYTER

aus Furcht, damit in Problematisches hineinzugeraten®.”” 2 Diesen drei Mein-
ungen schlossen sich sinngemaf3 (jeweils bestimmte) Gruppen von (Rechts-)
Gelehrten, Traditionswissenschaftlern (ahl al-hadit), Koranlesern und Wolltra-
gern (mutasauwifa) an. (Der ersten Meinung, also) ,,das, was man sich aus-
denkt“ folgten Aba ‘Abdallah Sufyan b. Sa‘id b. Masraiq b. Mundir at-Tauri,”®
Ibrahim b. Adham,”® Wuhaib b. al-Ward,®® Muhammad b. Yasuf al-Isbahani,®
Yasuf b. Asbat,®? ‘Abdallah b. al-Walid al-Muzani®® und Su‘aib b. Harb.?* 3 Der
zweiten Meinung sind eine Anzahl von Traditionsgelehrten und (manche)
fromme Leute aus dem Grenzgebiet (mimman sakana bit-tagr) zuzuordnen,
z. B. Mahlad b. al-Husain®* und ‘Ali b. Bakkar.?® Er* iiberlieferte das auch

77 Dieses Hadit hat Muhasibi oben (unter nr. I 6) schon einmal zitiert, wenngleich dort ganz ohne
Isnad. Es findet sich bei Tirmidi 2000: 626 (= Qiyama 19 nr. 2639), der es als hasan garib bezeichnet
und in der Tat nur mit ‘Atiya as-Sa‘di als erstem Uberlieferer kennt; vgl. Conc. 1: 438 s. v. hadar.
78 Zu ihm TG: 1: 221 ff. (vor allem S. 223); er war Exportkaufmann und starb i. J, 161/778. Auch
EI% 9: 770 ff. (H. P. Raddatz) und jetzt Gilliot 2013a. Zum Verhiltnis zwischen ihm und Ibn al-
Mubarak vgl. Salem 2016: 49 ff.

79 Zu ihm TG: 2: 554f. und 1: 142; EI%: 3: 985f. (Russell Jones). Sehr ausfiihrlich sodann
Gramlich 1995: 135-282; auch EI% 8: 498a s. v. Ribat (J. Chabbi) und das Material in der Risdla
des Qusairi (Gramlich 1989: 35-37). Er starb 161/778.

80 Gest. 153/770; vgl. Reinert 1968: 326. Er war ein Gewdhismann des hier spéter (s. u. Anm.
86) genannten Ibn al-Mubarak.

81 Als Asket verzeichnet bei Ibn Ab1 Hatim 1941-1953: 8 : 121, aber ohne weitere Angaben; der
Text hat dort eine Liicke. Als Stfi genannt bei Abti Nu‘aim 1931: 2: 249, 1ff., ebenfalls ohne
Datum. Ist er identisch mit Muhammad b. Yiisuf al-Banna’, der in den Kreis des Abd Turab an-
Nahsabi gehorte (vgl. Gramlich 1995: 339) ? Dieser starb aber erst 286/899-900, also 40 Jahre
nach Muhasibi (dazu Abd Talib al-Makki in: Gramlich 1992-1995: 4: 188 s. n.). Wir hiitten es
dann vermutlich mit einem Bauunternehmer zu tun, der zu Vermégen gekommen war. — Auch
Abl Nu‘aim’s Groflvater hief Muhammad b. Yasuf und war ein Asket (EI? 1 142); aber Abii
Nu‘aim starb erst 430/1038. Auch der bei ihm genannte ,,SGfi“ dieses Namens war den Isnaden
zufolge nur zwei Generationen von ihm entfernt.

82 Zu ihm TG: 1: 105; auch Reinert 1968: 326. Er starb 199/815.

83 Ein Kifier, Lehrer des Ibn al-Mubarak. Zu ihm Ibn Hagar 1907-1909: 6: 69 nr. 136 und
Dahabi 1963-1965: 2: 521 nr. 4676. Der Herausgeber hat Muzani zu Madani verlesen.

84 Gest. 197/813; er gehorte zum Kreis des Kifiers Dawid at-Ta’i (gest. wahrscheinlich 165/
781-782; vgl. Gramlich 1995: 283-324). Vgl. Ibn Sa‘d 1904-1917: 7.2: 66, 14 ff. und Ibn Hagar
1907-1909: 4: 350 nr. 587; dazu Reinert 1968: 220 und 322 sowie Gramlich 1995: 164 und 314.
85 Abli Muhammad Mahlad b. al-Husain al-Azdi al-Muhallabi al-Basri al-Massisi, gest. 190/806
(Halifa b. Haiyat 1966: 815 nr. 3055; Ibn Sa‘d 1904-1917: 7.2: 185, 16 ff.; weitere Angaben bei
Gramlich 1995: 213, Anm. 308). Er gehorte zum Kreis des Ibrahim b. Adham (Gramlich 1995: 213-
216).

86 Basrier, gest. wahrscheinlich 207/822-3; vgl. Gramlich 1995: 152, Anm. 63. Gefidhrte des
Ibrahim b. Adham; vgl. Gramlich 1996: 477, Index und EI?: 8: 498a (J. Chabbi). Zu ihm Abu
Nu‘aim 1932-1938: 9: 317 ff.

87 Wer ist gemeint, ‘Ali b. Bakkar ?



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =—— 923

von Auza‘i,®® und angeblich ging (‘Abdalldh) Ibn al-Mubarak bei seinen

Rechtsgutachten in Mopsueste®® gleichfalls davon aus.’® Es war zudem der
Standpunkt gewisser Kreise in Basra; man berichtet es z. B. von ‘Abdallah b.
Dawiid,” und es war auch die Ansicht des Muhammad b. Mugatil in ‘Abba-
dan®® und vieler Juristen in den gréferen Stidten (amsar).

4 Die dritte Meinung verbindet man mit Tawas,”> Muhammad b. Sirin,**
Aiyiib (as-Sahtiyani),”® (‘Abdallah) Ibn ‘Aun,”® Yanus (b. ‘Ubaid)®” und mit
Wasil, dem Klienten des (Sufyan) b. ‘Uyaina.”® Es war auch die Position des

88 Gest, 157/774. Zu ihm EI%: 1: 772f. (J. Schacht) und 8: 498a (J. Chabbi); zu den asketischen
Ziigen seines Denkens vgl. Abti Nu‘aim 1932-1938:; 6: 135 ff.

89 Altes stadtisches Zentrum im byzantinisch-islamischen Grenzgebiet am Fufie des Taurus;
vgl. EI%; 6: 774 ff. (E. Honigmann) und jetzt Eger 2008: 501-510 und 2014: 104 ff, Der arabische
Name lautet Massisa; die davon abgeleitete Nisbe schon oben in Anm. 81. Die Stadt lag zu
beiden Seiten des Flusses Cayhan und beherrschte den Zugang zur Ebene von Issos; heute wird
sie markiert durch die Dorfer Misis (auf dem Ostufer) und Yakapinar (auf dem Westufer).

90 Zu Ibn al-Mubarak vgl. Reinert 1968: 309; er starb 181/797 im Alter von 63 Jahren. Weiteres
s. u. Anm. 522,

91 Gemeint ist wahrscheinlich ‘Abdallah b. Dawad b. ‘Amir al-Huraibi (126/744-213/829), der
zeitweise zum Kreis des Ibrahim b. Adham gehdrte und seine asketischen Neigungen mit
einschldgigen Haditen unterstiitzte. Vgl. Halifa b. Haiyat 1966: 546 nr. 1928; Ibn Sa‘d 1904-
1917: 7.2: 49, 3 ff.; dazu Gramlich 1995: 272, Anm. 574.

92 Muhammad b. Mugatil ar-Razi, gest. 242/856-857 oder 246/860-861; vgl. Gramlich 1996: 90,
Anm. 122. Er hatte sich offenbar zeitweise in ‘Abbadan aufgehalten, wo basrische Sufis eine
»Aufienstelle” unterhielten. Jedoch war er Jurist und wurde spater gadi in Raiy; er hatte u. a. bei
Saibani studiert (TG: 3: 508). Zu ‘Abbadan vgl. TG: 2: 103 ff.; dort hatten auch die Kaufleute, die
im Indienhandel titig waren, ihre Kontore.

93 Gemeint ist Abii ‘Abdarrahman Tawds b. Kaisan al-Yamani, der aber nicht, wie der Heraus-
geber in einer Anmerkung behauptet, i. J. 305 H. starb, sondern zwei Jahrhunderte frither: 106/
725 (vgl. Reinert 1968: 323f.).

94 Basrier, gest. 110/729; vgl. Reinert 1968: 310, auch TG: 4: 1063 (Index s. n. Ibn Sirin).

95 Zu ihm TG: 2: 343 ff.

96 Zu ihm TG: 2: 355 ff.

97 Zu ihm TG: 2: 352 ff. Die drei letzten Personen reprasentieren die basrische Opposition gegen
‘Amr b. ‘Ubaid und die Qadariya. In der Handschrift sind die beiden ersten Namen zu einem
einzigen zusammengezogen: Aiyiub b. ‘Aun. Jedoch ist dieser nicht zu belegen; man wird
dazwischen ein wa- einfiigen miissen. Alle drei waren sie sehr bekannt; man konnte es sich
darum erlauben, ihre Namen abzukiirzen. Der dritte Name ist in der Tat auch im Druck schon
richtig ergdnzt worden. Yanus b. ‘Ubaid stand im iibrigen in der Tradition des Hasan al-Basii
(TG: 2: 353), wédhrend Ibn ‘Aun sich eher derjenigen des vorher genannten Muhammad b. Sirin
verbunden fiihlte (TG: 2; 360f.).

98 Belegt bei Ibn Sa‘d 1904-1917: 7.2: 12, 1{.; Fasawi 1974-1976: 1: 491, pu. f.; Ibn Hagar 1907—
1909: 11: 105f.; dazu Gramlich 1995: 32. Zu Sufyan b. ‘Uyaina selber vgl. EI2: 9: 772 (S. A.
Spectorsky).



924 —— JosefvanEss DE GRUYTER

‘Amr b. Murra.”® Leute aus dem Grenzgebiet hingen ihr an; sie scheuten
sich dann, irgendetwas von dort in die Hand zu nehmen, weder Erlaubtes
noch Zweifelhaftes,'°® aufler ein paar Lumpen, mit denen sie ihre Bléfie
bedeckten, und einigen Brotkrusten, mit denen sie ihren jeweiligen Hunger
(al-gau‘a) stillten.'® 5 Dann aber schlugen sie in der Wahl ihrer Nahrung
und ihrer Kleidung verschiedene Wege ein (, auf denen sie) das Jenseits (zu
erlangen hofften). Manche gingen hier von einem Sonderfall (ruhsa) aus;
(zwar) plddierten sie (an sich) fiir Armut und Bediirfnislosigkeit (tagallul)
bei allem, was nicht (ohnehin schon) durch einen geoffenbarten Text oder
eine sunna des Propheten oder den Konsens der Muslime verboten ist,
machten dann aber gewisse Zugestandnisse.!%?

1 Weitere Gruppen unter den Koranlesern und Wolltragern votierten dafiir,
dafl man in geringem Maf3e von seiner Hinde Werk und im Schweif3e seines
Angesichtes die Grundbediirfnisse befriedigen diirfe, und sie miihten sich
dann, dies in Zusammenarbeit mit den Menschen im Grenzgebiet'®> zu errei-
chen - aus Furcht, daf} sie sonst zu Helfern der Gewaltherrscher (zalimiin)

99 Zu ihm TG: 1: 179; er lebte in Kifa.

100 Der Herausgeber fiigt hinzu: ,,noch auch etwas Verbotenes* (wa-la min haramiha). Aber
das verstand sich von selber.

101 Die Handschrift hat satarat statt tasturu und saddat statt tasuddu.

102 Der Begriff, den ich hier mit ,,Sonderfall“ und ,,Zugestandnisse” zu fassen versucht habe
(rubsa), ist bis heute im Gebrauch; vgl. EI%: 8: 595 s. v. (R. Peters). Gemeint sind Ausnahmere-
gelungen (vgl. auch EI2: 9: 40). Daf} dieser Standpunkt von friihen, asketisch ausgerichteten
Juristen vertreten wurde — im Kriegsgebiet, wo man eigentlich gihad fiihren sollte —, ist hier zum
erstenmal belegt. Spiter waren vor allem die Karramiten dafiir bekannt, dafl sie Handel und
Erwerb auf diese Weise rechtfertigten, obwohl sie selber sich davon fernhielten (vgl. Wichard
1995: 39). Aber die Quelle, auf die man sich dafiir beruft, das K. al-Kasb des Saibani (gest. 189/
805), ist mehrfach umgearbeitet und erganzt worden, zuerst in dem K. al-Iktisab fi r-rizq al-
mustatab des Ibn Sama‘a (gest. 233/847; vgl. GAS 1: 435) und dann von Sarahsi (gest. um 483/
1090); vgl. Bonner 2001. Der Hinweis auf die Karramiya kann erst von Sarahsi hinzugefiigt
worden sein (Bonner 2001: 419). Bei Ibn Sama‘a taucht sie denn auch gar nicht auf; dort ist nur
von einigen ,dummen ahl at-tasauwuf* die Rede (Ibn Sama‘a 1995: 30, 4 ff.). Das beriihrt sich
mit der Aussage unseres Textes; Ibn Sama‘a und Muhasibi waren Zeitgenossen. In dem Text,
den ‘Abdalfattah Aba Gudda als K. al-Kasb des Saibani herausgegeben hat (Saibani 1997), wird
die Karramiya auf S. 96 erwahnt. Aber Saibani ist definitiv zu friih.

103 Ma‘a ahl at-tugiir, so nach einer Konjektur des Herausgebers, die er aber nicht als solche
gekennzeichnet hat. Die Handschrift hat ma‘a t-tugnr.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 —— 925

werden kénnten.!®* 2 Dabei argumentierten sie mit Versen aus dem Koran,
z. B. Sure 5:2 ,Helft einander nicht zur Siinde und Ubertretung” oder mit
Prophetentraditionen wie ,,Wer den (Machthabern) hilft oder ihnen glaubt,
dem gehore ich nicht zu; er wird es nicht bis zu mir bei der Zisterne schaffen
(lam yarid ‘alaiya l-haud®)*.!®

3 Allerdings waren manche Juristen der Meinung, daf3 nichts dagegen spreche,
den (Machthabern) zu helfen, solange es sich nicht um ausgesprochenes Unrecht
handle. Sie interpretierten (den Wortlaut des genannten Hadites) also im Sinne von
»wer ihnen hilft, Unrecht zu tun“; wer ihnen dagegen nicht dazu hilft, Unrecht zu tun,
sondern zu anderem,'®® der ist nach ihrer Ansicht frei (mutlag), und (es ist ihm)
erlaubt. 4 Andere hielten dennoch dafiir, ihnen nicht zu helfen und ihren Umgang zu
meiden; sie beriefen sich dabei auf Hadite wie ,,Ich habe den Wein (rundum) ver-
flucht, also nicht nur den, der ihn kauft, sondern auch den, der ihn verkauft, den, der
ihn trdagt, ebenso wie den, zu dem er getragen wird, den, der ihn keltert, ebenso wie
den, fiir den er gekeltert wird, oder den, der den Profit daran hat*.'®” Oder darauf, daf}
Sa‘d (b. Abl Waqqas) seine (gesamten) Weinstdcke abbrannte,'®® mit der Begriin-
dung: ,Was wire ich fiir ein schlechtes Vorbild (Sai}), wenn ich (nun noch) Wein
verkaufte“.!®® Der Prophet verbot auch (den Umgang mit) den drei Personen, die (bei

104 Sie waren ja ins Grenzgebiet gekommen, um Dschihad gegen die Byzantiner zu fiihren.
Dafiir waren aber an sich die Kalifen zustiindig, deren Heer sie sich hitten anschliefRen miissen;
damit wéren sie auch versorgt gewesen. Aber sie wollten mit der offiziellen Politik nichts zu tun
haben; darum blieb ihnen nichts anderes {ibrig, als sich mit den iibrigen Freiwilligen zusam-
menzutun, die aus Gegenden gekommen waren (etwa dem islamischen Osten), wo man von
dem herrschenden Regime nichts hielt. Der Bericht spiegelt die Verhéltnisse in der spaten
Umaiyadenzeit wider; die Umaiyaden sind es wohl auch, die hier mit den zalimiin gemeint sind.
105 Also bis zu dem Ort, wo der Prophet am Jiingsten Tag seine Anhdnger erwartet, um sie ins
Paradies zu fiihren (vgl. TG: 4: 543 f. und 1: 101). Das Hadit findet sich in dhnlicher, allerdings
erweiterter Form z. B. bei Ibn Hanbal 1946-1975: 8: 79 nr. 5702 > Haitami 1982; 5: 247, 3 ff. (nach
‘Abdallah b. ‘Umar). Dort steht dann im letzten Satz anders als in unserem Text lan yarida statt
lam yarid. Conc. 1: 528a hat einfach ia yaridu; zu den Varianten vgl. auch Conc. 7: 192. Lam yarid
erklart sich durch die Position in einem Konditionalgefiige.

106 ‘Ala siwa dalika, wobei ‘ald am Rande nachgetragen ist.

107 Vgl. etwa Ibn Hanbal 1946-1975: 7: 237 f. nr. 5390 (nach ‘Abdallah b. ‘Umar); auch Conc. 2:
79b. Das Verbot ist also extensiv zu verstehen, beim Wein ebenso wie beim Umgang mit den
Machthabern.

108 Die Handschrift hat haraga oder harraga, nicht ahraga wie im Druck.

109 Der Wein war erst durch den Koran verboten worden, und Sa‘d hitte natiirlich weiter die
Moglichkeit gehabt, aus den Trauben Saft zu pressen oder sie als solche zu verkaufen.



926 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

dem Kriegszug nach Tabiik in Medina) zuriickgelassen wurden,''® (schlechthin; man
durfte nicht mehr) mit ihnen reden oder sie wieder in die Gemeinschaft aufnehmen
(mubaya‘atuhum). Er befahl ihnen, nicht mehr mit ihren Frauen Haus und Bett zu
teilen, obgleich sie doch gar nicht aus verhohlenem Widerstand (nifag) zuriickge-
blieben waren, sondem es sich blofy um einen Regelverstof3 (danb) handelte - bis
Gott verlauten lief3, daf er ihre Buf3e annehme. 5 Eine weitere Partei (firga) sagte: Den
(Machthabern) zu helfen, ist {iberall dort verboten, wo diese einen Nutzen daraus
ziehen konnten. (Das ist aber Unsinn.) So duflerten sich manche Wolltrédger, die von
der Sache nichts verstanden und etwas schwer von Begriff waren.

6 Manche sagten: ,Von den (Machthabern) Waffen und Reitpferde
(kura)™! zu kaufen, ist wider Gottes Gebot.'”? Im {ibrigen aber ist es ein
Verdienst (fadila),''? sie nicht zu unterstiitzen und ihnen nicht Gefolgschaft
zu leisten. Es handelt sich dabei um Gruppen von Asketen (nussak) und
Koranlesern, die sich den Schulen des Abt ‘Abdallah Sufyan b. Sa‘id at-
Tauri,'* des al-Fudail b. Iyad,'”® des al-Mu‘afa b. ‘Imran,''® des Waki*,'’
des Aba Ishaq al-Fazari,''® des ‘Isa b. Yasuf,'® des Yisuf b. Asbat,'® des

110 Vgl. Sure 9:118; dazu Tabari 1954- : 14: 542 ff. und Paret 1971: 214, auch EI%: 10: 50f. s. v.
Tabiik (M. A. al-Bakhit). Die Handschrift hat abweichend vom koranischen Wortlaut und vom
Druck anscheinend tahallafii (,,sie waren zurlickgeblieben®) statt hullifu.

111 Zu kurd“ in dieser Bedeutung vgl. Ibn al-Atir 1963: 4: 165; in Verbindung mit silah ,,Waffen*
auch Conc. 2: 499a und 5: 560b. Behandelt in WKAS 1: 1336, 7 ff.

112 Wértlich: ,eine Siinde (ma ‘siya)“.

113 Der Herausgeber hat kommentarlos fadila durch afdal ersetzt.

114 S. o. Anm. 74.

115 Gest. 187/803. Zu ihm EI2: 2: 936 (M. Smith); Bertels 1965: 3: 188 ff.; GAS 1: 636; Reinert
1968: 302; Gramlich 1996: 506 (Index s. n.); Chabbi 1978; TG: 3: 99.

116 Gest. 185/801 (?); vgl. GAS 1: 636 und TG: 2: 467, Anm. 12. Ein K. az-Zuhd von ihm wurde
zusammen mit seinem Musnad herausgegeben in Beirut (1999).

117 Gemeint ist Waki‘ b. al-Garrah, gest. 197/812; der Name ist so auch schon im Druck ergénzt.
Zu ihm Ibn Sa‘d 1904-1917: 6: 275, 5 ff.; Halifa b. Haiyat 1966: 400 nr. 1308; Abfi Nu‘aim 1932-
1938: 8: 368-380; Dahabi 1981-1988: 9: 140-186; dazu GAS 1: 96 f. und EI%: 11: 100f. (R. G.
Khoury). Sein K. az-Zuhd wurde ediert von ‘Abdarrahman ‘Abdalgabbar al-Fariwad’i (ar-Riyad
1994).

118 Gest. 188/804 (?); vgl. GAS 1: 292, auch Gramlich 1995: 139, Anm. 18, und Gramlich 1996:
503 (Index s. n. Fazarl). Er lebte zeitweise in Massisa (Gramlich 1995: 162 und 205) und starb
auch dort (Halifa b. Haiyat 1966: 815 nr. 3053; Ibn Sa‘d 1904-1917: 7.2: 185, 8 ff.; Salem 2016: 91
f.). Zu ihm auch TG: 1: 127 und 4: 684.

119 Nicht zu belegen. Der Name ist vielleicht in der Handschrift verschrieben fiir ,,Isa b.
Yanus“: ein Kifier, der sich in al-Hadat im Grenzgebiet niederlie und dort Anfang 191 /
Ende 806 starb (Halifa b. Haiyat 1966: 815 nr. 3054; Ibn Sa‘d 1904-1917: 7.2: 185, 12 ff,).

120 Zu ihm oben Anm. 78.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 === 927

Ibn al-Mubarak,'® des Ibrahim b. Adham,'** des ‘Abbad b. ‘Utba al-Hau-
was,'? des Mahlad b. al-Husain,'®* des ‘Ali b. Bakkar,'® des Sulaiman al-
Hauwas,'?® des Qasim b. Yazid al-Garmi,'? des Zaid b. Abi z-Zarqa’,’*® des
Ibn Abi Di’h,’® des Ahmad b. Muhammad b. Hanbal,®° des Bisr b. al-
Harit"' und des ‘Abdalwahhadb al-Warraq'®? angeschlossen haben, sowie
mancher ashab al-hadit, die dieselbe Linie verfolgen und sich in der Koran-
lesung gut auskennen.

7 Sie fanden dabei (auch) Zuspruch von gewissen Sufikreisen in Mekka, im
Jemen, an der syrischen Kiiste und in ‘Abbadan. Diese sagten ndmlich: Eine
Regierung (imama) muf} sein, ob fromm oder unmoralisch (fagir). Das Herr-
schaftsgebiet (des Islams, ad-dar) gedeiht nur unter einem Fiihrer (imam), hinter
dem man betet und der fiir Rechtssicherheit sorgt, der die Strafen pflegt*** und
die Briicken instandhilt, der sich um die Hauptmoscheen kiimmert** und die
Wachttiirme (al-mand’ir, von denen aus Feuerzeichen weitergegeben wurden)
im Grenzgebiet (at-tugiir) errichtet, der die Sommerfeldziige und andere (krieger-
ische Unternehmungen) organisiert,” der die Pilgerfahrt leitet und die

121 S. o. Anm. 86.

122 S. 0. Anm. 75.

123 Nicht zu belegen.

124 S. 0. Anm. 81.

125 S. 0. Anm. 82. Auch an jener Stelle in Verbindung mit Mahlad b. al-Husain genannt.

126 Anhinger des Ibrahim b. al-Adham; vgl. Gramlich 1996: 575 (Index s. n.).

127 Genannt bei Sam‘ani 1962-1982: 3: 252, 2f.; identisch mit Qasim b. Yazid b. ‘Abdallah b.
Qusait ? (‘Ugaili 1984: 3: 481 ff. nr. 1541 > Dahabi 1963-1965: 3: 381f. nr 6855).

128 Lebte in Ramla; zusammen mit Mu‘afa b. ‘Imran und Qasim al-Garmi genannt bei Dahabi
1963-1965: 2: 103 nr. 3008.

129 Abt 1-Harit Muhammad b. ‘Abdarrahman b. al-Mugira, genannt Ibn Abi Di'b, medinensi-
scher Jurist, gest. 159/776; vgl. TG: 2: 681 ff.

130 Gest. 241/855; vgl. EI2: 1: 272 ff. (H. Laoust) und GAS 1: 502 ff.

131 Bekannt als Bisr al-Hafi, gest. 226 oder 227 / 840-842; vgl. EI%: 1: 1244 ff. (F. Meier), TG: 3:
104 ff., Reinert 1968: 299 f., Jarrar 1994: 191 ff., Cooperson 1997: 71 ff.

132 ‘Abdalwahhab b. ‘Abdalhakam b. Nafi‘, gest. Dii 1-Qa‘da 251 / Dez. 865; vgl. Dahabi 1955—
1958: 526 f. nr. 544.

133 Lies yusallihu statt t-s-I-h; so auch im Folgenden.

134 Yu‘ammiru I-masagid al-‘izam. Der Staat war zustandig fiir diejenigen Moscheen, in denen
sich die muslimische Bevolkerung zum Freitagsgebet versammelte; die iibrigen Moscheen
waren dagegen private ,,Gebetspldtze“,

135 Wortlich: ,,der die Standarten kniipft fiir Sommerfeldziige (sawa’if) usw.“. Das auffillige
Suffix in wa-gairihim (statt wa-gairiha) unterlduft dem Autor wohl, weil es bei diesen Unter-
nehmungen darum ging, Menschen zu einem Heer zusammenzufassen.



928 —— Josef van Ess DE GRUYTER

Einkiinfte aus den (staatlichen) Dominen (al-fai’) weitergibt,’*® der die Kriegs-
beute verteilt und die Steuern (al-harag) einzieht, der die Pensionen (al-a‘tiya)
anweist und Ministerien (dawawin) schafft, der die Armen versorgt und diejeni-
gen entschddigt, die einen Verlust erlitten haben. Wenn (der Herrscher) das gut
macht und gewissenhaft verfahrt, gerdt seine Rechtschaffenheit dem Volk (ar-
ra‘lya) zum Heil; ist er dagegen korrupt, so gerit dies dem Volk zur Tyrannei."”
(Jedoch) darf man dies geduldig auf sich nehmen, indem man ihm die Ver-
fligungsgewalt zugesteht (?) und die Bindung an die Gemeinschaft (al-gama‘a)
nicht aufkiindigt dadurch, daf® man sich seiner Herrschaft*® entzieht, (auch)
indem man unter seinem Regiment (daula) weiter Geschifte tatigt sowie Handel
(tigara) und Handwerk betreibt.>® 8 Man sollte nur zwischen sich und ihnen'“°
Distanz halten, so daf man, wenn man sieht, wie sie jemanden auszeichnen,
sich von eben diesem fernhdlt. ‘Umar b. al-Hattab sagte: ,Wenn dir Unrecht
geschieht oder du beschimpft wirst," so fasse dich in Geduld !“.*? Hudaifa
(b. al-Yaman)'** meinte (dementsprechend): ,Es gehort sich nicht (laisa min as-
sunna), gegen die Obrigkeit'** die Waffe zu ziehen‘ und ,Wer sich dem Aufruhr
(fitna) entgegenstellt, geht zugrunde“." 9 (In diesem Sinne) sagte (auch) der
Prophet: ,Nach meinem Tode werdet ihr Aufruhr und Selbstsucht (atara) erle-
ben*, worauf man ihn fragte: ,,Wozu rdtst du uns denn, o Gesandter Gottes ?* Er
antwortete: ,,Tut, was euch obliegt, und bittet Gott um das, was euch (dement-
sprechend) zukommt !“ Dieses Hadit ist ein Grundprinzip des Islams (asl min

136 Vgl. EI% 2: 869f. s. v. Fay’ (F. Lokkegaard); weiterhin Schmucker 1972: 127 ff. und Haque
1977: 117 ff.

137 Die Handschrift hat fa-ida ahsana wa-ttaga kana salahuhit salah®" lir-ra‘iya wa-fasaduhii
gaur™ fi r-ra‘iya. Der Herausgeber hat zu verdeutlichen versucht und dabei stark in den Text
eingegriffen.

138 Ich lese mit der Handschrift imamatihi statt igamatihi.

139 Das ist ein Versuch, aus dieser vielleicht verderbten Stelle Sinn herauszuholen. Ich verstehe
ga’iz als Pradikat zu was-sabru und alles andere, was zwischen diesen beiden Satzgliedern
steht, als abhéngig von (was-sabru) ‘ala.

140 Die Handschrift hat bainahum statt bainahi.

141 So nach der Handschrift: in zulimta au Sutimta; der Druck weicht ab,

142 Man ist geneigt, dem strengen Kalifen ‘Umar einen solchen Ausspruch nicht zuzutrauen.
Jedoch findet sich selbst im Prophetenhadit ein Beispiel, wonach er riet, wihrend einer fitna die
Tiir (zu seinem Haus ?) offen zu lassen, damit sie nicht aufgebrochen wird (vgl. Juynboll 2007:
86 f., nach A‘mas). Zum Verhalten in Biirgerkriegen allgemein vgl. demnichst meine Unfertige
Studie 6.

143 Gest. 36/658; vgl. Ibn ‘Abdalbarr 1960: 334 f. nr. 492,

144 Die Handschrift hat ‘ala s-sultan statt fi wagh as-sultan im Druck.

145 Ein Hadit ahnlichen Inhalts mit Hudaifa als erstem Tradenten behandele ich in Unfertige
Studie 6 (Anm. 69).



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =——— 929

usil al-islam)*®. A‘ma3"” und Mansur

Wahb'® nach ‘Abdallah b. Mas‘id.™

148 {iberliefern es auf Autoritit von Zaid b.

v

1°!(Gewisse) Untergruppen entwickelten in Bezug auf (ihr) Abseits-Stehen und
die Untadeligkeit (safa’) von Nahrung und Kleidung (spezielle) Lehren, durch
die sie sich voneinander unterschieden, allerdings auch gegenseitig nahestan-
den. Da sprachen sich dann manche dafiir aus, gegeniiber den Herrschern
(a’imma) und der Obrigkeit sowie deren Mitarbeitern (a‘wan) sich in die Ein-
samkeit zuriickzuziehen (al-‘uzla). 2 Darunter waren auch solche, die (sogar)
jedem auswichen, der (nur) etwas mit den Letzteren zu tun hatte; das ist aller-
dings fiir eine Anzahl von kompetenten Beobachtern (‘ulama’) schon religitser
Extremismus (guliiw fi d-din). 3 Andere hielten sich von (diesem) Parteienstreit
fern; sie beriefen sich dabei auf das Hadit des ‘Utman b. Abi Saiba'? nach Abd
Usama'> nach Su‘ba’® nach Aba t-Taiyah,'® der seinerseits von Abd Zur‘a'>®

146 Der Herausgeber verstarkt die Aussage: asl ‘azim min usil al-islam.

147 Kifier, gest. 147 oder 148 [ 764-765. Zu ihm ausfiihrlich Juynboll 2007: 78 ff.

148 Gemeint ist Mansir b. al-Mu‘tamir, ebenfalls ein Kifier, der aber schon 132/750, also im
Jahre der abbasidischen Machtiibernahme, starb (Juynboll 2007: 405 ff.).

149 Gest. angeblich i. J. 82/701 (Juynboll 2007: 71a): er wurde zu den mu‘ammariin, den
Langlebigen (pakpdpiot), gezéhlt und spielt als solcher im Hadit eine gewisse Rolle (Juynboll
1991: 163).

150 Zu ihm EI% 3: 273ff. s. n. Ibn Mas‘ud (J. C. Vadet). Das Hadit nahezu wortgleich und mit
demselben Isnad auch bei Buhari 1862-1868: 4: 366 f. (= Fitan 2) und Ibn Hanbal 1946-1975: 5:
232 nr. 3641; vgl. allgemein Conc. 1: 14a. Die Handschrift hat im Isnad allerdings Yazid b. Wahb
statt ,,Zaid b. Wahb*; so dann auch der Druck. Zur richtigen Lesung vgl. van Ess 1975: 6 ff.; auch
Juynboll 2007: 96b (sowie 78a und 801a).

151 Im Druck beginnt dieses Kapitel wiederum mit einer neuen Uberschrift, die in der Hand-
schrift fehit.

152 Gest. 239/853, der iltere Bruder von ‘Abdallah b. Abi Saiba (gest. 235/849), der den
bekannten Musannaf verfaite (GAS 1: 1081.). Zu ihm Ta’rih Bagdad: 11: 282f.

153 Abi Usdma Hammad b. Usama, gest. Da 1-Qa‘da 201 / Mai-Juni 817; vgl. Dahabi 1955-1958:
321 ff. nr. 301 und Juynboll 2007: 61-70.

154 Su‘ba b. al-Haggag (82/701-160/776), Basrier; vgl. Juynboll in EI%: 9: 1191f. und Juynboll
2007: 471-566, auch GAS 1: 92.

155 So zu lesen; der Druck hat al-Niyah. Gemeint ist Abal t-Taiyah Yazid b. Humaid ad-Duba‘i
al-Basri, gest. 130/748 (Halifa b. Haiyat 1966: 519 nr. 1798).

156 Abil Zur‘a (Haram) b. ‘Amr b. Garir al-Bagali; vgl. Conc. 8: 86b.



930 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

nach Abii Huraira®™’ berichtet, dafl der Prophet gesagt habe: ,Meine Gemeinde

geht zugrunde durch irgendwelche Biibchen (ugailima) von den Qurais‘.”®® Da
sagte jemand: O Gesandter Gottes, was rdtst du uns fiir den Fall, dafl diese
schon unter uns sind ? Er antwortete: ,Ach, wenn die Menschen ihnen blof3 aus
dem Wege gehen wiirden (lau i‘tazalithum) !* 4 Manche {iberliefern auch von al-
Walid nach®™® ‘Abdarrahman b. Yazid b. Gabir'®® nach Busr b. ‘Ubaidallah (al-
Hadrami)'®! nach Abi Idris al-Haulani'®? nach Hudaifa (b. al-Yaman): Ich sagte
zum Propheten: (Wie soll ich mich verhalten,) wenn ich noch eine Zeit'®? erlebe,
in der es weder Herrscher (imam) noch Gemeinde (§ama‘a) gibt ? Er antwortete:
,Geh diesen Sektierern (firag) aus dem Wege, bis du stirbst !'** 5 Der Prophet
sagte ja auch zu den Ansar: ,Nach meinem Tode werdet ihr Aufruhr und Selbst-
sucht erleben. Fafit euch also in Geduld, bis ihr mir bei der Zisterne (wieder)
begegnet 1.1 6 (Ebenso) sagte er zu Abii Darr (al-Gifari):'*® ,Wie wirst du dich
fiihlen, wenn du siehst, wie die Olsteine'®” im Blute schwimmen ? Halte durch,

157 Vgl. zu ihm die Dissertation von H. Hemgesberg, Abuti Huraira, der Gefiihrte des Propheten.
Ein Beitrag zur Geschichte des friihen Islam (Frankfurt 1965).

158 Ahnlich, aber mit abweichendem Isnad z. B. Ibn Hanbal 1946-1975: 15: 127 nr. 7961, mit
Riickverweis auf 14: 255 ff. nr. 7858 (wo im Apparat zahlreiche Parallelen genannt werden).
Allgemein dazu Conc. 4: 557b s. v. ugailima (das ein tasgir gam* zu gulam ist).

159 Entgegen der Handschrift und dem Druck ist al-Walid ‘an zu lesen statt al-Walid ibn. Der
genannte Walid ist Walid b. Muslim, ein Klient der Umaiyaden, der in Damaskus lebte (gest.
194/810). Vgl. Halifa b. Haiyat 1966: 813 nr. 3046; Ibn Sa‘d 1904-1917: 7. 2: 173, 3 ff.; GAS 1; 293;
Juynboll 2007: 649-653; EI?: 12: 755b s. v. Al-Sufyani (W. Madelung).

160 Gemeint ist ‘Abdarrahman b. Yazid al-Azdi (gest. zwischen 153/770 und 156/773); vgl.
Halifa b. Haiyat 1966: 801 nr. 2970 und 808 nr. 3016 sowie Ibn Sa‘d 1904-1917: 7. : 169, 19 ff.
Er lebte in Daraiya; vgl. Ibn Muhanna 1950: 75-80. Zu seinem Bruder Yazid b. Yazid b. Gabir
vgl. TG: 1: 97 ff.

161 So statt Busr b. ‘Abdallah im Druck; vgl. Juynboll 2007: 651 und Conc. 8: 29h.

162 Lebte in Damaskus und starb i. J. 80/699 (Halifa b. Haiyat 1966: 789 nr. 2900).

163 Lies mit der Handschrift zaman statt r-fag (?) im Druck.

164 Conc. 4: 207b und 5: 136a. Die ausfiihrlichere Version bei Muslim 1955-1956: 1475f.
(= Imara 51) hat den gleichen Isnad (und ermoglicht damit die obige Korrektur, Anm. 153).
165 S. o. nr. 111 9 und III 2 (mit Anm. 101).

166 Gest. 32/652-653. Zu ihm EI2: 1: 114 f. und ausfiihrlich Cameron 1973.

167 Es ist wohl higarat az-zait zu lesen statt des higarat az-zaft im Druck. Die ,,0lsteine* waren
eine Lokalitdt in Medina, auflerhalb der Oase, wo im nackten Fels schwarze Lavabldcke zum
Vorschein kamen, die wie von Ol bedeckt gldnzten. Der Platz eignete sich fiir gréRere Men-
schenansammlungen, etwa beim Regengebet (istisga’; vgl. Yaqat 1955-1957: 1: 109 s. v.) oder
bei kriegerischen Auseinandersetzungen. In den Quellen heifien sie allerdings normalerweise
ahgar az-zait und nicht higarat az-zait wie hier; jedoch sind higara und ahgar nur verschiedene
Formen des Plurals zu hagar (vgl. Lane 1863-1893: 517c). Die ahgar az-zait werden im Hadit
auch bei Ibn Hanbal genannt (Ibn Hanbal 1895: 5: 223, 18 und 427, 19f.); aber der



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =——— 931

bis du dich mit Leuten deiner Gesinnung zusammentun kannst !.}%® — Nach-
richten dieser Art gibt es massenhatft.

7 Die Gewitzten aber fassen vor allem die (Frage der sachgeméflen) Ernih-
rung (al-giit) ins Auge und lassen alles Ubrige beiseite. Auza‘ pflegte schon zu
sagen: ,,(Alle) Angelegenheiten sind problematisch (iStabahat); wir aber nehmen
uns die Erndhrung vor“. Und Hasan (al-Basri): ,,Das Erwerbsleben ist (ohnehin)
korrumpiert; nehmt euch darum die Erndhrung vor !“'*® Oder Aba W&’il"° und

Masrag'": ,,Auf dem Tisch von Leuten aus besten Kreisen (ahl bait) in Kifa

findet sich immer ein erlaubter Laib Brot'’? fiir Fremde, die (man zu Gast hat und
die ebenso) aus besten Kreisen stammen“. 8 Man sagt ja auch: ,,Gott (kann)

Zusammenhang ist ein anderer. Die Handschrift bietet fiir higara eine Verbesserung am Rande,
mit der ich aber nichts anfangen kann: f.hara (?).

168 Eine umfangreichere Fassung dieses Gesprdches zwischen dem Propheten und (dem
Asketen) Abi Darr findet sich bei Ibn Maga 1952: 1308 (= Fitan 10 nr. 3958). Unser Satz steht
dort S. 1308, 10 f., wiederum mit der Form higdrat az-zait statt ahgar az-zait. Im Ubrigen wird
der bei Muhasibi gegebene Text erst klar durch diesen Vergleich. Im Einleitungssatz (wa-gdla
‘alaihi s-salam li-Abi Darr haitu gala laht) ist dort die zweite Hilfte pleonastisch; das Subjekt ist
weiterhin der Prophet (und nicht etwa Aba Darr). AuRerdem steht am Ende bi-man anta ma‘ahii
statt bi-man anta minhu bei Ibn Maga; das ist vielleicht eine Verschreibung in der Handschrift.
Es handelt sich um eine Variante zu dem iiblichen ,,Fafit euch in Geduld, bis ihr mich bei der
Zisterne trefft“ (s. o. III 2; Conc. 3: 241a), und vielleicht ist auch hier statt an die ,,Leute deiner
Gesinnung® (pl.) an den Propheten gedacht. - Ungekldrt bleibt allerdings, worauf sich die
Vorhersage bezieht. Im Kommentar zu Ibn Maga (Anm. zu nr. 3958) wird darauf hingewiesen,
daf bei der Schlacht auf der Harra i. J. 63/683 die Medinenser bei den Olsteinen ihre Ver-
teidigunglinie aufgebaut hatten. Dafiir spricht, daf} im Text auf das Wort Abels in Sure 5:29
angespielt wird, mit dem Abii Sa‘id al-Hudri sein Leben erkauft haben soll, als er bei der
Schlacht auf der Harra in Gefahr geriet (vgl. van Ess 2016: 1394). Stdrker ist allerdings im
Gedichtnis geblieben, dafB i. J. 145/763 dort der ‘alidische Pratendent Muhammad b. ‘Abdallah,
genannt an-Nafs az-zakiya, zu Tode kam, der zusammen mit seinem Bruder Ibrahim einen
Aufstand gegen al-Mansiir unternommen hatte (Tabarl 1879-1901: 3: 248, 9 / iibs. Tabari 1995:
212; dazu EI% 3: 983ff. [L. Veccia-Vaglieri] und 7: 388f. [F. Buhl], auch TG: 2: 327 ff.). Abqi Darr
hat beide Ereignisse nicht mehr erlebt. Das Hadit ist also frithestens in der zweiten Halfte des
ersten Jh. H. aufgekommen. Weiteres dazu vgl. meine Unfertige Studie, nr. 6 (dort Anm. 116 ff.).
169 Zu ergidnzen ist wohl: Weil man bei sich selber anfangen sollte und nur dort etwas zu
erreichen ist.

170 Er hieR Saqgiq b. Salama und starb 82/701 in hohem Alter (vgl. Juynboll 2007: 71 und
Juynboll 1991: 164).

171 Gemeint ist Masrfiq b. al-Agda‘ (gest. 63/683), ein Kafier, der zum Kreis des Ibn Mas‘iid
gehort hatte Juynboll 2007: 771b, Index). Im Druck fehlt das wa zwischen den beiden Namen.
Wie die beiden Personen sich bei dem Ausspruch zueinander verhalten, bleibt unklar. Abid
Wa'il iiberlieferte u. a. von Masriig; der Isnad fiihrte dann weiter zu dem Kafier al-A‘ma3 (vgl.
etwa Juynboll 2007: 123 und 124).

172 Lies mit der Handschrift ragif halal.



932 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

jemanden vom Bittgebet ausschlieflen wegen eines (einzigen) Bissens — oder
Brotkantens'”® -, den man gegessen hat, ohne (darauf zu achten, ob) er erlaubt
war“. (Andererseits) ist man sich einig dariiber, dafl jemand, der sich richtig
erndhrt,’”* auch in untadeliger Weise handelt und daf sein Gebet erhort wird.!””

9 (Da ist es) dann (so, dafl) unter den Koranlesern, Wolltragern und Asketen
(nussak) mit Bezug auf den Erwerb (kash, verschiedene) Verfahren praktiziert
wurden. Die einen entschieden sich fiir das Erlaubte (al-mubah), das sich in der
freien Natur findet:'”® Tamariskenblitter, Samenkomer des Flohkrautes (bizr
gatiind)"” und Krduter, die, wenn man sie linger lagert, einen Wert erhalten;
davon sammelten sie im Winter fiir den Sommer. 10 Andere wahlten, was die
Winde herabwarfen, und das Griinzeug der Steppe (sahra’), also Graser und
Futterkrduter, die den Erdboden bedecken, wenn sie der Hunger allzu sehr
plagte. 11 Wieder andere wahlten, was man in den Miill getan, weggeworfen
oder abgelegt hatte. Dafiir beriefen sie sich auf die Tradition des Hi3am'’® nach
Qatada (b. Di‘ama)'”®, der zufolge der Prophet sich nach einer herabgefallenen
Dattel biickte und sie genommen (und verzehrt) hdtte, wenn er nicht gefiirchtet
hiitte, dafl es eine sadaga-Dattel hitte sein konnen,'®° sowie darauf, daf Aba
Umama'®" einen Brotkanten aus der Moschee in Hims genommen und ihn

173 Das ist eine Variante: kisra statt tu‘ma.

174 So jedenfalls wiirden wir uns ausdriicken. Im arabischen Text steht man taba mat‘amuhi;
gemeint ist, dafl man erlaubte Speisen zu sich nimmt.

175 Ustugibat da‘watuhii in der Handschrift und im Druck wird am Rande der Handschrift in
ustugiba du‘@’uhii verbessert. — Die folgenden Abschnitte (bis zum Ende von Teil IV) habe ich
schon in van Ess 1961: 101 ff, iibersetzt.

176 Wortlich: ,,in den Bergen und Talern (audiya, im Druck falsch; adwiya) und in sandigen
Gebieten®.

177 Vgl. Dozy 1881: 1: 81; dazu Ullmann 1973: 233. Im Druck ist gatiind weggelassen.

178 Gemeint ist Hiam b. ‘Abdalldh ad-Dastuwa’i (gest. 152/769 oder 153/770), ein Kaufmann
aus Basra, der Seidenstoffe aus Dastuwa in Hazistan importierte, wo sie von ibaditischen
»Fabrikanten“ hergestellt wurden. Er war Klient eines Stammes, dem Qatada angehorte, von
dem er an dieser Stelle auch iiberliefert. Zu ihm Abd Nu‘aim 1932-1938: 6: 278 ff.; zusammen-
fassend TG: 2: 60 ff. Zum Orte Dastuwa, der in der Ndhe von Tustar lag, vgl. Serjeant 1972: 86,
114 und 117; zu den Stoffen selber auch Dozy 1881: 1: 441f. s. v. dastuwa’i.

179 Gest. 117/735; zu ihm TG: 2: 135 ff.

180 Vgl. Conc. 1: 281: wagada tamratan fa-qala: Lau la an takiina min as-sadaga... Noch einmal
zitiert unten nr. VI 16; dhnlich auch bei Ibn Hanbal (vgl. Pitschke 2010: 201).

181 Ist Sudday b. ‘Aglan al-Bahili (gest. 86/705) gemeint? Zu ihm Ibn Sa‘d 1904-1917: 7.2: 131,
pu. ff.; auch van Ess 2001 : 324 f. Oder Abii Umama at-Tamimi al-Kafi, ein Lehrer des Su‘ba b.
al-Haggag (gest 160/776; s. u. Anm. 459) ? Zu ihm Ibn Hagar 1907-1909: 12: 14 nr, 71.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =— 933

gegessen habe. Auch Uwais al-Qarani'®’ pflegte etwas von Abfallhaufen usw. zu

nehmen.’®® 12 Wieder andere zogen es vor, zu betteln, um davon zu leben, wie
auch Hidr und Mose in der Not gebettelt haben.’®* Dabei beriefen sie sich auf
den Ausspruch des Propheten: ,(Da ist) gar mancher Mann mit wirrem, bestaub-
tem Haar, mit zwei Lumpen bekleidet, der an den Tiiren fortgestof’en wird,
dessen Schwur aber Gott einlosen wiirde, wenn er bei Thm schwort'.® Dies,
wenn es ihnen schwer fiel, auf irgendeine andere Art in erlaubter Weise ihr
Leben zu fristen,'®® und wenn sie fiirchteten, in das ,Tal des Verbotenen'®” zu
stiirzen.

13 Eine Gruppe im Grenzgebiet und in den (Aufien-)Distrikten Syriens sam-
melt'®® {ibrig gebliebene Weizen- und Gerstenkdrner und hilt dies fiir einen
stringenten'®” Beweis (daf sie nichts Unrechtes tun), indem sie ja den Schnittern
folgen,"® ohne daran zu zweifeln, dafl dies erlaubt ist. Das gibt es zu unserer
Zeit nicht mehr.””! 14 Andere dagegen vermieden es, hinter den Schnittern
Ahren zu lesen, (und zwar in jenen Fillen) wo das Grundstiick mit dem Geld
der Machthaber (zalimin) gekauft wurde oder zu dem Lehensland (gatd’i‘)
gehort, das die Obrigkeit (as-sultan) fiir ihre Giinstlinge (auliya’) abgesteckt,
bzw. zu jenen verpachteten Ldndereien, deren Eigentiimer sie verjagt hat.
15 Andere wiederum gingen der Skrupelhaftigkeit weiter auf den Grund und
entschieden sich dann dafiir, lieber harte kérperliche Arbeit zu leisten'®? oder
auf dem Pfade Gottes die Schwerter zu kreuzen anstatt Ahren zu lesen. Sie
sagten: Das Ahrenlesen hat {iberhaupt keine dltere Grundlage (asl) aus der Zeit
der fritheren Schulhdupter. 16 Dagegen sind Letztere sich darin einig, daf$ man
unter der Fahne jedes Fiirsten (amir) kimpfen diirfe, gleichviel ob er fromm ist

182 Vgl. Abil Nu‘aim 1932-1938: 2: 79 ff.; dazu EI% 10: 958 s. n. (J. Baldick).

183 Nr. 9-11 ist etwas abweichend auch iibersetzt bei Gramlich 1997: 245 f. (Die Abweichungen
erklaren sich z. T. daraus, daf} Gramlich nur den verderbten Druck vor sich hatte).

184 Vgl. dazu Franke 2000: 196 ff., auch 190 ff.

185 Conc. 1: 159 s. v. abarra; vgl. auch Ritter 1956: 566. Das Hadit gewann spiter grofie
Bedeutung, weil man in ihm einen Beweis dafiir sah, dafy Gott an manchen Menschen Wunder
(karamat) wirken kann; vgl. Gramlich 1987: 84.

186 Lies mit der Handschrift mahya statt ihya’.

187 Im Druck ist ,,Tal“ weggelassen und die Metapher zerstért.

188 Tagma‘u; vielleicht ist zu kanat tagma‘u zu erganzen. Der Druck fiigt in Analogie zu den
anderen Abschnitten vorher ein ihtarat an in Klammern hinzu.

189 Lies mit der Handschrift gdsid statt gasir im Druck.

190 Lies mit der Handschrift tatba‘u l-hassadin statt bi-tatabbu‘ al-hassadin wie im Druck.
191 Der Herausgeber versucht auf verschiedene Weise die letzten Sétze zu ergdnzen und zu
verbessern.

192 Gemeint ist vermutlich Erntehilfe; so entschied sich Ibrahim b. Adham (laut Ibn Hanbal;
vgl. Pitschke 2010: 81).



934 —— Josef van Ess DE GRUYTER

oder ein Siinder, in jedem Jahrhundert und zu jeder Zeit. Wer sich dem nicht
anschlief3e, mache entweder einen Fehler oder sei vollig unwissend. 17 Wieder
andere waren eher dafiir, in den Grenzforts (ribat, zu bleiben), aufler wenn die
Muslime in Not geraten dadurch, dafd dem Feind ein Sieg vergénnt gewesen ist
und er gegen sie zieht und ins islamische Gebiet eindringt. (Erst) in dieser Lage
erklarten sie es zur Pflicht, die Schwerter zu kreuzen, bis sie, wenn die Gemeinde
dessen nicht mehr bedurfte, in das Grenzfort zurilickkehrten, fiir das sie sich
entschieden hatten. Sie beriefen sich darauf, dal dies am Ende der Zeiten
verdienstlicher sei, tiberlieferten dariiber Hadite und wandten bei ihnen Analo-
gieschliisse an (um sie in ihrem Sinne zu interpretieren). Diese Gruppe aber
begeht viele Irrtiimer,

18 Die meisten Gelehrten und in den Stdadten ihre {iberwiegende Zahl halten
dafiir, daf3 Feldzug und Pilgerfahrt, Kauf und Verkauf, geschiftliche Beziehun-
gen und Treuhdnderschaften sowie Handwerke ewig fortdauern werden vom
Anfang des Islams bis zu der letzten gldubigen Schar (‘isaba), die gegen den
Antichristen kdampft.'””> Dabei wird dem Gottesfiirchtigen, der seine Religion
bewahrt, weder die Tyrannei eines Tyrannen noch die Unbill eines Gewalttidtigen
schaden, wenn er, rechtskundig (fagih) und sich rein haltend (mutahallis®")*** in
seinem Handel und Handwerk, sich bemiiht, von dem Essen zweifelhafter
(Speisen) und anderem frei zu bleiben, indem er es mit Gesetzeskenntnis'®®
bekampft. 19 Erwerb (al-makasib) wird nicht verderbt durch das Unrechttun
der Fiihrungskrifte (al-a’imma); er wird nur verderbt, wenn man Gesetzeskunde
und (religioses) Wissen nicht anwendet. Es gab ja schon friiher, in der Friihge-
schichte dieser Gemeinde, Biirgerkriege, Differenzen und Spaltung - und die
Leute kauften und verkauften doch. Der Beherrscher der Gldubigen ‘Utman
wurde gewalttitig und unrechtmiBig (zulm® wa-‘udwan®)"® ermordet — und
die Leute trieben doch weiter ihren Handel in Medina und anderswo. Und (es
gab) den Biirgerkrieg in der Kamelschlacht und bei Siffin, mit (‘Abdallah) b. az-
Zubair (im Higaz), mit den Koranlesern'” und den Stammesverbinden (al-
gamagim),”® in Basra und Kiifa, iiberall innerhalb wie auf3erhalb des Irak und

193 Zu dieser Vorstellung vgl. van Ess 2001; 192f.; auch Conc. 4: 236a s. v. ‘isaba.

194 Ist muplis®" zu lesen?

195 Lies mit der Handschrift bit-tafaqquh statt bin-nafaga im Druck.

196 Die Redewendung ist aus Sure 4:30 inspiriert und wird auch sonst bei religiéser Bewertung
eines Sachverhaltes hdufig gebraucht (vgl. van Ess 1961: 103, Anm. 149).

197 Lies mit der Handschrift wal-qurra’ statt wal-‘Irdg im Druck.

198 Zu gamagim vgl. Lane 1863-1893: 450a. Jedoch ist vermutlich auch an die Schlacht bei Dair
al-Gamagim gedacht, wo die Koranleser 83/702 im Aufstand des Ibn al-A3‘at mit den Truppen

Y ¥ =

des Haggag aneinander gerieten.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =—— 935

in anderen Landstrichen,'®® wobei aber die Leute dennoch weiter ihren Handel
trieben. Nachher kam dann der Biirgerkrieg zwischen Muhammad (al-Amin) und
al-Ma’miin, der in Syrien achtzehn Jahre, im Irak vier Jahre dauerte und im
ibrigen Land ebenfalls lange. Damals gab es zudem allerorten Rechtskundige,
Gottesgelehrte und Traditionarier im Uberfluf, und dennoch trieben die Leute
weiter ihren Handel und Wandel, ohne daf} irgendjemand von denen, die wir
kennen, dies mif3billigt hdtte — mit Ausnahme von zweien, die nach Ansicht der
Gemeinde im Irrtum befangen waren:?°° ‘Abdallah b. Yazid und ‘Abdak, die
beiden Siifis.”®! Sie erkldrten den Erwerb fiir verderbt und verboten; die
Gemeinde dagegen akzeptierte nur’®” die entgegengesetzte Meinung.

\'

1 (Einen dhnlichen) Dissens gibt es auch bei Erbschaften. Es kommt ja vor, daf3
jemand ein Erbe antritt, wobei sein Vater im Umgang mit seinem Eigentum
Gewalt angewendet oder das Recht gebrochen hat, ebenso wenn sein Vermégen
teilweise widerrechtlich in seine Hande gelangt ist (gash) oder er Erlaubtes mit
Verbotenem gemischt hat. Da sagen dann die einen Rechtsgelehrten: (Der Sohn)
darf das Erbe antreten. Die Verantwortung liegt (ndmlich) bei dem, der das
Vermogen erworben hat; das Vermogen selber kann somit unbeschadet in die
Hinde des Erben®® iibergehen. 2 Andere dagegen sagen: Bei solcherart Besitz
ist Vorsicht geboten. Wenn (der Erbe) weif3, dafy sein Vater schon Vermdgen
hatte, bevor er sich weiteren Besitz unrechtmdfiig aneignete, verliert er das
Anrecht auf das,’®* von dem er weif3, daf} es nachtréglich in den Besitz seines
Vaters gelangt ist. 3 Wieder andere, sowohl Koranleser als auch Wolltrdger,
schliefen sich (stattdessen) der Meinung Sufyan at-Taurl’s an und erkldren die
(Annahme des Erbes) fiir einen Mif3griff (danb), dessen man sich um der religi-
sen Integritdt willen prophylaktisch ganz und gar enthalten miisse. 4 Gar man-
cher hat erzidhlt, dafl sein Vater Unrecht getan habe und er (selber) diejenigen
kannte, denen das Unrecht geschehen war; er hat dann ihnen gegeniiber das
Unrecht wieder gutgemacht. Die Juristen haben dabei Hilfestellung geleistet.
5 Das ist die Lehre des Auza‘i und des Malik b. Anas, und in diesem Sinne haben

199 Die Handschrift hat nawahin min al-atraf statt nawahi l-atraf.

200 Lies mit der Handschrift muhti’ain statt m.hb.tain im Druck.

201 Zu ihnen TG: 1: 228 f.; ‘Abdallah b, Yazid ist vorldufig nicht weiter zu identifizieren.
202 Auch die Handschrift hat illd; die Klammer kann im Druck also entfernt werden.

203 Lies mit der Handschrift li-waritihi statt li-wiratatin im Druck.

204 So ? Die Handschrift hat haraga mimma; der Herausgeber éndert in uhbrifa minhu ma....



936 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

sich auch Abu Ishaq al-Fazar®® und ‘Abdallah b. Idris®®® in ihren Gutachten
geduflert.

Vi

1 Man ist verschiedener Meinung dariiber, was unter ,,Zweifelhaftes* (Subha) zu
verstehen ist. Manche sagen: Es ist identisch mit dem Erlaubten oder dem
Verbotenen, wobei (Letzteres ja nur) das Gegenteil des Erlaubten ist; es gibt
keine dritte Kategorie. (Was es gibt, ist) nur, da3 der Prophet eine Warnung
ausgesprochen hat des Inhalts, dafy man sich dem Verbotenen nicht ndhern oder
mit ihm nicht in Beriihrung kommen solle; das nannte man dann ,,zweifelhaft“.
Wie wenn jemand, der in der Umgebung eines geschiitzten Bezirks weidet,
unversehens in ihn hineingeraten kann,””” wo sie dann auch meinten: Aufer-
halb des Schutzbezirkes ist ,,erlaubt®, drinnen ,,verboten“. 2 Andere sagen: Das
Zweifelhafte ist hinfillig (sagita),”®® weil (uns) nicht auferlegt ist, dariiber
Bescheid zu wissen. Der Prophet sagt ja: ,,Viele Menschen kennen es gar
nicht“.?®® (Diese Leute) hiiten sich (aber nur deswegen) davor, sich iiber das
Zweifelhafte kundig zu machen,”'® weil sie um die Anerkennung ihrer Unbe-
scholtenheit (tazkiya) fiirchten, wenn®"! sie zu den Wenigen gehoren, die darii-
ber Bescheid wissen. 3 Wieder andere (dagegen) sagen: Man muf} dariiber
Bescheid wissen,” damit man (in der Lage ist,) in rechter Weise eine Ehe
einzugehen (mankah), sich zu erndhren, zu kleiden und Geschifte

205 Gest. wahrscheinlich 188/804; Weiteres o. Anm. 114.

206 Kifier, lebte von 115/733 bis Du 1-Higga 192 / September 809 (Ibn Sa‘d 1904-1917: 6: 271, 11
ff.; Halifa b. Haiyat 1966: 399 nr. 1303). Auch genannt bei Gramlich 1995: 315, Anm. 215.

207 Das ist ein Hinweis auf das Prophetenwort, auf das im vorhergehenden Satz mit dem Wort
»Warnung* angespielt wird (s. o. nr. I 5).

208 Gemeint ist: Es existiert nicht als eigene Kategorie, und man braucht nicht dariiber nach-
zudenken. Diese zweite Gruppe vertritt also den gleichen Standpunkt wie die erste, nur daf sie
ihn anders begriindet.

209 Diese Feststellung findet sich ebenfalls in dem Hadit, auf das vorher (VI 1) hingewiesen
wurde, jedoch nur in dessen erweiterter Fassung, die in den kanonischen Sammlungen steht
(vgl. Buhari 1862-1868: 1: 21f. (= Iman 39) oder Muslim 1955-1956: 1219f. ( = Musagat 107).
210 In der Handschrift ist al-‘amal (das in den Druck iibernommen ist) am Rande in al-‘ilm
verbessert; das entspricht dem vorher zitierten Prophetenwort.

211 Die Handschrift hat in (oder an) statt des bi-an im Druck. Der Sinn der Stelle ist aber nicht
ganz eindeutig.

212 Auch hier ist in der Handschrift al-‘amal am Rande in al-‘ilm verbessert.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =—— 937

abzuschlieflen. Man verhélt sich (ndmlich nur dann) in gottgewollter Weise,
wenn man es als seine religiose Pflicht (farida) ansieht, (lediglich) Erlaubtes
zu verzehren.? Zweifelhaft sind (dann) diejenigen Fille, wo man nicht weif3, ob
es sich direkt (bi-‘ainihi) um Erlaubtes oder Verbotenes®* handelt; an einer
solchen Stelle ist es Pflicht, sich der Meinung zu enthalten. 4 Eine weitere
Gruppe sagt: Das ist keineswegs Pflicht. Man if3t davon, weil Erlaubtes darin
ist; deswegen ist dann auch das Essen selber erlaubt. 5 Oder wieder andere: Auf
der Hut zu sein, ist jedenfalls verdienstlicher (afdal). Wenn man die Méglichkeit
hat, sich Anderes zu verschaffen, ist es einem nicht mehr erlaubt, Zweifelhaftes
zu essen, insoweit man absolut Erlaubtes und Zuldssiges (mubdah) findet.

6 Manche sagen auch: Zweifelhaftes ist nicht bekannt in Geldangelegenheiten
(amwal); denn Geld kennt man nur als Erlaubtes oder Verbotenes. Wenn ein (zu
Unrecht erworbener) Dinar in zehn Dinaren aufgeht oder 100 Dinare in 1000 -
ebenso auch bei Silbermiinzen®”® -, so kann man nur einen (x-beliebigen) Dinar
oder Dirham ausgeben, da es nicht moglich ist, denselben (zu Unrecht erworbenen)
Dinar auszugeben. Nach tibereinstimmender Ansicht der Rechtsgelehrten ist es
zuldssig, eins fiir das andere, Dinar gegen Dinar zu tauschen. 7 (Da) meinten
dann andere: Wiirde jemand einen Dinar seinem Vermégen hinzufiigen,?® der
widerrechtlich weggenommen oder gewaltsam angeeignet ist, so dafd sich ein
anderer, erlaubter Dinar damit vermischt, und wiirde er alsdann mit beiden ein
Geschdft und dabei einen Gewinn machen, so soll ihm der Gewinn nur zur Halfte
gehoOren und der Dinar, den er widerrechtlich an sich genommen oder sich gewalt-
sam angeeignet hat, soll mit dem Gewinn, den er darauf gemacht hat, zuriicker-
stattet werden. Wenn aber dieser Dinar in (einem Betrag von) 100 Dinar
aufgegangen ist, so hat er einen Anteil davon zu erstatten, den er dem Geschddigten
oder dessen Erben zukommen l4f3t oder aber den Armen spendet, wenn er den
(Geschédigten) nicht mehr finden kann. 8 Andere und (de facto) die Mehrzahl der
Rechtsgelehrten sagen: Er schuldet nur das, wofiir er haftet, (in diesem Falle) also
wenn er fiir diesen Dinar die Haftung {ibernommen hat.

9 Manche sagen: Zweifelhaftes ist grofienteils erlaubt; blofl kommt ihm etwas
dazwischen (u‘turida ‘alaihd), und dann macht sich darin etwas breit, von dem man
annimmt, es sei verboten.”” Man verzehrt also Zweifelhaftes immer (nur

213 Lies mit der Handschrift bi-akl al-halal statt ya’kulu I-halal und farida" statt bi-imda’ihi.
Allerdings sind auch Lesung und Ubersetzung dieses Satzes nicht {iber alle Zweifel erhaben.
214 In der Handschrift steht bi-‘ainihi sowohl hinter haldal als auch hinter haram.

215 Zu waragq in diesem Sinne vgl. Dozy 1881: 2: 805a. Gemeint sind Dirhams (,,Silberlinge*);
Dinare sind Goldmiinzen.

216 Wortlich: ,,hineinmengen*.

217 Die Handschrift hat ma yuzannu annahii haram statt ma yazharu annahic haram im Druck.



938 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

deswegen), weil der iiberwiegende Teil davon®® (ohnehin) erlaubt ist. 10 (In diesem
Sinne) sagen (dann auch) manche: (Ein Beispiel fiir) etwas Zweifelhaftes ist, was
der Prophet dem ‘Adi b. Hatim?® befahl, als dieser zu ihm sagte: ,,(Was soll ich tun,
wenn) ich meinen Hund auf eine Jagdbeute losschicke und dann feststellen muf3,
dafl er zusammen mit (fremden) Hunden (das Wild gestellt hat) ? Der Prophet
befahl ihm daraufhin, das Wildbret nicht zu verzehren, weil vielleicht ein fremder
Hund es totgebissen hat.?° 11 Ebenso, wenn jemand (einen Pfeil) auf ein Wild
verschief3t und ein anderer das gleiche tut, so dafd man nachher nicht weif3, durch
wessen Schuf’ es getotet wurde, gleichgliltig ob auf rituell vorgeschriebene Weise
(dakat) oder nicht,*® oder wenn eine Jagdbeute von einem Berg abstiirzt* bzw. in
einen Brunnen fillt und man dann nicht weif3, auf welche Weise sie zu Tode
gekommen ist (ob durch den Pfeilschuf} oder erst nachher).”® 12 Ebenso, wenn
ein Mann zwei Frauen hat und eine davon verstofdt, und man dann nicht mehr
weif}, welche.”* Oder wenn er von zwei Sklavinnen eine freildf3t und man nicht
weif3, welche.”” Da muf} man dann sich einer Meinung enthalten und Skrupel
haben (davor, eine Entscheidung zu treffen).

13 Zweifelhaftes gibt es in Geld- und Eheangelegenheiten usw.?*®, weil der
Prophet seine (Anhdnger) deswegen angesprochen hat, u. z. in einer Situation,
in der sie sich dessen auch bewuft waren. So ist es uns von Sa‘bi nach an-

218 Die Handschrift hat li-illat al-aglab min al-halal statt al-‘illa ma galaba min al-halal im
Druck.

219 Zu ihm nidher van Ess 2016: 1414.

220 Hunde sind an sich unrein und wiirden deswegen eine Beute ungeniefibar machen; das gilt
nur dann nicht, wenn sie zur Jagd abgerichtet sind. Zugrunde liegt das Hadit Conc. 2: 256a, das
in mehreren Varianten iiberliefert wird; nahe kommt z. B. die Variante bei Muslim 1955-1956:
1529 f. (= Said 2-3). Zu diesem Fall noch einmal unten nr. 17; er wird auch bei Ibn Hanbal
beriicksichtigt (vgl. Pitschke 2010 120 und 122).

221 Vgl. Juynboll 2007: 465a; zu dakat (bzw. daka’a) vgl. auch G. Bousquet in EI%: 2: 213 s. v.
Dhabiha. Die Jagd wurde als eine formlose Art des Schlachtens verstanden. Aber es mufiten
gewisse Regeln eingehalten werden, z. B. daf man, wenn man den Pfeil abschoff oder den
Hund losschickte, ein Bismi llah sprach, wie dies auch beim Schlachten geschah.

222 Zu diesen Einzelfragen ist Graf 1959 zu vergleichen. Zum ,,abgestiirzten Wild“ dort z. B. S.
74 nr. 9 und 82 nr. IX (nach dem K. al-Asl des Saibani). Die Formulierung ist wie die Frage-
stellung schon koranisch (mutaraddiya in Sure 5:2). Zur Hetzjagd allgemein auch Bauer 1992: 39
ff.; der Jager hatte meist mehrere Hunde.

223 Dazu Graf 1959: 99 (nach Tirmidi 2000: 399 nr. 1542 = Said 5). Wenn das Wild nicht durch
den Pfeilschuf} zu Tode kommt, sondern auf andere Weise, ist es Aas und als solches zum
Verzehr nicht erlaubt; vgl. EI%: 6: 924 ff. s. v. Mayta (J. Schacht).

224 Ich lese in diesem wie im folgenden Satz yudra und nicht yadri. Vgl. auch unten IX 31 mit
Anm. 339.

225 Lies mit der Handschrift ‘abdataihi statt ‘abdaihi und aiyatuhuma statt aiyuhuma.

226 Die Handschrift hat wa vor gair dalika.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =— 939

Nu‘man b. Badir iiberliefert, wobei von Sa‘bi dann (nicht nur) Zakariya’ b. Abi
Za’ida iibernimmt,”’ (sondern) auch Isma‘l b. Abi Halid,”® Mugira,” Aba s-
Safar (Said b. Yuhmid),?° Mugalid,”' Mutarrif®? und eine Anzahl weiterer
(Tradenten). Aber auch von (‘Abdallah) b. ‘Umar und von Gabir (b. ‘Abdallah)
wird Ahnliches iiberliefert wie das, was an-Nu‘man b. Ba3ir berichtet. 14 Von
‘Abdallah b. Mas‘td heif3t es, daf3 er gesagt habe, als zahlreiche Leute ihn mit
ihren Fragen bedrangten: ,,Was erlaubt ist, ist klar, und was verboten, ebenso.
Dazwischen aber gibt es die (Zone der) zweifelhaften Dinge“.* 15 (‘Abdallah) b.
‘Umar sagte: ,,Unterlasse (alles), was dir verddchtig vorkommt, zugunsten des-
sen, was dir keinen Verdacht erregt !“ Und Ibn Mas‘td: ,,Die Siinde dringt tief
ins Herz“.?* 16 Dazu das, was man vom Propheten beziiglich der weggeworfe-
nen Dattel tiberliefert: ,,Wiirde ich nicht fiirchten, daf} es eine Dattel aus der
Armenversorgung (sadaqa) ist, so wiirde ich sie essen“.”** 17 Er verbot auch dem
‘Adi b. Hatim, ein Wildbret zum Verzehr (freizugeben), als unter den Hunden
(die die Beute gestellt hatten) neben solchen, die speziell dazu abgerichtet
waren (mu‘allama), auch andere waren (fiir die das nicht galt).”®

227 Wie oben in I 5; vgl. dort die Anmerkungen 34-40.

228 Gest. 145 oder 146 [ 762-763; vgl. Juynboll 2007: 243 ff.

229 Gemeint ist Mugira b. Migsam ad-Dabbi; vgl. Ibn Hagar 1907-1909: 10: 269 ff. und Dahabi
1963-1965: 4: 165 £. nr. 8723.

230 Ein Siidaraber, der in Kiifa lebte und wihrend der Statthalterschaft des Halid al-Qasri, i. J.
112/730 oder 113/731, gestorben sein soll; vgl. Ibn Hagar 1907-1909: 4: 96 ff.

231 So in der Handschrift statt Mugahid im Druck. Gemeint ist Mugalid b. Sa‘id, gest. 144/761;
vel. Ibn Sa‘d 1904-1917: 6: 243, 9 ff. und Halifa b. Haiyat 1966: 387 nr. 1255.

232 Wer ist gemeint ? Mutarrif b. ‘Abdallah b. a3-Sihhir, ein friiher basrischer Asket, der noch
im 1. Th. starb (vgl. Ibn Sa‘d 1904-1917: 7.1: 103-105; Armstrong 2017: 254 und 294, nr. 41), oder
eher Mutarrif b. Tarif al-Hariti, gest. 141/758 oder 142/759; vgl. Halifa b. Haiyat 1966: 384 f. nr.
1247 und Ibn Sa‘d 1904-1917: 6: 241, 5 ff. Ersterer wird bei Muhasibi sonst als ,,Ibn as-Sihhir*
zitiert (vgl. ,,Unfertige Studie” nr. 5, § ).

233 Das ist der Kernsatz des oben unter I 5 zitierten Hadites nach an-Nu‘man b. Basir, das auch
hier kurz zuvor (VI 13) noch einmal behandelt wurde.

234 Der Ausspruch wird meist in der Form al-itm hawdzz al-quliib iiberliefert. Auch Muhasibi
hat ihn vermutlich so gekannt; denn in seinem K. al-Qasd war-rugii‘ ild llah spricht er von den
hazazat al-qulib, den ,Schuppen® oder dem ,Schorf”, der sich auf dem Herzen ansammelt
(Muhasibi 1988: 128, 9). Aber man las statt hawdzz auch hauwaz (vgl. Ibn al-Atir 1963: 1: 459
und unten nr. VIII 4; zur Ubersetzung Pitschke 2010: 115) oder hazzdz oder harrdz (Lanel863—
1893: 558c). Die Handschrift hat an unserer Stelle hauwak und orientiert sich damit anscheinend
an dem ma hdka fi s-sadr oben in II 1, also: ,,Die Siinde bewegt den Menschen zutiefst“. Der
Druck ,verbessert” in al-itm ma haka haula l-quliib.

235 S. o. unter nr. IV 11. Zu sadagqa allgemein vgl. EI?: 8: 708 ff. s. v. (T. H. Weir und A. Zysow).
236 Der saliugi, ein Hund, der speziell zur Jagd ausgebildet wurde, galt nicht als unrein; vgl.
EI%: 8: 1001f. s. v. Salitki (G. R. Smith).



940 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

18 (SchlieBlich) die Geschichte von ‘Utba und ‘Abd b. Zam‘a, wo ‘Abd b.
Zam‘a sagte: ,Das ist mein Bruder; er wurde auf dem Bette meines Vaters
geboren“ und der Prophet daraufhin bemerkte: ,Dann sei er auch dein, o
‘Abd. Das Kind gehort zum Ehebett; der Hurenbock dagegen gehort gesteinigt.”
Verschleiere dich vor ihm, o Sauda !“ - weil ihm eine Ahnlichkeit auffiel.?*®

237 Al-Walad lil-fira$§ bzw. al-walad li-sahib al-firas§ wurde schon von Goldziher mit dem pater
est quem iustae nuptiae demonstrant des romischen Rechts zusammengebracht (Goldziher 1888-
1890: 1: 188, Anm. 2); dazu spiter Schacht 1953: 181 f. Zu den Belegstellen im Hadit vgl. Conc. 5:
109h.
238 Die genannte Geschichte wird als bekannt vorausgesetzt; unser Text bietet nur Andeutun-
gen, aus denen ihr Verlauf nicht unmittelbar hervorgeht. Sie ist in der Tat breit {iberliefert (vgl.
Conc. 1: 433b s. v. ihtagibi; auch Baladuri 2008: 1025 nr. 488). Der ilteste Beleg findet sich im
Muwatta’ des Malik b. Anas, nach Zuhri (Malik b. Anas 1951: 2: 739 = Agdiya 20); diese Version
hat Juynboll in seiner Encyclopedia of Canonical Hadith {ibersetzt und kommentiert (Juynboll
2007: 723). ‘Utha, ein Bruder des Sa‘d b. Abi Waqqgas, der zeit seines Lebens ein Ungldubiger
geblieben war (manche wollten in ihm denjenigen erkennen, der Muhammad bei Uhud einige
Zihne ausgeschlagen hatte), hatte mit einer Sklavin des Zam‘a b. Qais al-‘Amiri einen Sohn
gezeugt, Vor seinem Tode bat er Sa‘d, sich des Kindes anzunehmen. Nach der Eroberung
Mekkas, als die alten Familien sich nach ihrer Entzweiung wieder neu assortierten, nahm
Sa‘d diesen Neffen in seinen Clan auf. Da aber meldete sich ‘Abd, ein Sohn jenes Zam‘a, dem
die Sklavin gehort hatte, und reklamierte den Sprofiling fiir die eigene Familie. Zwar mochte der
Vater (der mittlerweile tot war) die Sklavin zur Prostitution freigegeben oder angehalten haben;
aber er hatte nach damaliger Auffassung deswegen doch nicht sein Anrecht auf das Kind
verloren (vgl. dazu ndher Rubin 1993). Der Prophet, um eine Entscheidung angegangen, sprach
sich zugunsten von ‘Abd aus, der sich damit ja als (Halb-)Bruder des jungen Mannes zu
erkennen gegeben hatte. Er wollte damit den Makel der ,unehelichen“ Herkunft, der sonst
auf dem jungen Mann (dessen Namen wir nicht erfahren) gelastet hitte, aus der Welt schaffen.
Zudem war Sauda, seine damalige Frau, welche er nach dem Tode Hadigas geheiratet hatte,
eine Schwester ‘Abd b. Zam‘as (vgl. EI%: 9: 89f. s. n. Sawda bt. Zam‘a). Allerdings fiel ihm auf,
daf der junge Mann dem ‘Utbha b. Abi Wagqas (den Muhammad von frither her kannte) dhnlich
sah. Er ging deswegen davon aus, dafl Sa‘d mit seiner Darstellung an sich recht gehabt hatte,
und befahl Sauda, fiir die der junge Mann nun nicht mehr zur engeren Verwandtschaft gehorte,
sich zu verschleien. In der Tat sollen die beiden spiter nie mehr voneinander Kenntnis
genommen haben. Der junge Mann ist in der Gemeinde auch nicht aktenkundig geworden.
Ich weiche zum Schluf} von der Interpretation Juynbolls etwas ab. Aufierdem interpretiere ich
(mit U. Rubin) in der zitierten Rechtsmaxime das Wort hagar ,Stein“ anders, als Juynboll in
Ubereinstimmung mit der spiateren Exegese dies tut. Aber beides ist fiir das Verstindnis von
Muhasibis Zitat nicht mehr wichtig. Hervorzuheben bleibt vielmehr die Akzentverschiebung, die
sich mittlerweile bei der Interpretation vollzogen hatte. Die Geschichte war in Umlauf gebracht
worden wegen der darin zitierten Maxime; letztere pafite nicht gut in die herrschenden Ver-
hiltnisse und stieff deswegen anfangs auf Widerstand (zum Einzelnen vgl. den Artikel von
Rubin). Mittlerweile aber horte man aus dem Text etwas anderes heraus: Der Prophet hatte trotz
der Ahnlichkeit (Sabah) anders entschieden; er hatte die von der Physiognomonik gebotene
Beweishilfe ignoriert. Das galt mittlerweile als ein ,,zweifelhaftes* Verfahren (Subha). Die Frage,
ob es Subha als eigenstandige Kategorie iiberhaupt gebe, wurde damit also verbal entschieden.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 = 941

Er sah namlich eine frappante Ahnlichkeit mit ‘Utha®*. 19 Er verbot ebenso, daf}
eine Sklavin (ama) etwas hinzuverdienen kénne, solange nicht klar ist, woher
dieser Verdienst kommt.?*° 20 Und als Muhaiyisa ihn fragte, wie es sich mit dem
Verdienst seines Dieners (gulam) verhalte, der als Schrépfer arbeitete, da befahl
er ihm, er solle damit seine Sklaven (ragig) bekostigen und das Kamel fiittern,
das am Brunnen das Wasser hochzieht (und insofern gleichfalls deren Grund-
versorgung sichert).?! Man verstand dies aber in verschiedener Weise. Die einen
sagten: Der Verdienst eines Schropfers ist (ohnehin) vom Ubel (habit); denn es
heifit im Hadit, er sei ungesetzlich (suht).*** (Das sei der Grund, warum) der
Prophet (dem Muhaiyisa) verboten habe, den Verdienst eines Schropfers selber
einzustreichen. Andere dagegen sagten: Der Verdienst des Schropfers ist erlaubt,
und stiitzten sich dazu auf Ibn ‘Abbas und Anas b. Malik’**® (welche darauf
hingewiesen hatten), dafl der Prophet einen Schrépfer (in Anspruch genommen
und dann) bezahlt habe;*** das hitte er nicht getan, wenn (das Schropfen)
verboten (haram) gewesen wdre. Eine dritte Gruppe interpretierte das Hadit
des Muhaiyisa so, dafl gewisse Erwerbsarten ehrenhafter und von hoéherem
Rang seien als andere; einige seien einfach weniger angesehen.?* Wer sich da
Rat hole, bekomme ihn auch. So habe der Prophet dem (Muhaiyisa) eben
geraten, dariiber erhaben zu sein,?*® wenn sich ihm ein solcher (Erwerb) biete.
Er sagte: Du selber solltest davon nicht profitieren; aber bekGstige damit (deine)

239 So statt bi-‘ainaihi im Druck. Die Handschrift hat, ebenfalls falsch, ‘Uyaina statt ‘Utha.
240 Dazu Conc. 1: 122° und 6: 10b; vgl. etwa Ibn Hanbal 1946-1975: 14: 242 nr. 7838 mit
Kommentar. An unserer Stelle geht es, wie aus dem Folgenden erhellt, nicht so sehr darum, ob
die Sklavin diesen Verdienst fiir sich behalten darf, sondern darum, ob und wieweit der Herr
berechtigt ist, ihn einzustreichen.

241 Conc. 6: 471a s. v. nadih. Zum Fragesteller, einem gewissen Muhaiyisa b. Mas‘ad, vgl. Ibn
‘Abdalbarr 1960: 1463 £. nr. 2525 (wo auch unser Hadit sich findet); weiteres Material in Conc. 8:
250a und van Ess 2014: 53. Allerdings hat eine frithe Parallele (Malik b. Anas 1951: 2: 974 =
Isti’dan 28) stattdessen Ibn Muhaiyisa, und der Herausgeber vermutet in seinem Kommentar,
daR wahrscheinlich ein Enkel des Muhaiyisa namens Haram b. Sa‘d gemeint sei (zu ihm Conc.
VIII 58b). Jedoch ist dies fiir unseren Zusammenhang irrelevant.

242 Vgl. Conc. 1: 429a. Allgemein zur Frage z. B. Ibn Rusd 1952: 2: 225, 11 ff. und Ubbi 1910: 4:
251, 6 ff., wo beide Male auch unser Hadit behandelt wird.

243 Wichtiger basrischer Uberlieferungstrdger, der als Junge noch dem Propheten zur Hand
gegangen war und um 90/710 in hohem Alter starb; zu ihm EI% 1: 482 (A. Wensinck / J.
Robson).

244 Conc. 1: 429a; vgl. etwa Ibn Hanbal 1946-1975: 2: 84 nr. 692. Dazu Ibn Rusd 1952: 2: 225, -9
ff. und Ubbi 1910: 4: 256, 9 ff.

245 Vgl. dazu Brunschvig 1962; nachgedruckt in: Brunschvig 1976: 1: 145-164 (wo S. 151 ff, als
erstes gleich der Fall des Schropfers behandelt wird).

246 Lies mit der Handschrift bit-tanzih statt bit-tanazzuh.



942 e Josefvan Ess DE GRUYTER

Sklaven ! Er hitte ndmlich nicht zugelassen, daf3 Sklaven aus verbotenem
(Erwerb) bekostigt werden.

Vil

1 Die Gelehrten zerstritten sich {iber die Interpretation (ta’wil) der Koranstelle
,Helft einander nicht zur Siinde (itm) und zur Ubertretung (‘udwan)“ (Sure 5:2).
Manche sagten: ,Hilfe‘ ist schon, wenn man einem schweren Siinder (‘asi, ein
Glas) Wasser anbietet oder ihm den Weg zeigt. Von Sufyan at-Tauri iiberliefert
man: ,(Selbst) wenn er dich nach dem Weg zur Moschee fragt, zeig ihn ihm
nicht ! Denn er kdnnte ja (dort) in der Menge jemanden umbringen oder ihm
Gewalt antun.‘ 2 Andere sagten: (Gemeint ist blof}) die Hilfe zum Verbotenen an
sich.?*” 3 Wieder andere: (Gemeint ist,) wenn man der Obrigkeit (sultan) ein
Messer verkauft (mit dem man jemanden téten kann) oder das Holz liefert fiir
das Kreuz, an dem ein Muslim (nach der Hinrichtung) zur Schau gestellt werden
soll, oder dem Scharfrichter die Peitsche und den Christen ihr (Brust-)Kreuz. All
das ist verboten. 4 Eine weitere Gruppe dagegen vertrat den Standpunkt, daf3
dies alles zuldssig (mubah) sei. Eine Siinde (habe nichts mit den Umstdnden zu
tun, sondern) gehe ganz zu Lasten dessen, der sie begeht. 5 Diese Gruppe liegt
aber falsch bei ihrer Interpretation; denn der Prophet hat ja gesagt: ,,Gott hat mit
Bezug auf den Wein zehn (Personen) verflucht: den, der ihn keltert, und den, der
ihn fiir sich keltern 1483t, den, der ihn kauft, ebenso wie den, der ihn verkauft,
den, der ihn trdgt, und den, zu dem er hingetragen wird....“.?*® Und Sa‘d (b. Abi
Wagqgas) brannte seine (gesamten) Weinstocke ab, mit der Begriindung: ,,Was
wire ich fiir ein schlechtes Vorbild, wenn ich (nun noch) Wein verkaufte®.?*
6 Ibrahim wollte den Frauen nicht beim Zwirnen der Gebetsschniire helfen,
weil er der Ansicht war, dafl Frauen sich beim Zdhlen der (Segensformeln)
nur ihrer Fingerspitzen bedienen sollten.”® 7 Und die Genossen des Abii Qatada

247 Also das, was wir ,,Beihilfe” nennen. So, wenn der Text in Ordnung ist. Man mag aber auch
mit dem Gedanken spielen, bei haram eine Haplographie anzunehmen; dann kdme heraus: ,,Die
Hilfe zum Verbotenen ist per se verboten®.

248 Vgl. damit oben II 4. An unserer Stelle ergidnzt der Herausgeber in Klammern, um auf zehn
zu kommen: ,,den, der ihn trinkt, und den, der den Profit davon hat, sowie den (Zecher), der an
einer Weinrunde teilnimmt“; aber auch so sind es nur neun. Unser Text kommt in II 4 auf
sieben. Die Zehn finden sich vollzdhlig in der oben Anm. 103 zitierten Parallele bei Ibn Hanbal.
249 Auch das steht schon oben nr. II 4.

250 Indem sie wie beim Fingerrechnen (‘agd) die einzelnen Finger kriimmen und mit ihrer
Spitze die Handfldche beriihren. Gedacht ist an den sog. Rosenkranz, der aber damals anschei-
nend noch nicht aus aufgereihten Perlen bestand, sondern von Frauen hergestellt wurde,



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 = 943

(al-Ansari)®! reichten ihm, als er jagen (wollte), seine Peitsche nicht, weil sie
sich scheuten, ihm zu helfen, wahrend sie im Weihezustand (ihram) waren;
denn Gott hat verboten, ein Wild zu téten, wahrend man im Weihezustand ist.??

Vil

1 Berichte iiber (Bei-)Hilfe (zur Siinde) gibt es eine ganze Menge, und diejenigen,
die es unterlassen, Beihilfe (zu leisten), genief3en besonderen Rang. Ad-Dahhak
(b. Muzahim, gest. 104/706) hat z. B. gesagt: ,,Wir haben erlebt, wie sie (in der
Frithzeit) voneinander immer nur Skrupelhaftigkeit lernen wollten.“>®> Und
Hasan (al-Basri) meinte: ,,Skrupelhaftigkeit ist die vortrefflichste Art, Gott zu
dienen“ oder ,Religiése Haltung (din) gibt es nur in Form von Skrupelhaftig-
keit“. 2 Von Gott wird das Wort iiberliefert: ,,Was aber die Skrupelhaften angeht,
so bin ich zu diskret, um sie zu bestrafen“.”* 3 Skrupelhaftigkeit entsteht
dadurch, daff man bei den Einfdllen (hawatir), die das Herz so hat, sein Gewis-
sen erforscht (muhdsabat an-nafs)* und die aus Unvernunft erwachsenden

welche Knoten in Schniire hineinmachten; vgl. Goldziher 1967-1973: 2: 374 ff. und EI%: 9: 7411,
s. v. Subha (A. J. Wensinck). Das wurde als ,,Neuerung“ empfunden; denn der Prophet soll die
Segensformeln (oder die Gottesnamen) noch mit den Fingern abgezihlt und den Frauen zu dem
gleichen Verfahren geraten haben (Conc. 4: 294a; schon zitiert bei Goldziher 1967-1973: 2: 378,
vgl. auch Tirmidi 2000: 911 = Da‘awat 120 nr. 3903). Mit ,,Jbrahim* ist vermutlich der kafische
Jurist Ibrahim an-Naha‘i (gest. 96/715) gemeint; zu ihm Schacht 1953: 233 ff. und TG: 1: 160 f.
251 Zu ihm Ibn “Abdalbarr 1960: 1731f. nr. 3130. Er galt als ,Reitersmann des Gesandten
Gottes* (faris rasul Allah), fiel also dadurch auf, daf8 er ein Pferd besaf}. Spéter wurde er zu
einem Anhdnger ‘Alis.

252 Zum Hadit vgl. Conc. 3: 25b; z. B. Malik b. Anas 1951: 1: 350 (= Hagg 76) oder Muslim 1955-
1956: 852 (= Hagg 57). Ubersetzt und behandelt von Juynboll 2007: 349 f. Die Szene spielt bei
einer ‘umra des Propheten; Abti Qatada, ein Medinenser, ist im Gegensatz zu einigen seiner
Begleiter noch nicht in den Weihezustand eingetreten. Er darf also, als ihm ein Wildesel vor die
Augen kommt, noch aktiv werden, um ihn zu erjagen. An sich ist er darauf nicht vorbereitet;
denn man jagte Onager normalerweise von einem Ansitz aus, wo man dem Wild auflauerte und
es dann mit Pfeilen t6tete. Er hat sein Pferd auch noch nicht bestiegen, und Onager sind sehr
schnell; die Peitsche braucht er, um sein Reittier anzutreiben. Juynboll stellt sich vor, daR er die
Peitsche vielleicht als Lasso benutzen wollte (Juynboll 2007: 350, Anm. 2). Aber abgesehen
davon, daf das vermutlich gar nicht geht, war es auch nicht {iblich (vgl. Bauer 1992: 39 ff.). Der
Prophet gibt dann das Fleisch des erlegten Tieres zum Verzehr frei mit dem Bemerken, dafl Gott
seiner Pilgerschar einen guten Tag habe machen wollen.

253 Zu Dahhak vgl. GAS 1: 281., TG 2: 509 (und Index s. n.) und ausfiihrlich Gilliot 2013.2: 311-
392 (zu seinem wara‘ dort 333 ff.).

254 Ein hadit qudsi, das sich offenbar nicht durchgesetzt hat, jedenfalls in den einschldgigen
Quellen nicht auftaucht; vgl. Graham 1977.

255 S.o.nr. I 2



944 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

Motivationen abweist?®, daft man Bedenken hat (wugiif), Zweifelhaftes zu bege-
hen, sich der Gottesfurcht befleifsigt und Vorsicht iibt in Punkten, wo die
Gelehrten verschiedener Meinung sind.”’ 4 Da wird nun von manchen ein
Ausspruch des Ibn Mas‘ud irrig ausgelegt, wo es darum geht, ob man mit
(dem Geld) eines Wucherers / Zinsnehmers®® Geschifte machen darf. (Er lautet:)
,Dir das Angenehme, und auf ihm die Siinde (itm)“.”° Das ist ein Hadit, welches
Saibani*®® nach (Ibrahim) at-Taimi*®' nach al-Harit b. Suwaid®*? iiberliefert,?>
das aber von einer Anzahl (erfahrener) Traditionsgelehrter, unter ihnen ‘Abdar-
rahman b. al-Mahdi,?®* fiir schwach gehalten wird. Ahmad b. Hanbal meinte
(dementsprechend): ,,Von ‘Abdallah (b. Mas‘td) wird Verldf3licheres {iberliefert
als das, (ndmlich): ,Die Siinde dringt tief ins Herz®®®®,,. 5 Manche interpretieren
den Ausspruch des Ibn Mas‘id (denn auch) so, daf3 er das Zeugnis des Frage-
stellers nicht fiir zuldssig hielt**® bzw. da ‘Abdallah (b. Mas‘ad) wufite, wer der
Mann war, nach dem er gefragt wurde.?’” Ibn Mas‘ad hitte (danach also) gesagt:
»Bereichere dich mithilfe des erlaubten (Teiles) seines Vermogens*; denn hatte

256 Die ,Motivationen“ (dawd) stehen bereits im Mittelpunkt einer Psychologie, die von Gahiz
entwickelt wurde (vgl. TG: 4: 103 ff., auch o. Anm. 4).

257 Die Handschrift hat ‘inda l-ihtilaf min al-‘ulama’ statt ‘inda htilaf al-‘ulama’ im Druck.

258 Die Handschrift hat murbi; der Druck verbessert zu murabi.

259 Fa-laka l-mahna’ wa-‘alaihi l-itm. Dieser etwas flapsige Ausspruch, der hier Ibn Mas‘td
zugeschrieben wird, war offenbar so verbreitet, daf3 er, auf ein anderes Thema bezogen, auch
ins Hadit einging (vgl. Ibn Maga 1952: 1: 130 (= Tahdra 31 nr. 363). Leicht abgewandelt (mit wizr
statt itm) und wieder als Wort des Ibn Mas‘Qid auch bei Ibn al-Atir: Laka I-mahna’ wa-‘alaihi I-
wizr, etwa ,,Dir die Lust und ihm die Last® (Ibn al-Atir 1963: 5: 277, 7{.; vgl. Lane 1863-1893:
2903b). Das klingt urspriinglicher.

260 Wo ? Es steht jedenfalls nicht in Saibanis K. al-Kasb; dieser argumentiert dort viel mehr mit
dem Koran als mit Haditen. Dazu oben Anm. 100.

261 Der Druck hat at-Tamimi statt at-Taimi. Dafl der Kifier Ibrahim at-Taimi gemeint ist, geht
aus dem Artikel {iber seinen Gewdhrsmann al-Harit b. Suwaid in Ibn Hagar 1907-1909 (s. u.)
hervor. Er war wegen seiner asketischen Neigungen bekannt und wurde aus unbekannten
Griinden von Haggag in Wasit ins Gefdngnis gesteckt, wo er i. J. 93/712 oder 94/713 starb (vgl.
TG: 1: 160).

262 Kifier, gest. vermutlich 72/692; vgl. Ibn Sa‘d 1904-1917: 6: 115, 18 ff. und Halifa b. Haiyat
1966: 320 nr. 994, auch Ibn Hagar 1907-1909: 2: 143.

263 Vgl. dazu Conc. 7: 110a.

264 Gest. 198/814; zu ihm TG: 2: 76 f.

265 S. o. nr. VI 15, Anm. 227, hier mit der Lesung hauwdz (oder eigentlich hauwar, das aber
keinen Sinn ergibt). Der ganze Satz ist mit Ausnahme des einleitenden Namens (,,Ahmad b.
Hanbal“) im Druck weggefallen.

266 Ich lese lam yugiz statt lam tagri im Druck. Gemeint ist, da3 er nicht glaubte, daf3 der
Kreditgeber ein Wucherer war.

267 In der Handschrift steht su’ila ‘anhu, nicht sa’alahit wie im Druck.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =— 945

(der Wucherer) sich bekehrt,?*® so hétte er (immer noch) das, was er an Erlaub-
tem in Handen hielt, einbehalten und das Ubrige zuriickweisen (kénnen). 6 Gott
sagt ja dort, wo er iiber den Wucher spricht: ,,Wenn ihr euch (davon) bekehrt, so
steht euch euer (ausgeliehenes) Kapital (als Eigentum) zu“ (Sure 2:279).

7 Eine (andere) Gruppe, Gelehrte (ahl al-ilm) sowohl als auch Laien,?°
vertrat die Ansicht, dafl etwas, das weder in der Offenbarung (tanzil) noch
vom Propheten verboten ist, solange freigegeben und erlaubt sei, wie weder
ein Koranvers noch eine durch Uberlieferung sanktionierte sunna, an die man
sich halten muf}, noch eine Ubereinkunft zwischen allen Muslimen ohne Anse-
hen der Konfession (ahl as-salat) im Weg steht. Sie sehen die Freistellung als
gegeben an durch den Koranvers ,,Sag: In dem, was mir eingegeben worden ist,
finde ich nicht, daf} etwas fiir jemanden zu essen verboten ware...“ bis zum Ende
(Sure 6:145). 8 Ibn ‘Abbas und diejenigen, die sich ihm anschlossen, hielten sich
(da) an den klaren Schriftsinn (az-zahir), und von Ibn ‘Abbas?® tiberliefert man
(dementsprechend) das Wort: ,,Erlaubt ist, was Gott erlaubt hat, und verboten,
was Gott verboten hat. Uber manches dagegen hat Er, unter Verzicht auf Bestra-
fung (‘afw™"), gar nichts gesagt.“ 9 So duflerten sich auch Salman (al-Farisi)*"*
und Hasan (al-Basri). Salman tiberliefert ndmlich, da er den Propheten gefragt
habe, wie es sich mit Pelzwerk,?’* Kise und Fett verhalte, und der Prophet habe
daraufhin geantwortet: ,,Erlaubt ist, was Gott erlaubt hat, und verboten, was
Gott verboten hat. Uber manches dagegen hat Er, unter Verzicht auf Bestrafung,
gar nichts gesagt“. — 10 Al-Bara’ b. ‘Azib fragte den Propheten nach den Opfer-
tieren®> und sagte: ,,Ich finde es nicht gut, wenn (bei ihnen) an den Zihnen -
oder an den Hérnern — etwas nicht in Ordnung ist“. Da antwortete (der Prophet):
~Wenn du etwas nicht gut findest, dann lafl es ! Du solltest es nur nicht

268 Ich folge der Konjektur des Herausgebers, die sich nach dem in nr. 6 zitierten Koranvers
richtet. Die Handschrift hat haba statt taba, welches ,siindigen“ oder ,in Unglauben fallen*
heifdt, an unserer Stelle aber keinen befriedigenden Sinn ergibt. Das Verb hdba ist im {ibrigen
selten; es kommt in unserem Traktat sonst nicht vor. Allerdings ist eine Verschreibung von ta@ba
zu haba schwer zu erkldren; auch ist die Interpretation der Stelle nicht iiber alle Zweifel
erhaben.

269 Wortlich: ,,andere“, also Ungelehrte,

270 Erginze mit der Handschrift ‘an vor Ibn ‘Abbas.

271 Zu ihm EI%: 12: 701f. (G. Levi Della Vida).

272 Al-fira’, Plural zu farwa; vgl. das Hadit bei Ibn Maga 1952: 1117 (= At‘ima 60 nr. 3367; dazu
Conc. 1: 320a). Dort allerdings wird im Kommentar fird@’ als Plural zu fari verstanden, welches
»Wildesel“ heiflen soll. Man wunderte sich wohl {iber die merkwiirdige Kombination von
Eflbarem und Nicht-Effbarem. Der Herausgeber unseres Textes hat das Wort darum auch ein-
fach weggelassen. Die Handschrift hat, vielleicht aus dem gleichen Grund, al-gird’; das wire
eine schmierige Substanz aus Fischresten, die man zum Kleben benutzte.

273 Die beim ‘id al-adha geopfert werden. Gedacht ist vor allem an Bdcke.



946 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

jemandem anders untersagen“.”“ Gemeint ist: Als*” (al-Bara’) bei sich selber
Vorsicht iiben wollte, indem er Dinge unterlie3, bei denen umstritten war,?’® ob
sie noch in dem (zugrunde liegenden Gebot) mitgemeint waren. 11 Diese Sache
ist aber nicht verboten; denn wer ,erlaubt® oder ,verboten“ sagt, siindigt
solange wider Gott, wie dies nicht aufgrund eines Koranverses oder einer
sunna oder einer Ubereinkunft oder eines davon abgeleiteten Beweises (dalil)
geschieht.

12 Verbotenes zu essen ist (zwar) eine Siinde (ma‘siya); aber steif und fest zu
behaupten, eines sei erlaubt und ein anderes verboten, ohne dafiir einen Beleg
(aus dem Koran) oder das Zeugnis aus einem Konsens (igma*) zu haben, ist eine
freie Erfindung, die Gottes (Wort) widerspricht (iftira’ ‘ala llah), und eine liigne-
rische Entstellung der Religion; denn Gott tadelt”’ ja diejenigen, die das so
darstellen, mit den Worten: ,,[Was meint ihr wohl, wenn Gott euch Unterhalt
(vom Himmel) hat herabkommen lassen] und ihr (eurerseits) daraus (teils) Ver-
botenes und (teils) Erlaubtes gemacht habt ?....“ bis zum Ende des Verses (Sure
10:59).”® Wer immer (diesen Vers) rezitieren hort, wird in seinem Herzen dazu
angeregt, aus Furcht vor Gott”® (die Worter) ,,verboten“ und ,,erlaubt“ nur dann
zu gebrauchen, wenn er genau weifs (dafl das stimmt). 13 Wenn ‘Utba b.
Farqad®®® nach etwas gefragt wurde, sagte er gewthnlich nicht ,,erlaubt“ oder
,verboten“, sondern ,,man sieht es gern, wenn...“ oder ,,man findet es nicht gut,

274 Vgl. Conc. 2: 554b und 5: 372b. ,,Zdahne* und ,,Hérner* sind Varianten ein und desselben
Ausspruchs, und im allgemeinen steht das Wort in einem gréfieren Kontext; vgl. etwa Aba
Dawiid 2000: 483 nr. 2804 (='Dahaya 5: nur mit sinn) und Nasa’i 2000: 718 nr. 4386 (= Dahaya
5: mit garn und sinn). Zu dem Medinenser al-Bara’ b. ‘Azib vgl. Ibn Sa‘d 1904-1917: 6: 10, 1ff.
und Ibn ‘Abdalbarr 1960: 155 ff. nr. 173; er lebte spdter in Kifa und starb erst 72/691. Das
Gesprdch mit dem Propheten fiihrt er als Heranwachsender; fiir die Teilnahme an der Schlacht
von Badr war er noch zu jung gewesen (vgl. Juynboll 2007: 10, Anm. 1; auch 47 f.).

275 In der Handschrift beginnt der Satz mit lamma. Er wird aber nicht zu Ende gefiihrt; es geht
nur darum, den Grund anzugeben, warum der Prophet so reagierte. Das Ergebnis (nr. 11) deckt
sich dann mit dem Grundsatz oben in nr. 7. Allerdings ist der Text vielleicht verderht.

276 Die Handschrift hat anscheinend yuhtalafu statt uhtulifa; das vorhergehende Alif ist
durchgestrichen.

277 In der Handschrift: damma. Der Herausgeber d@ndert, ohne einen Anlaf} zu haben, in lama.
278 Erst im Schlufiteil des Verses findet sich das Wort iftira’, dessentwegen er zitiert wird: ,,Sag:
Hat Gott euch etwa Erlaubnis (dazu) gegeben? Oder (ist es nicht eher so, dafl) ihr (damit) gegen
Gott (liignerische Behauptungen) ausheckt?”.

279 Al-hauf min Allah ist eigentlich Subjekt zu harraka ,anregen“; ich habe den Satz in der
Ubersetzung etwas umgebaut. Das folgende an yatagaddami ist dann abhéngig von al-hauf.
Das wa vor al-hauf ist zu streichen; es steht nicht in der Handschrift.

280 Im Druck falsch ‘Uyaina b. Farqad. Zu ‘Utba vgl. Ibn ‘Abdalbarr 1960: 1029 nr. 1765; er
gehorte zu den Banti Sulaim und war unter ‘Umar Heerfiihrer, der in Obermesopotamien und
Adarbaigan zeitweise als Statthalter fungierte (vgl. EI%: 9: 818a und 1135: Index s. n.).



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =—— 947

wenn...“. 14 Ibrahim b. Adham {iberlieferte: ,,Man fand (damals zwar bestimmte)
Dinge nicht gut; aber man sprach dann nicht von ,verboten‘.“ 15 ‘Amr b. Dinar™®!
berichtet, er habe Gabir b. Zaid®®? gefragt: ,Was meinst du, o Aba §-Sa‘ta’,?®? hat
der Gesandte Gottes das Fleisch von Hauseseln fiir verboten erklirt ?“ Da habe
dieser geantwortet: ,,Meines Erachtens verhdlt es sich so, daf} (zwar) al-Hakam
b. ‘Amr®* al-Gifari®®® dies vertreten hat, der Ausbund allen Wissens®*® aber —
d. i. Ibn ‘Abbas - es ablehnte. Dann rezitierte er: ,,Sprich: In dem, was mir (als
Offenbarung) eingegeben worden ist, finde ich nicht, daf3 etwas fiir jemanden zu
essen verboten wire....“, bis zum Ende des Verses.”®” 16 Sa‘bi**® und Mugahid?*®
schlossen sich der Lehre des Ibn ‘Abbas an. — 17 Man brachte dem Propheten
einen Kése, wie er in Fars hergestellt wird; da sagte er: ,,Zerlege ihn mit dem
Messer, wobei du den Namen Gottes aussprichst; dann i3 (davon)*.?° So iiber-
liefert man von Ibn ‘Abbas, (‘Abdallah) b. ‘Umar, Salman (al-Farisi),?®! Hasan
(al-Basri) und Ibrahim (an-Naha‘l) beziiglich des Kises; sie (alle) sagten: ,,IR
(davon)“. Hasan (al-Basri) fiigte noch hinzu: ,,und habe keinen Zweifel !*. — 18
Ibn Sirin®®? mochte keine Molke (, aber nicht weil er sie fiir verboten gehalten
hitte). DaR (Kise-)Lab darin ist, spielt dabei keine Rolle.?>

IX

1 Man ist auch verschiedener Meinung iiber Zuwendungen®* seitens der Regierung
(sultan). Manche halten das nicht fiir gut; andere haben nichts dagegen. Die einen
sagen: (Das ist) erlaubt. Andere: (Das ist) problematisch (Subha). Wieder andere:

281 Mekkanischer Rechtsgelehrter, gest. 126/744 (?); ndher zu ihm Motzki 1991: 157 ff. und 233 ff.
282 Der Ahnherr der ibaditischen Rechtsgelehrsamkeit in Basra, gest. wahrscheinlich 93/712;
zu ihm Motzki 1991: 178 ff. und TG: 2: 190 £.

283 Im Druck ausgefallen. Aba 3-3a‘ta’ ist die kunya Gabir b. Zaid’s.

284 Im Druck ausgefallen.

285 Zu ihm Halifa b. Haiyat 1966: 72 nr. 191; er starb i. J. 51/671 in Horasan, als er dort
Statthalter war.

286 Wortlich: ,,das Meer*.

287 Sure 6:145; s, 0. nr. 7.

288 Gest. 93/721, zu ihm o. Anm. 36.

289 Friiher Korankommentator; gest. 104/722. Zu ihm GAS 1: 29; Stauth 1969; Motzki 1991: 192;
TG: 2: 640 ff. (und Index s. n.); ausfiihrlich Gilliot 2014.

290 Conc. 1: 320b; vgl. Ibn Hanbal 1946-1975: 3: 345 nr. 2080 und 4: 267 nr. 2755.

291 S. o. nr. VIII 9.

292 Gest. 110/728; zu ihm EI%: 3: 947 f. (T. Fahd).

293 Nr. 18 ist im Druck ausgefallen.

294 Gawa’iz ist damit vielleicht etwas modern iibersetzt. Gemeint sind Belohnungen, Preise
usw; kurz dazu EI2: 9: 607D s. v. sila.



948 — |Josefvan Ess DE GRUYTER

(Das ist) verboten. 2 Diese (letztere ?) Fraktion (firga)*> handelt nicht im Sinne der
sunna, und die Mehrzahl der Gelehrten spricht sich gegen sie aus, weil sie sich nicht
(geniigend) auskenne. 3 Diejenigen, welche (solche Zuwendungen) nicht fiir gut
halten, (weisen hin auf) das Unrecht und die Rechtsbriiche (‘udwan),”®® die beim
Erwerb von Grundbesitz (im Verlauf der Eroberungskriege)®’ oder bei der (Ver-
teilung von) Kriegsbeute vorgekommen sind: (ungerechtfertigte) Abgaben, von
einem Mittelsmann eingezogene Steuergarantien (gabalat) fiir grofere Lande-
reien,””® Annahme von Bestechungsgeldern, Unrecht und Gewalt (aller Art) sowie
Verschleuderung von Geld (bzw. Besitz)**® zu falschen Zwecken oder (umgekehrt)
dessen Beschlagnahme ohne gegebenen Anlaf. 4 Diejenigen aber, welche nichts
gegen (solche) Zuwendungen haben, interpretieren in diesem Sinne das Wort ‘Ali b.
Abi Talib’s, daf3 die Staatskasse (bait malihim) mehr an Erlaubtem einnehme als an
Verbotenem. 5 (‘Abdallah) b. ‘Umar’°® nahm (Geld) von al-Haggag; Salama b. al-
Akwa°! und Anas b. Malik*>*? nahmen von®?? ‘Abdalmalik b. Marwan.>** Ebenso
nahmen zahlreiche Angehorige der ndchsten Generation (tabi‘tin, Geld) von der
Regierung, z. B. Hasan (al-Basri), Sa‘bi, Ibrahim (an-Naha‘i) und ‘Ata’.>®> Auch
nachher dann noch viele.

6 Eine (weitere) Gruppe sagte: (Geld) von den (Machthabern) zu nehmen, ist
problematisch, weil die Rechtsgelehrten dariiber verschiedener Meinung sind.
Denn bis auf unsere Zeit haben (alle) auer diesen Koryphden (a’imma) sich
finanziell in Gewalt, Rechtsbruch und Geldhéndel (i‘tida’ ‘ala l-amwal) verstrickt
oder (sogar) in Blutvergieflen und rechtswidrige Auspeitschung, und sie haben
sich (Allgemeingut,) erobertes Land oder Kriegsbeute unter den Nagel gerissen.

295 So (Singular) in der Handschrift statt firag (Plural) im Druck.

296 Zur Kombination der beiden Begriffe s. 0. Anm. 189. ‘Udwan kommt auch in nr. VII 1 vor.
297 Vgl. EI2: 2. 869f. s. v. Fay’ (F. Lokkegaard).

298 Lies mit der Handschrift lir-rihab statt ar-rihab. Zur Bedeutung von gabala ,,Steuerpacht,
tax-farming“ vgl. EI%: 4: 323f. s. v. (Cl. Cahen) und Haque 1977: 266 und 299 f.

299 Zur Bedeutung von mal vgl. EI%: 6: 205 (M. Plessner).

300 Zu ihm, einem Sohn des zweiten Kalifen, und seinen Lebensgewohnheiten vgl. Juynboll
2007: 10 f.

301 Einflufireicher Medinenser, gest. 64/684 oder 74/693 in hohem Alter; zu ihm Ibn ‘Abdalbarr
1960: 639 f. nr. 1016 und Juynboll 2007: 149b und 450b.

302 Gest. gegen Ende des 1. Jh. H. in hohem Alter; vgl. EI2: 1: 482.

303 Wir wiirden heute vielleicht sagen: ,arbeiteten fiir“.

304 Der Herausgeber hat hier einen Nachtrag, der am Rande der Handschrift steht, an der
falschen Stelle eingeschoben. Vor ‘Abdalmalik ist dabei wa- in min zu dndern.

305 Mit ‘Ata’ ist wahrscheinlich ‘Atad’ b. Abi Rabah gemeint, ein angesehener mekkanischer
Rechtsgelehrter (gest. 114/732 oder 115/733); vgl. EI%: 1: 730 (J. Schacht) und Motzki 1991: 68 ff.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 —— 949

7 Nicht von ihnen Geld genommen haben Sa‘id b. al-Musaiyab,’°® Tawiis
(b. Kaisan),>®” Muhammad b. Sirin,>°® Aiyab (as-Sahtiyani),>®® (‘Abdallah)
b. ‘Aun®°® und Yidnus (b. ‘Ubaid).3™ 8 Masriiq (b. al-Agda‘)*’? nahm von nie-
mandem etwas an, und wenn er um ein Gutachten angegangen wurde, nahm er
keinen Lohn. 9 Sufyan at-Tauri und seine Anhdnger waren auch nicht dafiir;
allerdings wich man von Sufyan bei vielen der hier behandelten Punkte ab.
10 Ahmad b. Hanbal sprach sich dafiir aus, dal jemand, dem irgendwelches
Geld (mal) der (Machthaber) iibereignet worden sei,>” es (moglichst schnell unter
die Leute) verteilen solle, wie dies schon in der Vergangenheit manch einer getan
habe. 11 Von (‘Abdallah) b. ‘Umar wird z. B. berichtet, daf} ‘A’i$a ihre Dotation,
(die immerhin) 12 000 (Dirham betrug),>'* jeweils in Empfang nahm und dann
ihr Obergewand raffte (und wegging);?”> am nichsten Tag war schon nichts
mehr davon {iibrig. (An sich) setzte sie sich dafiir ein, daf} (dieses Geld) erlaubt
und ehrenwert sei; sie verteilte es nur aus Selbstlosigkeit (utra™” ‘ala nafsiha).>'®
12 Auch unter den (frilhen) unbescholtenen Persénlichkeiten,®” iiber deren
Rechtschaffenheit, Tugend und untadeligen Lebenswandel®® in der Gesamtge-
meinde (umma) Einigkeit besteht, gab es eine Gruppe, die es vorzog, nichts (von
der Regierung) anzunehmen; so z. B. Hakim b. Huzam®® und Aba Darr (al-
Gifari)*®. Sie beriefen sich auf das Wort des Propheten: ,,Fiir solche Leute wie
ihr ist es am besten, nichts von jemandem anzunehmen®.>?! 13 Wie sollten dann

306 Einer der sieben alten medinensischen Rechtsgelehrten, gest. nach 90/710 (vgl. Schacht
1953: 243 ff.; Motzki 1991: Index s. n.).

307 Mekkaner, gest. 106/726; vgl. zu ihm den ausfiihrlichen Eintrag bei Ibn Sa‘d 1904-1917: 5:
391, 18 ff., kurz auch TG: 2: 643.

308 Gest. 110/728; s. 0. Anm. 285.

309 Gest. im Ramadan 131/ April-Mai 749 an der ,Seuche; zu ihm o. Anm. 91.

310 Gest. Ragab 151 / Juli-August 768; zu ihm o. Anm. 92.

311 Gest. wahrscheinlich 139/756; zu ihm o. Anm. 93.

312 Gest. 63/683; vgl. die umfangreiche Biographie bei Ibn Sa‘d 1904-1917: 6: 50 ff.

313 Ich lese man wulliya Sai’an.

314 Dazu im einzelnen Puin 1970; dort 181 ff. auch zur Hohe der Summe.

315 Statt tarfa‘u rida’ahad, wie in der Handschrift steht, liest der Herausgeber tarqa‘u rida’aha
»sie flickte ihr Obergewand®. Das ist moglich; aber dann miifite man den Satz anders
konstruieren.

316 Das Wort utra ist am Rande der Handschrift nachgetragen. Der Herausgeber hat davon
nichts erfahren und ergénzt stattdessen hauf*". Zur Bedeutung vgl. atara oben nr. III 9.

317 Die Handschrift hat al-a’imma al-‘adl. Der Herausgeber dndert in al-a’imma al-‘udil.

318 Lies mahyahum statt magbahum im Druck.

319 Ein Neffe der Hadiga, der aber erst nach der Eroberung Mekkas den Islam annahm; gest.
45/666. Zu ihm Ibn ‘Abdalbarr 1960: 362 f. nr. 535 und Halifa b. Haiyat 1966: 31 nr. 70.

320 Zu ihm o. Anm. 160.

321 In dieser Form nicht nachzuweisen; vgl. Conc. 1: 26a.



950 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

)32 50 sehr von

Spatgeborene (sich darauf einlassen), deren Lebenswelt (mahya
Verderbnis durchsetzt ist ?

14 Wer bestrebt ist, das Geld der (Machthaber) nicht in die Hand zu nehmen,
(z. B.) Zuwendungen, Dotationen, Geschenke oder Gratifikationen (silat), und sie
nicht anzubetteln, dem werden Vorzug und Rang (martaba)®* in solchem MaRe
zuteil, daf’ er zur hochsten elitiren Wiirde (a‘zam manazil al-hawass) unter den
Muslimen aufsteigt und unter die Auslese (ahl as-safwa) derer, die (den Glauben)
praktizieren, aufgenommen wird. Wir haben namlich viele Gelehrte erlebt, die
(an sich) kein umfassendes Wissen und auch in religiésen Dingen nur begrenzte
Kenntnisse hatten, die zudem im Hadit kaum Erfahrung besafien, aber dennoch
durch ihre hochentwickelte Distanz (zu finanziellen Abhédngigkeiten jeder Art) hin-
sichtlich ihres Ranges in aller Munde waren.*** Dadurch daf sie sich femhielten und
abseits standen, wurden sie zu Herren und hoben sich vom einfachen Volke ab.
Hoch und niedrig®® waren sich einig darin, ihnen einen (gewissen) Vorrang zuzu-
gestehen, und aus dieser Wiirde erwdchst ihnen dann die Fahigkeit, sich so konse-
quent abseits zu halten und so sehr sich in acht zu nehmen davor, in problematische
(Situationen) hineinzugeraten. Denn in den Herzen (der Menschen) wohnt eine
gewisse Verzagtheit, (ndmlich) die Furcht davor, (dereinst) wenn man vor den
Allmichtigen tritt, nach (seinem Leben und seinen Taten) gefragt zu werden; die
AchtsamkKkeit versetzt sie dann in die Furcht vor einem raschen Tod. Denn das Erste,
was beim Menschen von der Erde (turab) verzehrt wird (wenn er im Grabe liegt),>*
ist sein Fleisch, und das wichst nur nach®” aus Gutem (d. h. Erlaubtem). Gott
nimmt ndmlich (bei der Auferweckung des Fleisches) nur Gutes an.>”® 15 Vom
Propheten tiberliefert man (dementsprechend) das Wort: ,,Du siehst ihn, struppig

322 Hier steht in der Handschrift tatsdchlich magba ,,Steuer”, das aber wiederum keinen Sinn
ergibt. Zu mahya s. o. Anm. 179.

323 So in der Handschrift; der Herausgeber dndert in qurba.

324 Wortlich: ,bei den Experten ebenso wie im Volke (‘inda l-hassa wal-‘amma) sich eines
guten Rufes erfreuten®.

325 Der vorhergehende Satz fehlt im Druck. Der doppelte Gebrauch von al-hdssa wal-‘amma
(vgl. Anm. 316 und hier) hat beim Abschreiben zu einer Haplographie gefiihrt.

326 Turab ist das Subjekt des Satzes; vgl. Conc. 1: 266b (wo dann auch verdeutlichend
ya’kuluhti steht statt ya’kulu wie in unserem Text).

327 Dafl das Fleisch ,nachwichst” (nabata), ist wahrscheinlich eine Reminiszenz an den in
diesen Texten hdufig kommemorierten Ausspruch des Ka‘b al-Ahbar (bzw. des Propheten) vom
lahm nabata ‘ala supt (vgl. van Ess: 3: 2544, nr. 35 mit Anm. 66-67).

328 Vgl. Conc. 4: 68b s. v. taiyib. Zur Verbindung von {aiyib und halal vgl. Sure 2:168, 5:88, 8:69 und
16:114.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =——— 951

und von Staub bedeckt; verboten ist, was er af3 und trank und worin er sich kleidete.
Wie sollte ihm da (eine Bitte) gew#hrt werden ?“.3%

16 Zu Sa‘d (b. Abi Waqqas)*® hat (der Prophet in diesem Sinne) gesagt:
,Erndhre dich auf rechte Weise,”" dann wird dein Gebet erhort 1“.3*? (Oder
dhnlich:) Bei Sa‘d erkundigte man sich, wie (es komme, daf}) sein Gebet erhort
werde, und er antwortete: ,,Weil ich nichts in meinen Bauch hineinlasse, das ich
nicht (vorher) gekannt hatte“. 17 Ibn ‘Abbas hat gesagt: ,,Hidtte man beim Gebet
(auch nur) einen (einzigen) verbotenen Faden in seinem Gewand, so wiirde es
nicht angenommen®, 18 Dasselbe iibetliefert man*? auch von (‘Abdallah) b.
‘Umar: ,,... und wenn man ein Gewand um zehn Dirham gekauft hat, von denen
(auch nur) ein Dirtham aus Verbotenem stammt,”* wird einem, solange man es
tragt, kein Gebet angenommen ,,. 19 Gott allein weif3, was Ibn ‘Umar und Ibn
‘Abbas damit sagen wollten. Das Hadit (, das man da) von Ibn ‘Umar (iiber-
liefert,) ist in gewisser Hinsicht schwach; (halten lief3e es sich nur, wenn) man es
folgendermafien interpretiert: ,Solange der verbotene (Faden) in seinem
Gewand bleibt, (mufl) er sich &dngstigen — bis das Verbotene heraus ist“.
(Wenn man es dagegen wortlich nimmt, so) steht dem der Konsens entgegen;
denn die gesamte Gemeinde (umma) ist sich dariiber einig, dafy das Gebet (in
einem solchen Fall) nicht wiederholt zu werden braucht. 20 Eine Gruppe von
Koranlesern und Asketen irrt sich da, wenn sie sagt: Das Gebet ist ungiiltig, weil
er wahrenddessen etwas Verbotenes an sich trdgt. Auch gewisse sektiererische
Harigiten vertraten diese Ansicht.

329 Conc. 3: 135a und 571b; als Exegese zu Sure 2: 172 bei Muslim 1955-1956: 703 (= Zakat 65).
Gedacht ist an jemanden, der von einer Reise zuriickkommt. Die abschlieende rhetorische
Frage ist positiv gemeint, im Sinne von: ,Wie hétte man erwarten kénnen, dafl ihm trotzdem
eine Bitte erfiillt wird?*. So schlief3t hier das Hadit an den vorhergehenden Text an, und so geht
es auch schon aus der Variante oben IV 12 hervor. In der Version bei Muslim wird es dadurch
vorbereitet, da3 der Riickkehrer, von seiner Reise erschopft, auf der er die Speisegebote nicht
beachten konnte, mit den Worten ya Rabb ya Rabb Gott um Barmherzigkeit anfleht. Das wird
spéter von Ibn Taimiya in seine Risalat al-Halal wal-haram {ibernommen (Ibn Taimiya 1997: 14,
21ff.). Zu dieser Version auch Pitschke 2010: 78 (aber der Reisende ist kein ,,Herumtreiber®).
330 So ist der Name wohl zu erganzen. Es gab natiirlich noch andere Prophetengenossen mit
Namen Sa‘d; aber Ibn Abi Waqgas galt als mugab ad-da‘wa (vgl. Ibn ‘Abdalbarr 1960: 607, 7).
Er gehorte zu den ‘asara al-mubassara.

331 Lies mit der Handschrift afib mat‘amaka statt utlub mat‘amaka. Gemeint ist natiirlich, da
man nur ,halal food“ verzehren soll.

332 Als Hadit in dieser Form nicht nachzuweisen. Vgl. aber Tirmidi 2000: 956 nr. 4117
(= Managib 27), wo der Prophet Gott bittet: istagib li-Sa‘d ida da‘aka.

333 Lies mit der Handschrift wa-ruwiya mitlu dalika statt wa-ra’@ mitlahii kadalika im Druck.
334 Ergédnze mit der Handschrift ein min vor haram. Vorher dndert der Herausgeber wohl zu
Recht fihi in fiha.



952 —— Josef van Ess DE GRUYTER

21 Ebenso seien (wie sie sagen) Ehe und Beischlaf anfechtbar (fasid), wenn
die Morgengabe (mahr) aus Verbotenem bestehe. 22 Das bewegt sich (aber)
auflerhalb dessen, was die Gemeinde insgesamt vertritt, und wer eine solche
Ansicht duflert, wird deswegen (zu Recht) ein Siinder (‘asi) genannt. 23 Denn ein
Ehevertrag kommt zustande durch eine Erklarung (kalam), indem (der Bréuti-
gam) sagt ,,Jch nehme hiermit zur Frau....“ und (der Vormund): ,Ich gebe hiermit
(meine Tochter ...>*) zur Frau unter Festlegung eines Brautgeldes in Hohe
von....“ (azwagtu ‘ala sadag™ musamma)*® bzw. ,indem ich sie zu guten Hin-
den anvertraue® (bit-tafwid>>’), wobei sie dann die (in ihren Kreisen) iibliche
Brautgabe (sadaq al-mitl) erhdlt.>®® (Jedenfalls) ist der (Ehemann) verantwort-
lich, wenn die Brautgabe verbotenes (Gut, ob) Gold oder Silber (in Miinzen,
Schmuck usw.) enthélt. Der Ehevollzug selber dagegen (al-farg) wird dadurch
nicht zu etwas Verbotenem; denn der Prophet hat gesagt: ,,Jhr habt sie (zu
Frauen) genommen zu treuen Hinden;*** den Ehevollzug kénnt ihr dann auf-
grund gottlichen Wortes*© fiir erlaubt halten“.>*! (Der Ehemann) muf} nur Bufle
tun und fiir jeden (verbotenen) Dirham oder Dinar einen entsprechenden
(erlaubten) hingeben. — 24 Wenn aber jemand eine Sklavin (gariya) kauft mit
verbotenem oder widerrechtlich angeeignetem Geld und sie dann zu seiner
Beischldferin macht, dann sagt die Mehrzahl der Rechtsgelehrten: Der Beischlaf
ist anfechtbar (fasid): denn er ist eine Inbesitznahme, und die Inbesitznahme ist
(zwar in diesem Fall an sich) nicht verboten, (aber) wie**? kann er sie in Besitz
nehmen, wenn das Geld (das er fiir sie aufgewendet hat) ihm (rechtens) gar
nicht gehorte ? Diese Frage bedarf (allerdings) eines langen Kommentars. (In

335 In dem (hdufigsten) Fall, wo der Vater der Vormund ist.

336 Der Druck hat zauwagtu; aber die Handschrift hat deutlich den IV. Stamm.

337 Zum tafwid vgl. Ibn Rusd 1952: 2: 26, 7 ff.

338 Zum sadaq al-mitl vgl. J. Schacht in: EI% 8: 27b s. v. Nikah. Grundprinzip ist dabei die
kafa’a; eine Frau sollte nicht unter Stand heiraten und deswegen dieselbe Brautgabe erhalten
wie die Frauen in ihrer nédchsten Umgebung (in ihrer Familie z. B.; vgl. die Texte bei Spectorsky
2017: 441.). Zu beachten ist, daB die Brautgabe vom Ehemann gezahlt wird und direkt an die
Frau geht, nicht etwa an deren Familie; zum Vorgang vgl. die Beschreibung bei Lane 1908
(Nachdruck 1954): 164 f. und R. Hartmann 1944: 81. Die handelnden Personen werden in dem
Text nur durch bi-qaulihi bzw. bi-gauli hada genannt.

339 Wortlich: ,,als von Gott anvertrautes Gut* (bi-amanat Allah).

340 Lies mit der Handschrift bi-kalimat Allah statt bi-kalam Allah im Druck.

341 Conc. 1: 120b und 495a; vgl. etwa Muslim 1955-1956: 889, ult. (= Hagg 147), wo allerdings
bi-aman Allah steht statt bi-amanat Allah. Der gesamte Ausspruch entstammt der Abschieds-
predigt Muhammads; vgl. Ibn Ishaq 1858-1860: 969, 6 f., wo dann bi-kalimat Allah steht. Der
Singular findet sich an der Stelle bei Muslim oder bei Ibn Maga 1952: 1025, 4 f. (= Mandsik 84);
die Differenz erklart sich wohl aus defektiver Schreibweise.

342 Der Herausgeber ergédnzt vor kaifa ein wa; in der Handschrift folgt es asyndetisch.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =—— 953

unserem Zusammenhang) moge das (Gesagte) geniigen fiir jemanden, der Auf-
schlufd sucht.

25 Diejenigen aber, welche eine Dotation aus der Hand der Herrscher
(salatin) fiir verboten halten, verfallen einem Irrtum, weil selbige nicht ganz
und gar verboten ist. Denn wie kOnnte es sein, daf man sagen darf ,,Ver-
boten®, wenn auch nur ein Dirham davon (rechtmé&flig erworben und darum)
erlaubt ist ? 26 Diejenigen, die derlei fiir verboten halten, miifiten dann
analog auch sagen, daR**® wenn man mit einem Messer aus Staatsbesitz ein
Opfertier schlachtet, dies keine rituell erlaubte Schlachtung sei,>** weil**®
(etwas) Verbotenes (im Spiel) ist, solange das Messer nicht aus erlaubtem
(Besitz) stammt. 27 Oder wenn der Vertreter einer Behorde (sultan) die hadd-
Strafe vollzoge und sich dabei einer Peitsche verbotener (Herkunft) bediente,
so miifite der (Delinquent) noch einmal ausgepeitscht werden, nun jedoch mit
einer Peitsche erlaubter (Herkunft), da er ja haftet fiir das, was er verbrochen
hat.3*® 28 Oder wenn jemand mit verbotenem Geld ein Koran(exemplar,
mushaf) kauft, aus dem er dann den Koran(text) auswendig lernt, so miifite
er Letzteres wieder vergessen. Daf3 er in seinem (tdglichen) Gebet das rezi-
tiert, was er auswendig gelernt hat, wiirde ihm keinen Ausgleich schaffen®*’
fir die Zuwendungen (, die er) vonseiten der Regierung (genossen hat);
(ebensowenig) auch das, was er den Gebetsrufern (mu’addinin) und (sonsti-
gen) Lehrern (dafiir) bezahlt hat (, dafl sie ihm das Koranlesen beibrach-
ten).>*® 29 Diese Fraktion von den Wolltrdgern hat im Umgang mit religids-
juristischen Fragen (figh)**® und dem religiosen Uberlieferungsgut (ahbar)
keine Ahnung, obgleich sie die besten Absichten hat (wa-in kana ma‘aha
irada).>°

30 Einige Sachkenner (ahl al-‘ilm) haben sich vor (gewissen) Speisen in acht
genommen, solange sie sich nicht darauf verlassen konnten, daf3 diese nicht
,Jkontaminiert* waren oder sich bei ihnen Verbotenes mit Erlaubtem vermischt
hatte — aus Furcht vor der Bedridngnis bei der (zukiinftigen) Abrechnung (im

343 Der Druck ergdnzt vor lau ein annahit.

344 Die Handschrift hat dakiy®"; der Herausgeber dndert in dakat.

345 Die Handschrift hat bi-sabab statt li-sabab im Druck.

346 Nr. 27 ist im Druck ausgelassen.

347 Die Handschrift ist an dieser Stelle nicht punktiert. Ich lese ld@ yagzihi, der Herausgeber Ia
yugzi'uhit. Der Sinn ist ungefihr der gleiche; aber die Ubersetzung ist selber nicht ganz sicher.
348 Die Handschrift hat zu Anfang wa-ma a‘ta statt des wa-1a an yu'tt im Druck. Der Koran-
unterricht wurde hiufig von dem Imam der Gemeinde erteilt, der zugleich fiir den Gebetsruf
(adan) zustindig war.

349 Zur urspriinglichen Bedeutung von figh vgl. EI?: 2: 886 . s. v. (Goldziher / Schacht).

350 So? Der Herausgeber dndert irdda in ziyada: ,,obgleich ihrer immer mehr werden®.



954 —— Josef van Ess DE GRUYTER

Jenseits) und aus Redlichkeit®”, um so das Richtige zu treffen. Sie sagten: Sich

kundig zu machen, ist das Gebot der Stunde (asl ma‘miil ‘alaihi),>* und ver-
glichen das mit (dem Fall, wo man zwischen) einem rituell geschlachteten
Opferschaf und einem Aas (unterscheiden muf}) und dann nicht weif3, welches
von beiden das Opfertier ist.>>> (Auch da muf8 man) sich der Meinung enthalten
und darf es nicht essen, bis (die Sache) klar ist. 31 So dann bei allem, was
kontaminiert ist und bei dem man darum das Erlaubte nicht vom Verbotenen
unterscheiden kann, z. B. bei zwei Schwestern, die von der gleichen Amme
genshrt worden sind, oder’* wenn jemand eine seiner beiden Frauen verstof3en
hat und man (spiter) nicht mehr weif, welche.**® 32 Den Propheten fragte man
nach der Eidechse, und er antwortete: ,Ich esse so etwas nicht. Aber meines
Erachtens ist es auch nicht verboten“.>*® 33 (An anderer Stelle) sagte er (, es
handle sich da um) ,,ein Volk (aus alter Zeit), das (in Reptilien, dawabb) ver-
wandelt“ worden sei.*”” Gott allein weif3 hier Bescheid. 34 Es gibt dazu (noch
mehr) Parallelen, Belege und Hinweise.

35 Was aber ihre Argumentation gegen Abl Bakr angeht,” so pflegten
(selbst) Sufyan at-Taurl und Ahmad b. Hanbal zu bemerken: ,Man muf3 so
vorgehen wie Aba Bakr“. (Gemeint ist) ein Bericht (hadit), wonach ein Diener®*®
3% zu Abii Bakr sagte: ,Ich habe, bevor ich den Islam annahm (fi I-Gahiliya),
Magie getrieben. Gebt mir jetzt (wo ich Muslim bin) den Lohn dafiir !“ 36 Dazu

358

351 Die Handschrift hat wa-tanazzuh®"; der Herausgeber dndert in wa-tanazzahii.

352 Der Herausgeber dndert ma‘miil ‘alaihi in ma‘miil bihi.

353 Hierbei ist vorausgesetzt, daf3 das Opfertier schon geschlachtet ist. Bei dem ,,Aas* ist dann
an ein weiteres Schaf gedacht, das aber nicht durch rituelle Schlachtung zu Tode kam.

354 Die Handschrift hat au; der Herausgeber dndert in lau und denkt im Folgenden vielleicht
weiter an die beiden Nahrschwestern. Aber man darf ja gar nicht zwei Schwestern heiraten (vgl.
Sure 4:23). Worauf sich der Hinweis auf die beiden Ndhrschwestern bezieht, ist nicht klar;
vielleicht ist ein Fall gemeint wie bei Muslim 1955-1956: 1074 (= Ridd‘ 5 nr. 18).

355 Dieser Sachverhalt wurde relevant, wenn der Ehemann kurz danach starb und sein Erbe
dann teilweise an seine Ehefrauen ging; ich lese darum yudra. Wenn man sich dagegen fiir
yadri entscheidet, hitte der Ehemann selber vergessen, welcher von beiden er den Laufpaf3 gab,
und man miif3te sich fragen, wie so etwas passieren kann: weil sie sich so dhnlich sehen oder
weil er den Vorfall vergessen hat ? Das Problem wird schon oben VI 12 erwihnt, aber auch dort
ohne jede weitere Erlduterung.

356 Conc. 3: 475b; dazu Juynboll 2007: 152b und das Material, das ich in van Ess 2014: 28
gesammelt habe. Auch Nazzam ist auf den Fall zu sprechen gekommen, aber unter anderem
Gesichtspunkt.

357 Conc. 6: 216a; es soll sich um Israeliten gehandelt haben. Dawabb sind an sich Tiere
jeglicher Art, die sich auf der Erde bewegen. Dafl hier Reptilien gemeint sind, geht aus dem
Zusammenhang hervor; dabba heif3t im {ibrigen ,,kriechen*.

358 Worin diese bestand, ist nur aus dem Folgenden zu erschlief3en.

359 Oder ,,ein junger Mann* (gulam).



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 —— 955

ist Folgendes zu sagen:**° Magie zu treiben (ar-raqy)*®* ist verboten, und die
Bezahlung, die man dafiir erhdlt, ist ungiiltig (fasid). Mit Hilfe von Ungiiltigem
sich zu bereichern, ist jedoch (grundsétzlich) verboten, (und in diesem Fall also)
weil es durch die Magie, die er sich angeeignet hat (iktasabahit),>®? ungiiltig
geworden ist. 37 Ebenso dann in dem Fall, wo man Verbotenes gegessen hat:
Wenn einem das klar wird und man die Mdoglichkeit hat, es nicht in seinem
Leibesinnern zu behalten (man es also herauswiirgen kann), so soll man das
tun. 38 Alle Werke der Frommigkeit, das Gebet ebenso wie das Fasten, Kriegs-
dienst ebenso wie die Pilgerfahrt, zudem viele (supererogatorische) Gehorsams-
taten konnen nicht mit der Reinhaltung des (tdglichen) Brotes (tasfiyat al-hubz)
gleichziehen; denn alles Handeln bezieht seine Lauterung (zakat) aus der Unta-
deligkeit der Speise (tth al-mat‘am), und aus der Untadeligkeit der Speise erntet
man die Frucht, dafl man sich zur Ehrlichkeit (gegeniiber sich selber, sidg)
motiviert fiihlt. Wenig zu tun, aber sich zu bemiihen, von Kontamination frei-
zubleiben, ist besser als viel zu tun und sich dabei der Kontamination®®> aus-
zusetzen. Wenn die Handlung, die daraus hervorgeht, lobenswert ist,>** so liegt
dies an (eben diesem) Freisein (von Kontamination). 39 So auch bei dem Kanten
Brot (den du zum Uberleben brauchst).’®® Wenn er soweit in Ordnung ist, daf3
ihm keine Sekundirschidden mehr anhaften,*®® mufl man vonseiten Gottes auch
nicht mehr mit Konsequenzen (tabi‘a) rechnen. (Zudem) ist man dann keinem
Menschen zu Dank verpflichtet, insofern sich dieser (fiir einen) korperlich

360 Hiermit nehme ich wat-ta’wil li- zu Beginn des vorhergehenden Satzes auf, Ich habe also
umstrukturiert; der Text ist etwas umstandlich. Dort steht im iibrigen Abit Bakr au al-gulam statt
Abu Bakr wal-gulam. Es geht darum, wer recht hat: Abi Bakr oder der Diener.

361 Man ist versucht, ruga ,,magische Beschwdérungen® zu lesen statt ragy; Letzteres ist ndmlich
eher Infinitiv zu ragiya ,emporsteigen® als zu raqa , Magie treiben“. Aber im Folgenden weist
‘alaihi hinter ugra ,.Lohn, Bezahlung* darauf zuriick. Der Herausgeber dndert darum in ‘alaiha
(gegen die Handschrift) und setzt dies auch weiter unten voraus (vgl. die folgende Anmerkung).
Jedoch ist ragy in den Nationalworterbiichern (und von daher bei Lane) ebenso als Infinitiv zu
raga belegt, wenngleich man anscheinend hdufiger dafiir die Form rugya wibhlte.

362 Der Herausgeber ergédnzt minhad hinter ikfasabahii, um bei seiner Lesung ruga bleiben zu
kénnen.

363 Die Handschrift hat hier wie vorher tahlit. Der Herausgeber dndert an dieser zweiten Stelle
in tahalit.

364 Der Herausgeber athetiert wohl zu Recht am Anfang das -hu hinter innama. Im Folgenden
liest er mahmiid statt m-h-m-d in der Handschrift; auch da habe ich mich ihm angeschlossen.
Oder soll man in mahmada dndern?

365 Hier steht kisra (wie oben in IV 8, Anm. 167); fiir das ,,(tdgliche) Brot“ im vorhergehenden
Satz gebraucht Muhasibi das Wort hubz.

366 Hatta taslamu min afat at-tiba‘at, wobei taslamu auf das ,Freisein“ (salama) von vorher
zurlickverweist. Zu tibd‘a (neben tabi‘a) vgl. Lane 1863-1893: 295a. Was hier beschrieben wird,
wiirde in unserem Begriffssystem wohl ,,Biokost* heiflen.



956 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

angestrengt oder Laufereien gehabt und sich in unreligiosem Treiben mit seinen
Hinden abgeplagt hitte.

40 In den (heiligen) Schriften (kutub) heifdt es: (....) Wer sich so verhilt,
der lebt und stirbt in Ehrbarkeit.>®” (Denn) seine (innere) Aufrichtigkeit tragt
(erst) Frucht, wenn>®® das Herz davon iiberzeugt ist; das Herz verwirft sodann
aufgrund seiner Uberzeugung alle Anzeichen, welche (den Menschen) dazu
veranlassen konnten,>®® bei der Annahme von Ausnahmefillen (ruhsa)*’®
grofBziigig zu verfahren. 41 Jenachdem wie man (seine) Triebseele (nafs)
erzieht, hilft sie einem, die Begierden zu unterdriicken,>! und (diejenigen,
die das tun) vermeiden jegliches Lustempfinden,*’? insofern sie nicht in den
Bereich gelangen, wo man etwas erwirbt (bzw. Geschidfte macht), um sich
daran/damit satt zu essen. 42 Sie lassen ihren Bauch knurren vor Hunger, bis
sie fiir ihn erlaubte (Speise) finden, die ihm angemessen ist.*”> (Erst) wenn
sie nichts (dergleichen) finden und (ihnen) das Schwierigkeiten bereitet,
greifen sie zu zweifelhaften Dingen, (halten sich dabei aber) an das Aller-
notigste (bulga), das sie fiir den Augenblick®’* - und nicht etwa fiir den
ganzen Tag - brauchen. 43 Sie hindern ihre Triebseele daran, sich an
(gutem) Gerstenbrot®” satt zu essen,>”® wenn sie sich soweit in der Gewalt
haben; wenn aber nicht, so suchen sie Hilfe bei (ihrer) groflen Furcht vor der
Befragung und der Abrechnung (am J{ingsten Tag).

367 Der Herausgeber hat hier stark in den Text eingegriffen. Dem Satz gehen in der Handschrift
zwei Worter voraus, die hier ausgelassen sind und anscheinend eine aramdische Formel
wiedergeben: s-l-w-td@ s-h-ya (unpunktiert). S-I-w-t@ konnte syr. sulwata (oder der zugehorige
Singular s°16td) sein (vgl. Payne Smith 1879: 3401); s-h-ya = syr. sahya ,rein“? In der Handschrift
geht es dann weiter: Man kana hada sifatahii wa-mamatahi fa-qad taba haiy*" wa-taba maiyit™
statt man kanat hadihi sifatahii (fi hayatihi) fa-qad taba haiy®™ wa-maiyit®".

368 Ich lese den handschriftlichen Befund als hina statt hattd im Druck.

369 Der Herausgeber hat dal@’il vor dawd‘i ausgelassen.

370 Zu ruhsa s. o. Anm. 98.

371 Die Handschrift hat, wie der Herausgeber vermerkt, sa‘adat minhum rafd as-Sahawat statt
sa‘adathum fa-rafadi $-Sahawat im Druck.

372 Hier tritt plotzlich der Plural auf (§a@nabu l-laddat), den der Herausgeber schon in rafd
hineingetragen hat. Der Text ist vielleicht gestort.

373 Von hier an bis X 19 vgl. meine Ubersetzung in van Ess 1961: 115 ff.

374 Der Herausgeber dndert li-sa‘yihim wohl zu Recht in li-s@‘atihim, in Korrespondenz zu dem
folgenden li-yaumihim.

375 Die Handschrift hat al-hubz as-3a‘tr statt hubz as-Sa‘ir im Druck; vgl. Wright 1967: 2: 229f. §
94.

376 TaSba‘u steht als Verbesserung am Rand.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =—— 957

X

1 Das ist eine Art zu hungern, wie man sie in manchen gelehrten Kreisen pflegte.
Wenn (diese Leute) etwas Erlaubtes fanden, so afen sie sich (daran) satt. Wenn
sie (jedoch) keinen (direkten) Hunger hatten, zwangen sie sich nicht (dazu,
etwas davon zu essen), weil Hungern (in jedem Fall) verdienstlich(er) ist.>””
Vertreten wurde diese Meinung von Sufyan at-Tauri,””® von Ibrihim b.
Adham,*” von Su‘aib b. Harb,®*° von al-Mu‘afa b. ‘Imran (al-Azdi),*®' von
Hudaifa al-Mar‘a$i®®? und von Bisr b. al-Harit.>®* (Aber) man berichtet (auch)
von zahllosen anderen (, daf} sie) diese Stufe (erreichten).®*

2 Weiterhin ist sodann (festzuhalten), dal die Frommen (al-muta‘abbidiin) das
Hungem unter (verschiedenen) Gesichtspunkten praktizierten. So z. B. um die
Triebseele schrittweise zu erziehen und sich nicht an die Impulse (dawai) zu
gewbhnen, die von den zweifelhaften Dingen ausgehen. Das ist die Methode der
Basrier, und wer sich daran halt, hat das von ihnen. 3 Eine andere Art des Hungerns
besteht darin, dafl man begehrlichen Impulsen, derentwegen die Korpersifte
(taba’i‘) in Wallung geraten,*® auf dem Wege der Bestrafung sofort, wenn sie aus
der Triebseele aufsteigen, die Nahrungszufuhr abschneidet — und zwar (alles),>®

377 Der Satz ist etwas problematisch. Ich lese 1a takalluf®, also generelle Verneinung; dahinter
ist im Druck ein fihi eingeschoben. Im Folgenden hat die Handschrift li-fadilat al-gii‘; im Druck
ist das letzte Wort (al-guz‘) ausgefallen.

378 Gest. 161/778; s. 0. Anm. 74.

379 Gest. im gleichen Jahr (?); vgl. 0. Anm. 75.

380 Gest. 197/812-813; s. 0. Anm. 80. Es handelt sich um einen Schiiler des Sufyan at-Tauri,
der aus einer angesehenen arabischen Familie stammte, die in Horasan heimisch geworden
war. Er starb in Mekka, hatte jedoch zuvor in Mada’in, also dem alten Ktesiphon gelebt (vgl.
Ta’rih Bagdad 9: 239 ff. nr. 4814). Zum obigen Zusammenhang vgl. Aba Talib al-Makki bei
Gramlich 1992-1995: 1: 419 (= cap. 31, nr. 3).

381 Lebte in Mosul; gest. 185/801 oder 186/802. Zu ihm TG: 2: 467, Anm. 12.

382 Ein weiterer Schiiler des Sufyan at-Tauri, der i. J. 207/822-823 starb. Zu ihm Aba Nu‘aim
1932-1938: 8: 267 ff. nr. 404; weitere Quellen bei Gramlich 1995: 203, Anm. 247 (wo im Text auch
eine Geschichte {iber sein Hungern steht). Seine ,,Skrupelhaftigkeit wird in der Risdla des
Qusairi besonders hervorgehoben (iibs. Gramlich 1989: 170 = cap. 7, nr. 3).

383 Gest. 226 oder 227 / 840-842; der Herausgeber fiigt das Epitheton al-Hafi hinzu. Zu ihm o.
Anm. 127; zu seiner Einstellung in der Frage des Hungerns auch das K. al-Wara“ des Ibn Hanbal
(Pitschke 2010: 73 und 77).

384 Eine Liste bekannter Hungerer (unter ihnen sogar der Kalif Ab@i Bakr) findet sich auch bei
Abfi Talib al-Makki (iibs. Gramlich 1992-1995: 3: 269ff. = cap. 39, nr. 5). Allgemein vgl.
Gramlich 1997: 241 ff.

385 Die Handschrift hat tuharraku laha statt tataharraku lahd im Druck.

386 Der Herausgeber erganzt vor min hugigihd ein wa. Das ist unndtig; der Satzteil gehort zum
Vorhergehenden und das min ist ein min li-baydn al-gins.



958 —— Josef van Ess DE GRUYTER

was ihr*® morgens®®® oder abends und von einem Tag zum andern (min magrib ila

magrib) rechtens zusteht —, bis man sie im Laufe der Zeit hinausbeférdert hat und
sich (auch weiterhin) ihnen zur Bestrafung in den Weg stellt, wenn sie einen zu
etwas motivieren (wollen), was einem nicht zusteht. 4 Man fiihrt dazu an, dafl
Gazwan ar-Ragasi,”® als er auf etwas schaute, das er nicht hitte sehen diirfen,**°
sich das Auge ausschlug. Und Fath al-Mausili®* hat gesagt: ,,Wiirde mein Auge
etwas erblicken, das meine Begierde (erregt), so risse ich es aus“.>*?> 5 Mancher
Basrier hat das auch getan; unaufhorlich, Tag um Tag, hat er die Triebseele mit
Strafe bedacht,>*> wenn sie zu den Sinnengeniissen aufrief. Auch einer der Weisen
(hukama’) hat ja schon gesagt: ,,Wenn deine Triebseele dich zu etwas aufruft, was
ihr nicht zusteht, so entziehe ihr das, was ihr zusteht !«

6 Sodann®®® eine andere Art des Hungerns, wo der Betreffende es Got
anheimstellt, ob er etwas bekommt oder nicht. Wenn ihm gegeben wird, preist
und dankt er (Gott); wenn nicht, iibt er sich in Geduld und rechnet auf spateren
Lohn (im Jenseits).>®” 7 So iiberliefert man es von einer ganzen Menge. Die ahl
as-suffa’®® verwirklichten dieses Ideal, und auf ebensolche Weise hungerten die

t396

387 Gemeint ist die Triebseele.

388 Lies mit der Handschrift gada’ statt gida’.

389 Zu ihm Ibn Sa‘d 1904-1917: 7.1: 157, pu.ff. und Halifa b. Haiyat 1966: 474 nr. 1603: ein
vornehmer Araber, dessen Todesdatum jedoch nicht iiberliefert ist.

390 Wortlich: ,,das ihm nicht erlaubt war“. Gemeint ist wohl ein sexueller Vorgang oder die
Nacktheit einer Frau; Gazwan wird damit, ohne es zu wollen, zum Voyeur. Im K. al-Wara“ des
Ibn Hanbal wird die Sache insofern zugespitzt, als es sich nur um die entschleierte Sklavin eines
Abessiniers gehandelt haben soll; die Reaktion wirkt darum umso extremer. Aber da wird die
Geschichte nicht von Gazwan erzihlt, sondern von seinem Sohn ‘Utha (Pitschke 2010: 183).
Letzterer ist nicht nachzuweisen; vielleicht liegt eine Verwechslung mit einem andern ‘Utba b.
Gazwan vor, der unter ‘Umar eine Zeitlang Statthalter von Basra war.

391 Aba Nasr Fath b. Sa‘id, gest. 220/835. Zu ihm Sarrag, Luma’ (iibs. Gramlich 1990: 635a);
Qusairi, Risala (iibs. Gramlich 1989: 596b); Aba Talib al-Makki, Qit al-qulib (iibs. Gramlich
1992-1995: 4: 113).

392 Vgl. den Satz aus der Bergpredigt: ,, Argert dich aber dein rechtes Auge, so reif} es aus und
wirf es von dir ! (Mt 5:29). Nr. 4 ist auch {ibersetzt bei Gramlich 1997: 345.

393 Die Handschrift vokalisiert ausdriicklich wdsala und adhala. Der Herausgeber liest fa-wasil
wa-adhil und versteht damit den Satz als eine Ermahnung an den Leser.

394 Muhasibi pflegt anonymes Spruchgut den ,,Weisen* in den Mund zu legen. Letzteres kann,
aber muf} nicht auferislamischen Ursprungs sein. An unserer Stelle deutet wohl schon die
Erwidhnung der ,, Triebseele“ (nafs) darauf hin, daf} wir uns weiter im Kreis islamischer Asketen
befinden (vgl. van Ess 1961: 26 ff.).

395 -Die Handschrift hat tumma statt wa- vor git* ahar.

396 Allah ist im Druck ausgelassen.

397 Nr. 2-6 ist in Ausziigen auch iibersetzt bei Gramlich 1997: 240 (nach dem gleichen Druck).
398 Zu ihnen vgl. EI% 1: 266 f. s. v. (W. M. Watt).



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 = 959

Genossen Muhammads (allgemein): Wenn ihnen gegeben wurde, aflen sie und
dankten; wenn nicht, so priesen sie (Gott) und iibten sich in Geduld. Sie mach-
ten (aber) aus dem Hungern kein Mittel zum Zweck oder eine Methode (tarig),
noch machten sie aus der Sittigung ein (erstrebenswertes) Ziel (manzila). Denn
wenn man satt ist, stumpft man ab und verhdrtet sich gegeniiber dem, was
(Gott) versprochen oder angedroht hat;**® wer dagegen hungert, hat ein weiches
Herz und fiihlt sich zur Frommigkeit aufgerufen.

8 Eine Gruppe behauptet (auch), es gebe keine hthere Bewdhrungsstufe als
das Hungern, weil es (als) Herr {iber die frommen Werke (gesetzt) sei. Ebenso
packe ein Beizvogel seine Beute erst, wenn man ihn habe hungern lassen und
auf die Beute scharf gemacht habe. So sei das eben beim Hungern. (Das ist die
Ansicht) gewisser Kreise unter den Basriern; wer sich das zu eigen macht und
die Triebseele derart erzieht,“°® hat es von ihnen. 9 Wir erkennen jedoch in
dieser Position (manzila) keine Stufe, der ein besonderer Rang zukdme; denn der
Prophet hat ja gesagt: ,,Wer speist und (dafiir) dankt, steht auf der gleichen Stufe
wie jemand, der hungert und dies geduldig ertrigt“.*** Und zudem: (Wenn man)
die Stufe des Hungerns (erreicht hat, so) erzeugt (dies) zwar Demut; aber die
Sattheit macht das wieder hinféllig — und wo bleibt dann die Demut ? Die Stufe
(die man erreicht hat) ist also nur zu loben, wenn noch etwas hinzukommt.
10 Anders beim Fasten, das sich zu einer Methode entwickeln 148t,*°? aufgrund
derer man sich an jenem Tag satt essen oder trinken kann, wenn man es notig
hat oder so bediirftig ist, da nur Gott (noch helfen kann).*®®> Es gibt keine
hohere Bewdhrungsstufe als seine Bediirftigkeit auf Gott zu richten (al-fagr ila
llah);*°* denn wer arm ist (al-fugara’), weifl ganz gewifl und ohne jeden Zweifel,
dafB} Gott (ebensogut) dem Gewand, das er auf dem Leibe tragt, befehlen konnte,
ihm soviel Qualen zuzufiigen, wie sie selbst in der Beschreibung des Héllen-
feuers nicht vorkommen.**®

399 Zu al-wa‘d wal-wa‘id vgl. EI%: 11: 6f. (U. Rudolph); es ist hier aber nicht mu‘tazilitisch
gemeint,

400 Das vom Herausgeber ergédnzte bihi steht auch in der Handschrift, nur vor an-nafs (statt
nafsahit) und nicht dahinter.

401 Vgl. Conc. 3: 166b: at-ta‘im as-Sakir kas-sa’im as-sabir; so z. B. bei Ibn Hanbal 1946-1975:
14: 213 ff. nr. 7793 (mit zahlreichen weiteren Belegen im Kommentar). Der Hunger ist hier durch
das Fasten ersetzt; unser Text verfahrt genauso (s. u. nr. 10 und 12-13).

402 Ich hebe den Kontrast stdrker hervor, als er im Text ausgedriickt ist. Dort steht: ,,Aber das
Fasten wird zu einer Methode (tarig) gemacht®.

403 Beim Ramadanfasten nimmt man ja immer nach Sonnenuntergang eine Mahlzeit ein.
404 Der Begriff, den Muhasibi hier einfiihrt, orientiert sich an der Verbform iftagara ila ,,zu arm
sein, um eine bestimmte Sache erlangen zu kénnen; ihrer bediirfen*,

405 Der Satz ist etwas kompliziert. Gemeint ist: Sie sind sich dariiber im Klaren, daf alles noch
schlimmer hitte kommen konnen.



960 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

11 Hungern ist dann am vortrefflichsten, wenn man einfach nichts zu
essen hat. Wenn man sich dagegen zum Hungern zwingt, so wird dies(e
Haltung) in dem Augenblick kompromittiert, wo man sich wieder satt if3t.
12 Wenn (dagegen) beim Fasten ein Hungergefiihl auftritt, so ist dies in dem
Sinne zu verstehen, dafl man sich gegeniiber Gott wie ein Klosterbruder oder
ein Wandermoénch verhdlt (ma‘nahu at-tarahhub lillah was-siyaha li-dalika).
13 So iiberliefert man (denn auch) von Gott (selber): ,,Mir gilt das Fasten, und
ich lohne es; der Mensch (ibn Adam) verschmiht (da) Speise und Trank um
meinetwillen“.*°® 14 So wird das Verlangen erweckt (zu hungern). Wer aber
(dariiber hinausgeht und) die Leute zum Hungern auffordert, siindigt wider
Gott, da er ja weif3, daB (dauerndes) Hungern zum Tode fiihrt. Viele*®” haben
das gemacht, weil sie nicht ganz bei Troste sind (zuwwal al-‘aql); selbst die
religiosen Pflichten (fara’id) haben sie dabei miflachtet. Manch einer ergreift
ein Messer und schlachtet sich ab; andere werden pervers und bdosartig.
15 Wahb b. Munabbih hat gesagt: ,,Wenn ein Mensch fastet, wird (sein)
Blick unstet, und erst wenn er das Fasten bricht mit Zuckerwerk, kommt er
wieder zu sich“. 16 (Aber auch) wenn jemand dazu auffordert, sich satt zu
essen, siindigt er wider Gott und gehorcht Thm nicht auf die rechte Weise.
Denn die Sattheit beschwert den Leib und verhartet das Herz gegen Gottes
(Gerichts-)Drohung; sie 13t die Intelligenz (al-fahm) stumpf werden und die
Glieder erschlaffen.

17 So wird der Vorzug des Hungerns denjenigen klar, die ihre Zuflucht zu
Gott nehmen und dabei durch (ihre) Diensteifrigkeit (hidma) zu einem mon-
chischen Leben veranlaf3t werden (istarhaba), weil sie so tief (in das Wesen
der Sache) eingedrungen sind (bi-‘azim qadr al-ma‘rifa). 18 Gott nimmt und
gibt; sie (ihrerseits) treffen ihre Wahl aus Skrupelhaftigkeit und Furcht,
indem sie die Schwere der Abrechnung bedenken.“°® Darum achten sie
darauf,**® woher die Nahrung, die ihnen zuteil wird, stammt,*'° ob sie
(auch wirklich aus der Hand) eines von Gott geleiteten Gldubigen (kommt)

406 Ein Hadit qudsi, das jedoch in den kanonischen Sammlungen meist in einem groferen
Kontext steht; dort tritt dann auch der Prophet als Sprecher auf (vgl. etwa Muslim 1955-1956:
807 [= Siyam 164 f.] oder Ibn Hanbal 1946-1975: 6: 129 f. nr. 4256 mit Apparat). Allgemein dazu
Conc. 3: 460a und Graham 1977: 186 nr. 61 und 61a; auch Juynboll 2007: 117.

407 Lies mit der Handschrift halg katir statt bi-halg katir im Druck.

408 Das min hinter tagiya steht nicht in der Handschrift.

409 Lies mit der Handschrift fa-yanzurii statt fa-nazari.

410 In der Handschrift wird ‘ana’ ,Miihe“ am Rande in magna ,,Pflanzort“ verbessert. Gemeint
ist die Quelle, aus der man etwas bezieht.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 = 961

bzw. (einem) als unbedenkliches Geschenk von jemandem (verabreicht wird),
der dabei Gottes Lohn im Auge hat.*’’ Denn ihm ist ja auferlegt, (nur)
Erlaubtes zu sich zu nehmen.

19 Dies ist, was sich zum Thema ,,Hungem® sagen l4f3t. Es bedarf da {iberall*!?
der Skrupelhaftigkeit, damit klar hervortrete, daf3 Speise und Trank ehrenwert
sind und aus einer einwandfreien Quelle stammen, die durch unwidersprochenen
Konsens fiir erlaubt erkldrt ist.

X

1 Nun zu dem Thema, wieweit man (immer) nachfragen soll. Die Leute sind da
verschiedener Meinung. Die meisten Gelehrten, u. a. Auzai < ... >.*® 2 Von
Sufyan at-Tauri {iberliefert man, wie Ibn al-Mubarak*** und Ibn Idris**® berichten:
»~Wenn du ein Land durchreist, so frag nicht, ob es (rechtméfliges Gebiet) ist !*.
3 Einige dieser (Gelehrten) sagten: ,,Treib dort Handel (wie iiberall sonst) !“. 4 Ibn
al-Mubarak und Ibn Idris meinten: ,,Frag erst dann nach, wenn du dort sef3haft
werden willst !“. 5 Gewisse Gruppen unter den Kennern des Hadit und des Rechts
waren damit nicht einverstanden und sagten: ,,Frag (iiberhaupt) nicht nach, es sei
denn es gebe dort iiberwiegend widerrechtlich angeeigneten Landbesitz oder
Kronland (sawafi).*® Wenn das (jedoch) verheimlicht wird, so halte dich aus
der Sache heraus !“. 6 Auch Abu Bakr hat schon, wenn iiberhaupt, (nur)

411 Vom Zusammenhang her mag man sich fragen, von wem hier die Rede ist, ob von
demjenigen, der gibt, oder demjenigen, der nimmt. Ich iibersetze nach dem Druck; dann zielt
die Aussage auf den Geber. Jedoch fehlt in der Handschrift das mimman hinter hadiya. Wenn
man dann hadiya yu‘tagadu mukafa’atuhii liest, scheint eher wie bisher an den Nehmer gedacht
zu sein: ,ein Geschenk, von dem man glaubt, da es auf rechte Weise vergolten wird“. Aber
dann miifite man mukafa’atuhii in mukafa’atuha dandern. Zudem geht der nichste Satz im
Singular weiter (li-annahii); die Nehmer aber treten vorher im Plural auf.

412 Die Handschrift hat wa-kulluhit fa-muhtag.

413 Es ist am einfachsten, hier eine Lacuna anzusetzen; der Satz wird sonst zu kompliziert. Zu
ergdnzen ist wohl: ,,duflerten sich negativ“; vgl. die Meinung des Auza‘l unten nr. 8.

414 Gest. 181/797; s. 0. Anm. 86.

415 Gemeint ist wohl ‘Abdallah b. Idris al-Audi, der im Di 1-Higga 192 / Sept. 808 in Kifa starb.
Vgl. Ibn Sa‘d 1904-1917: 6: 271, 11 {f.; auch Halifa b. Haiyat 1966: 399 nr. 1303 sowie Halifa b.
Haiyat 1967-1968: 739, 8.

416 Mit sawafi sind Domédnen gemeint, die urspriinglich als Beuteanteil an den Staat gefallen
waren und dann in die Hinde Dritter gerieten; vgl. EI%: 8: 798 ff. s. v. Safi (A. K. S. Lambton) und
Schmucker 1972: 123 ff. Kurz auch oben nr. IX 3. — Ziaul Haque macht darauf aufmerksam, daf}
das Wort zuerst safiya lautete (Plural safaya) und spédter safiya (Plural sawafi); Haque 1977: 148,
Anm. 50. Auflerdem muf} man aufpassen, es nicht mit den ,Sommerfeldziigen® (saw@’if; s. o.
Anm. 133) zu verwechseln.



962 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

jemanden gefragt, iiber den er verfiigen konnte (milk®") und der sein Sklave
war.*"” Denn der Prophet hatte ja verboten, dal eine Sklavin (ama) eigene Ein-
kiinfte habe, solange man nicht wisse, wie diese entstanden sind.*® (Hier nach-
zufragen) obliegt dem Herrn (und Besitzer, ob es sich nun um) eine Sklavin oder
einen Sklaven (handelt), und die beiden miissen das auch kundtun.*?

7 Eine (andere) Gruppe sagte: Er muf3 nicht nachfragen; aber wenn er es tut,
so bringt das den groéfieren Verdienst. 8 Auza‘l sagte: ,,Heutzutage fragt man
besser nicht nach®.%*° 9 Jemand anders formulierte (das so): Das Meer ist bereits
tibervoll — nichts als Armut und Not (tagallul); denn die Verhéltnisse werden
immer schlechter.“! Allerdings sollten diejenigen, denen die Religion am Herzen
liegt — auch wer alleine steht, also keine Familie hat, sowie jemand, dessen kein
Mensch bei seinen Geschiften (kasb) bedarf — Mittel und Wege suchen, um
rasch eine zufriedenstellende Losung zu finden,*? und zwar derart, dafd man der
Verbesserung des Nahrungsminimums (islah al-kisra)*® moglichst nahekommt,
obgleich dies bedeutet, daf’ man sich mit seiner Triebseele anlegen und auch
korperlich Einiges an Unannehmlichkeit und Belastung in Kauf nehmen muf.
Das trdgt namlich am ehesten dazu bei,*** dafl man sich ganz dem Gehorsam
(gegentiber Gott) widmet.

417 Der Sklave ist ja gekauft und damit im Besitz seines Herrn. Man wird also tatsdchlich milk
lesen miissen und nicht etwa malik. An welchen ,,Kdnig“ hdtte Abli Bakr sich auch wenden
sollen?

418 Zu dem entsprechenden Hadit vgl. Conc. 1: 122a; vgl. etwa Ibn Hanbal 1946-1975: 14: 242
nr. 7838 (nach Abi Huraira). Meine Ubersetzung orientiert sich etwas keck am deutschen
Steuerrecht; fiir ,,Einkiinfte* steht im arabischen Text kasb. Es geht hier also nicht mehr um
Landbesitz, sondern allgemein um die Frage, wie jemand an seinen Besitz gekommen ist.
Muhasibi vollzieht einen Analogieschluff und kommt damit auf das Thema des ersten (von
uns nicht iibersetzten) Teiles seines Buches zuriick.

419 Der Satz lautet nach der Handschrift: wa-hada al-wagib ‘ala saiyid al-ama wal-‘abd an
yu'lima dalika; er ist vermutlich gegen Ende verderbt. Der Herausgeber hat eingegriffen und
daraus gemacht: .... ‘ald saiyid al-ama, fal-‘abd la budda an ya'lam (statt ya‘lama/yu‘lima)
dalika.

420 Wortlich: ,,Das ist nicht eine Zeit, in der man nachfragt“.

421 Taqarabat al-aSya@’, wortlich: ,,die Dinge gleichen sich immer mehr an“. Zu dieser Bedeu-
tung vgl. Lane 1863-1893: 2006b.

422 Der Text hat as-sabq ila ridwanihi. Da kein ‘azza wa-galla oder ta‘ala folgt, ist anzu-
nehmen, daB nicht etwa Gottes Wohlgefallen gemeint ist, nach dem man strebt, sondern die
eigene Zufriedenheit mit dem erreichten Ziel.

423 Zu kisra s. o. Anm. 167 und 365.

424 Zwischen fa-inna und a‘wanu ist eine unleserliche Stelle, die der Herausgeber mit dalika
ausgefiillt hat. Ich neige eher dazu, al-giyam bi-hada zu lesen. Der Sinn bleibt jedoch der
gleiche.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 —— 963

10 Yiinus b. ‘Ubaid*” bemerkte: ,Ich habe nie gréfieren Respekt gehabt als
vor zweien:**® vor einem Bruder in Gott (ah fi llah), auf den Verlaf ist, und vor
einem Dirham (, der) aus erlaubtem (Gut stammt).“ Und Auza‘i (mit dhnlichen
Worten): ,,Den Menschen steht mit Sicherheit eine Zeit bevor, in der ein Dirtham
aus erlaubtem (Gut) und ein Bruder in Gott, der sich einem zugesellt, zu Ehren
kommen®. 11 Ibn Adham“? pflegte nur auf demjenigen (seiner) Grundstiicke zu
ernten, das von den ,Nabatiern“ gepachtet war, und er gab sich auch blof3**®
mit uralten (‘umri) Olbdumen ab*?® sowie Weinbergen, die einem , Nabatier”
gehort hatten. 12 Wuhaib b. al-Ward“**° wollte tagelang in Agypten nichts essen,
weil man ihm gesagt hatte, dafl (die gesamte Lebensmittelversorgung) aus Kron-
land stamme. Als er dann doch davon af3, tat er es mit Tranen in den Augen und
beteuerte: ,,Ich verzehre das nur gezwungermafen“.**! 13 Yasuf b. Asbat**?
pflegte zu sagen: ,Die schikanieren uns schon lange, diese Eunuchen.*® Jetzt
wollen wir uns auf halbe Kost setzen; dann haben wir spdter auch nur halb so
dicke Bauche*,***

Xil

1 Was nun aber ihre Meinungen zu solchen Landereien betrifft, die zum Beute-
gut gehorten und entsprechend besteuert wurden (ard al-fai’ wal-harag),**® so
gilt bei allem, was mit bewaffneter Gewalt (‘anwa™)**® erobert wurde, der

425 Gest. 139/756 (?); s. 0. Anm. 93.

426 Die Handschrift hat: lam ara a‘azza min itnain. Der Herausgeber 1af3t min itnain weg und
setzt mimman lahit an dessen Stelle.

427 Gest. 161/778; s. 0. Anm. 75.

428 Das von dem Herausgeber in den Text iibernommene yanguru ist in der Handschrift am
Rande in yanzuru verbessert. Zu lesen ist also: kana.... la yanzuru fi.... illa.

429 Also solchen, die bereits in vorislamischer Zeit gepflanzt worden waren.

430 Gest. 153/770; s. 0. Anm. 76. Die Handschrift hat irrtiimlich Wahb statt Wuhaib.

431 Derjenige, der Wuhaib gewarnt hatte, soll Ibn al-Mubarak gewesen sein; so nach Ibn
Hanbal (vgl. Pitschke 2010: 165).

432 Gest. 199/814-5; s. 0. Anm. 78.

433 Der Herausgeber verbessert zahamiind in der Handschrift zu zdhamana und kommt damit
zu einem normalen Verbalsatz. Aber vielleicht handelt es sich um einen Fall von akaliini al-
baragit. Ich habe dementsprechend {ibersetzt.

434 Der arabische Text ist konziser: fal-nag‘alanna l-gida’ ‘ala ansaf al-butin. Zu den ,Béu-
chen*“ (also dem, was wir heutzutage Adipositas nennen) vgl. Pokel 2014: 174 f. (wo allerdings
die Ubersetzungen nachzupriifen sind).

435 Dazu auch o. III 7 und IV 14. Weiteres u. S. .

436 In der Handschrift fehlt am Ende des Wortes das ta’ marbiita.



964 —— Josef van Ess DE GRUYTER

Schluf, daf} dort kein Handel getrieben werden sollte. 2 ‘Umar b. al-Hattab stritt
mit az-Zubair b. al-‘Auwam, mit ‘Abdarrahman b. ‘Auf und mit Bilal {iber das
bewisserte Fruchtland im Irak (ard as-Sawad)** und sagte (in diesem Zusam-
menhang): ,,Auf dich trifft zu, was in der Sure ,Die Versammlung* steht: ,Dieje-
nigen, die nach ihnen gekommen sind, (werden) sagen: Herr, vergib uns und
unseren Briidern, die uns im Glauben zuvorgekommen sind‘ ,,.“*® 3 Man {iber-
liefert von ihm auch, dafd er sich mit einem Araber, der noch nicht zum Islam
ibergetreten war (musrik), iber die Hohe der Steuer fiir seinen Ernteertrag
einigte (gasama).**® Er hatte ihm ein Viertel des Sawad zum Geschenk gemacht
(nihla™")**° und dies dann zuriickgefordert, weil er es in fest besteuerte Parzel-
len aufteilen (agta‘a gata’i‘ )**' und in staatliche Domanen umwandeln wollte
(istafa safaya), z. B. Baniqya,*** ‘Ain at-Tamr,** die FluBauen des Hosrau
(magid Kisra),*** und das Gebiet der Banii Saliba.*”> 4 Ebenso (verfuhr er),
als Halid b. al-Walid,**® Ab ‘Ubaida b. al-Garrah**’ und Yazid b. Abi Sufyan*“®

437 Vgl. EI%: 9: 87 s, v. Sawad (H. H. Schaeder).

438 Sure 59:10. Das Zitat ist wohl ironisch gemeint. ‘Umar will vermeiden, daf’ man sich spéter
auf Fehler beruft, die bereits in der Urgemeinde (von denen, die ,im Glauben zuvorgekommen
sind“) gemacht wurden.

439 Bei der sog. mugasama wurde die Steuer in Naturalien geleistet; vgl. Dozy 1881: 2: 353b s. v.
440 Die Handschhrift hat Bagila, das aber am Rande in nihla verbessert wird. Der Druck hat b.
hila (= bi-hila™ ?).

441 7u dieser Praxis vgl. EI?: 2: 187 f. s. v. day‘a (Cl. Cahen).

442 Landwirtschaftliche Region bei Kifa; von Halid b. al-Walid erobert (Yaqgit 1955-1957 s.v.).
Dazu Baladuri 1957: 300 nr. 609 und 612; Morony 1987: 173 f. und Index 660 s. v. Das Wort ist in
der Handschrift verschrieben und am Rande verbessert; im Druck ist es weggelassen.

443 Vgl. EI%: 1: 788f. s. n. (Saleh A. El-Ali). Beide Orte wurden kampflos in Besitz genommen,
waren also sulh-Land (Haque 1977: 201); zur Besteuerung vgl. Yahya b. Adam 1958: 46 nr. 139
und 141 f. sowie Aba Yasuf 1969: 95. Ibn Ishaqg’s Grofivater Yasar war in ‘Ain at-Tamr gefangen-
genommen und als Sklave nach Medina geschickt worden (vgl. EI?: 3: 810).

444 Ein magid ist ein sumpfiges Gebiet, in dem das Wasser des Euphrat oder des Tigris
versickert (vgl. Lane 1863-1893: 2317). Gemeint sind die sog. batd’th, das Marschland am
Unterlauf der beiden Fliisse, das unter den Sasaniden zentral bewirtschaftet wurde; vgl. EI%:
1: 1093 ff. s. v. Batiha (M. Streck / Saleh El-Ali). Zu diesen ,swamp lands“ auch Yahya b. Adam
1958: 53 nr. 198 und Qudama b. Ga‘far 1965: 35.

445 Dazu Baladuri 1957: 300 nr. 610; Yahya b. Adam 1958: 46 nr. 136 und 138; Morony 1987:
174, Anm. 30 (nach Tabari 1879-1901: 1: 2061, 15f. und vorher). Zum sawdd allgemein auch
Pitschke 2010: 113 f. und 39f.

446 Zu ihm EI%: 4: 928f. s. n. (P. Crone).

447 Zu ihm EI% 1: 158 f. s. n. (H. A. R. Gibh).

448 7u ihm EI%: 11: 312 s. n. (C. E. Bosworth).



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =— 965

das Gebiet um Damaskus sowie die (Territorien der) Hat'am**® und der Qais**°
eroberten und er diesen nur noch die Kirchen belie (?) und den Klostern
auftrug, diejenigen, die des Weges kamen, fiir drei Tage gastlich aufzunehmen.

5 Im Falle von Agypten besteht kein Zweifel, daf} es mit bewaffneter Gewalt
erobert wurde. Dort gibt es denn auch Dominen der Umaiyaden*' und der
Abbasiden, und viele Leute*** weigern sich (darum), Nahrungsmittel von dort
zu verzehren. 6 Fiir Ta’if gilt, dafd der Prophet sich dort schon aufgehalten hatte,
bevor er es eroberte. 7 Bei Mekka ist man verschiedener Meinung. Safi‘i sagte:
Mit Friedensvertrag (in Besitz genommen, sulh®); andere dagegen: Mit bewalff-
neter Gewalt (‘anwa'®"). Als der Prophet in Mekka einzog, fragte man ihn: ,,Wo
willst du denn absteigen ?“, und er antwortete: ,,In einem jener Quartiere, die
‘Agil uns hinterlassen hat®. ‘Aqil hatte ndmlich Aba Talib beerbt.*>* Das zeigt,
daf Safiq recht hat.

8 Die (verschiedenen) Fraktionen (al-firaq) stimmen bei an sich gleichem
Anliegen*** darin iiberein, daf man iiberall dort beten darf, wo die Obrigkeit die
Moglichkeit dazu geschaffen hat, z. B. in den Hauptmoscheen*” und auf den
Matten, die dort liegen.**® 9 Dasselbe gilt**’ fiir das Graben von Kanéilen oder fiir
Teiche, Wasserreservoirs (masani)*® und Brunnen, die allgemein zuginglich
sind,*” fiir die Benutzung von Briickenstegen und das Uberqueren von stein-
ernen Briicken*®° sowie fiir tiberdachte Stinde auf den Mirkten oder Wegen, die

449 Zu diesem Stammesverband vgl. EI% 4: 1105f. (G. Levi Della Vida); auch Yahya b. Adam
1958: 51 nr. 184.

450 Dazu EI?: 4: 833f. s. n. Kays ‘Aylan (W. M. Watt).

451 Der Herausgeber streicht mit Recht das wa-, das sich in der Handschrift vor daulat Bani
Umaiya findet.

452 Der Herausgeber verbessert nas katir, das in der Handschrift steht und bis heute im Dialekt
iiblich ist, in nas katiriin.

453 Gemeint ist ‘Aqil b. Abi Talib, der dltere Bruder ‘Alis, der das Erbe des Vaters angetreten
hatte; er war zum Zeitpunkt der Eroberung Mekkas noch am Leben (vgl. EI% 1: 337 s. n.).

454 Die Handschrift hat fa-kana amruhd wahidan. Der Herausgeber ersetzt amruhd durch
qauluhd.

455 S. 0. nr. 111 7.

456 Auch sie werden vom Staat gestellt. Dafy das Schriftbild des Drucks husur bzw. husr zu
lesen ist (Plural zu hasir), geht aus der Vokalisation in der Handschrift hervor. Heute ist eher
hasira, Pl. has@’ir gebrduchlich.

457 Namlich daf} es erlaubt ist.

458 Gemeint sind in erster Linie wohl offene Zisternen, wie man sie heute noch im Jemen
findet.

459 Zu den Brunnen néher Ibn Hanbal bei Pitschke 2010: 103 f.; zu den Teichen ib. 105.

460 Hier nihrte sich das MifStrauen daraus, daf die Hausteine sekundéir verwertet sein und aus
religiosen Bauten oder Grabanlagen stammen konnten, die abgerissen oder planiert worden
waren (Pitschke 2010: 100 nach einer Stelle aus Gazzali).



966 —— Josef van Ess DE GRUYTER

von der Administration (al-umara’) in Ordnung gehalten werden. 10 Mit Bezug
auf all dies ist uns weder ein Gelehrter noch ein Asket, ein Frommer (muta‘ab-
bid) oder ein Wolltrdger begegnet, der sich von dem, was wir ausgefiihrt haben,
irgendwie distanziert hdatte — ausgenommen einige Schwarmgeister, die behaup-
ten: Wenn ein Herrscher (imam) es im Umgang mit den Untertanen (ar-ra‘iya) an
Gerechtigkeit fehlen 14t und er weder die Einkiinfte aus Ldndereien, die
urspriinglich Kriegsbeute waren, angemessen verteilt noch Dotationen (‘ata’)
vergibt oder (allen) den gleichen Sold (rizg) zahlt,*®* (wenn er) nicht dem ein-
fachen Volk Geniige tut (yakfi I-‘amma)“®® noch Gefangene loskauft und gegen
den Feind in den gihad zieht, nicht fiir die (Untertanen) den Hagg ausrichtet
oder (nicht) davon Abstand nimmt, die Steuereinkiinfte (fai’) fiir sich zu behal-
ten — wenn er (das alles) nicht (tut),*®® so ist er ein Siinder (‘asi) und jeder, der
mit seiner Herrschaft (imama) einverstanden ist, desgleichen. Bei dieser Fraktion
handelt es sich um Dissidenten (hawarig), die vom Glauben abgefallen sind
(maragii min ad-din)*®* und sich auferhalb der Grenzen des Islam bewegen.
11 ‘Ali b. Abi Talib hat ja schon gesagt: ,,Ohne Fiihrung (imama) geht es nicht,
ob fromm oder frevlerisch“. 12 Der Prophet sagte: ,Ihr werdet (immer) Fiihrer
iber euch haben, (solche) die etwas von der Sache verstehen und (andere,) bei
denen das nicht der Fall ist. Wer mif3billigt, ist frei von Schuld (bart’); aber wer
zustimmt (radiya) und sich anschliefit....“.*®> 13 Er sagte auch: ,Jhr werdet
Fiihrer iiber euch haben, die das (Freitags-)Gebet zu spit ansetzen.*®® Betet

461 Vgl. EI2: 8: 568 s. v. Rizk, nr. 3 (C. E. Bosworth).

462 Bei allen Verben in diesem langen Zeitsatz (mit idd) wirkt das anfingliche lam vor ya‘dil
nach; darum hat die Handschrift hier den Apokopat (lam) yakfi. Jedoch ist der Schreiber nicht
konsequent; an allen Gibrigen Stellen, wo hier ein Verb tertiae ya’ gebraucht wird, behdlt er das
ya’ am Ende bei. Der Druck hat darum auch hier yakfi mit langem i. Oder ist yakuffu zu lesen?
463 Der Herausgeber athetiert dieses wa-illa, mit dem der Inhalt des einleitenden Nebensatzes
noch einmal zusammengefafit wird. Das Satzgefiige ist in der Tat etwas uniibersichtlich.

464 7Zu maraqa vgl. naher van Ess 2016.

465 Zu diesem Hadit vgl. Conc. 1: 104a. Jedoch ist an diesem Text offenbar viel herumoperiert
worden. Muslim hat folgende Version: ,,Es wird Fiihrer geben, und ihr werdet erkennen (was los
ist) und (es) miRbilligen (fa-ta‘rifiina wa-tunkiriina). Wer dann erkennt, ist frei von Schuld, und
wer mifSbilligt, kommt heil davon. Aber wer zustimmt und sich anschlief3t....“. Der Schlufisatz
bleibt da also ebenso offen wie hier am Ende von nr. 12. Aber bei Muslim geht es weiter mit:
»(Die Zuhorer) sagten: Sollen wir nicht gegen sie kdmpfen? (Der Prophet) antwortete: Nein,
solange sie das Gebet verrichten* (Muslim 1955-1956: 1480f. = Imadra 62-63). Bei Muhasibi
kommt dieser Zusatz erst spater (s. u. Anm. 468); aufierdem punktiert die Handschrift ya‘rifiina
statt ta‘rifina.

466 Weil sie es leiten miissen und dabei zu spat kommen.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =——— 967

also (schon einmal) zur (rechten) Zeit, und betet (dann) mit ihnen (noch einmal),
als opus supererogationis (ndfila)“.*®” 14 Man sagte auch zum Propheten, als er
gerade von den Tyrannen (ahl al-gaur) unter den Fiihrern gesprochen hatte:
»Sollen wir ihnen die Stirn bieten?“. Da antwortete er: ,,Laf}t sie in Ruhe, solange
sie sich im Gebet zur gibla wenden!* *¢®

15 Die Sachkenner (ahl al-‘ilm) sind sich einig darin, dafl man sich an
den Fiihrern nicht vergreifen solle, soweit sie dem Islam anhdngen; Horen
und Gehorchen sei angesagt in schweren wie in leichten Zeiten. Man solle
auch denen, die zu befehlen haben, ihre Autoritdt nicht streitig machen -
aufler wenn es sich um Widersetzlichkeit gegen Gott und seinen Propheten
handelt; da diirfe man ihnen nicht gehorchen. 16 Aba Bakr hat schon gesagt:
~Redet nicht schlecht von der Obrigkeit !“. 17 ‘Abdallah*®® b. ‘Umar dagegen:
,Wiirdet ihr sie nicht schmihen (wie sie es verdienen), so wiirde (stattdessen)
Gott iiber sie Feuer vom Himmel herabregnen lassen. Aber (wenn ihr sie
schmiht, so erlegt euch Zuriickhaltung auf und) sagt: ,0 Gott, fiige ihnen
Schaden zu in dem Mafle, wie sie uns Schaden zugefiigt haben !.“ 18 ‘Imran
b. al-Husain*’® sagte zu Hakam b. ‘Amr al-Gifari:*’! ,Erinnerst du dich noch
daran,’? wie der Prophet einmal (yaum®”) sagte: ,Kein Gehorsam gegeniiber
einem geschaffenen Wesen, wenn es um Widersetzlichkeit (ma‘siya) gegen
den Schéopfer geht.© ?“.4’3 (Hakam) antwortete: ,,Ja; du hast das also behalten.
Dann handle auch danach !“. 19 (So &dhnlich) iiberliefert man auch iiber

467 Zu den verschiedenen Versionen dieses Hadites und ihrer Datierung jetzt Aerts 2016.
Juynboll sieht in Su‘ba b. al-Haggag (gest. 160/776) den eigentlichen Autor (Juynboll 2007:
550); aber die von ihm gewihlte Fassung ist sichtlich schon iiberarbeitet.

468 S. 0. Anm. 465. Die Variante nunabiduhum statt nugatiluhum findet sich bei Muslim 1955-
1956: 1481-1482 (= Imara 65-66); aber dort weicht der Anfang ab. Vgl. Conc. 6: 342b.

469 Fehlt im Druck.

470 Gest. 52/672, Araber mit beeindruckender Genealogie, dessen Anwesen (dar) in der Ste-
phanus-Strafie in Basra noch lange bekannt blieb. Vgl. Ibn Sa‘d 1904-1917: 7.1: 4, 24ff. und
Halifa b. Haiyat 1966: 234 nr. 660; dazu van Ess 2001: 175, Anm. 111.

471 Gest. 51/671, lebte in Basra, wurde aber dann als Statthalter nach Horasan versetzt, wo er
auch starb; vgl. Ibn Sa‘d 1904-1917: 7.2: 18, 9 ff. und Halifa b. Haiyat 1966: 72 nr. 191-192. Der
Druck hat irrtiimlich Hakim statt Hakam.

472 Der Druck hat innahii yadkuru yauman annahii gala rasiil Allah. Aber weder das anfing-
liche innahii noch das folgende annahii stehen in der Handschrift; auferdem wird man wohl
tadkuru lesen miissen statt yadkuru (das in der Handschrift nicht punktiert und wohl als Frage
aufzufassen ist, ohne Fragepartikel).

473 Dieses Prophetenwort ist verstindlicherweise hdufig umformuliert worden; vgl. Conc. 4:
43a und 254b, wo nicht nur der Wortlaut, sondern auch der Kontext immer wieder wechseln.
Der obigen Fassung kommt Ibn Hanbal 1946-1975: 5: 340 f. nr. 3889 verhiltnismiiflig nahe; vgl.
aber auch ib. 2: 98 nr. 724 und 5: 301 f. nr. 2790 sowie Muslim 1955-1956: 1469 (= Imdra 39). Wir
wiirden sagen: ,Man muf} Gott mehr gehorchen denn den Menschen® (Apg. 5:29).



968 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

(‘Abdallah) Ibn ‘Umar vom Propheten: ,Kein Gehorsam bei einer Widersetz-
lichkeit !“.“’% 20 Das ist ein Konsens, iiber den es keine Meinungsverschie-
denheit gibt: Man darf niemandem gehorchen bei einer Widersetzlichkeit
gegen Gott, z. B. im Begehen von Schandtaten oder indem man Wein trinkt
bzw. Gotzendienst iibt oder einen Mord begeht (fi gatl an-nafs zulm®").
21 Man ist sich (aber) auch einig darin, da® man hinter einem Herrscher
(imam), der als Muslim keine Neuerungen vertritt, das Gebet verrichten darf,
solange er zur gibla betet, selbst wenn er unmoralisch handelt und ein
ausschweifendes Leben fiihrt (wa-in fasaga wa-fagara).*”> Und man darf ihn
auf keinen Fall schmdhen.

22 Al-Fudail b. ‘Iyad*’® sagte: ,Konnte ich ein Bittgebet (da‘wa) duflern,
das (von Gott) erhort wiirde, so wiirde ich von (diesem Privileg) nur mit
Bezug auf einen Herrscher (imam) Gebrauch machen“.*’” 23 Al-Fudail hat
recht; denn wenn der Herrscher fromm ist, bedeutet dies, dafd das Volk (ar-
ra‘iya) in der Verehrung (Gottes) verharrt und Nahrung ebenso wie Kleidung
ohne Fehl sind. Wenn die Obrigkeit (as-sultdn) Ansehen genief3t,"’® so trigt
das Volk Sorge;*”® man entwickelt Kraft (giiwa) gegen Harigiten und Réuber,
Sicherheit in der Religion und EinfluB (‘izz). 24 Schon Ibn ‘Abbas hat
gemeint: ,,Ein Land (al-ard) schmiickt sich fiirwahr in den Augen der Men-
schen, wenn ein gerechter Herrscher es verwaltet, und es steht hdflich da,
wenn ein Tyrann die Macht in Handen hat. In gerechten Zeiten wirft es mehr
zakat und harag ab (bringt also ein hoheres Steuereinkommen)*®°
Zeiten der Tyrannei.*

25 Was aber das Gebet auf widerrechtlich angeeignetem Geldnde (mag-
sith) angeht, so pflegte at-Taurli zu sagen:*®! ,Wenn es sich um eine

als in

474 Eine Kurzfassung desselben Wortes (vgl. Conc., a. a. 0.); ma‘siya heifit auch ,Siinde*.
475 Sowohl fasig als auch fagir bezeichnen in der religiésen Sprache den schweren Siinder.
476 Gest. 187/803 in Mekka; s. 0. Anm. 111.

477 In der Friihzeit, als der Islam noch die klimatischen Verhiltnisse auf der Arabischen
Halbinsel vor Augen hatte, wurden Bittgebete vor allem wegen des ausgebliebenen Regens
gesprochen (vgl. Darling 2014). Fudail hatte an sich, wie es hief, als Straenrduber in Ostiran
angefangen, entsagte der Welt dann aber so sehr, dafl Hartin ar-Rasid ihn wéhrend der Pilger-
fahrt in Mekka zu einem Gesprédch aufgesucht haben soll.

478 Die Handschrift hat wie der Druck ‘adl as-sultan; jedoch wird ‘adl am Rande in ‘izz
verbessert.

479 Der Befund der Handschrift ist wohl tahan"” zu lesen (mit Tasdid iiber dem ra’), nicht bahr
wie im Druck.

480 Die Verben zaka und ahraga werden hier anscheinend terminologisch benutzt.

481 Die Handschrift hat kana yaqiilu statt gala. Zu Sufyan at-Tauri s. 0. Anm. 73.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 —— 969

Hauptmoschee handelt, so spricht freitags nichts dagegen. Auflerhalb ihrer
ist das (Gebet) aber supererogatorisch®®?,. 26 Auza‘i*®> war derselben Mei-
nung, nur daf er hinzufiigte:*®* ,Wenn er einen Laden (hanut) aufmacht und
dann (auch) auferhalb dessen, also auflerhalb des Ladens,*®> Handel treibt,
so spricht auch dagegen nichts®. Sufyan allerdings fand das unangebracht.
27 In Bezug auf ein Gebet, das wddhrend der widerrechtlichen Aneignung (fi I-
gasb) verrichtet wird, dufierte man sich folgendermafien: ,,Solange es sich um
einen Gebetsplatz handelt, der auf dem Wege liegt, den die Muslime nehmen,
und wenn da genug Platz ist,*®® so ist das in Ordnung“. Wenn es allerdings
auf einem Gebiet geschieht, wo H&duser stehen und welches widerrechtlich
angeeignet ist, so hdlt Sufyan das Gebet da fiir ungiiltig. 28 Auza‘l meinte:
»Wenn er betet, ohne zu wissen (wo er das gerade tut), so ist sein Gebet
erlaubt, und er braucht es nicht zu wiederholen®. 29 Waki**®*’ meinte dazu:
»Er soll es wiederholen, solange er noch in der (vorgeschriebenen Gebets-)
Zeit ist. Wenn er dagegen schon dariiber hinaus ist (idd haraga),*®® braucht
er es nicht mehr zu wiederholen“. 30 Manche dagegen sahen es nicht gern,
wenn man wahrend der unrechtméfligen Landnahme (iiberhaupt) das Gebet
verrichtete; allerdings hielten sie, wenn es sich auf einem 6&ffentlichen
Gebetsplatz (musalla) vollzog, eine Wiederholung nicht fiir erforderlich. So
entschied z. B. a5-Safii. Sie argumentierten dabei mit dem Wort des Prophe-
ten: ,,Der Erdboden ist als Gebetsstiitte fiir meine Gemeinde*®® und als heil-
iger Ort (tahur) liberall geeignet, nur nicht in einem (6ffentlichen) Bad oder

482 Am Freitag?

483 Zu ihm Anm. 84.

484 Die Handschrift hat etwas umsténdlich: wa-gala I-Auza‘t mitla qaulihi illé anna l-Auza‘q
gala. Der Druck 1af3t davon nur wa-qala I-Auza‘ iibrig.

485 Wenn hier hinter harig®" minhu noch min al-haniit steht (das nicht in den Druck iiber-
nommen wurde), so ist dies vermutlich eine Glosse (Muhasibis ?), mittels derer vermieden
werden soll, dafy man versteht: ,,auflerhalb des widerrechtlich angeeigneten Geldndes*,

486 Gemeint ist vermutlich: ,,wenn man nicht zu so vielen ist, daf man nun doch neben dem
Weg auf widerrechtlich angeeignetes Geldnde gerat“.

487 Gemeint ist, wie auch der Herausgeber vermutet, Waki‘ b. al-Garrah, ein Kafier (129/746—
197/812); zu ihm o. Anm. 113. Er lehnte es ab, unter Hariin ar-Rasid ein gadi-Amt zu iiber-
nehmen; daf} er es vermied, Abkiirzungen zu gehen, die {iber privates Geldnde fiihrten, steht bei
Ibn Hanbal (Pitschke 2010: 146). Allgemein zu seiner asketischen Einstellung Halifa b. Haiyat
1967-1968: 732, 7.

488 Oder vielleicht: ,,wenn er schon nach Hause gegangen ist“.

489 Fiige mit der Handschrift li-ummati hinter masgid®" hinzu.



970 = Josefvan Ess DE GRUYTER

auf einem Friedhof“.**° 31 (Im gleichen Sinne) sagte der (Prophet) auch:
,Betet nicht in Richtung auf die Gréber !“.%!

32 Dann gab es auch Gruppen, die etwas dagegen hatten, dafl man im
Kronland (ard as-sawdfi) herumlief. Einer meinte sogar: Wenn ein (Junge) von
seinen Eltern — oder von einem Elternteil — losgeschickt wird, um etwas zu
holen, und sein Weg iiber dieses (Geldande) fiihrt, so sollte er seinen Eltern nicht
gehorchen. 33 Manche andere (nahmen die Sache nicht so streng und) meinten:
Wenn es sich um einen Weg handelt, der schon vor der widerrechtlichen Inan-
spruchnahme begangen wurde,*” oder um eine Moschee, in der man immer
schon betete, oder um eine Absteige (fundug) bzw. ein Karawansaray (han)*>

oder irgendeine andere Anlage fiir Kaufleute (dar min dir at-tuggar),*** so kann

man ohne Bedenken diesen Weg betreten bzw. in dieser Moschee beten. Wenn
es sich dagegen um ein Vorwerk (rau$an)**®> oder um einen Wehrgang“’® han-
delt, die zu Unrecht iiber dem Weg angelegt worden sind, und wenn der
(Betreffende) auch anderswo®’ einen Durchgang (manfad) findet, der sich
benutzen ldft,**® so sollte er nicht den (urspriinglichen Weg) einschlagen.

490 Conc. 1: 53a. Der ,heilige Ort“ ist natiirlich christlich gedacht. Eine Kirche ist ein heiliger
Ort, weil sie ,,geweiht® ist; als Mann entbl6f3t man darum in ihr sein Haupt. Im Islam dagegen
ist ein rituell ,,reiner* Ort gemeint, der sich zum Vollzug der Waschung (tahiir) eignet.

491 Conc. 5: 229b; vgl. z. B. Muslim 1955-1956: 668 (= Gand’iz 97 f.).

492 Der Herausgeber athetiert vielleicht zu Recht das fa-mud, das in der Handschrift den
Relativsatz kana yuslaku min qabl al-gasb einleitet. An dem Sinn des Satzes dndert sich nichts.
493 Vgl. EI%: 2: 945 s. v. Funduk (R. Le Tourneau) und 4: 1010 ff. s. v. Khan (N. Elisséeff). Beide
Wérter sind hier bei Muhasibi verhéltnisméflig friih belegt; vgl. dazu Constable 2003: 59 ff. Die
Bauwerke selber sind archédologisch in der islamischen Welt schon friiher bezeugt (ib. 51 ff.).
494 Der Herausgeber hat zuvor zwischen fundug und han ein wa-ddr athetiert. Es ist in der Tat
tiberfliissig, weil es hier noch einmal aufgenommen wird.

495 Rausan heif3t eigentlich ,,Fenster” (vgl. Lane 1863-1893: 1001a; von pers. ,.hell, licht®), und
Pitschke iibersetzt auch dementsprechend mit ,,usurpiertes Dachfenster”, was immer dies sein
mag (Pitschke 2010: 109). Aber mir scheint, an dieser Stelle ist eher ein vorspringendes Boll-
werk, eine ,Bastei“ bzw. ,Kurtine* gemeint; vgl. Dozy 1881: 1: 532a (,balcon®). Vielleicht sollte
man an einen Rundturm an der Ecke einer Festungsanlage denken, von dem aus sich beide
Seiten einsehen lassen und der in den Weg hineingebaut ist.

496 Das scheint mir hier mit sabat gemeint zu sein, also ein Laufsteg hinter den Schief3sc-
harten oder eine {iberdachte Balustrade. Zu sabdt vgl. EI% 3: 482a s. v. Hisar (mit Bezug auf
Stadtmauern und Festungsanlagen im Indien der Moghulzeit); auch EI%: 5: 510b, wo damit ein
liberdachter Gang bezeichnet wird, iiber den der Herrscher von seinem Palast in Cérdoba aus
die Gebetsloge (magstira) in der Mezquita erreichen konnte. Pitschke zitiert in diesem Zusam-
menhang (Pitschke 2010: 109) noch eine Stelle aus Gazzali; aber da geht es eher um das Dach
dieses Ganges, mit dem die Sonne ferngehalten wird.

497 Die Handschrift hat statt fi gairihi ausfiihrlicher: fi gairi dalika t-tariq.

498 Dieses yuslaku, das sich auf manfad zurlickbezieht, ist im Druck ausgefallen.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 = 971

34 Viele Gelehrte und Juristen wollen aber nicht so weit gehen**® und vertreten
stattdessen den Standpunkt, daf3 es nichts ausmache, wenn man unten an dem
Wehrgang, der Bastei’®® oder Ahnlichem einhergeht.

35 Muhammad b. Sirin®°! pflegte zu sagen: ,,Der Schatten, den die vornehm
Gekleideten (ashab as-sabiri)>®? wetfen, ist triigerisch“.’°> 36 Muhammad und
Hasan®®* sprachen sich dagegen aus, daf} wihrend einer Zeit der Wirren (fi I-
fitna) verbotene Verkdufe getdtigt werden (bai* al-harag).

37 Abi ‘Abdallah al-Muhasibi schlof ab mit den Worten: ,,Uber die Art, wie
die Gottsucher sich verhalten, um mit Bezug auf Nahrung und Kleidung ohne
Fehl zu sein, ist nun (alles) gesagt. Preis sei Gott....“. 38 Das K. al-Makasib des

Muhasibi ist zu Ende.

Kommentar

Der Text hort abrupt auf. Man erkennt nicht, was die beiden letzten Sitze (XII
35-36) eigentlich sollen; vermutlich handelt es sich um Nachtrdge. Aber auch
sonst st6ft man immer wieder auf abrupte Ubergédnge oder Briiche, und schon
zu Anfang hat man den Eindruck, dafl der Autor zweimal neu ansetzt. Abschnitt
I ist eine grundsétzliche Analyse des Problems; die Kritik an den Kaufleuten, die
in dem vorhergehenden, von uns nicht iibersetzten Teil im Mittelpunkt stand,
klingt hier noch einmal an (I 13). In Abschnitt II dagegen werden in grofier Zahl
Autoritidten aus dem 2. und 3. Jh. H. angefiihrt, die fiir das Thema relevant sind.

499 Ich lese fa-aba statt fa-ata.

500 Die Handschrift hat ar-rausan statt ar-r.w.§ im Druck.

501 Zu ihm o. Anm. 285.

502 Zu sabiri vgl. Lane 1863-1893: 1293cf.: ,,diinner Stoff von bester Qualitdt”. Dazu schon
Fraenkel 1886: 43 f., der das Wort von Sapiir ableitet, im Sinne einer ,,fiirstlichen“ Bekleidung;
es kam vor, dafl man sie mit einer Schleppe trug (vgl. WKAS 2: 1432a 13). Vgl. auch Agius 1983:
260-262, der aber fiir einen Bezug auf die Stadt NéSapar eintritt, was schon Fraenkel wegen des
Alters mancher Belege fiir unwahrscheinlich gehalten hatte. R. Serjeant erwdgt, Nésaphir durch
Biapar (in Fars) zu ersetzen (Serjeant 1972: 321.). Der Stoff war gemustert oder bestickt (ib. 126
und 148 nach einer Stelle bei Géhiz, at-Tabassur bit-tigdra). — Manchmal wird mit s@birl auch
ein ,,Panzerhemd® bezeichnet (Serjeant 1972: 213); aber das ist hier anscheinend nicht gemeint.
Ebenso dann auch Datteln (vgl. Gauhari 1979: 676a, 5f.) oder Wein (Abii Nuwas 1958-2006: 3:
353) und sogar das Gesicht eines schénen Menschen (ib. 4: 340, 12), also im Sinne von
»exquisit“, Flir die Belege und Hilfe habe ich M. Ullmann zu danken.

503 Der Sinn ist wohl: Feine Leute machen zu viel her. Allgemein zum Stigma vornehmer
Kleidung auch Sijpesteijn 2004: 255 ff.

504 Gemeint ist Hasan al-Basti. Er starb im gleichen Jahr (110/728) wie Ibn Sirin.



972 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

Die literarische Form ist in beiden Fallen der Lehrdialog; aber er wird anschei-
nend jedesmal anders gehandhabt. In Abschnitt I ist er, wie hdufig bei Muhasibi,
fiktiv;>*® in Abschnitt II dagegen wird ein Name genannt. In Abschnitt I ist
offenbar Muhasibi als der Autor derjenige, der die Antworten gibt; er versucht,
wenngleich mit einiger Umstandlichkeit, Klarheit im Thema zu schaffen. In
Abschnitt II ist er der Fragende; die Antwort (d. h. der gesamte iibrige Text)
geht auf einen gewissen Abii Ga‘far zuriick, der sich offenbar in der Szene gut
auskannte, aber in der Sache anders gliedert als Muhasibi. Letzterer bewahrt
diesen Text trotz der abweichenden Perspektive, weil dort in grofier Zahl Namen
genannt werden, auf die er spater selber zuriickgreifen muf3; er sieht darin wohl
einen Alternativentwurf. Aber von der Einteilung, die dort vorgenommen wird,
ist spdter nicht mehr die Rede, und auch das Dialogschema wird nirgendwo
mehr aufgenommen.>?®

Allerdings stehen wir vor der Schwierigkeit, diesen Abid Ga‘far zu identifi-
zieren. Gliicklicherweise begegnet er an anderer Stelle noch einmal in einem
solchen Zusammenhang, namlich in der Vorrede zu Muhasibis K. al-Qasd war-
rugii‘ ila llah. Nur dafy der Name dann in den beiden Handschriften, die wir von
diesem Werk besitzen, in verschiedener Weise erginzt wird.”®” Laut Ms Bursa,
Orhan 637 haben wir es mit Aba Ga‘far Muhammad b. Ya‘qib b. al-Farag as-
Safi, bekannt als Ibn al-Faragi zu tun, einem reichen Mann (vermutlich aus einer
Kaufmannsfamilie), der sein Vermdgen den Sufis und Asketen zukommen
lieR.>°® Er gehorte in den Kreis um Abi Turab an-NahSabi (gest. 245/859)°%°
und hat auch Muhasibi getroffen.”'® Jedoch starb er erst 271/884,”' also eine
Generation nach Muhasibi. Wahrscheinlich ist das der Grund, warum er in
diesem Werk als der Frager, also der Schiiler dargestellt wird. Wir aber brauchen
jemanden, der Antworten geben kann, und da liegt es ndher, sich an die andere
Handschrift des K. al-Qasd zu halten: Carullah 1728. Dort steht zu Anfang:

505 Vgl. van Ess 1961: 19 ff.

506 Grundsétzlich wird man davon ausgehen diirfen, daf8 sich Kollegs damals hiufiger dialo-
gisch abspielten als dies heute bei uns der Fall ist (fiir Safi‘i vgl. El Shamsy 2012: 201f.). Ich
habe dies selber in Qum beobachten kénnen, als Ayatollah Muntaziri, der designierte Nach-
folger Khomainis, damals schon unter Hausarrest, seine Schiiler vom Parterrefenster seines
Hauses, das in den Garten hinausging, unterrichtete und dabei immer wieder von Zwischen-
fragen unterbrochen wurde.

507 Nédher dazu TG: 6: 418 f. nr. 10.

508 Vgl. Ta’rih Bagdad 3: 387 f. nr. 1499.

509 Vgl. die Angaben bei Gramlich 1995: 327, Anm. 17.

510 Abn Nu‘aim 1932-1938: 10: 287 ff. nr. 571; vgl. Reinert 1968: 307.

511 So nach Gramlich 1995: 327.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 = 973

»Das sind Fragen, die Muhasibi an Abai Ga‘far Muhammad b. Miisa gerichtet
hat. (Das Buch) ist also von Muhasibi verfaft; er ist der Fragesteller, wahrend
Abii Ga‘far.... die Antworten gibt*.

So beginnt denn auch der Text:

Ich fragte Aba Ga‘far Muhammad b. Misa: Gott sei dir gnddig, was muf}
man denn zuerst tun ? Er antwortete:...“.>2

Jedoch stehen wir auch hier vor einem Problem: Der Mann ist nicht dingfest
zu machen. Unter den im Ta’rth Bagdad genannten Tragern dieses Namens und
dieser kunya scheint nur Muhammad b. Miisa al-Hara3i, genannt Sabas geeig-
net.” Aber er hat bei Halifa b. Haiyat gehért, und dieser starb erst 240/854.°"
Auch er ist also, wie der andere Ab@i G Ga‘far, vielleicht zu jung. Gramlich nennt
an einer Stelle ebenfalls einen Muhammad b. Miisa; aber er sagt nichts zu
ihm.>" Vielleicht haben wir es mit einem Basrier zu tun, der nirgendwo erfafit
wurde.

In unserem Text verschwindet von Abschnitt III an die Dialogstruktur ganz.
Das ist beim K. al-Qasd war-rugi‘ ila llah anders; Letzteres besteht nur aus
Fragen und Antworten (die jeweils sehr kurz sind). Aber unser Text ist ja ver-
mutlich auch nie endgiiltig redigiert worden. In Abschnitt II dient die Frage nur
der Einleitung; der Text selber ist dann die Antwort und wird nicht mehr durch
weitere Fragen unterbrochen. Das erinnert an das Klischee, mit dem rasa’il
hadufig erdffnet werden: Der Verfasser gibt vor, von jemandem um Auskunft
gebeten worden zu sein.”'® In Abschnitt I wird das Frage-und-Antwort-Schema
langer durchgehalten; aber auch da endet der Text monologisch. Er wird im
iibrigen etwas uniibersichtlich. Das liegt daran, daf} die Grauzone, in der die
Subuhat sich aufhalten, nicht leicht zu erfassen ist; die ,,zweifelhaften” oder
»problematischen“ Dinge, sehen dem, was klar erlaubt oder verboten ist,
manchmal sehr dhnlich.”” Die Frage ist darum, ob es eine solche Grauzone
iberhaupt gibt. Kronzeuge dafiir war ein Prophetenwort, in dem zum Vergleich
von den Sperrbezirken (hima) die Rede ist, die in vorislamischer Zeit von ein-
fluBreichen Stammesfiihrern fiir sich und ihre Herden beansprucht wurden (I 5

512 Fol. 4a, 1f.

513 Ta’rih Bagdad 3: 240 nr. 1323.

514 Vgl. EI%: 3: 838h.

515 Gramlich 1996: 297.

516 Freimark 1967: 27 und 36-40. So auch schon im K. at-Tahri§ des Dirar b. ‘Amr (2. Jh. H.);
vgl. meine Kleinen Schriften 111 .

517 Vgl. Sabah in nr. VI 18 (mit Anm. 231).



974 —— Josef van Ess DE GRUYTER

und noch einmal VI 1).>'® Sie waren nicht eingefriedet;”" aber ein fremder Hirt
mufte sich hiiten, einem solchen Geldnde nahezukommen, weil es sonst Arger
geben wiirde. Tiere, die sich in den Bezirk verirrten, konnten getdtet werden.>?°

Um mit dieser Maf3gabe allerdings zu konkreten Ergebnissen zu gelangen,
mufd man, soweit es sich um juristisch relevante Fragen handelt, erst einmal die
Grenzen genau definieren. Als unbetretbar galt dabei von vornherein das Gebiet
des explizit Verbotenen (haram) und der offenen Irrlehre (bid‘a; I 4); davon ist
denn spéter in der Tat nicht mehr die Rede. Jedoch ist auch mit dem Fall zu
rechnen, daf man Dinge unterldfdt, die an sich nicht verboten sind, aus Gewis-
senhaftigkeit (istibra’ lid-din) oder aus Vorsicht (ihtiyat; I 3); da kommt es dann
eher darauf an, aufzupassen, daf3 man nicht des Guten zuviel tut, also zu weit
geht., Der Unterschied zwischen istibra’ und ihtiyat ist dabei nicht leicht zu
erkennen. Istibra’ scheint in Muhasibis Nomenklatur nur deswegen einen Platz
gefunden zu haben, weil es in einem einschldgigen Hadit vorkam, u. z. eben
jenem, dem der Vergleich mit dem Sperrbezirk angehédngt wurde (I 5); der Begriff
wird in unserem Text spiter nicht mehr aufgenommen.**! Auch bei ihtiyat wird
ein Hadit beschworen (I 6), allerdings ein anderes, in dem nicht von ,,Zweifel-
haftem“ gesprochen wird, sondern von Sachverhalten, die an sich indifferent
sind (ma la ba’s bihi). Darunter gibt es dann solche, bei denen es sich sehr wohl
empfiehlt, Zuriickhaltung zu iiben, z. B. wenn man zuviel redet (I 7). Aber auch
bei den makasib kann man schon der Vorsicht zuviel tun. Zwar gibt es Leute, die
mit unsauberen Geschaften viel Geld verdienen; ihnen sollte man den Finger
zeigen - sofern einem nicht das 6ffentliche Interesse, das man mit dem Tadel
und dem unangepafiten Verhalten gewinnt, zu sehr zu Kopfe steigt (I 7 und 13-
15). Aber Handel und Gewerbe sind so, wie man sie normalerweise betreibt,
nicht verwerflich. Darum kann Muhasibi am Ende zusammenfassend sagen:
,Geh weiter morgens auf dem Markt deinen Geschiften nach !“ (I 17), also:
Erndhre dich redlich P?

518 Das Hadit wird auch von Ibn Hanbal in seinem K. al-Wara‘ herangezogen (Pitschke 2010:
122).

519 Kulaib b. Rabi‘a, der Fiihrer der Taglib, dessen Ermordung den Basiis-Krieg ausloste (EI%: 5:
362), definierte die Grenze so, daf sie so weit reiche, wie man das Gebell seines Hundes héren
konne (EI%: 3: 393a).

520 Eben dies war der Auslser des Basiis-Krieges gewesen; Kulaib hatte eine Kamelin, die
seinem Schwager Gassas gehorte, erschossen und wurde von diesem deswegen ermordet. Zur
spateren Entwicklung vgl. Haque 1977: 245-248.

521 Das Wort hat im Hadit sonst an sich eine recht spezielle Bedeutung: ,nach dem Urinieren
den Penis schiitteln, damit auch die letzten unreinen Reste entfernt werden* (vgl. dazu Juynboll
2007: 93, Anm. 1 und 406a).

522 S. auch oben nr. [ 12



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =—— 975

Bei dieser Riickkehr zum alten Thema werden unterwegs weitere Dinge
beriihrt, die in denselben Bereich fallen und spéter separat diskutiert werden:
Vorsichtsmafinahmen bei der Nahrungsaufnahme z. B., die den Rahmen der
iiblichen Speisegebote iiberschreiten (I 9; vgl. IV 7 ff.), oder dezente Kleidung
und uneitles Auftreten (I 11; vgl. XII 35)°%, Diskretion beim Reden, etwa im
Gebrauch von Schwurformeln, und bei jeglichem Uberlegenheitsgehabe (I 10).
Uberall gilt da, daf® man Skrupel haben sollte, ob beim Handeln mit den
Gliedern, also im korperlichen Vollzug der Gebote, oder beim Handeln ,,mit
dem Herzen“, also in seinen Gedanken (I 1-2, 4). Die Unterscheidung von
a‘mal al-gawarih und a‘mal al-qulitb war typisch fiir Muhasibi; er hat dariiber
einen separaten Traktat geschrieben, das K. al-Masa’il fi a‘mal al-qulib wal-
gawarih.>®* Allerdings hat er dieses Konzept nur vertieft. Schon Abii 1-Hudail
soll das Begriffspaar benutzt haben,”® und auch das syrische Mdnchstum
unterschied zwischen ‘amlé d°-lebba und ‘amlé pegrandyé.”*® Die Skrupel-
haftigkeit wird dann auf die muhdsaba zuriickgefiihrt (I 2), also jene
jenseitsorientierte Gewissenserforschung, der Muhasibi seinen Beinamen ver-
dankte.>”” Aber auch sie wird dann nicht mehr erwihnt. Stattdessen legt er
ganz zum SchluB (I 16) dem Adepten drei andere Verhaltensweisen (hilal) ans
Herz, die der Skrupelhaftigkeit den Weg bereiten sollen: Vertrauen in Gottes
vorherbestimmenden Willen,”®® Absage an Nachlissigkeit und Gleichgiiltig-
keit (gafla)®® und Beschdmung dariiber, dafl Gott auch den kleinsten Fehler

523 Zu diesem Themenbereich hat Muhasibi sich auch an anderer Stelle gedufiert; vgl. dazu
demnéchst meine ,,Unfertige Studie” nr. 5.

524 S. 0. Anm. 21; dazu TG: 6: 418 nr. 14. Wenn die a‘mal al-quliib in die falsche Richtung
gehen, wiirden wir von ,,Gedankensiinden” reden.

525 TG: 3: 248.

526 Vgl. van Ess 1961: 36. Zum Nachwirken dieser Unterscheidung im spéteren Judentum
(Bahya b. Paquida) vgl. Goldreich 1988. - Von Bedeutung ist wohl auch, daf} die arabischen
Grammatiker eine bestimmte Klasse von Verben af‘al al-quliib nannten.

527 Vgl. van Ess 1961: 139 ff.; ich habe dort mit ,,Abrechnung” oder , Vergegenwértigung des
Gerichtes" iibersetzt. Die Frage, ob Muhasibi schon zu seinen Lebzeiten diesen Beinamen trug,
wiére separat zu kldren. A§‘ari nennt ihn in seinen Magalat einfach ,al-Harit" (vgl. TG: 6: 421,
Text XXXIII 40).

528 Man ist immer in Gottes Hand (s. auch nr. X 10 mit Anm. 393). Auch das ist an dieser Stelle
wiederum im Hinblick auf die makasib gesagt; der Lebensunterhalt (rizq) ist vorherbestimmt
(vgl. TG: 4: 497 ff.). Der Reichtum besteht nicht in duBerem Besitz; er ist innerlich (al-gina
billah). Vgl. damit al-fagr ila llah in X 10.

529 Dazu van Ess 1961: 61 ff.; dort auch zur opéAeia bzw. pehna (syr.) des christlichen Ménch-
tums. Die muhdsaba wirkt als Vergegenwirtigung des gottlichen Gerichtes der Gleichgiiltigkeit
entgegen.



976 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

sieht. Indem man sich all dessen bewuft ist, wird man wachen Geistes>° und
kommt innerlich zur Ruhe.

Im Vergleich zu diesen noch etwas tastenden Uberlegungen, mit denen
Muhasibi sich von dem vorhergehenden Thema (den makasib) 16st und den
neuen Fragebereich, die Tugend des wara‘, in den Griff zu bekommen versucht,
geht ,,Abei Ga‘far®, dem er nun in Abschnitt IT das Wort {iberlaft, viel diszipli-
nierter vor. Er bietet drei Definitionen von ,,Skrupelhaftigkeit“ zur Wahl, von
denen nur die letzte uns bereits aus dem vorhergehenden Abschnitt bekannt ist
(vgl. 1 6). Die erste spielt anscheinend mit dem Anklang von haka ,,weben®,
metaphorisch gebraucht fiir ,,sich ausdenken, ersinnen®, und hikayat (Stamm
haka) ,,Geschichten*: Skrupelhaft ist, wer Bedenken hat, wenn er etwas ersinnt,
was nicht stimmt (tark ma haka fi s-sadr). Die zweite stellt den Begriff wuqiif in
den Mittelpunkt, das ,Innehalten* (etwa griech. emoxn] entspechend): Man ent-
hdlt sich aus Skrupelhaftigkeit jeglicher Stellungnahme, weil man noch nicht
genau Bescheid weif3. Hier kommt auch der Begriff Subha wieder ins Spiel;
erforscht werden soll die Grauzone zwischen Erlaubtem und Verbotenem. Die
dritte Definition ist die rigoroseste; die Vorsicht, hier ,,Gottesfurcht“ genannt,
greift selbst auf Sachverhalte iiber, die an sich harmlos sind und gegen die sich
nichts einwenden 1d3t (ma la ba’s bihi).

Im Anschluf daran aber wird Aba Ga‘far konkret; er nennt zahlreiche Namen,
die er den drei Definitionen zuordnet. Es hat also, wenn hier nicht reine System-
freude am Werke ist, so etwas wie ,,Denkschulen* zur Frage gegeben, die sich iiber
den 6stlichen Raum des Islams verteilten.”*! Von ihnen war diejenige, die meinte,
dafd man sich nicht einfach dem hingeben solle, was einem so einfdllt, anscheinend
vor allem in Iran zuhause; jedoch wird als ihr einfluf3reichster Vertreter Sufyan at-
Tauri genannt, der nach Kafa gehort (II 2).>*? Die zweite sammelte sich im Grenz-
gebiet zu Byzanz, am Fufle des Taurusgebirges, wo die mugahidiin lebten, die
ihrerseits wiederum haufig aus Iran kamen; aber sie gewann auch Anhénger in
Basra, offenbar vor allem in der Sufikolonie von ‘Abbadan (II 3).°3 Bei der dritten
findet sich eine dhnliche Mischung, allerdings vielleicht mit einem gewissen Uber-
gewicht der basrischen Komponente, ndmlich jener ashab al-hadit, die sich gegen
‘Amr b. ‘Ubaid gestellt hatten. Der ihr innewohnende latente Extremismus wird

530 Muhasibi benutzt dafiir an anderen Stellen den Begriff tayaqquz (vgl. van Ess 1961: 66 f.).
531 Eine Liste von zehn Frommen, die mit Bezug auf ihre Nahrung sehr skrupelhaft vorgingen,
findet sich auch in der Hilya (AbG Nu‘aim 1932-1938: 8: 271, 1ff.). Die Namen stimmen mit
denen bei Abii Ga‘far groflenteils iiberein; aber sie werden nicht nach ,,Schulen® getrennt.
532 Freilich zog Sufyan sich, als er dort mit der Obrigkeit aneinandergeriet, spater nach Mekka
zuriick. Vgl. TG: 1: 221 ff.; zu Subha und wara‘ dort 223 f. In unserem Text ist er spéter ein haufig
genannter Kronzeuge (s. 0. IIL 6, V 3, VII 1, IX 9 und 35, X 1, XI 2 und XII 26-27).

533 Zu ‘Abbadan s. o. Anm. 88.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =—— 977

aber eher bei den Grenzkampfern virulent. Diese erndhrten und kleideten sich mit
demonstrativer Armlichkeit; nur die Einsicht, daf sie sich in einer Ausnahmesitua-
tion befanden (die bei den Basriern nicht vorlag), hielt sie davon ab, dies als
allgemeines Ideal zu propagieren (I 4-5). Alle lebten sie in der spdten Umaiyaden-
und frithen Abbasiden-Zeit, und viele von ihnen sind spéter (etwa von Abii Nu‘aim)
unter die Sufi-Bewegung subsumiert worden. Die Rechtsschulen dagegen, etwa die
Hanafiten, aber auch die Safi‘iten, haben von ihnen nicht viel Aufhebens gemacht;
eine grofle Anzahl der Namen hat daher in der Forschung bisher kaum eine Rolle
gespielt. Verfolgen miissen wir vor allem den Bezug zu den tugiir, also jenem
Festungsgiirtel diesseits des Taurus, wo sich die Kriegsfreiwilligen mit den Vetera-
nen trafen und vermutlich ihre Erfahrungen austauschten.”* Man pflegte dort ein
distanziertes Verhaltnis zur Regierung und zur Obrigkeit.”*

Der Terminus wara“ taucht dann nicht mehr auf bis Abschnitt VIII. Statt-
dessen geht es nun mitten hinein in die politische Entscheidung: Soll man sich
mit den Herrschern, die Recht und Moral mit Fiiflen treten, gemein machen,
indem man zusammen mit ihnen in einen gihad zieht, den sie finanziert und
organisiert haben ? Im Koran wie im Hadit fanden sich Aussagen, die gegen eine
solche Entscheidung sprachen (III 2), und manche, die von weither gekommen
waren, Sufis®*® und ,Koranleser®, keine Juristen, nahmen von ihnen keine
Unterstiitzung an, sondern versuchten sich auf andere Weise durchzuschlagen,
indem sie bei Privatleuten Arbeit annahmen (III 1). Thre Ausriistung (Waffen,
Pferde) bezahlten sie dann selber (III 6). Auch an dieser Stelle nennt Muhasibi
wieder Namen in grofler Fiille; sie stimmen z. T. mit den in II 2-4 genannten
{iberein.”®” Aber der Standpunkt blieb natiirlich nicht unwidersprochen.

534 Einiges zu diesen Festungen u. nr. XII 34-35. Sie werden in unserem Text ribdf genannt (nr.
IV 17; vgl. den gut dokumentierten Eintrag von J. Chabbi in EI?: 8: 493-506 s. v.). Vor Muhasibis
Zeit hatte man eher von hisn gesprochen (vgl. Bosworth 1992; 285).

535 Der Begriff, mit dem wir es da zu tun bekommen, ist sultan. Das Wort tritt in unserem Text
meist als Abstractum auf (nr, VII 3, IX 1 und 27, XII 23, wohl auch IV 14); jedoch findet sich auch
schon eine Stelle, wo es eine Person, den Herrscher, bezeichnet (IX 25, mit dem Plural saldafin).
Zu den Befugnissen und Pflichten der Regierung in den tugiir s. nr. III 7. Bedenken dieser Art
wurden auch in der mu‘tazilitischen Theologie verarbeitet, zuerst in der sog. siifiyat al-Mu ‘tazila
(vgl. z.B. TG: 3: 135 und 4: 56), spéter auch bei Gubba’i und seinen Nachfolgern, als Regierungs-
beamte ,,Bufie taten* und sich aus ihrer Arbeit zurlickzogen (vgl. Pomerantz 2007). Zur Kritik in
friihislamischer Zeit (im Zusammenhang mit den Dotationen)) auch schon van Ess 2001: 222.
536 Muhasibi spricht immer von mutasauwifa (von uns mit ,,Wolltrdger* iibersetzt); das Wort
siifi benutzt er kaum (Ausnahme: nr., IV 19). Selber hat er nie Wolle getragen; er hat sich
ausfiihrlich und etwas distanziert zu diesem Brauch geduflert (vgl. van Ess 1961: 43f. und
demnéchst meine ,,Unfertige Studie® nr. 5).

537 Unter ihnen sticht der des Ibn al-Mubarak hervor (s. 0. Anm. 86). Er stammte an sich aus
Ostiran und war dort im Fernhandel reich geworden; jedoch hielt er sich hiufig unter den



978 = Josefvan Ess DE GRUYTER

Juristen, die ihrer Art nach lieber die Regierung berieten und kontrollierten als
sich von ihr fernzuhalten, meinten, daf3 man mit ihr zusammenarbeiten solle,
solange sie nicht im Unrecht sei; so interpretierten sie denn auch das Hadit, auf
das die Gegner des Regimes sich beriefen (I 3).°*® Unterstiitzung fanden sie
dabei von Sufis, die weit vom Schufi waren und auflerhalb der tugiir lebten;
diese hatten ziemlich klare Vorstellungen davon, was man von der Regierung
und der lokalen Obrigkeit erwarten kénne. Solange die 6ffentlichen Bediirfnisse
befriedigt werden, der Staat>* also funktioniert, sei die Sache in Ordnung, und
wenn es dabei zu Korruption komme, miisse man das einfach hinnehmen (III 7).
Nur Distanz sollte man dann halten, zur Regierung ebenso wie zu denen, die ihr
zu Diensten sind (III 8).>*° Dieser Standpunkt wurde ebenfalls mit Traditionsgut
abgestiitzt (IIl 8-9). Worte des Propheten und Ausspriiche der sahdaba stehen
dabei gleichberechtigt nebeneinander. Der Koran hatte dazu nicht viel zu sagen.

Aber der Streit dauerte an. Wer von Distanz sprach, kam schnell dazu, den
Staat zwar zu dulden, aber ihm jegliche Hilfe und Zusammenarbeit zu verwei-
gern. Auch das belegte man mit auctoritates aus dem Hadit und der Propheten-
biographie (III 4). Kompromisse wurden vorgeschlagen: Man diirfe nur iiberall
da nicht zur Verfiigung stehen, wo der Staat aus seinem Vorgehen einen Nutzen
ziehe. Aber da winkt Muhasibi dann ab: So etwas vertreten allein gewisse
mutasauwifa; sie sind zu unbeholfen (galiz) in ihrem Denken, als dafl man sie
ernstnehmen konnte (III 5).

Das Thema wird in Abschnitt IV noch einmal vertieft. Dort geht es um
diejenigen, die sich, um dem Staat auszuweichen, in die Einsamkeit zuriick-
zogen, also, wie man sagte, ‘uzla {ibten.>*! Muhasibi deutet an, daf ihm das zu

Kriegsfreiwilligen an der Grenze auf, die er juristisch beriet und auch finanziell unterstiitzte
(vgl. TG: 2: 551 ff. und Chabbi in EI?: 8: 498a). Er hatte also Geld genug, um nicht selber noch
»im Schweife seines Angesichts die Grundbediirfnisse befriedigen“ (nr. III 1) zu miissen Man
kannte von ihm ein K. az-Zuhd war-raqd’iq, das auch erhalten ist (TG: 2: 553). Aus einer
Trauerode auf ihn zitiert Ibn Hanbal 29 Verse (Pitschke 2010: 190 f.).

538 Auch der Koranvers, auf den die Rigoristen sich stiitzten (Sure 5:2; vgl. nr. III 2), wird
spéter einer ausfiihrlichen exegetischen Behandlung unterzogen (Abschnitt VII).

539 Ich bin mir bewufit, hier einen Begriff zu benutzen, der nicht in diese Zeit gehort. Ich
gebrauche ihn in einem breiten Sinne, um den Sachverhalt zu beschreiben.

540 Wer diese Mitarbeiter sind, wird im Allgemeinen nicht gesagt. Aber man wird eine Bemer-
kung iiber die Eunuchen hierher ziehen diirfen (nr. XI 13); sie fungierten hiufig als héhere
Beamte.

541 Zum Terminus vgl. QuSairi, iibs. Gramlich 1989: cap. 5 (= S. 160 ff.). Gramlich iibersetzt hier
mit ,,Abgeschiedenheit, spdter dagegen mit ,,Zuriickgezogenheit* (Gramlich 1997: 312 ff.). Der
basrische Asket Mutarrif b. ‘Abdallah Ibn a$-Sihhir, der wegen seines wara‘ bekannt war,
verlief} wahrend der Pest i. ]J. 87/706 die Stadt (Ibn Sa‘d 1904-1917: 7.1: 105, 10). Aber das ist
nicht unbedingt ein Fall von ‘uzla.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 —— 979

weit geht (IV 1-2) und belegt dies mit mehreren Ausspriichen des Propheten (IV
3-6).>*> Man mag den Herrschern ausweichen, so sagt er; aber man sollte sich
nicht absolutem Weltverzicht verschreiben. Er vertritt eine innerweltliche
Askese.”*? Aber dann reizt es ihn doch, die Auswiichse zu beschreiben, und da
wird unser Text sehr interessant. Muhasibl konzentriert sich auf die Frage, wie
solche Leute sich -erndhrten, mit dem Hinweis, daff auch grofle Figuren der
Vergangenheit, Hasan al-Basri oder Auza‘i, darauf den Finger gelegt hatten (IV
7-8). So horen wir denn, dafd manche Asketen sich nur von Pflanzlichem erndhrt
hatten (IV 9-10), also Veganer waren, wie wir sie schon aus vorislamischer Zeit
von Syrien her kennen; damals nannte man sie fooxol ,,Graser” und ihr Vor-
gehen BookeoBul>** Sie hatten vielleicht gar nicht recht wahrgenommen, dafl
die Religion mittlerweile gewechselt hatte. Noch Ma‘arri (gest. 449/1058) hat den
Verzehr von Fleisch, Fisch, Eiern, Milch und Honig abgelehnt,>*
lebte in Syrien.”*®

Mit der Biokost unserer Tage hat das natiirlich nichts zu tun. Zwar findet
sich irgendwo (VI 3, auch IX 39) der zugehorige Terminus tib al-mat‘am. Aber
nur wir wiirden das so verstehen, dafl man in ein ,,gutes Restaurant® geht; als
»gut® wird hier vielmehr etwas bezeichnet, das man ohne Bedenken verzehren
kann, weil es nicht irgendwie rituell unrein ist.>*’ Manche hielten sich denn
auch statt an pflanzliche Nahrung an Abfall, also an Speisereste, die man

und auch er

542 Diese haben allesamt den Charakter von Vorhersagen, die z. T. einen endzeitlichen Ton
anschlagen. Der unhistorische Charakter tritt vor allem in IV 6 hervor; dort wird anscheinend
auf den Tod des Nafs az-zakiya i. J. 145/763 angespielt (s. o. Anm. 161). IV 5 ist eine Doublette zu
III 9.

543 Vgl. TG: 4: 197 f.

544 Vgl. van Ess 1961: 102, Anm. 144; auch TG: 1: 141, Anm. 4 / engl. 1: 162. Dazu Liddell-Scott
1940: 322f. Porphyrios hat sich in seiner Schrift De abstinentia mit diesem Phdnomen beschaf-
tigt; dazu jetzt allgemein Martins 2017.

545 Vgl. Margoliouth 1902: 289 ff.; auch EI?: 5: 930 (P. Smoor).

546 Aba ‘Abdallah Muhammad b. Isma‘il al-Magribi (gest. 299/912 ?), der mit seinen Jiingern
herumstreunte und sich dabei nur von Wurzeln erndhrte, stammte wahrscheinlich aus einer
andern Gegend; vgl. Qu3airi, iibs. Gramlich 1989: 400 (nr. 43.6). Er legte, nachdem er einmal die
Pilgerfahrt vollzogen hatte, den Weihezustand nicht mehr ab; vgl. Sarrag, iibs. Gramlich 1990:
264 (nr. 68.4). Bei den Bagqlis, die gelegentlich in den Quellen auftauchen, ,,Griinzeugleuten,
Krautern“ mufi man aufpassen. Auf sie wendete man das Wort manchmal nur in {ibertragener
Weise an; sie glaubten, daff die Menschen wie Kraut wachsen und vergehen, ohne eine Spur zu
hinterlassen (TG: 1: 455).

547 Die Form mafal ist hier nicht nomen loci, sondern masdar mimi. Vgl. neben mat‘am an
derselben Stelle (VI 3) malbas ,Kleidung® und mankah ,,EheschlieBung“ oder mahya ,Lebens-
art* (Anm. 179) und mahna’ ,etwas Angenehmes®” (Anm. 252). Die Worter sind auch im Hadit
belegt; zu mat‘am, masSrab und malbas vgl. Conc. 3: 561b, zu mahna’ Conc. 7: 110a, zu mahya
Conc. 1: 545b (als Gegensatz zu mamat). Nur mankah findet sich nicht.



980 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

entsorgt hatte, obwohl sie rituell einwandfrei waren; daf3 Letzteres vorausgesetzt
war, geht aus dem Hadit hervor, auf das man sich dabei berief (IV 11).>4®
Allerdings liegt hier der Akzent eher auf der Geniigsamkeit, mit der diese
Asketen ihr Leben fristeten. Der Schritt zum Betteln (IV 12) ist darum auch
nicht grof3: Man sollte sich nicht selbst versorgen. Letzteres wird dann damit
begriindet, dafl auch Mose und Hadir, als sie gemeinsam durch das Land
wanderten (Sure 18:59-81), gebettelt hitten,”*® sowie mit einem Hadit, das
aber nicht auf die Nahrung der ,,Bettelménche“ abhebt, sondern auf ihre abge-
rissene Kleidung und ihr ungekimmtes Haar.>*°

Ein Thema von besonders ehrwiirdigem Alter war das Ahrenlesen. Wir
kennen es aus dem Neuen Testament, wo es als Praxis der Jiinger Jesu auf-
taucht;>®! dort steht das jiidische Gesetz im Hintergrund (Leviticus 19:9-10).
Muhasibi jedoch steigt an dieser Stelle endgiiltig aus: Zu seiner Zeit, also in
der ersten Halfte des 3. Jh’s H., sei das nicht mehr {iblich (IV 13), und auch
friither schon habe man sich gefragt, ob bei den umstrittenen Eigentumsver-
hiltnissen eine solche nachtrigliche Nutzung der Acker iiberhaupt erlaubt sein
konne (IV 14). Man habe zudem festgestellt, dafl es fiir die Praxis keinerlei
Belege aus der islamischen Friihzeit gebe.>®> Manche hitten es deswegen auch
damals schon vorgezogen, aktiv fiir ihren Lebensunterhalt zu sorgen oder am
gihad teilzunehmen (IV 15-16).

Letzteres war nun allerdings wieder problematisch. Wer sich mit dem Staat
gar nicht vertrug, mochte meinen, man miisse nur dann am Kampf teilnehmen,
wenn Not am Mann sei und der Feind die Grenze iiberschritten habe (IV 17); der
gihad war da nur ein Verteidigungskrieg.”® Das paf3t Muhasibi gar nicht; er halt
den Gedanken fiir falsch (IV 16 und 17, jeweils am Schluf3). Wenn ein Herrscher

548 Noch einmal zitiert in VI 14. Wir wiirden natiirlich wieder eher an Lebensmittel denken,
deren Verfallsdatum {iberschritten ist und die deswegen nicht mehr verkduflich sind.

549 Das steht so allerdings nicht mehr im Koran; selbst der Name Hadir/Hidr kommt dort noch
nicht vor (vgl. EI2: 4: 902 ff. s. v. Khadir). Dazu o. Anm. 184.

550 Dieses Hadit wird in etwas abweichender Form spiter noch einmal zitiert (IX 15). Zu
Parallelen im syrischen Christentum und im Manichdismus vgl. van Ess 1961: 102, Anm, 145,
Die Haartracht wird in unserem Text sonst nicht thematisiert. Sie spielte aber bei dem Image,
das man von den Harigiten hatte, eine grof3e Rolle (vgl. van Ess 2016: 1397 und 1405); fiir Basra
im 2. Jh. H. vgl. TG: 2: 345 f. und 362. Demnéchst auch in ,,Unfertige Studie® nr. 5.

551 Mt. 12:1-8; vgl. Mk. 2:23-28 und Lk. 6:1-5.

552 In der arabischen Wiiste war an Ahrenlese natiirlich nicht zudenken, und in den Oasen war
man vermutlich tiber sie nicht erfreut. Das mag nach Syrien und in den Irak {ibernommen
worden sein; die dortigen Landereien wurden vielleicht ohnehin schon bald viel intensiver
bewirtschaftet.

553 Sufyan at-Tauri hielt den gihad nur fiir empfehlenswert (mandiib), nicht fiir obligatorisch
(Peters 1979: 15).



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 = 981

nicht integer ist, so hat das fiir das Verhalten seiner Untertanen gar nichts zu
bedeuten; sie miissen weiter ihre Pflicht tun. Das gilt fiir Handel und Handwerk
ebenso wie fiir die rechte Erndhrung (IV 18), und es hat alle politischen Fehl-
entwicklungen iiberdauert. Das tahrim al-makasib haben in spédterer Zeit, also
nach Saqiq al-Balhi, nur zwei Sufis noch propagiert (IV 19).>*

Ein kurzer Exkurs (Abschnitt V) beschiéftigt sich mit der Frage, ob man ein
Erbe antreten diirfe, das nicht ganz rechtmidfiig erworben wurde. Auch da
schieden sich die Geister. Sufyan at-Tauri meinte, man solle ein solches Erbe
ausschlagen (V 3).>*> Andere Juristen dagegen, Malik b. Anas z. B., aber auch
manche Vertreter der puritanischen Richtung, hielten dafiir, dafl man lediglich
das begangene Unrecht nach Moglichkeit wieder gutmachen solle (V 4-5). Vor-
sicht (ihtiyat) ist auf jeden Fall geboten; wenn der Erbe erfiahrt, daf3 der Erblasser
sich in unzuldssiger Weise bereichert hat, verliert er das Anrecht auf diesen Teil
der Hinterlassenschaft (V 2).>°¢

Abschnitt VI fiihrt zuriick zum Kern, ndmlich zu der Frage, ob es den
Bereich des Zweifelhaften (Subha) tiberhaupt gibt. Manche bestritten das, und
ihre Einstellung hat sich letzten Endes auch durchgesetzt. Sie taten das aus
verschiedenen Griinden (VI 1-2); aber iiberall scheint sich ihre Argumentation
mit einer restriktiven Deutung des Hadites vom Sperrbezirk (hima) verbunden zu
haben, das zu Anfang unseres Textes (I 5) zur Rechtfertigung der ,,Skrupel-
haftigkeit* diente. Die Gegner legten stattdessen den Akzent auf die Notwendig-
keit, sich des Urteils zu enthalten (wugqiif), wenn man sich bei juristisch
relevanten Akten nicht ganz sicher war (VI 3); auch das ist uns aus einer
fritheren Stelle (II 1 und 3) schon geldufig. Als das dann auf Widerstand stief3,
machte man aus der Pflicht eine Tugend: Es ist in jedem Fall verdienstlicher,
Vorsicht zu tiben. Allerdings scheint sich die Diskussion hier wieder auf die
rechte Erndhrung konzentriert zu haben (VI 4-5). In Geldangelegenheiten kam
man in der Tat so nicht weiter; denn man kann nicht aus einem Betrag, den man
beim Abschlufl eines Geschiftes bezahlt, diejenigen Miinzen heraussuchen, die

554 S. 0. Anm. 194. Sie stammten beide aus Kafa und glaubten in der Nachfolge des Sufyan at-
Taurl, dal die Welt solange als unrein zu gelten habe, wie sie nicht von einem gerechten
Herrscher regiert wird. Auf einen von ihnen, ‘Abdak, bezog man sich auch spéter noch (vgl. van
Ess 2011a: 312f.); er hatte einen Neffen gehabt, der mit denselben Ideen in Tarsus, also in den
tugiir, auftrat (TG: 4: 213),

555 Das soll im Ubrigen auch Muhasibi selber getan haben (vgl. van Ess 1961: 2). Aber da lag
der Fall anders. Der Vater hatte sich nicht bereichert, sondern soll einer andern , Konfession“
angehort haben. Muhasibi handelte also in Verschéarfung des Grundsatzes, daff Angehérige
verschiedener Religionen nicht voneinander erben kénnen.

556 Der Problembereich wird auch bei Ibn Hanbal beriihrt; vgl. Pitschke 2010: 72 und 203, auch
42,



982 —— |Josefvan Ess DE GRUYTER

man bei einem vorherigen Geschaft vielleicht unrechtmaflig eingenommen hat
(VI 6).>>” Allerdings kam es dann u. U. wieder darauf an, ob man sich des
Fehlverhaltens bewuf3t ist; im letzteren Fall lief3 sich doch iiberlegen, ob man
nicht diese Summe — wenngleich in anderen Miinzen — zuriickerstatten oder den
Armen spenden solle (VI 7).>*® Juristen hielten das im allgemeinen fiir iiber-
trieben: Verantwortung laf3t sich nicht von einer Person auf eine andere iiber-
tragen, und man schuldet nur dann etwas, wenn man zuvor die Haftung dafiir
tibernommen hat (VI 8). Hier ist dann das Handelsrecht zustandig.

Auf das hima-Hadit kommt Muhasibi dann bald wieder zuriick; es war breit
tiberliefert (VI 13), und neben dem Propheten hatten auch manche seiner Genos-
sen sich dhnlich geduflert (VI 14-16). Man war sich aber bewuf3t, daf} es da nur
um Grenzfdlle ging (VI 9). Muhasibi bringt darum erst einmal Beispiele aus
anderen Bereichen, wo die Verhdltnisse nicht so klar waren wie beim Geld, bei
der Jagd etwa, wenn das Wild in einer Weise zu Tod gekommen ist, die u. U.
nicht den Vorschriften der rituellen Schlachtung entsprach (VI 10-11),>*° oder in
gewissen Fillen von Scheidung oder Freilassung (VI 12).°®° Dazu dann Ent-
scheidungen des Propheten im Falle strittiger Familienzugehorigkeit (VI 18),
unklaren Privatverdienstes von Sklavinnen (VI 19) oder der Bezahlung eines
Schrépfers (VI 20).°%

Der kurze Abschnitt VII leitet von den Subuhat iiber zur Skrupelhaftigkeit,
von der in Abschnitt VIII zum erstenmal wieder die Rede sein wird. Es geht um
die Beihilfe zur Siinde, vor der in Sure 5:2 gewarnt wird. Sufyan at-Tauri legte da
sehr strenge Mafistdbe an: Man sollte niemandem behilflich sein, der vielleicht
eine Untat begehen konnte (VII 1). Das klingt ein wenig nach heutiger Terrorbe-
kdampfung und wurde auch gleich wieder von anderer Seite abgeschwécht: Man
darf nur dann nicht Beihilfe leisten, wenn jemand tatsdachlich etwas Boses tut
(VII 2). Fragen lief3 sich dann, worin sie im Einzelfall besteht: Genligt es schon,
das Material zur Tat zu liefern ? (VII 3). Das erinnert an den Waffenhandel
unserer Zeit. Man ist darum nicht verwundert, wenn sich beschwichtigende
Stimmen erhoben, denen zufolge nur die Untat selber verwerflich ist (VII 4).
Hier allerdings spielt Muhasibi nicht mehr mit: Beim Weingenuf hat der Prophet

557 Ahnlich bei Ibn Hanbal; vgl. Pitschke 2010: 120 (mit Bezug auf Bi3r al-Hafi).

558 Diese Uberlegung zeigt, dal gewif$ nicht, wie Pitschke erwigt, an Falschgeld gedacht ist.
Falschgeld hitte man erkannt (etwa indem man auf die Miinzen bif3).

559 Noch einmal aufgenommen in VI 17. Vgl. dazu im Einzelnen die Anmerkungen 220-223.
560 Auch das wird spdter noch einmal aufgenommen (IX 31). Das Stichwort ist wiederum
wugif (VI 12, Schluf).

561 Im letzteren Fall wieder mit einem ihtildf der Juristen. Auch Ibn Hanbal geht darauf ein
(Pitschke 2010: 132 f. mit Verweis auf die Muhasibi-Stelle).



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =— 983

das ganze Umfeld verboten (VII 5).°%? Beihilfe zu leisten haben im {ibrigen auch
andere Respektspersonen verweigert: gewisse Prophetengenossen z. B., als
jemand, der zu Beginn einer Wallfahrt im Gegensatz zu ihnen noch nicht in
den Weihezustand eingetreten war, ein Wild erjagen wollte (VII 7),°%* oder der
kifische Jurist Ibrahim an-Naha‘l, als er zu einem neuartigen Verfahren der
Herstellung von Gebetsschniiren nicht seine Hand leihen wollte (VII 6).>%

Damit ist Muhasibi wieder beim eigentlichen Thema angelangt (Abschnitt
VIII). Um sich der Skrupelhaftigkeit zu erinnern, wird man mit Begriffen aus der
Subha-Diskussion eingestimmt (wugiif, ihtiyat), aber auch mit dem Wort muha-
saba, das ganz zu Anfang in I 2 einmal auftauchte (VIII 3). Hinzu kommen
Ausspriiche frither Autoritdten (VIII 1) und sogar ein Hadit qudsi (VIII 2), in
denen das Wort wara“ belegt ist. Aber bald stellt sich heraus, daf3 die Skrupel-
haftigkeit ebenso wie Subha ihre Probleme mit sich bringt. Dasjenige, vor dem
man sich hiiten soll, ist ja im Prinzip nicht verboten. Selbst wenn jemand mit
einem Kredit, den er bei einem Wucherer aufgenommen hat, Geschafte macht,
kann er das ruhig tun — zumindest wenn man einem Ausspruch des ‘Abdallah b.
Mas‘id vertrauen darf; denn in Siinde ist nur der Wucherer gefallen. Allerdings
gab es Kritik an der Verbiirgtheit dieses Ausspruchs; der Hanafit Saibani (gest.
189/805) hatte sich auf ihn berufen, und dessen Wort galt nicht viel unter den
muhadditan (VI 4)°%° Zudem war nicht ganz klar, ob Ibn Mas‘Gd nicht
bestimmte Begleitumstidnde vorausgesetzt hatte (VIII 5-6).

Ein besonderer Fall war wiederum die Behutsamkeit im Umgang mit der
Eméhrung. Denn man war ja stolz darauf, dafs der Koran die Speisegebote reduziert
hatte (Sure 6:145); vieles von dem, was bei den Juden noch verpont gewesen war
(unter ,,Bestrafung* stand), war nun erlaubt (VIII 7).>*® Schon Ibn ‘Abbas hatte das
so gesehen (VII 8), und bei Hasan al-Basr fand sich die AuBerung, daf} der
persische Prophetengenosse Salman al-Farisi — auch Hasan war von der Geburt
her Perser — dies in die Tat umgesetzt habe; er hatte sich von dem Propheten die
Erlaubnis geholt, Kdse und Fett zu verwerten (VIII 9). Grundsatzlich hatte der
Prophet zwar nichts gegen Vorsicht; aber man sollte da seine Meinung nicht
anderen aufdrdngen (VIII 10). Wenn man etwas als verboten bezeichnen will,

562 Das entsprechende Hadit begegnet dhnlich schon in II 4, ebenso wie der in diesem
Zusammenhang erwdhnte Ausspruch des Sa‘d b. Abi Waqgas (vgl. Anm. 241f.).

563 Wobei der Prophet allerdings sein Vorgehen tolerierte und das getttete Wild zum Verzehr
freigah.

564 Der Respekt vor diesen Personen wird in VIII 1 noch einmal betont.

565 Saibani tritt in unserem Text in der Tat nur an dieser Stelle auf.

566 Der Koranvers wird noch einmal evoziert in VIII 15. Grundsétzlich zum Thema jetzt D.
Freidenreich: Foreigners and their Food. Constructing Otherness in Jewish, Christian, and Islamic
Law (Univ. of California Press 2011), dort vor allem Teil 4, S. 129 ff.



984 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

muf3 man das durch ein Schriftzeugnis oder etwas ihm Entsprechendes nachwei-
sen; sonst setzt man nur eine haltlose Behauptung in die Welt (VIII 11-12). Muhasibi
rat deswegen dazu, in solchen Fallen harte Termini wie ,,erlaubt* und ,,verboten*
zu vermeiden und sich auf neutralere Formulierungen zuriickzuziehen (VIII 13-14).
Ibn ‘Abbas kommt dann noch einmal zu Wort mit Bezug auf die Frage, ob man
Eselfleisch essen diirfe (VIII 15-16),°%” und auch Salmans Kise wird zum zweit-
enmal in Augenschein genommen (VIII 17), mit einem Exkurs tiber die Molke (VIII
18). Hasan al-Basri’s basrischer Kollege Muhammad b. Sirin hatte ndmlich einen
Widerwillen gegen Molke gehabt, und Muhasibi beeilt sich, zu versichem, daf3 sich
daraus nicht auf ein Verbot schlieRen lasse.’®®

Der lange Abschnitt IX bringt erneut das Thema Geld ins Gesprach. Diesmal
aber geht es um Zuwendungen, die in Form eines Gehaltes, aber auch zur
Bestechung oder in Form von Landbesitz einem Begiinstigten zugute kommen;
der Geldgeber ist in jedem Fall die Regierung. Daf’ dies grundsatzlich verboten
sei, wird sofort zurlickgewiesen; es kann dabei ja durchaus mit rechten Dingen
zugehen (IX 1-2). Allerdings ist zuzugeben, daf’ es schon in der Friihzeit Unre-
gelmdfligkeiten und Rechtsbriiche gegeben hat, z. B. bei der Verteilung von
Kriegsbeute oder in der Vergabe bzw. Aneignung von Grundbesitz, die erst
spdter legalisiert oder riickgdngig gemacht worden waren (IX 3). Der Kalif ‘Ali
hatte bei der Uberpriifung der Staatskasse ein Auge zugedriickt, wohl im Blick
auf die Verhiltnisse im Irak (IX 4), und daf} fromme Leute im Spiele der Politik
von einem Kalifen oder Statthalter Geld annahmen, war niemandem verborgen
geblieben (IX 5). Das war der Grund, warum die Sache ,,zweifelhaft“ wurde. Es
gab Nachfolgetdter (IX 6), und diejenigen, die standhaft geblieben waren,
konnte man an den Fingern abzdhlen. Darum gibt Muhasibi sich Miihe,
Namen zu nennen (IX 7-9). Darunter findet sich dann auch jemand, der, wenn
er ein Fatwa verfafdte, sich dafiir nicht bezahlen lief} — weder von der Regierung
noch von Privatleuten (IX 8), und bei Sufyan at-Tauri und seiner Schule wird
hervorgehoben, dafd sie mit ihrer Strenge nicht iiberall Anklang fanden (IX 9).
Ibn Hanbal meinte, man konne Geld, das man (fiir ein Gutachten ?) von der
Regierung erhalten habe, zwar annehmen, solle es aber dann unter die Leute
(seine Schiiler ?) verteilen (IX 10).°®® ‘A’iSa habe die (hohe) Dotation, die ihr

567 Hierbei spielte der Unterschied zwischen dem Hausesel und dem Wildesel eine Rolle;
Letzterer war ein Jagdtier. Vgl. EI': 2: 327 f. > EI2: 3: 393f. s. v. Himar (J. Ruska).

568 Der Arzt ar-Razi hat sich spiter iiber ihren medizinischen Nutzen verbreitet; vgl. jetzt A.
Das und P. Koetschet, Two Pharmacological Texts on Whey by Abii Bakr Nuhammad ibn
Zakariyya’ al-Razi (d. 925), in: JAOS 137/2017/25-42.

569 Ibn Hanbal wird bei Muhasibi auch sonst gelegentlich genannt (III 6, VIII 4, IX 35), aber
wesentlich seltener als Sufyan at-Taurl.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =—— 985

zustand, noch am Tage der Auszahlung sogleich ausgegeben (IX 11).°’° Andere
beriefen sich auf ein Prophetenwort dieser Tendenz, das wir allerdings vorldufig
in der genannten Form nicht nachzuweisen vermégen (IX 12). In alledem steckt
viel Nostalgie; Muhasibi schlief3t mit einer Bemerkung zur Verderbnis der
Gegenwart (IX 13).

Er hebt dann an zu einer grundsatzlichen Reflexion: Diejenigen, die sich
nicht vom Staat abhdngig machten, waren hdufig keine grofien Geister, und sie
durchschauten auch nicht die Komplexitdt ihrer Entscheidung. Aber sie gewan-
nen beim gemeinen Volk grofies Ansehen. Das lag daran, daf} jedermann bange
an Gottes Gericht denkt; darum wird er vorsichtig (IX 14). Das hatte Muhasibi mit
anderen Worten — und kiirzer — schon zu Anfang gesagt: Gewissenserforschung
beruht auf muhdsaba (1 2). Er stiitzt diese Uberlegungen mit einem Hadit, das er
schon einmal, wenngleich in etwas abweichender Form, herangezogen hatte (IV
12). An der jetzigen Stelle (IX 15) wird es anscheinend genannt, um das
unscheinbare Auflere dieser Wortfiihrer hervorzuheben. Aber es enthilt noch
ein weiteres Element, das zwar hier nur angedeutet wird, das aber jeder im
Geddchtnis hatte: Das Wort dieser Leute wird gehort und erhért, nicht nur von
den Mitmenschen, sondern auch von Gott.>”! Denn so geht der Text nun auch
weiter: In anderen Fdllen, wo es um Vorsicht geht, hat der Prophet ebenfalls
versprochen, daf} das Gebet eines solchen Frommen erhort werde — bei rechter
Erndhrung z. B. (IX 16) oder bei rechter Kleidung, wenn namlich die Tuche zu ihr
mit rechtmiflig verdientem Geld gekauft wurden (IX 17-18). Allerdings erhebt
Muhasibi im letzteren Fall wieder Einspruch; denn man ist da in Gefahr, einen
Irrweg zu beschreiten. Das entsprechende Hadit ist nicht iiber allen Verdacht
erhaben, und die Konsequenzen, die man aus ihm zieht, sind u. U. hdretisch. Es
gibt namlich ,,Koranleser und Asketen“, sogar einige Harigiten,”’? die der Mei-
nung waren, man miisse ein rituelles Gebet wiederholen, wenn man es in einer
Kleidung vollzogen habe, die auf die beschriebene Weise ,,falsch* sei (IX 19-20).

Dasselbe gilt, wenn man eine Ehe fiir ungiiltig erklart, weil die vereinbarte
Brautgabe aus unklarer Quelle kommt. Auch das geht zu weit — ebenso wie
wenn jemand mit nicht ordnungsgeméf} erworbenem Geld eine Sklavin kauft®”
und man dann behauptet, er diirfe nun nicht den Beischlaf mit ihr vollziehen (IX
21-24). Muhasibi weif3, daf3 die Juristen bei diesen etwas Kkonstruierten Casus

570 Ob sie das aber aus Skrupelhaftigkeit tat, wird nicht gesagt.

571 Vgl. dazu Anm. 320,

572 Zu den Harigiten auch unten XII 10 und 23. Wer von ihnen aber hier genau gemeint ist,
erfahren wir nicht.

573 Wir reden heute eher von ,,gewaschenem® Geld; aber das ist vor allem eine Frage des
Steuerrechts.



986 —— Josef van Ess DE GRUYTER

manches zu bereden fanden. Aber er will zum Ausgangspunkt zuriick: Auch der
Regierung kann man nicht vorwerfen, sie habe kein Recht mehr, eine hadd-
Strafe zu vollziehen (etwa die Auspeitschung wegen Weingenusses), wenn die
Peitsche, mit der das geschehen soll, nicht rechtmaflig erworben ist (IX 27). So
sind denn auch die ,,Zuwendungen* trotz aller Bedenken weiterhin zuldssig (IX
25). Man kann ja auch Dinge, die man in der Schule aus einem Koran gelernt
hat, nicht deswegen wieder vergessen, weil das Exemplar, aus dem man lernte,
unrechtmédflig erworben war (IX 28). Kritisiert werden mit diesen Analogie-
schliissen auch an dieser Stelle wieder Sufis. Was sie sagen, ist zwar gut
gemeint; aber sie haben keine Erfahrung mit juristischem Denken (IX 29).

Das heif3t nicht, dafy sich auf Vorsicht verzichten lief3e. Leute, die wirk-
lich etwas von der Sache verstehen (ahl al-‘ilm), also wohl Juristen, haben
bestatigt, dal man sich kundig machen muf3 — bei der Erndhrung (IX 30)
ebenso wie anderswo (IX 31).°”* Manches ist allerdings nicht endgiiltig zu
kldren (IX 32-33), und grundsdtzlich sollte man differenziert vorgehen (IX 35—
36). Beim Essen ist zudem nicht nur vorher Anlal zum Uberlegen, sondern u.
U. auch hinterher, wenn sich ndmlich herausstellt, daf} man tatsdchlich etwas
,Verbotenes® verschluckt hat (IX 37).°”® Die Erndhrung ist insofern das A und
O rechter Lebenshaltung; von ihr hdngt alles andere ab (IX 38-39). An dieser
Stelle greift Muhasibi nun zu einem singuldren rhetorischen Mittel: Er beruft
sich auf die ,,Biicher”, d. h. vermutlich heilige Schriften, und zitiert daraus
(wenn ich die Sache recht verstehe) auf Aramadisch, d. h. wohl Syrisch (in
arabischer Schrift) — nur zwei Worter, die aber dem Kopisten ebenso wenig
sagten wie uns und im Kairiner Druck ganz unter den Tisch gefallen sind.””®
Gemeint ist mit diesem Ausspruch offenbar, dafl man, wie unmittelbar vorher
bereits gesagt, sich untadelig verhalten solle, in jener Ehrbarkeit und Vor-
trefflichkeit, die man damals ,,Giite* nannte (fib, IX 40).°”” Muhasibi nutzt die
Gelegenheit, dies in einen gréfieren Rahmen zu stellen, indem er vom Kampf
gegen die Triebseele (nafs) — das ,JIch“, wie ich es einmal genannt habe*’® —
zu reden, der jeglichem Lustempfinden, auch beim Essen, ein Ende bereitet
(IX 41-43).

574 Einer der hier genannten Fédlle wurde oben VI 12 schon beriihrt.

575 Angeblich war vor allem Aba Bakr grof8 darin, es wieder herauszuwiirgen; vgl. Pitschke
2010: 162 f. Muhasibi nimmt auf diese Uberlieferungen nicht Bezug.

576 S. 0. Anm. 367. Eines der beiden ist das Wort fiir ,,Gebet®, dessen koranische Schreibweise
(mit w statt mit @) seit langem schon Gegenstand einer intensiven Diskussion ist (dazu zuletzt
Al-Jallad 2017).

577 S. 0. S. 956.

578 van Ess 1961: 31ff.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 = 987

So kommt er dann auf das Hungern, eine iibliche asketische Praxis, die in
unseren Tagen zur ,,Hungerkur* abgesunken ist (Abschnitt X).””° Der Gedanken-
gang ist da anfangs etwas sprunghaft und repetitiv. Von schrittweiser Erziehung
der Triebseele ist auch hier die Rede; vor allem in Basra soll diese spirituelle
Ausdeutung der Praxis Anklang gefunden haben (X 2, auch 8). Man hat dies dort
dann weiter systematisiert, indem man wie die Arzte die Kérpersifte (faba’i) in
den Blick nahm und sich eine regelméfiige Didt ausdachte (X 3-5). Aber Muha-
sibil, obgleich selber von Geburt her Basrier, stellt dem eine andere Art des
Hungerns voran, die ihm offenbar mehr zusagte: Einschrankung der Nahrungs-
aufnahme nur insoweit, als gesichert ist, dafd man dabei iiberlebt; wieweit man
gehen darf, steht bei Gott. Wenn man erlaubte Speise findet, kann man sich
daran sattessen — allerdings nur wenn man Hunger hat. Findet man sie dagegen
nicht, so mufl man sich gedulden und weiterhin den Giirtel enger schnallen; im
Jenseits wird man fiir die Strapazen gewif3 belohnt. Das war keine ausgefuchste
Methode; aber es gab dafiir schon friihe Vorbilder, die ahl as-suffa etwa, die in
Medina zur Zeit des Propheten in Armut gelebt hatten, und zahlreiche spétere
Gelehrte oder Asketen, Sufyan at-Taurl z. B. oder Bisr al-Hafi, hatten sich danach
gerichtet (X 1 und 6-7). Wenn man in Basra dann allerdings das Hungern iiber
alles stellte und sich bei der Bekdmpfung der Triebseele wie ein Beizvogel
vorkam, den man durch Hungern scharf machen muf}, damit er tut, was er
soll (X 8), so erkldart Muhasibi dies fiir eine Illusion. Hungern verhilft zwar zur
Demut; aber diese verschwindet wieder, wenn man sich nachher satt essen kann
(X 9). Konsequent durchgehalten ist Hungern dagegen tédlich,*®° und niemand,
der noch bei Troste ist, wird sich selber abschlachten (X 14). Selbstmord ist
ohnehin verboten. Die islamische Art, sich bei der Nahrungsaufnahme zu
ziigeln, ist vielmehr das Fasten; da wird das Hungern nach Ablauf jeden Tages
unterbrochen.”® So kommt man dazu, ein anderes Ideal zu verfolgen: die
Bediirftigkeit nach Gott (al-fagr ila llah); man stellt seine Sache auf Gott, und
wenn man dann aus purer Not hungern muf}, weif man, daf} alles noch viel
schlimmer hitte kommen konnen (X 10).°%?

579 Das Thema wird unter der Uberschrift ,,Der Nahrungstrieb* ausfiihrlich in Gramlich 1997:
222 ff. behandelt. Vgl. dazu auch die Texte im K. al-Wara‘ des Ibn Hanbal (Pitschke 2010: 168
ff.).

580 Im Deutschen wiirde man sagen: ,man verhungert“. Im Arabischen gibt es abgeleitete
Verben dieser Art nicht.

581 Abgestiitzt mit einem angeblichen Ausspruch des Wahb b. Munabbih (X 15). Muhasibi
denkt allerdings wahrscheinlich eher an das freiwillige supererogatorische Fasten als an das
Ramadanfasten. Vgl. dazu auch Gramlich 1997: 233 ff.: ,Maf} und Methodik des Hungerns®.
582 Zu al-faqr ila llah vgl. Gramlich 1996: 143 und Gramlich 1998: 173 ff. Zum Kontrast vgl. al-
gina billah in 1 16.



988 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

Natiirlich ist das alles auch eine Frage des personlichen Wohlstandes. Daf3
Sattheit nicht die Losung sein konnte, lag auf der Hand; man wird dadurch trage
und abgestumpft (X 16).°®> Darum empfiehlt Muhasibi, obgleich selber von
einigem Wohlstand, nun zum Schlufi eine Art ideellen ,,Monchtums* (tarahhub
lillah), das die Welt hinter sich gelassen hat (X 12). Das kommt etwas iiber-
raschend, und wenn wir nicht eine Parallele héitten, wiirden wir es kaum ein-
ordnen kénnen. Aber er beginnt auch sein Hauptwerk, die Ri‘aya li-hugiiq Allah,
auf diese Weise. Nachdem er dort das Gleichnis vom Sdmann erzihlt hat,”®*
kommt er bald auf die rahbaniya zu sprechen, unter Bezug auf den Koran (Sure
57:27): Gott habe ,einige Kinder Israels“ getadelt, weil sie eine Sorte Monchtum
praktiziert hidtten, die ihnen nicht aufgetragen war und die sie nicht in der
rechten Weise sich hitten angelegen sein lassen (lam yar‘auha haqqa ri‘aya-
tihd).”® Das will er dann richtigstellen, und dafiir benutzt er in unserem Text
sogar eine eigene Verbform: istarhaba (X 17). Allerdings hatte die Diskussion
langst eine andere Richtung genommen. Im Koran verband sich rahbaniya
namlich an der genannten Stelle mit dem Verb ibtada‘a; die ,Kinder Israels*
haben das Ménchtum ,aufgebracht* (Ubs. Paret) oder ,,erfunden® (Ubs. Khoury).
Das bekam, als man anfing, von ,Neuerungen“ (bid‘a) zu sprechen, einen
schlechten Klang, und im Hadit hiel es dann: la rahbaniyata fi l-Islam,>%¢
begleitet von einer Variante, in der es speziell um das Wanderménchtum ging:
la siyahata fi I-Islam.>®” Beide Versionen sind nicht kanonisch geworden.>®® Aber
sie sind Muhasibi offenbar bekannt (X 12), und er kann es sich leisten, sie zu
ignorieren. Warum er das kann, bleibt naher zu untersuchen. Beispiele fiir den
positiven Gebrauch gibt es schon friiher,”®® und zu einem Negativum wurde die
»Moncherei“, mit Luther zu reden, fiir die Muslime vor allem dann, wenn sie
Ehelosigkeit darunter verstanden. Vielleicht hat mitgespielt, daf3 in den kanoni-
schen Prophetenworten sowohl rahbaniya als auch siyaha in ihrem islamischen

583 Dazu Gramlich 1997: 226 ff.: ,.Der Unsegen der Sattheit”.

584 Muhasibi 1940: 2, 17 ff., unter Berufung auf einen ,,Weisen* (ba‘d al-hukama’), nicht auf
das Neue Testament (Mt. 13.1-9 und 18-23; auch Mk. 4.3-9 und Lk, 8.5-15). ‘Umar as-Suhra-
wardi (gest. 632/1234) hat dies in seine ‘Awadrif al-ma‘arif iibernommen (vgl. Gramlich 1978: 37
nr. 2.10), allerdings wieder ohne seine Quelle zu nennen; da dort Muhasibi zugrunde liegt, ist
kiirzlich von S. Sviri hervorgehoben worden (Sviri 2016: 65).

585 Muhasibi 1940: 4, 18f.

586 Vgl. Ibn al-Atir 1963: 2: 280f. s. v.

587 Ibn al-Atir 1963: 2: 432, -6 ff.

588 Sie finden sich (zum erstenmal ?) im K. al-Gihad des Ibn al-Mubarak (Sizgorich 2009: 180).
589 Vgl. van Ess 1961: 119 nach einem angeblichen Ausspruch ‘Alis unter Berufung auf die
Jreligivse Praxis Jesu® (din minhag ‘Isa b. Maryam); vgl. Ibn Batta 1958: 45, 7 ff. (dort 45, 14 und
46, 11) / iibs. 751.).



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 —— 989

Sinn auf den gihdad bezogen wurden;**° da waren dann ohnehin keine Frauen
dabei, und Muhasibi hat vielleicht schon an den gihad akbar gedacht.”®! Daf}
rahbaniya keine Pflicht sei, sondern nur als Empfehlung gelten konne, hatte sich
wohl auch schon zu seiner Zeit im Hadit durchgesetzt: ,,Das Monchtum wurde
uns nicht vorgeschrieben (lam tuktab ‘alaind)*“’®? und ,Ménchtum wurde mir
nicht befohlen (innf lam w’mar bir-rahbaniya)“.>*>

Abschnitt XI ist wieder ein Exkurs. Behandelt wird das Problem, ob man aus
Skrupelhaftigkeit immer nachfragen miisse. Man konnte seinen Mitmenschen ja
gehorig auf die Nerven gehen, wenn man wissen wollte, ob ihr Essen denn auch
koscher sei oder ob sie ihren Besitz der Ordnung nach erworben hitten. Aber so
war das Problem vermutlich nicht entstanden; Asketen scheuten sich im Grunde
nicht, bei anderen anzuecken. Wichtiger war, da3 gewisse Argernisse auf die
Dauer verjdhrten; sie lagen fiir das oOffentliche Bewuftsein weit zuriick und
regten kaum noch jemanden auf. Der Abschnitt dreht sich namlich - wie der
folgende (XII) — vornehmlich um die Frage, wie man sich beim Betreten von
Liandereien verhalten soll, die vor geraumer Zeit, immerhin zwei Jahrhunderten,
an die offentliche Hand gefallen waren oder ihren Besitzer gewechselt hatten (XI
2-5 und 11-12; auch XII 1-5, 25-30 und 32-34).>°* Dort gab es ldngst Wege oder
Trampelpfade, an die man sich gewdhnt hatte, und selbst Sufyan at-Tauri
meinte, man solle sich iiber sie nicht zu sehr den Kopf zerbrechen (XI 2; dazu
XII 27 und 32-33). Erst wenn man sich dort ansiedeln wollte, wurde die Sache
kritisch (XI 4). Auch beim Handeltreiben oder wenn man dort eine Bude auf-
stellte, schieden sich die Geister; hier war denn auch mit dem Einverstandnis
Sufyans nicht mehr zu rechnen (vgl. XI 3 und 5 mit XII 1 und 26).>>> Aber ein
Mann wie Auza‘, der es gleichfalls recht genau nahm, soll sich dahingehend
gedufBert haben, daf} die Zeit fiir das Bedenkentragen abgelaufen sei (XI 8).
Nachfragen sei natiirlich immer noch lobenswert (XI 7); nur gebe es mittlerweile,
wie jemand mit weniger niichternen Worten ergédnzte (XI 9), soviel Armut und
Not, daf man sich um derlei alten Kram nicht mehr kiimmern kénne. Lediglich

590 Conc. 2: 312a und 3: 45a; auch Ibn al-Atir 1963: 2: 281, 4 ff.

591 Obgleich auch das erst einmal zu beweisen ware. Als islamische siyaha wird ndmlich auch
das Fasten bezeichnet (Ibn al-Atir 1963: 2: 433, 1ff.), also wieder als Gegensatz des Hungerns.
Zum Bezug auf den gihdd vgl. Sizgorich 2009: 185; dort auch zahlreiches Material zum Umfeld,
allerdings im Rahmen einer Generalthese (178 ff.).

592 Ibn Hanbal 1895: 6: 226, 11 (nach ‘A’iSa).

593 Darimi 1966: 2: 58 (= Nikdh 3 nr. 2175), auch hier wieder im Sinne von Ehelosigkeit.

594 Weiteres Material dazu auch bei Ibn Hanbal (vgl. Pitschke 2010: 981f.). Allgemein zum
Thema Schmucker 1972; 101 ff. und das oben bereits mehrfach genannte Buch von Ziaul Haque
(Haque 1977), das auf Schmucker 1972 und Noth 1973 reagiert.

595 Vgl. dazu auch Pitschke 2010: 102.



990 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

jemand, der ganz alleine in der Welt stehe und fiir niemanden zu sorgen habe,
konne sich ganz auf sein religiéses Heil konzentrieren.

Man konnte sich natiirlich auch darauf beschranken, blof dann nachzu-
fragen, wenn man selber zustdndig war. Von Abt Bakr glaubte man zu
wissen, daf} er sich bei einem seiner Sklaven erkundigte, ob dieser noch fiir
jemanden anders arbeite und dafiir Geld bekomme. Er soll dabei sich dessen
entsonnen haben, dafl der Prophet es nicht gestattete, wenn eine Sklavin sich
etwas hinzuverdiente und unklar blieb, worauf ihre Nebeneinkiinfte beruh-
ten. Letzteres war in der Tat eine delikate Angelegenheit. Es kam namlich vor
(oder war vielleicht ganz iiblich), da3 Sklavinnen als Sexpartner ausgeliehen
wurden. Mit dieser ,,Unzucht® (Prostitution) von Sklavinnen, die nicht nur
ihrem Herrn zuwillen waren, hat sich die Prophetentradition in der Tat eben-
falls beschiftigt.”®®

Der Kreis derer, denen man trauen konnte, war klein geworden. Auza‘i
hoffte zuversichtlich, daf3 in Zukunft mit Geld ehrlicher umgangen werde und
daf} derjenige ,Bruder in Gott“, mit dem man es dann zu tun habe, bei den
Menschen an Ansehen gewinne (XI 10).°*” Man konnte sich allerdings die
Vorsicht und das Nachfragen auch ersparen, indem man es vermied, sich
iiberhaupt mit Muslimen einzulassen; von Ibrahim b. Adham wollte man
wissen, daf} er deshalb seine wirtschaftlichen Nutzflichen von einem Christen
gepachtet habe, einem Angehorigen der irakischen Urbevolkerung also, des-
sen Eigentumsverhiltnisse einen Muslim nichts angingen (XI 11).>%®

Die beiden restlichen Sdtze von Abschnitt XI (12-13) gehoren eigentlich
schon zu Abschnitt XII, in dem nun endgiiltig nur noch von Domdnen und
Kronland die Rede ist (XII 1).°°” Die Probleme, von denen Muhasibi jetzt
spricht, reichten weit zuriick; seine Nachrichten beziehen sich auf die Zeit
des Kalifen ‘Umar (XII 2-4). Sie betrafen den Irak und Syrien, aber auch
Agypten (XII 5); alle diese Gebiete waren mit bewaffneter Gewalt (‘anwatan)
in Besitz genommen worden. Auf der Arabischen Halbinsel dagegen war das
nicht vorgekommen; Ta’if und im Grunde auch Mekka waren durch

596 Vgl. Juynboll 2007: 554 und 710.

597 Allerdings endet dieser zweite Ausspruch mit einem hoffnungsvollen Ausblick in die
Zukunft.

598 Gemeint sind die sog. ,Nabatder”, die damals noch Aramdisch sprachen. Zu ihnen vgl.
meine Kleinen Schriften III .

599 Die Eunuchen aus nr. XI 13 sind wohl nur an diese Stelle geraten, weil sie im Dienste der
Regierung standen und vielleicht manchmal die Doménen verwalteten (s. auch o. Anm. 525). In
XI 12 geht es um den Verzehr von Lebensmitteln, die auf (dgyptischem) Kronland gewachsen
waren. Der landwirtschaftliche Ertrag von Agypten war an sich so groff, daf niemand zu
hungern brauchte.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =— 991

Friedensvertrag an die Muslime gefallen (XII 6-7).°°° Die Hauptfrage war in
diesem Zusammenhang immer gewesen, ob man auf solchen Landereien
iiberhaupt sein Gebet verrichten diirfe; man betete ja hiufig im Freien.®“!
Die Frage lief sich eigentlich nur pragmatisch entscheiden; denn man konnte
sich, wenn man dort arbeitete, hdufig den Platz nicht aussuchen, an dem
man sich zur vorgeschriebenen Gebetszeit gerade befand. Muhasibi versucht
sich darum an einer Art Generalamnestie: Man darf iiberall dort beten, wo die
Obrigkeit die Moglichkeit dazu geschaffen hat (XII 9). Das gilt ohne Ein-
schrankung fiir die Hauptmoscheen, in denen man sich am Freitag zum
Gottesdienst versammelte. Es galt aber auch fiir die Matten, die im Moschee-
hof den Boden abdeckten; man konnte sie wahrscheinlich mitnehmen, um sie
dann mittags anderswo auszubreiten.®®?

Bevor Muhasibi sich aber hierzu weiter duflert, stellt er erst einmal die
Grundvoraussetzung klar: Die Obrigkeit ist bei allem, wo sie ihre administrativen
Pflichten erfiillt, prinzipiell im Recht.®®® Und nicht nur das; sie ist auch uner-
1aBlich. Nur ,,einige Schwarmgeister”, etwa die Harigiten, haben behauptet, dafl
sobald ein Herrscher seinen Pflichten nicht mehr nachkomme und ungerecht
handele, man ihm die Gefolgschaft aufkiindigen miisse (XII 9-10). Das wird
dann mit einem Ausspruch ‘Alis und mehreren Haditen bekriftigt (XII 11-14).
‘All mufdte es ja wissen; er hatte sich mit den Harigiten auseinandergesetzt. Aus
den Haditen dagegen, die vermutlich erst nach seiner Zeit in Umlauf kamen,
geht dann hervor, wie umstritten und peinlich dies alles war. Das erste von
ihnen bricht an der Stelle, wo der Prophet auf die Zustimmung zu einer unfdhi-
gen oder inakzeptablen Regierung zu sprechen kommt, mitten im Satz ab (XII
12), und die beiden anderen raten zur Geduld (XII 14)°°* oder empfehlen, die von
dem Herrscher begangenen Fehler stillschweigend wieder gutzumachen (XII 13).
Ein frommer Mann mochte erwdgen, verbal Kritik zu {iben. Aber das lief unter
dem Stichwort ,,Schmihung* (sabb), und man mufdte sich sehr {iberlegen, was

600 Fiir Mekka beruft Muhasibi sich auf Safi‘i; zum Thema vgl. Noth 1973 und Schmucker 1972;
188 ff.

601 Fudail b. ‘Iyad fand auch in Bagdad eine Menge solcher Stellen, die ihm den Aufenthalt
verleideten (vgl. Ta’rih Bagdad 1: 5, 2 ff.).

602 Das war unter anderen Umstdnden verpdnt; Ibn Hanbal hat einige Nachrichten, wonach
man sich (in einer Stadt) nicht auflerhalb der Moschee auf eine solche Matte setzen sollte
(Pitschke 2010: 106).

603 Das sagt er mit anderen Worten auch schon in IV 18-19; s. 0. S. 934-935; 980-981.

604 So auch III 7 und in einer Ergdnzung, die man in XII 12 hinter dem abgebrochenen Satz
hinzufiigte (s. 0. Anm. 453).



992 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

man sagte (XII 16-17).°® In jedem Fall lag der Ton auf Gehorsam (XII 15). Nur
wenn ein Herrscher zu ausgesprochenen Schandtaten, also zu schwerer Siinde
(ma‘siya) aufruft, darf man ihm nicht folgen. Aber das gilt nicht nur fiir ihn,
sondern fiir jedermann (XII 18-20) und muf3 natiirlich erst einmal definiert
werden. Letzten Endes ist bei einem Herrscher nur wichtig, dafl er ein recht-
glaubiger Muslim ist; dann darf man auch hinter ihm beten (XII 21), und sollte er
wirklich eine Idealfigur sein, ist sogar ein Bittgebet fiir ihn angebracht (XII
22).%%6 Unter einem frommen Fiirsten bliiht das Land (XII 23-24).%%7

Das Thema ,,Gebet“ war dennoch nicht ausdiskutiert. Das Rasiermesser
der Kasuistik lie3 sich weiter scharfen, indem man zwischen fi I-magsib (XII
25) und fi I-gasbh (XII 27) unterschied, also einem Gebet, das zu einem Zeit-
punkt vollzogen wird, wo iiber das Geldnde, auf dem man es vollzieht, langst
verfiigt worden ist, und einem Gebet, das zu einem friiheren Zeitpunkt voll-
zogen wurde, als die Usurpation noch im Gange war.®®® Im letzteren Fall
erhob sich verstdndlicherweise die Frage, ob man wahrend eines ungesetz-
lichen Aktes {iberhaupt beten diirfe. Man wollte das dann nur auf einem
offentlichen Gebetsplatz dulden, wie es ihn in gréf3eren Orten aufierhalb der
Wohngebiete meist gab.®®® So jedenfalls entschied sich $afi‘i, der hier zum
zweitenmal in unserem Text evoziert wird (XII 30).%"° Er berief sich auf ein
Hadit, wonach man iiberall beten kdnne, nur nicht in einem Bad und auf
einem Friedhof. Wer an einem Grabe betet, kehrt zudem der gibla den Riicken
(XII 31).%M

Zum Schluf} kommt Muhasibi dann noch einmal auf die Wege zu sprechen.
Auch da wurde differenziert. Wenn diese zu einem Offentlichen Gebdude fiihren,

605 Wir wiirden statt von ,Schmdhung* eher von ,Beleidigung® sprechen; das muff dann
gegeniiber der ,Meinungsfreiheit“ abgegrenzt werden.

606 Dies wird Fudail b. ‘Iyad in den Mund gelegt, der als Asket in Mekka lebte und dort einmal
mit Hartin ar-Rasid zusammentraf (vgl. TG: 3: 99).

607 Es bleibt zu untersuchen, wieweit eine solche Feststellung in der Tradition iranischer
Fiirstenspiegelliteratur steht.

608 Es ist bezeichnend, daf ein frilher Mu‘tazilit, ndmlich Ga‘far b. Muba33ir (gest. 234/849),
der wegen seiner Distanz zur Obrigkeit bekannt war (TG: 4: 56), sich ausfiihrlich zum Problem
des gasb geduflert hat. Ein Bruchstiick dieses Textes ist in einer spdteren ibaditischen Quelle
(Izkawi 2010: 9: 51-57) erhalten; dort wird anscheinend sogar auf Saibani Bezug genommen
(S. 52, 10). Ich danke Yohei Kondo, der mir die Stelle zur Kenntnis gebracht hat.

609 Vgl. EI2: 7: 658 ff. s. v. Musalla (R. Hillenbrand).

610 S. 0. Anm. 578. Muhasibi wurde spiter selber unter die friihen Safi‘iten gerechnet (vgl.
Subki 1964-1976: 2: 275 ff.).

611 Der Tote wird so beigesetzt, daf} er sein Gesicht der gibla zuwendet. Wenn ein Beter ihm
also den Friedensgruf entbietet, muf} er sich ihm zuwenden und kehrt damit der gibla den
Riicken; vgl. Lane 1908: 244.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 = 993

einer Moschee oder einem ,Hotel“,° so konnte man kaum etwas dagegen
haben.®® Bedenken #uflerte man allerdings bei Befestigungsanlagen, einem
Wehrgang z. B. (XX 33-34) — wenngleich uns da die Anschauung fehlt, um zu
verstehen, was genau gemeint ist. Vermutlich spielt wieder jene Distanz zum
Staat eine Rolle, von der weiter oben®” die Rede war: Die spiten Umaiyaden
hatten die Bollwerke anlegen lassen; aber seitdem man dort nur noch in Quartier
lag, wurden die Gebdude zu einem Anlaf} juristischer Reflexion. Am Rande
erscheint dann noch ein Problem, das eigentlich in ein anderes Kapitel gehort:
Man sollte einen Jugendlichen nicht zu einem Botengang iiber einen solchen
Weg schicken (XII 32). Heutzutage liefe dies wohl unter ,,Eltern haften fiir ihre
Kinder“. Damals aber war etwas anderes intendiert: Der Junge darf seinen Eltern
in einem solchen Fall nicht gehorchen. Das war an sich unerhort; aber wir haben
fiir diese Diskussion weitere Belege.®'®

Zusammenfassung und Ausblick

Muhasibi schreibt zu einer Zeit, in der die Prophetentradition noch nicht von den
Stimmen aus der Urgemeinde getrennt war. Die kanonischen Haditsammlungen
sind ein Phdnomen der ndchsten Generation(en); sie entstehen zudem in Ostiran
und nicht in Bagdad.®' Ihr EinfluB sorgte auf die Dauer dafiir, daR® das Material
sortiert wurde. Das Prestige des Propheten stieg, und er wurde Gegenstand eigener
Literaturgattungen.®”” Die Ausspriiche der Prophetengenossen dagegen wurden
abgedrangt in den Bereich der Moral und der Askese; dort verbanden sie sich mit
Auflerungen, die man exemplarischen Frommen aus spiteren Generationen in den
Mund legte. Dieses Spruchgut bildete den Ndhrboden fiir das, was man in der
europdischen Forschung meist ,,Mystik“ nannte; Richard Gramlich hat es in grofier

612 Welche Unterkunftsmoglichkeiten es gab, ist ndher untersucht bei Touati 2000 und Con-
stable 2003.

613 Zumindest solange die Moschee nicht gerade auf einem offentlichen Weg errichtet worden
war; dort war Bauen grundsétzlich verpont, und kleine Moscheen wurden ja, wie auch heute
manchmal noch, auf private Initiative hin eingerichtet (vgl. Ibn Hanbal bei Pitschke 2010: 101).
Es gab keine Stadtplanung.

614 S. zu Abschnitt VIIIL.

615 Z. B. bei Ibn Hanbal; vgl. Pitschke 2010: 122 ff.

616 Muslim b. al-Haggag, dessen Sahih wir meist zitiert haben, stirbt 261/875 im Alter von 55
Mondjahren in Nésapr.

617 Neben der Stra und dem Hadit etwa der dal@’il an-nubiiwa.



994 —— |Josefvan Ess DE GRUYTER

Fiille gesammelt.®’® Was die von uns behandelte ,,Skrupelhaftigkeit* angeht, so

besitzen wir neben dem von uns mehrfach herangezogenen K. al-Wara“ des Ibn
Hanbal (der gar kein Mystiker war) noch das gleichnamige Werk des Ibn Abi d-
Dunya (gest. 281/894);5'° dann geht das Material {iber in gréflere Sammlungen, z. B.
das beriihmte ,,Sendschreiben“ (Risala) des Qusairi, dessen Diktat i. J. 438/1046
abgeschlossen wurde,** oder die kiirzlich zum erstenmal herausgegebene Salwat
al-‘arifin des Abai Halaf at-Tabari (gest. um 470/1077), die nur wenige Jahrzehnte
spiter gleichfalls in Nésapir entstand.®® Aber man kann sich fragen, wieweit es
damals noch lebendig war; beide Werke machen einen etwas antiquarischen Ein-
druck®? und haben allenfalls die Absicht, eine Renaissance einzuleiten — in Iran,
nicht mehr im Irak.®”® Bei Muhasibi lag der Fall ganz anders. Er hat das Material
nicht blof3 aufgereiht, auf der so hdufig metaphorisch bemiihten Perlenschnur,
sondern er hat sich eingemischt, rdsonnierend und manchmal auch kritisch. Er
war engagiert; das hebt seinen Text unter den anderen hervor — trotz aller Unord-
nung, die ihm anhaftet.

Von wara“ redete z. Z. Qusairis auch der Theologe und Jurist ‘Abdalmalik
al-Guwaini (gest. 478/1085), der zusammen mit diesem ein Opfer der von
‘Amidalmulk al-Kunduri, dem Wesir des Selgiiken Tugril Beg, angefachten
As‘aritenhetze wurde. Aber bei ihm fungiert der Begriff als wiinschenswerte
Eigenschaft des Herrschers;%** gemeint ist wohl, dafl ein Fiirst mit Augenmaf

618 Man hat sich mittlerweile daran gewdhnt, stiarker zwischen der Mystik und der frithen
Askese (zuhd, im Englischen heute meist mit ,renunciation” libersetzt = Gramlich: ,,Weltver-
zicht“ zu unterscheiden. N. Hurvitz hat gezeigt, wie das Ideal des ,,mild asceticism* auf die Sirat
Ibn Hanbal, welche dessen Sohn Salih (gest. 265/878) verfafite, einwirkte (Hurvitz 1997).

619 Ed. Mus‘ad ‘Abdalhamid as-Sa‘dani; Kairo 1993. Pitschke nennt noch einige weitere Werke,
die unter diesem Titel im Umlauf waren (S. 17 ff.).

620 Vgl. dort Kap. 7; {ibs. Gramlich 1989: 170 ff. Gramlich gibt an dieser Stelle wara‘ mit
,Gewissenhaftigkeit“ wieder; aber das blendet die Problematik aus, die sich zumindest fiir
Muhasibi mit dem Begriff verbindet. Allerdings wird dieser auch von Muhasibi dort, wo er
ihn nicht diskutiert, ganz positiv gebraucht, so z. B. in seinem autobiographischen Bericht im K.
an-Nasa’ih (vgl. van Ess 1961: 3) oder in seinem K. al-Qasd war-rugti‘ ild llah (Muhasibi 1988: 127
f. § 5). Entscheidend war fiir ihn wohl, wie sich wara“ zu riya@’ verhielt.

621 Tabari 2013 (vertffentlicht u. d. T. The Comfort of the Mystics): 31-34, unmittelbar hinter
dem Kapitel iiber zuhd (S. 27 ff.). Auch Qusair starb erst 465/1072.

622 Bei Qusairi stimmt keine einzige der von ihm gesammelten Traditionen mit denen bei
Muhasibi iiberein..

623 Wie im Irak die Mystik erlosch, kann man am besten am Beispiel des Niffari (gest. um 366/
976) studieren; er wurde erst drei Jahrhunderte spater im Magrib wiederentdeckt, von ‘Afifaddin
at-Tilimsani (gest. 690/1291). Vgl. EI?: 8: 13f. s. n. (A. J. Arberry). Vermutlich hat der Prozef
gegen Hallag und dessen Hinrichtung i. J. 309/922 zu dieser Entwicklung beigetragen; vgl. EI%
3: 99f1f. s. n. (L. Massignon / L. Gardet).

624 Vgl. Crone 2004: 234 ff.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =— 995

regieren miisse und nicht vorschnell entscheiden diirfe. Ebenso duflerte sich
Guwainis Schiiler al-Gazzali (gest. 505/1111)°® und nach ihm Diya’addin al-
Makki (gest. 559/1163-4, der Vater des Fahraddin ar-Razi,®*® vor ihnen allen
aber auch schon ‘Abdalgahir al-Bagdadi (gest. 429/1038).°9 Man miifite
untersuchen, wie sich dies zueinander verhielt und wielange der Begriff mit
dieser Einschrankung weiterwirkte. Robert Brunschvig hat vor langer Zeit
einmal darauf aufmerksam gemacht, daf3 der Begriff nicht nur im Ihya’
‘uliim ad-din des Gazzali (gest. 505/1111), sondern auch bei den Juristen bis
in die Zeit des ‘Izzaddin ‘Abdal‘aziz b. ‘Abdassalam (gest. 660/1262) eine
Rolle spielt.%?® Aber er verbindet sich bei ihnen mit dem ihtiydt, der Vorsicht,
d. h. er steht in Beziehung zur Subha-Diskussion, deren Anfinge wir oben
kennengelernt haben.®” Auch da bleibt das Fortleben ein Desiderat der
Forschung.

An sich waren die Juristen fiir klare Linien; im Bereich des Zweifelhaften
aber war darauf kaum zu hoffen. Man konnte sich fragen, ob man denn wirklich
alles so genau wissen miisse (vgl. Abschnitt XI). Bei den Speisegeboten hatte
schon der Koran viele Bedenken abgeraumt. Mit der Innerlichkeit, an der Muha-
sibi so sehr lag, hatte die Subha-Problematik auch nichts zu tun. Dieser Bereich
hitte sich besser mit der Frage nach der intentio (niya) fassen lassen, der Gazzali
im IThya’ nachgegangen ist;**° das Hadit innama l-a‘mal bin-niyat verband sich
mit der gleichen Person, die auch fiir die Verbreitung des hima-Hadites gesorgt
hat.®®! Aber die Juristen bissen wieder nicht an; sie richteten ihren Blick auf das,
was vor aller Augen geschah und sich deswegen auch definieren lie3.%

625 In seiner frithen Phase, als er fiir den Kalifen al-Mustazhir billah seine Fada’ih al-Batiniya
(= al-Mustazhiri) verfafite (Gazzali 1964: 187 ff.). Dazu ndher Hillenbrand 1988 (nachgedruckt in:
Kersten 2015: 2: 226 ff.; vgl. dort 230 und 233); auch schon Goldziher 1916: 85f. (der die Eigen-
schaft vor allem auf den ,Umgang mit den Staatseinkiinften* bezieht).

626 In seiner Nihayat al-mardam; vgl. van Ess 2018b: 62, nr. 53. Ich habe dort mit ,,Behutsam-
keit“ iibersetzt.

627 In seinen Usiil ad-din (Bagdadi 1928: 277, 10).

628 Brunschvig 1956; nachgedruckt in Brunschvig 1976: 2: 133 ff. (dort S. 136 1.).

629 S. 0. Abschnitt VI. Im Hadit ist sie noch nicht ganz ausgereift; neben Subuhdt findet sich
dort auch musabbahat (vgl. Conc. 3: 61b) oder mustabihdat (Conc. 3: 62b; vgl. auch 4: 317a). Zum
Gebrauch des Wortes Subha im islamischen Recht vgl. vorldufig EI2: Index 509. Juynboll {iber-
setzt falsch mit ,legal error” (Juynboll 2007: 687h).

630 In Kap.7 des Rub® al-mungiyat.

631 Zakariya’ b. Abl Z&’ida; vgl. Juynboll 2007: 688a und oben nr. I 5 mit Anm. 35 und 40.
Weitere Belege fiir das Wort niya in der Prophetentradition vgl. Conc. 7: 55f.; das genannte
Hadit selber etwa bei Nasa’i 2000: 623 (= Iman 19), nach ‘Umar. Zum Gebrauch von niya bei
Muhasibi vgl. seine Ri‘aya (Muhasibi 1940: 141 ff.).

632 S.o0.5.2.



996 —— Josef van Ess DE GRUYTER

Schon in der Friihzeit hatte die Furcht vor den Subuhat nicht die ganze
Gemeinde erfafdt. Kafische Juristen hatten gegeniiber dem Trend Distanz spiiren
lassen; das lebt dann weiter bei Abli Hanifa und seiner Schule. Skrupelhaftigkeit
pafdte besser zu Askese und Weltverzicht; diese Haltung scheint eher in Basra
heimisch gewesen zu sein. Allerdings auch dort nicht flichendeckend; unter den
Namen, die in unserem Text herausgestellt werden, ist kein einziger Qadarit
oder Mu‘tazilit. Stadte und Gegenden waren damals keine ideologischen Hoch-
burgen; man kann sich die Szene gar nicht bunt genug vorstellen. Zwar gab es
vermutlich Stadtviertel, in denen Gruppen oder Familien gemeinsamer Anschau-
ung zusammenwohnten; ich habe das einmal fiir die Harigiten (Ibaditen, Bai-
hasiten) in Kifa angenommen.®*®> Ansonsten aber konnte es passieren, dafl von
Moschee zu Moschee die Lehre — und manchmal sogar die Praxis des Gebetes —
wechselte. Der frithe Islam ist, ebenso wie das frithe Christentum und das
Judentum in seiner Anfangsphase nach der Zerstorung des Tempels i. J. 70,
durch eine ,Plurivozitdt“ bzw. Vielsprachigkeit gekennzeichnet, die nie ganz
verschwand und selbst heute noch der verflachenden Allmacht der Medien
widersteht.®>* Schon Peter Brown hat auf die vielen ,,micro-Christendoms* hin-
gewiesen, die es gab, bevor es zu der ,,papal consolidation® kam.®*® Der Islam
hat eine solche institutionelle ,,consolidation* nie erlebt.

Die Welt auflerhalb des Irak ist in unserem Text nur schwach ins Bild
gekommen, nicht Agypten, nicht Ifrigiya, kaum Iran oder Syrien. Das hat natiir-
lich etwas damit zu tun, dafl Muhasibi aus Basra stammte und in Bagdad seinen
Wohnsitz hatte. Aber man wird dennoch nicht sagen kénnen, dafd sich sein
,Horizont*“ auf den Irak beschrankte. Eine Kulturlandschaft, die damals noch zu
Syrien zdhlte, konnte und wollte er nicht tibersehen: die tugur, also das Gebiet
um Tarsus im alten Kilikien.®*® Man wuf3te im Irak {iber die tugiir nicht viel; Ibn
Sa‘d widmet ihnen in seinen Tabaqadt zwar ein eigenes Kapitel, hat aber nur
wenige Namen.®”” Auf dem Laufenden gehalten wurde man vermutlich von
denjenigen, die sich zum gihad in die Grenzregion aufmachten. Diese kamen,
soweit es sich um Freiwillige (muttauwi‘a) handelte, hdufig von weither, aus
Ostiran oder Zentralasien (wo es auch eine Grenze gab, die gegen die Tiirken);
sie diirften auf ihrem Weg in ‘Abbadan oder Bagdad Station gemacht haben. Sie

633 Van Ess 2018a: 3: 2575.

634 Der Terminus ,Plurivozitdt” ist jung und franzosischen Ursprungs (plurivocité, mitsamt
dem Adjektiv plurivogue); ich habe ihn, angewandt auf das frithe nachbiblische Judentum,
gefunden bei Mimouni 2015. Man kann natiirlich auch von ,Pluralismus“ reden.

635 Brown 1996: 216 ff. > 2Malden, Mass. 2003: 359 ff.; aufgenommen bei Raffensperger 2012:
184 f.

636 Vgl. EI2: 10: 306 . (C. E. Bosworth); vgl. auch die o. Anm. erwidhnte Dissertation Eger 2008.
637 Ibn Sa‘d 1904-1917: 7.2: 185-188.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 — 997

wurden manchmal angeworben, als ,Mietlinge“, d. h. als Ersatz fiir wohlha-
bende Iraker, die eigentlich selber zum gihad verpflichtet gewesen wiren.®*®
Manchmal brachten sie auch Geld mit, um - wie heutige Multimilliondre aus
den USA - die ,,gute Sache“ zu férdern; so etwa der reiche Kaufmann ‘Abdallah
b. al-Mubarak.®* Der Regierung, die letzten Endes den gihad veranstaltete und
die sie im allgemeinen nur von ferne kannten, scheinen sie nur wenig Vertrauen
entgegengebracht zu haben; {iberall entdeckten sie ,,Zweifelhaftes“. Dieser Pes-
simismus hat sich vermutlich schon in spdtumaiyadischer Zeit entwickelt. Aus
ihm ndhrte sich dann auch die abbasidische Revolution; aber sie vermochte ihn
nicht zu verdrangen. Ob man in diesen Kreisen ebenso wie Muhasibi von
rahbaniya redete, mufl vorldufig offen bleiben; die mugahidiin kamen manchmal
mit Familie und lieRen sich hiufig an der Grenze nieder.**°

Muhasibis Text, {iber mehr als ein halbes Jahrhundert nahezu unbeachtet,
wirft weiterhin Fragen auf. Durch Generalantworten, wie sie jetzt so beliebt
geworden sind, sind diese nicht zu l6sen. Es bleibt noch viel zu tun.

Bibliographie

Abi Dawid, Sulaiman b. al-A3‘at (2000): As-Sunan. Liechtenstein: Thesaurus Islamicus
Foundation.

Abi Nu‘aim, Ahmad b. ‘Abdallah al-Isfahani (1931): Dikr ahbar Isbahdn. Hrsg. von Sven Dede-
ring. Leiden: Brill.

Aba Nu‘aim, Ahmad b. ‘Abdallah al-Isfahani (1932-1938): Hilyat al-auliya’ wa-tabaqat al-
asfiya’. Kairo [Nachdruck Beirut: Dar al-kitab al-‘arabi 1967].

Abl Nuwas, al-Hasan b. Hani’ al-Hakami (1958-2006): Diwan. Hrsg. von Ewald Wagner und
Gregor Schoeler. Wiesbaden: Franz Steiner.

Aba Talib al-Makki, Qat al-qulib, s. Gramlich (1992-1995).

Abii Yasuf, Ya‘qub b. Ibrahim (1969): K. al-Hardg. Ubs. von A. Ben Shemesh: Taxation in Islam,
Bd. 3. Leiden: Brill.

Aerts, Stijn (2016): ,,‘Pray with Your Leader’. A Proto-Sunni Quietist Tradition“. Journal of the
American Oriental Society 136: 29-45,

Agius, Dionisios A. (1983): Arabic Literary Works as a source of documentation for technical
terms of the material Culture. Berlin; Klaus Schwarz.

638 Vgl. Bonner 1991.

639 Zu ihm jetzt Salem 2016, wo aber nur wenig iiber die Verhiltnisse im syrischen Grenzgebiet
gesagt wird (vgl. dort S. 78ff.). Es gab vorher auch schon die Arbeit von ‘Abdalmagid al-
Muhtasib, ‘Abdallah b. al-Mubdrak al-Marwazi; Amman 1972. Der Inhalt seines K. az-Zuhd
(ed. Habibarrahman al-A‘zami, Malikawan 1966) ist zusammengefafit bei Salem 2016: 114 ff.
640 Im Ubrigen miindete auch fiir Muhasibi Skrupelhaftigkeit nicht in Ehelosigkeit; Zweifel-
haftes fand er nur bei Ehevertrigen (s. 0. IX 21-23).



998 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

Armstrong, Lyall R. (2017): The Qussds of Early Islam. Leiden: Brill.

A3‘ari, Abl |-Hasan ‘Al b. Isma‘l al- (1963): Magalat al-islamiyin wa-htilaf al-musallin. Hrsg.
von Hellmut Ritter. 2Wiesbaden: Steiner.

Bagdadi, ‘Abdalgahir b. Tahir (1928): Usdl ad-din. Istanbul: Matba‘at ad-Daula.

Baladuri, Ahmad b. Yahya al- (2008): Ansdb al-asrdf I.1-2. Hrsg. von Yasuf al-Mar‘asli. Berlin:
Klaus Schwarz (Bibliotheca Islamica 28a.1).

Baladurt, Ahmad b. Yahya al- (1957): Futah al-buldan. Hrsg. von Salahaddin al-Munaggid. Kairo:
Maktabat an-Nahda al-Misriya.

Bauer, Thomas (1992): Altarabische Dichtkunst. Eine Untersuchung ihrer Struktur und Entwick-
lung am Beispiel der Onager-Episode. Wiesbaden: Harrassowitz.

Bertels, Evgennij E. (1965): ,,Sufizm i sufijskaja literatura®. In: izbrannye trudy, Bd. 2. Moskau:
Ak. Nauka.

Bonner, Michael (1991): ,,Ja‘@’il and Holy War in early Islam®. Der Islam 68: 45-64,

Bonner, Michael (2001): ,,The Kitab al-Kasb attributed to al-Shaybani. Poverty, surplus and the
circulation of wealth®. In: Journal of the American Oriental Society 121: 410-427.

Bosworth, Clifford Edmund (1992): ,,The City of Tarsus and the Arab-Byzantine Frontiers in Early
and Middle Abbasid Times*. Oriens 33, 268-286.

Brown, Peter (1996): The Rise of Western Christendom. Cambridge, Mass.: Blackwell. [Zweite,
erweiterte Auflage Malden, Mass. 2003.]

Brunschvig, Robert (1956): ,Variations sur le théme du doute dans le figh“. In: Studi orienta-
listici in onore di Giorgio Levi Della Vida. Hrsg. von Raffaele Ciasca. Rom: Istituto per
’Oriente, Bd. | 61-82.

Brunschvig, Robert (1962): ,,Métiers vils en Islam“. Studia Islamica 16: 41-60.

Brunschvig, Robert (1976): Etudes d’islamologie. Hrsg. von Abdel Magid Turki. Paris:
Maisonneuve.

Buhart, Muhammad b. Isma‘Tl (1862-1868): As-Sahih. Hrsg. von M. Ludwig Krehl: Le Recueil des
Traditions Mahometanes par... al-Bokhdri. Leiden: Brill.

Cameron, Alan John (1973): Abd Dharr al-Ghifari. An Examination of his Image in the Hagio-
graphy of Islam. London: Royal Asiatic Society. [Urspriinglich Diss. Koln 1963.]

Chabbi, Jacqueline (1978): ,,Fudail b. ‘lyad, un précurseur du hanbalisme (187/803)*. Bulletin
d’Etudes Orientales 30: 331-345.

Conc. = Wensinck, Arent Jan (1936-1988): Concordance et indices de la Tradition musulmane.
Leiden: Brill.

Constable, Olivia R. (2003): Housing the Stranger in the Mediterranean World. Lodging, Trade,
and Travel in Late Antiquity and the Middle Ages. Cambridge UP.

Cooperson, Michael (1997): ,Ibn Hanbal and Bishr al-Hafi. A case study in Biographical Tradi-
tion“. Studia Islamica 86: 71-101.

Crone, Patricia (2004): God’s Rule. New York: Columbia Univ. Press,

Dahabi, Muhammad b. Ahmad ad- (1955-1958): Tadkirat al-huffdz. Haidarabad: Da’irat al-
ma‘arif al-‘Utmaniya.

Dahabi, Muhammad b. Ahmad ad- (1963-1965): Mizan al-i‘tidal fi naqd ar-rigal. Hrsg. von ‘Ali
Muhammad al-Bigawi. Kairo: Dar Ihya’ al-Kutub al-‘arabiya ‘Tsa al-BabT al-Halabr.

Dahabi, Muhammad b. Ahmad ad- (1981-1988): Siyar a‘ladm an-nubala’. Hrsg. von Su‘aib al-
Arna’dt und Salih as-Samr. Beirut: Mu’assasat ar-Risala.

Da@’ira-yi ma‘arif-i buzurg-i Islami / The Great Islamic Encyclopedia (1985-). Hrsg. von Kazim
Misawl Bugnirdl. Teheran: Markaz-i Da’irat ul-ma‘arif-i buzurg-i islamr.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 = 999

Darimi, ‘Abdallah b. ‘Abdarrahman ad- (1966): As-Sunan. Hrsg. von ‘Abdallah Hagim Yamani al-
MadanT. Kairo: Dar al-Mahasin lit-tiba‘a 1386 H.

Darling, Linda (2014): ,,The Vicegerent of God, from Him We Expect Rain. The Incorporation of
the Pre-Islamic State in Early Islamic Politic Culture®. Journal of the American Oriental
Society 134: 407-429.

Das, Aileen/Koetschet, Pauline (2017) ,,Two Pharmacological Texts on Whey by Abii Bakr
Nuhammad ibn Zakariyya’ al-Razi (d. 925)“. Journal of the American Oriental Society 137.1:
25-42

Dozy, Reinhart (1881): Supplément aux dictionnaires arabes. Leiden: Brill.

EI' = Houtsma, Martin Theodor (Hrsg.) (1913-1938): Encyklopddie des Islam: Geographisches,
ethnographisches und biographisches Wdrterbuch der muhammedanischen Vélker. Leiden:
Brill.

EI? = Bosworth, Clifford Edmund (Hrsg.) (1960-2009): The Encyclopaedia of Islam. Leiden: Brill.

Eger, Asa (2008): The Spaces between the Teeth. Environment, Settlement, and Interaction on
the Islamic-Byzantine Frontier. University of Chicago: Dept. of Near Eastern Languages and
Civilizations.

Eger, Asa (2014): The Islamic-Byzantine Frontier. Interaction and Exchange among Muslim and
Christian Communities. London: Tauris.

EL Shamsy, Ahmed (2012): ,,Al-Shafi‘T’s Written Corpus. A Source-Critical Study". Journal of the
American Oriental Society 132: 199-220.

Fasawi, Abi Yasuf Ya‘qab b. Sufyan al-Basawi [Fasawi] (1974-1976): Al-Ma ‘rifa wat-ta’rih. Hrsg.
von Akram Diya’ al-‘Umari. Bagdad: Riyasat Diwan al-auqaf.

Fraenkel, Siegmund (1886): Die aramdiischen Fremdwdrter im Arabischen. Leiden: Brill.

Franke, Patrick (2000): Begegnung mit Khidr. Quellenstudien zum Imagindren im traditionellen
Islam. (Beiruter Texte und Studien 79). Beirut: Orientinstitut der DMG.

Freidenreich, David M. (2011): Foreigners and their Food. Constructing Otherness in Jewish,
Christian, and Islamic Law. Berkeley: Univ. of California Press.

Freimark, Peter (1967): Das Vorwort als literarische Form in der arabischen Literatur. Diss. Miinster.

GAS = Sezgin, Fuat (1967- ): Geschichte des arabischen Schrifttums. Leiden: Brill,

Gauhari, Aba Nasr Isma‘il al- (1979): As-Sihah = Tag al-luga wa-Sihah al-‘arabiya. Hrsg. von
Ahmad ‘Abdalgaftr ‘Attar. Kairo: Dar al-Kitab al-‘arabr.

Gazzali, Muhammad b. Muhammad al- (1964): Fada@’ih al-Batiniya. Hrsg. von ‘Abdarrahman
Badawl. Kairo: Ad-Dar al-gaumiya lit-tiba* wan-nasr 1383 H.

Gilliot, Claude (2013a): ,,Sufyan al-Taurf (m. 161/778). Quelques notes sur son mode d’en-
seignement et la transmission de son savoir In: Islam. Identité et altérité. Mélanges en
I'honneur de Guy Monnot. Hrsg. von Mochammad Ali Amir-Moezzi. Turnhout: Peeters, 169-
189.

Gilliot, Claude (2013b): ,,A Schoolmaster, Storyteller, Exegete and Warrior at Work in Khurasan:
Al-Dahhak b. Muzahim al-Hilali“. In: Aims, Methods and Contexts of Qur’anic Exegesis
(2nd/8th — 9th/15th c.). Hrsg. von Karen Bauer. Oxford: Tauris, 311-392.

Gilliot, Claude (2014): ,,Mujahid’s Exegesis. Origins, Paths of Transmission and Development of
a Meccan Exegetical Tradition in its Human, Spiritual and Theological Environment®, In:
Tafsir and Islamic Intellectual History. Hrsg. von Andreas Gorke und Johanna Pink. Oxford:
Tauris, 63-112,

Goldreich, Amos (1988): ,Possible Arabic Sources of the Distinction between ,Duties of the
Heart‘ and ,Duties of the Limbs‘,, (hebr.). Te‘Gda 6: 179-208.



1000 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

Goldziher, Ignaz (1888-1890): Muhammedanische Studien. Halle: Max Niemeyer.

Goldziher, Ignaz (1916): Streitschrift des Gazali gegen die Batinijja-Sekte, (Verdffentlichungen
der De Goeje-Stiftung 3). Leiden: Brill.

Goldziher, Ignaz (1967-1973): Gesammelte Schriften. Hrsg. von Joseph Desomogyi. Hildesheim:
Olms.

Graf, Erwin (1959): Jagdbeute und Schlachttier im islamischen Recht. Eine Untersuchung zur
Entwicklung der islamischen Jurisprudenz. (Bonner Orientalistische Studien, N. S. 7).
Bonn: Orientalisches Seminar der Universitét.

Graham, William A. (1977): Divine Word and Prophetic Word in Early Islam. Den Haag: Mouton.

Gramlich, Richard (1987): Die Wunder der Freunde Gottes. Theologien und Erscheinungsformen
des islamischen Heiligenwunders. Wiesbaden: Steiner.

Gramlich, Richard (1989): Das Sendschreiben al-Qusayris iiber das Sufitum. (Freiburger Islam-
studien 11). Wieshaden: Steiner,

Gramlich, Richard (1990): Schlaglichter iiber das Sufitum. (Freiburger Islamstudien, 14). Wies-
baden: Steiner.

Gramlich, Richard (1992-1995): Die Nahrung der Herzen. (Freiburger Islamstudien, 14.1-4),
Wiesbaden: Steiner.

Gramlich, Richard (1995): Alte Vorbilder des Sufitums. Erster Teil: Scheiche des Westens.
Wiesbaden: Harrassowitz.

Gramlich, Richard (1996): Alte Vorbilder des Sufitums. Zweiter Teil: Scheiche des Ostens.
Wiesbaden: Harrassowitz.

Gramlich, Richard (1997): Weltverzicht. Grundlagen und Weisen islamischer Askese. Wiesbaden:
Harrassowitz. (Akademie der Wissenschaften Mainz: Verdffentlichungen der Orientali-
schen Kommission 43).

Gramlich, Richard (1998): Der eine Gott. Grundziige der Mystik des islamischen Monotheismus.
(Akademie der Wissenschaften Mainz: Verdffentlichungen der Orientalischen Kommission
44). Wiesbaden: Harrassowitz.

Haitami, ‘AlT b. AbT Bakr al- (1982): Magma“ az-zawa’id wa-manba‘ al-fawa’id. Nachdruck
Beirut: Dar al-Kitab al-‘arab.

Halifa B. Haiyat, Abl ‘Amr al-‘Usfuri (1966): At-Tabagat. Hrsg. von Suhail Zakkar. Damaskus:
Wizarat at-Tagafa was-siyaha wal-ir3ad al-gaumi, Nr. 14.

Halifa B. Haiyat, Abd ‘Amr al-‘Usfurt (1967-1968): At-Ta’rip. Hrsg. von Suhail Zakkar. Damaskus:
Wizarat at-Tagafa was-siyaha wal-ir5ad al-qaumi, Nr. 17.

Haque, Ziaul (1977): Landlord and Peasant in Early Islam. Islamabad: Islamic Research
Institute.

Hartmann, Richard (1944): Die Religion des Islam. Eine Einfiihrung. Berlin: E. S. Mittler und Sohn.

Hemgesberg, Helga (1965): Abd Huraira, der Gefdhrte des Propheten. Ein Beitrag zur Geschichte
des friihen Islam. Diss. Frankfurt a. M.

Hillenbrand, Carole (1988): ,Islamic Orthodoxy or Realpolitik? Al-Ghazal’s Views on Govern-
ment“. /ran 26: 81-94., [Nachgedruckt in: Kersten 2015, Bd. Il 226 ff.]

Hurvitz, Nimrod (1997): “Biographies and mild asceticism. A study of Islamic moral imagina-
tion”. Studia Islamica 85: 41-65.

Ibn ‘Abdalbarr, Yisuf b. ‘Abdallah (um 1960): Al-Isti‘ab fi ma‘rifat al-ashab. Hrsg. von ‘All
Muhammad al-Bigawi. Kairo: Matba‘at Nahdat Misr.

Ibn Abi Hatim, ‘Abdarrahman b. Muhammad ar-Razi (1941-1953): Al-Garh wat-ta‘dil. Haidara-
bad: Dar al-ma‘arif al-‘Utmaniya 1360 H.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 =—— 1001

Ibn al-Atir, al-Mubarak b. Muhammad (1963): An-Nihaya fi garib al-hadit wal-atar. Hrsg. von
Tahir Ahmad az-Zawi. Kairo: ‘Isa al-Babr al-Halabr.

Ibn Batta, ‘Ubaidalldh b. Muhammad al-‘Ukbari (1958): A$-Sarh wal-ibana ‘ala usal as-sunna
wad-diyana. Hrsg. und iibers. von Henri Lacust: La profession de foi d’lbn Batta. Damas-
kus: Institut Francais d’Etudes Orientales.

Ibn Hagar al-‘Asqalani, Ahmad b. ‘Ali (1907-1909): Tahdib at-Tahdib. Haidarabad: Da’irat al-
ma‘arif an-Nizamiya.

Ibn Hanbal, Ahmad b. Muhammad (1895): Al-Musnad. Kairo: al-Maktab al-Islam.

Ibn Hanbal, Ahmad b. Muhammad (1946-1975): Al-Musnad. Hrsg. von Ahmad Muhammad
Sakir. Kairo: Dar al-ma‘arif (unvollstindig).

Ibn Ishag, Muhammad (1858-1860): Sirat Rasdl Aligh. Hrsg. von Ferdinand Wiistenfeld U. D. T.
Das Leben Muhammads nach Muhammad b. Ishaq. Bearbeitet von ‘Abdalmalik b. Hisam.
Gottingen: Dieterich. [Nachdruck Frankfurt: Minerva 1961.]

Ibn Maga, Muhammad b. Yazid (1952): As-Sunan. Hrsg. von Muhammad Fu’ad ‘Abdalbagt.
Kairo: ‘Isa al-Babi al-Halabt 1352 H.

Ibn Muhanna, ‘Abdalgabbar b. ‘Abdallah al-Haulani (1950): Ta’rib Daraiya. Hrsg. von Sa‘id al-
Afgani. Damaskus: Matba‘at at-Taraqqi 1369 H.

Ibn Rudd, Muhammad b. Ahmad al-Hafid (1952): Biddyat al-mugtahid wa-nihdyat al-muqtasid.
Kairo: Mustafa al-Bab1 al-Halabr.

Ibn Sa‘d, Muhammad (1904-1917): Kitab at-Tabagat al-kabir. Hrsg. von Eduard Sachau u. a.
Leiden: Brill.

Ibn Sama‘a, Muhammad (1995): Al-Iktisab fi r-rizq al-mustatab. Hrsg. von Mahmad ‘Arnis.
Kairo: al-Azhar 1416 (dort als Werk des Saibant tituliert).

Ibn Taimiya, Tagiyaddin Ahmad b. ‘Abdalhalim (1997): Risalat al-Halal wal-haram. Hrsg. von
‘Abdalfattah Aba Gudda, im AnschluB an Saibanis K. al-Kasb (Beirut 1417/1997, mit
eigener Paginierung).

Izkawi, AbG Gabir Muhammad b. Ga‘far al- (2010): Al-Gami*. Hrsg. von Gabr Mahmiid al-
Fudailat. Masqat: al-Maktaba a3-Sarqiya.

Jallad, Ahmad Al- (2017): ,,Was it sdrat al-baqdra? Evidence for Antepenultimate Stress in the
Quranic Consonantal Text and its Relevance for s-l-w-h Type Nouns“. Zeitschrift der
Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft 167: 81-90.

Jarrar, Maher (1994): ,,Bi3r al-Hafl und die BarfiiBigkeit im Islam“. Der islam 71: 191-240.

Juynboll, Gauthier H. A. J. (1991): ,,The Role of Mu‘ammariin in Early Development of the Isnad*.
Wiener Zeitschrift fiir die Kunde des Morgenlandes 81: 155-175.

Juynboll, Gauthier H. A. ]. (2007): Encyclopedia of Canonical Hadith. Leiden: Brill.

Kersten, Carool (2015): The Caliphate and Islamic Statehood. Berlin: Gerlach Press.

Kiing, Hans et al. (1984): Christentum und Weltreligionen. Miinchen: Piper.

Lane, Edward William (1863-1893): An Arabic-English Lexicon: Derived from the Best and Most
Copious Eastern Sources. London: Williams and Norgate.

Lane, Edward William (1908): Manners and Customs of the Modern Egyptians. Hrsg. von E.
Stanley Poole. London 1860. Neudruck in ,,Everyman’s Library“, London 1908. Nachdruck
London 1954,

Liddell-Scott (1940) = Henry George Liddell und Robert Scott: A Greek-English Lexicon. 9.
edition. Oxford: Clarendon Press. [Nachdruck, with a supplement 1968].

Mahmoud, Abd-El-Halim (1940): Al-Mohdsibi, un mystique musulman religieux et moraliste.
Paris: Geuthner.



1002 —— Josefvan Ess DE GRUYTER

Malik B. Anas, Abl ‘Abdallah (1951): Al-Muwatta’. Hrsg. von Muhammad Fu’ad ‘Abdalbagr.
Kairo: ‘Tsa al-Babi al-Halabt 1370 H.

Margoliouth, David S. (1902): ,,Abli [-‘Ala@’ al-Ma‘an™s correspondence on vegetarianism®.
Journal of the Royal Asiatic Saociety 289-332.

Martins, Pedro Ribeiro (2017): Der Vegetarismus in der Antike im Streitgesprdch. Berlin: de Gruyter.

Massignon, Louis (1954): Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musul-
mane. *Paris: Vrin,

Metzler, Berenike (2016): Den Koran verstehen. Wiesbaden: Harrassowitz.

Mimouni, Simon Claude (2015): ,,Le «judaisme sacerdotal et synagogal» en Palestine et en
diaspora entre le I1° et le VI® siécle: Propositions pour un nouveau concept®. In: Comptes
Rendus des séances de I’Académie des Inscriptions et Belles Lettres: 113-147.

Morony, Michael G. (1984): Iraq after the Muslim Conquest, Princeton UP.

Motzki, Harald (1991): Die Anfdnge der islamischen Jurisprudenz. lhre Entwickiung in Mekka bis
zur Mitte des 2./8. Jahrhunderts. Wiesbaden: Steiner (Abhandlungen fiir die Kunde des
Morgenlandes 50.2).

Muhasibi, al-Harit b. Asad al- (1940): Ar-Ri‘aya li-huqiag Allah. (E.).W. Gibb Memorial Series: NS
15). Hrsg. von Margaret Smith. London: Luzac.

Muhasibi, al-Harit b. Asad al- (1969): Al-Masa’il fi a‘mal al-qulab wal-gawarih wal-Makasib wal-
‘Agl. Hrsg. von ‘Abdalgadir Ahmad ‘Ata’. Kairo: ‘Alam al-kutub / The World of Books.
[Neudruck Beirut 1407/1987.]

Muhasibi, al-Harit b. Asad al- (1988): al-Qasd war-rugi“ ila llah. Hrsg. von Husain Qawatli: at-
Tasauwuf al-‘aqlr fi I-Islam. Malta: IQRA, 118-207.

Muslim b. al-Haggag (1955-1956): As-Sahih. Hrsg. von Muhammad Fu’ad ‘Abdalbagqi. Kairo: Tsa
al-Babt al-Halabr.

Nasa’l, Ahmad b. ‘Ali b. Su‘aib an- (2000): As-Sunan. Liechtenstein: Thesaurus Islamicus
Foundation.

Nasirov, . R. (2016): ,,5akik al-Balchi. Pravila bogopoklonenija“ [,,5aqiq al-Balhi. Regeln der
Gottesverehrungl]“. ISrdq 7: 237-247.

Noth, Albrecht (1973): ,,Zum Verhiltnis von kalifaler Zentralgewalt und Provinzen in umayyadi-
scher Zeit. Die ,,sulh-‘anwa“-Traditionen fiir Agypten und den Iraq“. Die Welt des Islams 14:
150-162.

Nwyia, Paul (1973): Trois oeuvres inédites de mystiques musulmans = Nusds sdfiya gair
mansdra, Beirut: Dar al-Masriq.

Paret, Rudi (1971): Der Koran. Kommentar und Konkordanz. Stuttgart: W. Kohlhammer.

Payne Smith, R. (1879): Thesaurus syriacus. Oxford: Clarendon Press.

Peters, Rudolf (1979): Islam and Colonialism. The doctrine of Jihad in modern history. Den Haag:
Mouton.

Picken, Gavin (2011): Spiritual Purification in Islam. The Life and Works of al-Muhasibi. Abing-
don: Routledge.

Pitschke, Christoph (2010): Skrupuldse Frémmigkeit im frithen Islam. Das ,,Buch der Gewis-
sensfrommigkeit® (Kitab al-Wara‘) von Ahmad b. Hanbal. (Arabische Studien 5). Wies-
baden: Harrassowitz

Pékel, Hans-Peter (2014): Der unmdnnliche Mann. Zur Figuration des Eunuchen im Werk von al-
Gahiz. Wiirzburg: Ergon.

Pomerantz, Maurice (2007): ,,Mu‘tazili Theory in Practice. The Repentance (tawba) of Govern-
ment Officials in the 4th/tenth century“. In: A Common Rationality. Mu‘tazilism in Islam
and Judaism. Hrsg. von C. Adang, S. Schmidtke und D. Sklare. Wiirzburg: Ergon, 463-493.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 = 1003

Puin, Gerd-Riidiger (1970): Der Diwan von ‘Umar Ibn al-Hatftab. Bonn: Orientalisches Seminar
(Dissertation).

Qudama b. Ga‘far (1965): K. al-Harag. Ubs. von A. Ben Shemesh: Qudama b. Ja‘far’s Kitab al-
Kharaj. Part Seven. (Taxation in Islam 2). Leiden: Brill.

Qu3airT: Ar-Risala fi t-tasauwuf, s. Gramlich 1989.

Raffensperger, Christian (2012): Re-imagining Europe. Harvard UP.

Reinert, Benedikt (1968): Die Lehre vom tawakkul in der klassischen Sufik. (Studien zur
Sprache, Geschichte und Kultur des islamischen Orients N.F. 3). Berlin: de Gruyter

Ritter, Hellmut (1935): Die Schrift des Harit b. Asad al-Muhdsibr iiber den Anfang der Umkehr zu
Gott. Gliickstadt: Augustin.

Ritter, Hellmut (1955): Das Meer der Seele. Mensch, Welt und Gott in den Geschichten des
Fariduddin ‘Attar. Leiden: Brill.

Rubin, Uri (1993): ,,,Al-Walad li-I-Firash®. On the Islamic Campaign against ‘Zina’“. Studia
Islamica 78: 5-26.

Saibani, Muhammad b. al-Hasan b. Farqad a3- (1930): K. al-Maharig fi I-hiyal ‘an Abi Hanifa bi-
riwayat Abt Yiasuf. Hrsg. von Joseph Schacht. Leipzig: J. C. Hinrichs.

Saibani, Muhammad b. al-Hasan b. Fargad a3- (1997): K. al-Kasb. Hrsg. von ‘Abdalfattah Ab
Gudda. Beirut: Dar al-Ba3@’ir al-Islamiya 1317 H.

Salem, Feryal (2016): The Emergence of Early Sufi Piety and Sunni Scholasticism. Leiden: Brill.

Sam‘ani, ‘Abdalkarim b. Muhammad as- (1962-1982): Al-Ansab. Hrsg. von Abdul Mu‘id Khan.
Haidarabad: Dar al-ma‘arif al-‘Utmaniya.

Saqiq al-Balht, Abii ‘Ali b. Ibrahim al-AzdT (1973): Adab al-‘ibadat und Bab manazil as-sidq. In:
Nwyia 1973, 17-22. Dazu russische Ubersetzung von I. R. Nasirov, in: I§raq, Bd. 7/2016, S.
237-247,

Sarrag, Abii Nasr ‘Abdallah b. ‘Ali at-TasT as- : Luma“ fi t-tasauwuf, s. Gramlich 1990.

Schacht, Joseph (1923): Das Kitab al-hiial ual-mahdrig des Abid Bakr Ahmad ibn ‘Umar ibn
Muhair a3-Sajbani-al-Hassaf. (Beitrage zur semitischen Philologie und Linguistik 4). Han-
nover: Heinz Lafaire.

Schacht, Joseph (1953): The Origins of Muhammadan jurisprudence. Oxford: Clarendon Press.

Schmucker, Werner (1972): Untersuchungen zu einigen wichtigen bodenrechtlichen Konse-
quenzen der islamischen Eroberungsbewegung. Bonn: Selbstverlag des Orientalischen
Seminars.

Serjeant, Robert (1972): Islamic Textiles. Material for a History up to the Mongol Conquests.
Beirut: Librairie du Liban.

Sijpesteijn, Petra (2004): ,,A Request to Buy Silk from Early Islamic Egypt“. In: Gedenkschrift
Ursula Horak. Hrsg. von Hermann Harrauer und Rosario Pintaudi. Florenz: Gonnelli.
Sizgorich, Thomas N. (2009): Violence and Belief in Late Antiquity. Philadelphia: University of

Pennsylvania Press.

Smith, Margaret (1935): An early mystic of Baghdad. London: Luzac.

Spectorsky, Susan A. (2017): ,,Some Hanbali Views on Secret Marriage®. In: Arabic Humanities,
Islamic Thought. Hrsg. von Joseph E. Lowry und Shawkat M. Toorawa. Leiden: Brill, 35-49.

Stauth, Georg (1969): Die Uberlieferung des Korankommentars Mugahid b. Gabrs. Zur Frage der
Rekonstruktion der in den Sammelwerken des 3. Jh. d. H. benutzten friihislamischen
Quellenwerke. Giefien: Dissertation.

Subki, Tagaddin ‘Abdalwahhab as- (1964-1976): Tabaqat as-Sdfi‘lya al-kubrd. Hrsg. von Mah-
mad Muhammad At-Tanahi und ‘Abdalfattah Muhammad Al-Hulw. Kairo: ‘Isa al-Babi al-
Halab.



1004 —— Josef van Ess DE GRUYTER

Sviri, Sarah (2016): ,,The Countless Faces of Understanding. On Istinbat, Mystical Listening and
Sufi Exegesis®. In: The Spirit and the Letter. Approaches to the Esoteric Interpretation of the
Qur’an. Hrsg. von Annabel Keeler und Sajjad Rizvi. Oxford UP 2016.

Touati, Houari (2000): /slam et voyage au moyen dge. Paris: Seuil 2000. [engl. Ubs. 2010.]

Tabari, Abl Halaf at- (2013): Salwat al-‘arifin. Hrsg. von G. Béwering und B. Orfali U. D. T. The
Comfort of the Mystics. Leiden: Brill.

Tabari, Muhammad b. Garir at- (1879-1901): Annales = Ta’rih ar-rusul wal-mulik. Hrsg. von
Michael Jan De Goeje. Brill: Leiden.

Tabari, Muhammad b. Garir at- (1995): Abbasid Authority Affirmed. (The History of al-Tabari; Bd.
28). Ubers. von Jane Dammen McAuliffe. Albany, NY: State University of New York Press.

Tabari, Muhammad b. Garir at- (1954-): At-Tafsir = Gami‘ al-bayan ‘an ta’wil al-Qur’an. Hrsg.
von Mahmad Muhammad Sakir. Kairo: Dar al-ma‘arif (unvollstdndig).

Ta’rih Bagdad = Ahmad b. ‘Ali al-Hatb al-Bagdadi (1931): Ta’rih Bagdad. Kairo: Maktabat al-
Hangl.

TG = van Ess 1991-1997.

Tirmidi, Muhammad b. ‘Tsa at- (2000): Al-Gami* as-Sahih. Liechtenstein: Thesaurus Islamicus
Foundation.

UbbT, Muhammad b. Hilfa b. ‘Utman al-Maliki al- (1910): lkmal Ikmal al-Mu‘lim fi Sarh Sahih
Muslim. Kairo: Matba‘at as-Sa‘ada 1328 H.

Ullmann, Manfred (1973): ,,Die Schrift des Badigiras iiber die Ersatzdrogen®. Der Islam 50:
230-248.

‘Uqaili, Muhammad b. ‘Amr al- (1984): K. ad-Du‘afa’ al-kabir. Hrsg. von ‘Abdalmu‘tT Amin al-
Qal‘agl. Beirut: Dar al-kutub al-‘ilmiya.

van Ess, Josef (1961): Die Gedankenwelt des Harit al-Muhdsib1. (Bonner Orientalistische Studien
N.S. 12). Bonn: Selbstverlag des Orientalischen Seminars der Universitdt Bonn.

van Ess, Josef (1974): “Islam”. In: Die fiinf grofien Weltreligionen. (Herderbiicherei 488). Hrsg.
von Emma Brunner, Freiburg: Herder, 67-87.

van Ess, Josef (1975): Zwischen Hadit und Theologie. Studien zum Entstehen prédestinatiani-
scher Uberlieferung. (Studien zur Sprache, Geschichte und Kultur des islamischen Orients
NF 7). Berlin: de Gruyter.

van Ess, Josef (1980): ,Religion und Gesellschaft, dargestellt am Beispiel des (sunnitischen)
Islams*®. In: Kulturprobleme aufSereuropdischer Ldnder. Hrsg. von ], H. Hohnholz. Stuttgart:
Wissenschaftliche Verlagsgesellschaft.

van Ess, Josef (1991-1997): Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Eine
Geschichte des religiésen Denkens im friihen Islam. Berlin: Walter de Gruyter. [Engl. Ubs.
Leiden: Brill 2016- .]

van Ess, Josef (2001): Der Fehltritt des Gelehrten. Die ,,Pest von Emmaus*“ und ihre theologi-
schen Nachspiele. Heidelberg: Winter.

van Ess, Josef (2009): ,,Al-Jahiz and early Mu‘tazili Theology“. In: Al-J/dhiz. A Muslim Humanist
for our Time. (Beiruter Texte und Studien 119). Hrsg. von Tarif Khalidi u. a. Beirut: Orient-
institut der DMG, 3-15.

van Ess, Josef (2011a): Der Eine und das Andere. Beobachtungen an islamischen hdresio-
graphischen Texten. Berlin: Walter de Gruyter.

van Ess, Josef (2011b): ,,Die Doktorarbeit®. Die Welt des Islams 51: 279-326.

van Ess, Josef (2011c): ,,Gavin Picken: Spiritual Purification in Islam. The Life and Works of al-
Muhasibi. [Review]* ilahiyat Studies 2.1: 126-132

van Ess, Josef (2014): ,,Neue Fragmente aus dem K. an-Nakt des Nazzam“. Oriens 42: 20-94.



DE GRUYTER Unfertige Studien 4 —— 1005

van Ess, Josef (2016): ,,Unfertige Studien |. Wer sind und was bedeutet al-mariga ?“. Asiatische
Studien 70: 1389-1431.

van Ess, Josef (2018a): Kleine Schriften. Hrsg. von Hans Hinrich Biesterfeldt. Leiden: Brill.

van Ess, Josef (2018b): ,,Unfertige Studien 3: Die Nihdyat al-mardm des Diya’addin ar-Razi“.
Asiatische Studien 71: 31-85.

Waki‘, Muhammad b. Halaf b. Haiyan (1994): K. az-Zuhd. Hrsg. von ‘Abdarrahman ‘Abdalgabbar
al-Fariwa’1. Ar-Riyad; Dar As-Sumai‘l (M.A.-Arbeit Medina 1982).

Wichard, Johannes Christian (1995): Zwischen Markt und Moschee. Wirtschaftliche Bediirfnisse
und religiése Anforderungen im friihen islamischen Vertragsrecht. Paderborn: Schéningh.

WKAS = Ullmann, Manfred (1970-2009): Wérterbuch der klassischen arabischen Sprache.
Wiesbaden: Harrassowitz.

Wright, William (1967): A Grammar of the Arabic Language. Hrsg. von W. Robertson Smith und
M. ). de Goeje. Vierte Auflage. Cambridge UP.

Yahya b. Adam (1958): K. al-Hardg. Ubs. von A. Ben Shemesh: Taxation in Islam 1. Leiden: Brill.

Yaqit b. ‘Abdallah ar-Rami al-Hamawi (1955-1957): Mu‘Gam al-buldan. Beirut: Dar Sadir.






	Unfertige Studien 4 : Skrupelhaftigkeit

