Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 72 (2018)

Heft: 3

Artikel: L'émancipation du zaal oriental de ses modeles andalous a I'ére
mamelouke

Autor: Ozkan, Hakan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813517

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2018; 72(3): 819-862

Hakan Ozkan*
L’émancipation du zagal oriental de ses
modéles andalous a I’ére mamelouke

https://doi.org/10.1515/asia-2017-0074

Résumé: Le zagal oriental a été considéré comme le petit frére du zagal des
grands maitres andalous comme Ibn Quzman, Mudgalis et d’autres — du
moins, c’est ce que nous pouvons déduire en lisant les premiéres poétiques
de cette forme poétique qui ont été écrites sur la rive orientale de la
Méditerranée. Safiyaddin al-Hilli (677/1278-749/1348) qui a été le premier a
rédiger une telle poétique fonde sa théorie sur les zagals modéles
d’Andalousie. Dans sa poétique il catalogue et explique les lois et les régles
morphologiques, lexicales et syntactiques selon lesquelles un zaggal aspirant
devrait forger ses vers, tout en soulignant qu’Ibn Quzman ne voulait défendre
que I'utilisation excessive de I'i‘rab (la flexion désinentielle). Dans une large
mesure al-Hilli laisse de coté la réalité de la production des zagals par les
poétes de Syrie, d’Irak et d’Egypte & ce moment-la. Par contre, une poétique
postérieure comme le Daf* as-Sakk wa-l-mayn fi tahrir al-fannayn d’un certain
Gamaladdin al-Banawani (m. 860/1456) ne mentionne de zagals andalous et
ne tente pas d’en établir des régles. Notre présente contribution a pour but de
démontrer d’'une part que les poétiques sur le zagal se sont émancipées de
leurs modeéles andalous et les régles de composition que les auteurs tels
qu’lbn Quzman, pour nommer le plus important, n’ont jamais formulées.
D’autre part nous examinons les anthologies de zagal et des encyclopédies
littéraires écrites en Orient pendant le 7°/13° siécle jusqu’au 9°/15° siécle pour
mesurer l'importance des zagals andalous comparée a celle des zagals
autochtones. Finalement nous avons identifié deux groupes distincts aux-
quels les zaggalun orientaux appartiennent et nous essaierons de mieux
définir le lieu et la date ol des zaggaliin orientaux se sont manifestés pour
la premiére fois.

Keywords: zagal andalou, zagal oriental, littérature mamelouke, poésie mame-
louke, poétique

*Corresponding author: Hakan Ozkan, Institut fiir Arabistik und Islamwissenschaft,
Westfdlische Wilhelms-Universitat Miinster, Schlaunstr, 2, Miinster 48143, Germany.
E-mail: hakan.ozkan@uni-muenster.de



820 —— Hakan Ozkan DE GRUYTER

1 Quelques remarques préliminaires

Bien qu’il soit composé dans une langue imprégnée par le langage courant
(malhiin) le zagal' oriental comme son prédécesseur d’al-Andalus ne peut pas
étre considéré stricto sensu une forme poétique populaire du type pratiqué par le
« petit peuple ». Tout au contraire, dans la Syrie du 7°/13° siécle et plus
précisément dans les régions qui se trouvaient sous le régne des princes
Ayyoubides et des Artukides (Maridin) I’art du zagal était devenu une mode
prestigieuse dans les cours princiéres.

Trés peu est connu du chemin que le zagal a pris pour arriver en Syrie, mais
on est en droit de supposer qu’il était passé par 'Egypte pour s’y installer au
cours du 6°/12° siécle. Bien qu’il existe des zagals de la méme période en Egypte,
il n’est guére possible de parler d’une poésie de cour comme c’était le cas des
zagals composés dans les cours princiéres de Syrie. Notamment Safiyaddin al-
Hilli (677-750/1278-1349), le grand poéte iraquien et le premier a écrire une
poétique du zagal, a passé a la cour des Artukides de Maridin la plus grande
partie de sa vie,déclare qu’il s’est mis a écrire un petit nombre de poémes
malhiin pour prouver qu’il en était capable. En méme temps il tient a souligner
qu’il n’appartient pas a un type de poétes qui compose essentiellement de la
poésie populaire. Ce faisant, il laisse entendre qu’il y existait deux groupes de
poétes qui pratiquaient ce type de poésie : le premier composé de poétes d’élite
comme al-Hilli qui, d’habitude composaient des poémes en fushd mais qui
n’ignoraient pas I’importance accrue des nouvelles formes en langue mixte et
qui, en conséquence, se mettaient a en composer parce que ces formes étaient
devenues en vogue et surtout pour faire plaisir a leur souverains qui se
délectaient de ce nouveau genre de poésie.” Le deuxiéme groupe, tout en étant
plus large, consistait des zaggaliin, plutét inconnus pour nous, qui ne compo-
saient que ces formes populaires et circulaient dans des milieux a part qu’al-
Hilli connaissait bien mais avec lesquels il prenait en méme temps ses distances.
Cette division entre les deux groupes n’est pas seulement perceptible dans une
large mesure dans la poétique de Safiyaddin al-Hilli et celle de son successeur
Ibn Higga al-Hamawi (767-837/1366-1434) dont nous parlerons plus tard ; elle
I’est aussi du point de vue de la sélection des zagals par les anthologistes érudits

1 Le zagal est une forme de poésie strophique en dialecte qui s’est établie en al-Andalus
pendant le 6%/12° siécle. Une strophe se compose typiquement de quatre vers dont le dernier
comporte une rime répétée a la fin de chaque strophe et qui se distingue de la rime des trois
vers précédents, donc bbba, ccca, ddda et ainsi de suite.

2 Larkin 2008 : 204 ; Larkin 2007 : 12, et note n°. 4 ; al-Hilli 1990 : 134. V. aussi Gammal 1966 :
175 et Cachia 2008 : 146.



DE GRUYTER L’émancipation du zagal oriental —— 821

qui ont écrit des recueils de zagals que nous présenterons dans la 3° partie de cet
article.

On a beau chercher des traces d’une critique qui s’est proposée de discuter
ou d’examiner au niveau d’une poétique les zagals en al-Andalus pendant les
siécles ol on se plaisait a gofiter cette nouvelle forme de poésie, hormis les trés
rares remarques faites par Ibn Quzman telle que sa phrase célébre :

wa-qad garradtuhu [c’est A dire le zagal] mina l-i‘'rab / ka-tagridi s-sayfi mina l-qirab.>

J’ai dépouillé le zagal de la flexion désinentielle [i‘rdb] / comme on tire I’épée de la gaine.

Toute la poétique d’Ibn Quzman se résume pratiquement dans cette phrase.
L’absence de la flexion désinentielle est le trait commun a tous les zagals en
Orient comme en al-Andalus a pied égal sans pour autant que cette particularité
puisse étre considérée comme une injonction sans appel. Pour cela Ibn Quzman
et d’autres ne s’y tenaient pas a la lettre. Bien au contraire, il s’en écartaient
souvent — un fait qui est largement répertorié par les théoriciens du zagal.

A part cela, il semble que les zagals andalous ont été pour un certain temps
les modéles sur lesquels les zagals orientaux ont été calqués. Cela vaut
particuliérement pour certains entre eux qui proviennent de la Syrie ol
Hamah, Maridin et Damas en particulier, s’avéraient de vrais centres de produc-
tion des zagals. Mis a part les thémes tout a fait similaires, sur lesquels nous ne
nous pencherons pas dans cette étude, on y trouve un bon nombre d’andalou-
cismes comme le zab (dab) signifiant “maintenant” et las pour (“laysa”); ce
qu’on ne trouve a peine dans les zagals d’Egypte particuliérement ceux d’une
date ultérieure.

Un grand amateur du parler andalou fut le poéte Siragaddin ‘Umar b.
Mas‘ad al-Mahhar (m. 711/1311).* Né & Alep et vivant 4 Hamah comme poéte
de cour des princes Ayyoubides a partir de I’an 683 de 'Hégire, il s’engouait du
parler andalou - a tel point qu’a la fin du premier zagal de son diwan il s’en
vante rondement en déclamant :

magribi lafzi lakinni min ahli $-Sam.>

Mes paroles sont maghrébines, mais je suis Syrien.

3 Nykl 1933: 9.

4 Sur lui v. Brockelmann 1938 : 2: 1; al-Kutubi 1983 : 3: 146-153 ; al-‘Umari 1988 : 16: 203-209 ;
as-Safadi 1931- : 23: 122-132 ; Ibn Hagar al-‘Asqalani 1993 : 3: 193 ; Ibn Tagribirdi 1972 : 9: 221-
222 ; Zirikli 2002 : 5: 66. Cf. Haykal 1983 : 114-116 ; Bauer 2005b : 120 ; Bauer 2006 : 211-213 ;
Bauer 2007a : 153.

5 Al-Mahhar 2001 : 344.



822 — Hakan Ozkan DE GRUYTER

Al-Mahhar revendique donc son identité syrienne qu’il met en contraste avec
son attachement au parler andalou. Ce qui est remarquable dans cette phrase est
I’opposition forte de ces deux faits qui ne constituent pas nécessairement une
contradiction absolue en soi. Car, on pourrait bel et bien préférer le parler
andalou (qui d’ailleurs n’est pas si fort que ca dans les zagals d’al-Mahhar)
comme convention d’une forme poétique, sans devenir andalou tout court.
D’autant plus que l'utilisation des andaloucismes était déja une pratique
acceptée et répandue dans le milieu des zaggalin et leurs aficionados. Pour
cette raison, il nous semble que cette opposition, évidente au premier abord, se
veut comme une maniére de nouer en termes positifs les deux faits contradic-
toires de prime abord : al-Mahhar, tout en s’enorgueillant de se conformer aux
conventions des grands maitres andalous, reste Syrien dans son habitus et dans
ce qu’il exprime par ses poémes. Néanmoins, il a di considérer nécessaire de
prendre ses distances avec les poétes d’al-Andalus, probablement pour ne pas
étre considéré comme quelqu’un qui voulait apparaitre comme un poéte anda-
lou ou quelqu’un qui tentait de donner I'impression d’appartenir a ce groupe.®
Cela dit, il faut se rendre compte que les dialectes arabes sont parfois aussi
caractérisés par des phénomeénes et conventions morphophonémiques, phono-
logiques, orthographiques et morphosyntactiques trés semblables qui font que
des strophes d’un zagal d’Tbn Quzman du point de vue de la graphie pure puisse
apparaitre comme un exemple de zagal oriental.

En Egypte les andaloucismes apparaissaient moins fréquemment, du moins
c’est I'impression qui s’impose apreés la lecture des zagals disponibles dans des
manuscrits ou des magmii‘as (une magmii‘a est une collection de manuscrits qui
sont reliés ensemble). On en trouvait des exemples dans un premier temps
(jusqu’a la fin du 7%/13° siécle a peu prés), comme il est démontré par exemple
dans les zagals de Mugahid Tannas al-Hayyat (m. 672/1274) de la ville de Fustat.
Or, plus tard, des célébres zaggaliin égyptiens tels qu’al-Hammami (m. 712/
1312),” al-Mi‘mar (m. 749/1348)® et Halaf al-Gubari (m. 791/1341)° pour ne citer

6 Cf. Bauer 2005b : 120.

7 Weintritt 2005 : 381-390 ; Ibn $akir al-Kutubi 1973 : 4: 205-219 ; as-Safadi 1997 : 103120 ; as-
Safadi 1998 : 5: 503-520 ; Ibn Iyas 1982 : 1,1: 443 ; Ibn Hagar al-‘Asqalani 1993 : 4: 393-395 ; as-
Suyiti 1967 : 1: 569 ; al-‘Umari 1988 : 18: 216-220.

8 V. pour sa biographie et les sources le concernant ’article de Bauer 2002. Bauer a écrit un
autre article sur 'unique magama d’al-Mi‘mar : Bauer 2003. V. aussi Biesterfeldt 2012 et Ozkan
2013.

9 Cf. sur lui al-Gubari 2013 ; Larkin 2008 : 218-220 et Larkin 2007 : 11-16. L’auteur de la
poétique Daf* a$-Sakk wa-l-mayn fi tahrir al-fannayn, al-Banawani (v. plus bas), fixe sa date
de mort a I'an 791/1389, v. le manuscrit du Daf* dans la Staatshibliothek Berlin, 7170, We 11, 108,
fol. 55".



DE GRUYTER L’émancipation du zagal oriental =——— 823

que les plus célébres ne s’en servaient que trés rarement, hormis 1’omniprésent
préfixe verbal de I'inaccompli na-, qui dans la langue écrite et dans les dialectes
orientaux marque la premiére personne du pluriel tandis qu’elle est utilisée pour
la premiére personne du singulier dans le dialecte d’al-Andalus, et en 'occu-
rence celui du Maroc jusqu’a nos jours.

Pour conclure ces remarques préliminaires et sans entrer dans une analyse
minutieuse qui n’est pas I’objet de cette étude nous pouvons retenir que I'in-
fluence andalouse au niveau de la langue se limite a des cas assez rares — trés
probablement pour y conférer une touche andalouse ou une nuance andalouse
étroitement liée a cet art dans un premier temps — et aussi parce que des mots
purement andalous qui n’ont pas été conventionnalisés dans cet art jusque-la
(comme yadda qui signifie “en effet” ou mazad pour masgid, ou bien encore des
mots carrément romans fréquemment utilisés par les poétes andalous) auraient
risqué étre complétement incompréhensibles pour le public oriental. Donc,
I'utilisation des andaloucismes n’était trés probablement qu’une convention
limitée pour marquer le genre du zagal comme tel.

2 Les poétiques du zagal et le role des zagals
andalous

a) Safiaddin al-Hilli (677-750/1278-1349) et son Kitab al-‘Atil al-hali wa-l-
murahhas al-gali

Safiaddin al-Hilli avait bien compris le caractére souple de la déclaration d’Ibn
Quzman. Selon al-Hilli c’est seulement si la flexion désinentielle était recherchée
qu’elle devenait critiquable, ce qui correspondait parfaitement au mode
opératoire d’Ton Quzman.'® C’est donc avec cette réserve qu’al-Hilli déconseille
I'utilisation des formes désinentielles et met en exergue d’une maniére trés
méticuleuse et bien organisée ce qui a son avis était censé interdit au niveau
du lexique, du meétre et de la rime dans le zagal d’'un coté et dans le $ir de
I'autre.

En regardant de prés les exemples des vers de zagal « défectueux » il saute
aux yeux qu’ils sont écrits dans leurs quasi-totalité par les zaggalin d’al-
Andalus. Safiaddin al-Hilli a pu consulter les diwans de deux fameux
zaggalin, Ibn Quzman (né avant 479/1086-555/1160) et Mudgalis ou Madgallis
(un contemporain d’Ibn Quzman dont la date de mort est inconnue)." Puisque le

10 Al-Hilli 1956 : 14.
11 Al-Hilli 1956 : 97.



824 —— Hakan Ozkan DE GRUYTER

diwan de Mudgalis est introuvable, les zagals qu’al-Hilli fournit représentent la
source la plus compléte dont nous disposons de ce poéte. Ce sont aussi les deux
poétes qu’il cite le plus souvent : Ibn Quzman 96 fois et Mudgalis 57 fois.

Les orientaux y figurent uniquement a deux reprises ; une fois al-Hilli se
sert d’un zagal trés fort en rimes internes d’Ahmad b. ‘Utman al-Am3ati (m.
725/1325) un zaggal cultivé, secrétaire au Dar al-Bittth a Damas, et également
instruit dans la composition du 3i‘r.!? Hoenerbach note le concernant que
beaucoup dans la structure et la métrique de ses zagals ressemble aux
poémes d’Tbn Quzman et de Mudgalis.” La deuxiéme fois, il relate la critique
qu’al-Ams3ati porte envers ‘Ali b. Muqgatil (m. 761/1360) de Hamah, un zaggal
pur et dur,' entre autre pour utiliser ’expression ahlan wa-sahlan dans un
zagal, qui par son tanwin (une forme d’i‘rab particuliérement blamable selon
al-Hilli) lui semblait fortement répréhensible.” Mis & part ces deux exemples,
les zagals d’origine orientale n’y figurent pas a I’exception de douze composi-
tions de la plume d’al-Hilli lui méme - une pratique répandue dans les traités
de poétique et les anthologies oti les auteurs tentent de valoriser leur compo-
sitions auprés des autres poétes et des critiques. Il s’agit d’'un florilege des
zagals dans lequel al-Hilli émule les styles distincts de ’Egypte, de I'Irak et de
la Syrie.’® Deux choses intriguent dans le recueil d’al-Hilli : Premiérement il
laisse entrevoir que chaque région avait déja développé son style de zagal
distinct a cette époque, un fait qui témoigne d’une application de longue date
de cet art qui a finalement abouti a une adaptation locale et une appropriation
de cette forme importée. Deuxiémement il est surprenant qu’al-Hilli n’ait pas
inclus les zagals d’autres zaggalun. Ne lui plaisaient-ils pas ? Etaient-ils tous
défectueux ? Ou est-ce qu’il voulait seulement démontrer son savoir-faire dans
ce domaine en purgeant ses zagals de tous les ‘défauts’ qu’il avait énumérés
pour que personne ne puisse lui reprocher d’avoir rédigé son traité avec le but
d’excuser son incapacité d’en produire des exemples impeccables ? De toute

12 V. sur lui Hoenerbach 1956 : 10 ; Hoenerbach 1954 ; Ibn Katir 1999 : 14: 120 ; Ibn al-‘Imad
1993 : 8: 119 ; as-Safadi 1998 : 1; 287-292 ; Ibn Hagar al-‘Asqalani 1993 : 1: 201.

13 Hoenerbach 1954 : 726-728.

14 ‘Ali (ou ‘Alda’addin) Ibn Mugatil at-Tagir (« le commercant ») est le zaggal le plus cité dans
des anthologies comme le ‘Ugiid al-la’al fi-I-muwasSahhat wa-l-azgal d’an-Nawagi, le Durr al-
makniin fi sab‘a funiin d’Tbn lyas al-Hanafi et le Rawd al-adab d’al-Higazi que nous allons
présenter plus bas. Ibn Higga le traite d’une maniére constante dans son Bulug al-amal fi fann
az-zagal et aussi dans la Hizanat al-adab sous des rubriques différentes telles que le ginas (la
paronomase). Sa biographie se trouve parmi d’autres dans Ibn Hagar al-‘Asgalani 1993 : 3: 205 ;
as-Safadi 1998 : 4: 556-566 ; as-Safadi 1931-: 22: 136-139.

15 Al-Hilli 1956 : 74-75.

16 Al-Hilli 1956 : 99-131.



DE GRUYTER L’émancipation du zagal oriental = 825

maniére il ne se montre pas ouvertement fier de son ceuvre et dit qu’il s’agit
d’une folie de jeunesse, rien de plus."

On voit donc une certaine hésitation, une ambivalence envers cette forme de
poésie imprégnée par le langage courant. D’un coté al-Hilli se montre trés en faveur
de ces nouveaux styles dialectaux au point de se mettre a les étudier en profondeur
et en composer quelques-uns. De I'autre il craint que la pratique de composer des
vers dialectaux puisse nuire a sa faculté de composer des vers en fusha ce qui serait
d’ailleurs arrivé a Ibn Sana’ al-Mulk.'® Ewald Wagner note d’ailleurs qu’al-Hilli était
« plus attaché a la poésie des Abbasides qu’a celle des zaggaliin andalous, ce qui ne
surprend pas vu son origine. Le courant de la tradition des muhdatiin ne débouchait
pas dans la poésie populaire orientale uniquement par le biais de 'Espagne, il
s’alimentait aussi directement de ses propres sources. »*°

b) Ibn Higga al-Hamawi (767-837/1366-1434) : Buliig al-amal fi fann az-
zagal®

Epistolier éminent, I'un des plus célébres poétes et prosateurs de I’époque mame-
louke et I'un des derniers grands secrétaires d’Egypte et de Syrie, Ibn Higga al-
Hamawi®' fut le deuxiéme a écrire une poétique du zagal. Méme s’il n’hésite pas a
plagier I’oeuvre d’al-Hilli de maniére éhontée et a plusieurs reprises — un fait trés
bien documenté par Hoenerbach dans le cas de son livre Buliig al-amal et par an-
Nawagi pour ses autres écrits® — il se livre & une critique sévére d’al-Hilli et de ses
zagals. Ibn Higga fait preuve d’un sophisme accablant dans I’application des soi-
disant lois de zagal, que, a la différence de Safiaddin al-Hilli, il prend souvent au
pied de la lettre, avec 'objectif de mettre au ban de la communauté des zaggalun
des poétes distingués comme al-Hilli, al-Am3ati mais aussi Ibn Quzman. Il va
méme jusqu’a dire au sujet du zagal (az-zaman sa‘id muwati) d’Ibn an-Nabih
(560-619/1164-1222), né en Egypte, surtout connu pour sa poésie amoureuse et
ses dithyrambes, qu’il a écrit pour le prince ASraf Masa de Nisibin :

lam yakun lahi bi-ma‘ifati hada I-fanni ilmam.”

Il n’avait pas de connaissance approfondie de cet art.

17 Al-Hilli 1956 : 99.

18 Larkin 2008 : 204 ; al-Hilli 1956 : 14.

19 Wagner 1960 : 98.

20 Ibn Higga 1974.

21 V. la biographie derniére en date avec une liste des sources mise a jour chez Stewart 2009 :
137-147.

22 An-Nawagi a dédié un livre entier a ce sujet ou il fait état de sa propension a plagier dans un
livre intitulé al-Hugga fi sarigat Ibn Higga.

23 Ibn Higga 1974 : 86.



826 —— Hakan Ozkan DE GRUYTER

Un commentaire assez sévere pour un des plus anciens et plus fameux
zagals de T’histoire, placé en premiére place dans plusieurs anthologies de
zagals tels que le ‘Uqiid al-la’al d’an-Nawagi et le Rawd al-adab d’al-Higazi
(dont nous parlerons plus tard) et le seul zagal a étre cité dans la célébre
anthologie bachique, Halbat al-kumayt d’an-Nawagi. D’autant plus que ce
n’est pas seulement Ibn Nubata qui lui a donné la réplique dans une
mu‘arada, mais aussi un des plus grands hommes de lettres de cette époque,
as-Safadi (696-764/1297-1363).**

Ibn Higga ne se soucie pas d’organiser son livre en chapitres. Par contre,
dans le détail il suit la méme approche qu’al-Hilli en choisissant les vers
« défectueux » d’un poéte célébre pour relever un aspect pertinent a la composi-
tion des zagals ou méme parfois ridiculiser ’auteur comme il I’a fait avec Ibn an-
Nabih. Il se dispense cependant de juxtaposer $i‘r et zagal en se limitant a
I’analyse du dernier.

Quant aux zaggaliin andalous qu'’il traite pour la plus grande partie dans la
premiére moitié de son livre — au point qu’on peut y voir un ordre chronologique
vague - il affirme qu’ils ne respectent pas les « régles » de I’art du zagal qu’il
croit avoir identifiées, malgré le fait que presque toutes ces « régles » auxquelles
il fait référence remontent au travail d’al-Hilli. Des poétes d’al-Andalus, il en cite
six : le plus souvent il s’agit d’Ibn Quzman (19 fois), suivi par Ibn Hasstn (4 fois)
et Mudgalis (3 fois) — en tout il examine 32 zagals ou parties des zagals
d’occident — un chiffre nettement inférieur a celui de Safiaddin al-Hilli.

L’innovation principale du livre d’Ibn Higga réside dans la place qu’il
accorde aux zaggalun de la Syrie et de I’Egypte (la plupart vivaient a son
époque ou peu avant) tels qu'lbn Mugatil dont il cite 19 zagals et al-Amsati
dont il cite onze. En tout il traite 61 zagals ou parties de zagals de 17 zaggaliin
orientaux dans sa poétique. On y voit donc une large majorité des zagals
orientaux contemporains dans son livre.

Il convient de rappeler qu'lbn Higga appartient a un autre siécle que
Safiaddin al-Hilli. A I’époque ot il vivait I’art du zagal était devenu tellement
important, méme aux plus hauts rangs du royaume mamelouk que la
compétition entre deux zaggalin était devenue une affaire d’état. La rivalité
entre al-Ams$ati (de Damas) et Ibn Mugatil (de Hamah), avait di étre réglée a
I’amiable par décret du Sultan al-Malik an-Nasir Ibn Qalawiin (684-741/1285-
1341), lui méme un zaggal passionné ! Ce dernier nomma des membres de jury
(dans lequel figuraient les poétes illustres comme Ibn Nubata (m. 768/1367) et

24 Rikabi 2007 et les sources citées la-bas, puis as-Safadi 1931- : 21: 447-449 et Ibn Tagilbirdi
1972 6: 284.



DE GRUYTER L’émancipation du zagal oriental = 827

Ibn Sayyid an-Nas (m. 734/1334))” qui devaient trancher la question de savoir
lequel des deux avait écrit le meilleur zagal. Le résultat a di faire plaisir a Ibn
Higga, qui comme sa nisha 'indique, était aussi originaire de Hamah. Sa posi-
tion contre la poésie d’al-Am3ati et pour Ibn Muqatil dans tout son Buliig, o les
deux sont mentionnés, témoigne d’un régionalisme marqué. Pourtant, c’est
également la postérité qui a confirmé le verdict, aussi bien du jury que d’Ibn
Higga : Les zagals d’Tbhn Mugatil se sont finalement avérés plus célébres et plus
fréquemment cités que ceux d’al-Ams$ati comme nous allons le voir plus bas.

Il y a un autre incident qui montre a la fois la préséance d’Ibn Mugatil sur
al-Amsati et, ce qui nous importe davantage dans cette étude, I'importance d’al-
Andalus comme point de référence dans I'imaginaire des zaggaliin orientaux de
cette région et de cette époque la : al-AmS$ati envoie un zagal (qui commence
comme suit : a‘Saq lak mina l-akyas) a ’Ouest (al-Magrib) pour voir comment il y
sera recu. La réponse ne lui aura pas déplu parce que son zagal rentre
muhallagan (« parfumé »). Le zagal d’Ibn Muqatil (nahwa hayyat) par contre
est tellement magnifique « que le peuple de I’Est et de I’Ouest se sont inclinés
devant lui ».%

Bien qu’lbn Higga aie une forte préférence pour le zagal syrien — treize, donc
la plupart de ces poétes sont originaires de la Syrie ol étaient actifs en Syrie,
seulement quatre venaient d’Egypte — il parle en termes trés élogieux des zagals
égyptiens : selon lui ils sont d’un style trés doux et sont amusants avec 1’ésprit
typique des cairotes. Il cite quelques exemples des zaggalin importants mais
inconnus pour nous, comme Samsaddin Muhammad al-A‘rag, le gayyim ad-
diyar al-misriya (« le préposé ou chef des terres égyptiennes », un titre honorifique
répandu parmi les zaggaliin) et Sihabaddin Ahmad al-Qimah/al-Qumah qui por-
tait un autre titre honorifique, celui de ragih raggah Misr — ce qui correspondrait
selon toute vraisemblance au sens de «le plus apte des arbitres ». Les dates
biographiques et les zagals de deux autres poétes Egyptiens qu’il cite sont par
contre un peu mieux préservés : Il s’agit d’al-Gubari qu’il mentionne une fois et
Ibrahim al-Mi‘mar dont il fait des éloges au début de son livre en disant que c’était
un poéte né qui méme s’il ne disposait pas d’aptitude dans la langue standard (al-
‘arabiya) avait par sa nature le dawq al-adab, donc le bon gofit littéraire a tel
point qu’il pouvait écrire des poémes si magnifiques que méme le grand Ibn
Nubata I’enviait.”’ 11 est trés intéressant a cet égard de voir comment Ibn Higga
traite a égalité al-Mi‘mar et Ibn Quzman en disant :

25 Pour sa biographie et des sources sur Ibn Nubata v. la note de Bauer 2009 : 184-201. Sur Ibn
Sayyid an-Nas : Rosenthal 2007.

26 Ibn Higga 1974 : 130.

27 Ibn Higga 1974 : 52,



828 —— Hakan Ozkan DE GRUYTER

wa-li-hada ‘adala giblatu I-magribi wa-huwa l-Imam Abu Bakr b. Quzman.*®

Egal a lui est la gibla de I’Ouest, le maitre AbG Bakr b. Quzman.

Malgré ce témoignage de haute estime trés évident pour al-Mi‘mar, il le néglige ou
I’oublie totalement jusqu’a la fin de son livre ou il fait semblant de s’excuser pour
cette méprise a son égard en le louant pour son expertise dans le zagal.”’ 1l ne
s’arréte pas la. De ces zagals il ne cite que les vers initiaux — une belle indication
de la réputation dont al-Mi‘mar jouissait a cette époque ; c’est-ce que Tagribirdi
fait aussi, quand il rechigne a citer trop du diwan d’al-Mi‘'mar parce qu’en tout
état de cause n’importe qui aurait trés bien connu ses poémes.>° De I'autre coté
cependant on peut comprendre la relégation des zagals d’al-Mi‘mar a la fin de son
livre d’'une maniére bien différente : contrairement aux autres zaggaliin, de renom
d’ailleurs, qu’il critique pour contrevenir aux «regles du zagal» Ibn Higga
renonce a une telle critique envers la poésie d’al-Mi‘mar. Au lieu d’exposer ses
« défauts » qui sont nombreux, du moins quand on applique les critéres anti-
i‘rabs strictes d’Ibn Higga il n’en fait rien. Est-ce qu’il n’a pas osé critiquer
quelqu’un qui était vénéré par Ibn Nubata, probablement le plus grand écrivain
de cette époque 1a ? Rappelons qu’lbn Higga cite un zagal complet d’Thn Nubata
dans son Buliig, ce qui du reste y arrive trés rarement, comme le modeéle parfait et
inégalé d’un zagal sans faute. C’est, pour dire le moins, surprenant vu qu’lbn
Nubiata en a écrit seulement deux, le zagal cité par Ibn Higga (qui est d’ailleurs
une mu‘arada au zagal d’Ibn an-Nabih, v. plus haut) et un autre trés peu connu
qu'on trouve dans un brouillon autographe d’Ibn Hagar al-‘Asqalani (773-852/
1372-1449) dans lequel il fournit des additions au diwan d’Ibn Nubata.* Il n’était
donc pas un zaggal passionné comme al-Mi‘mar, al-Mahhar, al-Amsati ou Ibn
Mugatil et bien d’autres qui chacun ont composé au moins une dizaine de zagals.
Vu le caractére dithyrambique de son zagal (i1 nomme expressis verbis les
Ayyoubides en général et Abhi I-Fida Malik al-Mu’ayyad, 672-732/1273-1331),
plus précisément, il semble qu’lbn Nubata a cédé aux demandes pressantes de
son souverain. D’ailleurs, on n’irait pas trop loin si on disait que son zagal est
probablement celui qui fait le moindre usage du langage courant, tellement faible
est son utilisation des expressions dialectales — un fait assez curieux pour le
modéle inégalé de cette forme poétique a priori dialectale.

Comment Ibn Higga, a-t-il donc pu arriver a une telle conclusion sans avoir
regardé de prés les zagals d’al-Mi‘mar, un des plus grands zaggal de I’époque et

28 Ibn Higga 1974 : 52.

29 Tbn Higga 1974 : 120.

30 Ibn Tagribirdi 1984 : 1: 192.

31 Géttingen, 8o Cod. arab. 179, fols. 59"-59".



DE GRUYTER L’émancipation du zadal oriental = 829

qui était en plus tenu en haute estime par Ibn Nubata lui-méme, le plus grand
écrivain de cette époque dont la spécialité n’était pas le zagal, et qui adorait un
poéte qu’lbn Higga lui méme a élevé au rang du maitre de zaggaliin par
excellence, Ibn Quzman ?

c¢) Interlude: L’établissement du zagal en Orient et ses premiers
représentants

Arrivé a ce point crucial dans la discussion du réle des poétes andalous et
orientaux, il convient de faire quelques remarques sur deux aspects
extrémement intéressants :

1. L’appartenance des zaggaliin orientaux a deux groupes distincts
2. Le lieu et la date ou des zaggaliin orientaux se sont manifestés pour la
premiére fois.

En ce qui concerne la premiére question rappelons-nous ce que nous avons dit
sur Safiaddin al-Hilli et les deux groupes de zaggaliin dans I'introduction de cet
article: nous avons mis en avant qu’il en existait deux groupes — les
représentants du premier groupe étant des littérateurs d’élite qui pratiquaient
la poésie de fusha en général et qui se mettaient a composer des poémes malhiin
(comme Ibn Nubata, Ibn an-Nabih, Fahraddin Ibn Makanis et d’autres) et/ou a
étudier cette poésie a coté de leur occupation principale avec la haute littérature
(comme al-Hilli et Ibn Higga). Les représentants du deuxiéme groupe, par
contre, étaient des poétes qui composaient surtout des poémes en dialecte et
n’étaient pas & méme de composer des poémes raffinés en fusha (comme les
nombreux gayyimiin et ragihiin mentionnés dans le livre d’Ibn Higga ainsi
qu’Ibn Nugta (m. 597/1200)*? par exemple que nous présentons plus tard dans
cette section) surtout parce qu’ils n’avaient pas recu une éducation formelle
dans la langue et la littérature sans parler des juges et des experts de hadit ou
tout ceux qui disposaient d’un poste prestigieux dans les chancelleries du
royaume qui comprenaient souvent les poétes d’élite.

Plusieurs chercheurs ont, a juste titre, attiré I’attention sur le fait qu’il n’y avait
pas de distinction claire entre 1’élite et les strates basses de la société a ’époque
mamelouke.®® Les deux n’étaient, donc, en rien étanches — I’élite érudite des
savants, des juges, des secrétaires et d’autres d’un coté et, pour reprendre un

32 Al-Hilli 1956 : 171-172, Ibn Katir 1999 : 16: 714-5, al-Muqaddasi 1974 : 28 ; v. aussi al-Ib$ihi
1986 : 2: 472 ol al-Ib8ihi mentionne qu’il est considéré I'inventeur du gimd. On trouve son
nom dans la biographie de son frére ‘Abd al-Gani dans Ibn al-‘Imad 1993 : 6: 457 et as-Safadi
1931 : 19: 33.

33 Berkey 2005 : 135 ; Larkin 2008 : 193-194 ; Bauer 2007a : 154 ; Herzog 2012 : 131-58.



830 —— Hakan Ozkan DE GRUYTER

terme de Bauer, le Kleinbiirgertum (« la petite bourgeoisie ») de I'autre, c’est-a-dire
des petits commercants, des artisans comme les noms d’al-Mi‘mar, d’al-Hammami
et d’al-Gazzar I'indiquent, tous faisaient partie d’une société. Larkin dit justement :

They shared much in the way of cultural paradigms and life experience, including the use
of colloquial language in their everyday lives.>*

Le fait que « les paradigmes culturels » et « I'utilisation du langage courant dans
leur vie quotidienne » étaient en grande partie partagés par I’élite comme par la
« petite bourgeoisie », et le caractére perméable de la société arabe de cette époque-
la au niveau de la possibilité d’ascension sociale par I'obtention d’un poste officiel,
facilitait le contact entre la « petite bourgeoisie » et 1’élite. En plus, cette « petite
bourgeoisie » n’était pas illettrée — pendant 1’ére mamelouke un grand nombre des
sabil kuttabs avaient été construits. Ils offraient a une grande partie de la société
une éducation modique, la littérature incluse. D’ailleurs il semble que les gens
appartenant aux classes « moyennes » de la société ou de la « petite bourgeoisie »
avaient 'opportunité d’assister comme « auditeurs libres » aux séminaires des
‘ulama’ comme c’était le cas d’al-Mi‘mar.>® Ceci mis a part, vu le rang éminent de
la poésie dans la culture arabe, on ne doit pas écarter I'idée que la poésie, qu’elle
soit élitaire ou populaire, ait pu aussi circuler dans les milieux de la « petite
bourgeoisie », quitte a passer uniquement de bouche a oreille.

Méme si les limites entre la sphére d’élite et la sphére populaire étaient floues
cela n'empéche pas qu’il existait deux groupes distincts de zaggaliin (ou, par
extension, des poétes qui composaient des poémes de langage mixte). Nous avons
vu qu’al-Hilli fait preuve d’une attitude assez ambivalente envers cette forme de
poésie d’'une part de crainte que composer des vers dialectaux puisse nuire a la
faculté de composer des vers en fusha et d’autre part du fait des milieux qu’il
fréquentait. Les milieux du deuxiéme groupe des zaggaliin, ceux de la « petite
bourgeoisie », étaient fondamentalement différents des milieux des poéetes
d’élite tels qu’al-Hilli qui pratiquaient le zagal (et les autres formes de poésie
populaire) comme activité annexe. Ibn Higga nous donne quelques précisions a ce
sujet : ce deuxiéme groupe était constitué des ‘awamm (« hommes du peuple »),
nommait des chefs (sg. gayyim) et des arbitres (sg. ragih et ragih raggah) parmi
eux ; il se réunissait réguliérement a un jour fixe dans les assemblées des
« hommes turbulents » (§amari, trés probablement le pluriel de gamri =
« homme turbulent »*®) et de basse classe (harafis, pluriel de harfius®) qu’ils

34 Larkin 2008 : 193.
35 Bauer 2002: 71.
36 Dozy 1881: s.v.
37 Dozy 1881 : s.v.



DE GRUYTER L’émancipation du zagal oriental = 831

appelaient tawabiqg (sg. tabiq).>® Ibn Higga nous fait part aussi qu’ils se laissaient
emporter par des pratiques blamables comme 1’éloge exagéré de soi-méme, et des
jeux d’escroquerie aux mains des maitres ignobles (aradil). Il est bien possible,
mais guére imaginable que des littérateurs comme Ibn Higga ou Safiaddin al-Hilli
s’y rendaient souvent. En effet, la réserve de Safiaddin al-Hilli envers ce deuxiéme
groupe de zaggaliin et la forme littéraire qu’ils pratiquaient se comprend plus
facilement maintenant.

I ne faut pas en déduire qu’il n’y elit pas d’échange. Il y en avait
certainement, au moins selon le Bulig d’Ibn Higga qui cite plusieurs zagals
de ces chefs (gayyim, v. plus haut) de Damas, d’Alep, et d’Egypte, donc
justement de ceux dont il parle de facon désobligeante dans l'introduction
de son livre comme nous avons vu tout a I’heure.*® Nous ne savons pas, par
contre, quand les cours princiéres ont commencé a prendre gofit a écouter des
zagals.

Pour y voir plus clair en ce qui concerne les deux groupes dont nous avons
parlé dirigeons notre attention vers la deuxiéme question de cette section : ol
les premiéres manifestations des zagals ont vu le jour en Orient et qui étaient
leurs premiers représentants ? Jusqu’a nos jours on supposa que le muwassah, le
frére du zagal, un poéme strophique de cinq strophes écrit en langue littéraire,
soit arrivé plus tot que le zagal en Egypte.*° Thomas Bauer était le premier &
postuler que le premier zagal documenté dans I’Est était celle d’Ibn an-Nabih.*!

Or, Ibn an-Nabih n’est en rien le premier représentant de cette forme en
Orient. Le plus ancien a notre connaissance était Abi Mansiir b. Nuqta al-
Muzakli§, connu sous le nom d’Ibn Nugta. D’aprés Ibn Kathir c’était « un
poéte né, libertin, d’expression élégante » (matbii* zarif hali‘),** parcourant les
marchés de Bagdad en chantant des kan wa-kan* et des mawaliya** pendant le

38 Ibn Higga 1974 : 61.

39 Ibn Higga 1974 : 61.

40 Stern remarque que le muwassah, frére du zagal, un poéme strophique de cing strophes
écrit en langue littéraire, est arrivé en Egypte voyageant par le Maghreb au cours du 5%/11° siécle
(Stern 1974 : 72-74).

41 Bauer 2005 : 75, n. 26.

42 Al-Mugaddasi ajoute qu’il ne savait pas lire (la ya‘rifu l-hatt), v. al-Mugaddasi 1978 : 28.
43 Le kan wa-kan est une forme poétique populaire en dialecte, originaire de I’Est du monde
arahophone, et compte parmi les quatre formes populaires non-canoniques de la poésie arabe.
Selon Safiaddin al-Hilli il fut inventé a Bagdad. Il est monorime avec une voyelle longue avant
le consonant de rime dans tous les vers du poéme. Sa longueur varie entre quatre jusqu’'a
cinquante vers. Le nom kdn wa-kan (lit. « il y avait et il y avait ») indique son caractére narratif
qui le rapproche des zagals du type narratif avec lequel il partage aussi le Sitz im Leben.

44 «|[..] Le mawaliya a ’honneur d’étre immédiatement placé apres le muwassah et le zadjal,
du fait qu’il est composé sur un meétre classique dans une langue qui peut étre littérale ou



832 — Hakan Ozkan DE GRUYTER

jour et réveillant les jetineurs avec des giimds™ qu’on chantait aprés la récitation
des zagals pendant les nuits du mois de Ramadan.*®

Il s’agit donc d’un poéte qui correspond exactement aux aspects
caractéristiques du deuxiéme groupe. Dans le manuscrit du Buliig al-amal
préservé a la bibliothéque d’Oxford on trouve un fragment de ses zagals qui
ne figure pas dans 1’édition d’al-Quray3i de 1974.%” Outre ce témoignage dans un
manuscrit du livre d’Ibn Higga c’est probablement pour deux raisons que la
postérité a pris connaissance de ce poéte : la premiére étant une anecdote selon
laquelle il déambulait dans la ville en chantant des giimas pendant 1’heure de
sahur. Quand il arriva au belvédere califal, il entendit un éternuement et
improvisa un quma sur le champ qui se termine par la phrase ya man ‘atasa fi
r-rawzana yarhamak Allah qiima (« O toi qui éternues a la fenétre, a tes sou-
haits,*® 1&ve-toi*® I »). Celui qui venait d’éternuer était le calife Abi 1-‘Abbas
Ahmad b. Al-Mustadi’ an-Nasir (rég. 575-622/1180-1225) et qui envoya par la
suite une somme de cent dinars en guise de récompense.”°

La deuxiéme est due sans doute a la célébrité de son frére qui était un ascéte
dévoué et vénéré pour son altruisme.”

Notre poéte est mort en 597/1200, donc juste quarante-deux ans aprés la
mort d’Ibn Quzman (555/1160). En d’autres termes il est bien possible qu’lbn
Nugta était déja né avant la mort d’Ibn Quzman. Quoi qu'’il en soit, vu le fait
qu'lbn Nuqgta composait des zagals qui ne s’apparentent pas a ceux d’Ibn

dialectale.[...] Ce genre poétique était néanmoins bien établi au 6°/12° siécle, ou il se présente
sous la forme de quatre hémistiches de basit, tous sur la méme rime. » Cachia 2007.

45 Une forme de poésie dont la forme la plus répandue se compose de quatre hémistiches aux
rimes et métres uniques dans le premier, le deuxiéme et le quatriéme hémistiche. Le troisiéme
hémistiche se distingue par sa rime et son métre divergents. « [...] Inventé par les Baghdadiens.
il est en relation avec le sahiir, c’est-a-dire la derniére partie de la nuit odl, pendant le ramadan,
il est encore permis de manger et de hoire, et le repas pris a ce moment-1a, et il tire son nom de
I’expression kiima li-s-sahiir que les chanteurs ajoutaient alors aprés chaque strophe d’un ramal
ou d’un zadjal a la louange du maitre de maison [...]. » Ben Cheneb/Pellat (2007). Al-Hilli cite
un zagal intégral destiné a réveiller les jeinants. On est en droit d’'imaginer qu’il aurait ajouté la
phrase giuma li-s-sahiir a la fin de chaque strophe de ce zagal comme c’était coutume pour les
qumads, v. al-Hilli 1956 : 113-115.

46 Al-Hilli 1956 : 171.

47 1bn Higga, Buliig al-amal fi fann az-zagal. Bodleian Library. Oxford. Marsh 702, fols. 43"-44".
48 L’expression yarhamaka llah est une réponse a I'expression al-hamdu li-llah qui est proférée
par la personne qui vient d’éternuer.

49 La forme qumad, bien qu’elle semble étre un impératif du duel, elle est en réalité un impératif
énergique du singulier qui s’écrit communément giiman. V. aussi ‘Umar b. Abi Rabi‘a (1952) :
226, n. 4 ; cf. Wright 1896 : 1: 61.

50 Ibn Katir 1999 : 16: 715, al-Muqaddasi 1974 : 28.

51 ITbn Katir 1999 : 16: 714, al-Muqaddasi 1974 : 28.



DE GRUYTER L’émancipation du zadal oriental = 833

Quzman ou d’autres zaggalin d’al-Andalus, met en évidence qu’en Irak — donc
le pays arabophone le plus éloigné par rapport a al-Andalus — des zaggaliin sans
éducation formelle en littérature, c’est-a-dire notre deuxiéme groupe, prati-
quaient le zagal d’une maniére tout a fait autochtone, déja a partir du milieu
du 6°/12° siécle.>” Le fait que nous savons trés peu sur le zagal irakien et ses
auteurs est fort probablement dii a leur appartenance a ce deuxiéme groupe des
zaggaliin sortis des milieux populaires que les biographes tels qu’as-Safadi ont
trés peu répertoriés dans leurs ceuvres. Al-Hilli, par contre, nous décrit 1'Irak
comme un centre de production des zagals ou cet art était trés en vogue mais
faute de mécénes munificents comme les princes ayyoubides en Syrie il n’y avait
pas de poétes d’élite pratiquant le zagal.>?

C’est pour ces raisons-la que la supposition de Haykal et d’autres chercheurs
qui arguent que le zagal a été introduit en Orient beaucoup plus tard que le
muwasSah, n’est pas tenable.** D’autant plus que si, 4 en croire al-Quraysi,
I’éditeur du Buliig, on considére qu’al-Qadi al-Fadil, né en 529/1134, avait lui
aussi écrit des zagals,” puisque, comme on le sait, les auteurs des muwasSahhat
composaient également des zagals et vice versa — a une différence prés : ceux
qui composaient majoritairement des zagals n’écrivaient guére des muwasSahhat
ou des poémes en fushd, comme par exemple Ibrahim al-Mi‘mar qui a écrit 12
zagals et seulement une muwasSSaha. Les connaissances insuffisantes de la
langue fusha y étaient fort probablement le facteur limitant pour les zaggaliin
du deuxiéme groupe.

Les poétes érudits, par contre, composaient majoritairement des
muwadSahhdt mais aussi un ou plusieurs zagals comme par exemple Ibn
Higga, Ibn Nubata, Fahraddin Ibn Makanis (745-794/1345-1393), Ibn al-Harrat
(777-840/1375-1436) et beaucoup d’autres. Il est donc fort probable que des
poétes ainés tels qu’lbn Sana’ al-Mulk qui était connu pour sa poétique des
muwasSahhat, Dar at-tiraz, et al-Qadi al-Fadil aient composé non seulement des
muwas$ahhat mais aussi des zagals.>®

52 Al-Hilli note que les zagals irakiens se caractérisent par un style original qui découlait de
leur dialecte spécifique : notamment, ils pratiquent la imala (« la maniére de prononcer la
lettre ! [alif], de maniére a la changer presque en kesra (e ou i) », Kazimirski 1860 : 2: 1175),
l'idgam (« assimiliation de [..] deux consonnes en une géminée », Dichy 1990 : 117) et
d’autres phénomeénes linguistiques, v. al-Hilli 1956 : 12-13.

53 Outre les zagals a l'irakienne de sa propre plume (al-Hilli 1956 : 126-131) al-Hilli mentionne
plusieurs poétes irakiens tels qu’lbn al-Mugamir/al-Magamir, al-Galal, al-‘Imad al-Marmit, et
‘Al b. al-Muragi et d’autres dont nous savons pratiquement rien, v. al-Hilli 1956 : 12-13.

54 Haykal (1983) : 32 et 36, v. aussi Bauer 2006 ; 212.

55 Al-Quray3i 1977 : 59.

56 Selon Ibn a$-Sa‘‘ar Ibn Sana’ al-Mulk a écrit des zagals, v. Ibn a3-Sa“‘ar 2005 : 7: 123.



834 —— Hakan Ozkan DE GRUYTER

Ayant vu le premier exemple documenté d’un zagal oriental composé par
un zaggal du deuxiéme groupe examinons maintenant le plus ancien zaggal a
notre connaissance appartenant au premier groupe : Ibn an-Nabih. Il a écrit
un zagal comme éloge a al-Malik al-Asraf as-Sultan Muzaffaraddin Abt 1-Fath
Miasa b. Abi Bakr b. Ayyab (rég. 626-635/1229-1237), un prince ayyoubide de
Diyar Bakr. Ibn an-Nabih est né en 560/1164. Ce sont donc cing ans qui
séparent la mort d’Ibn Quzman de la naissance d’lIbn an-Nabih. Nous ne
savons pas exactement quand, comment et par qui le zagal a été inventé en
al-Andalus mais il a dii voyager aprés son éclosion en al-Andalus en passant
par ’Egypte pour s’établir en Syrie en une trés courte période de quelques
décennies (et en Irak encore plus tét comme nous 1’avons vu). Et par le mot
« s’établir » nous entendons ici le fait que le zagal devenait une mode dans
les cours princiéres des Ayyoubides autour de la moitié du 6°/12° siécle ou
méme avant. Qui était a l'origine de la diffusion de cette nouvelle forme
poétique ? Le premier groupe des littérateurs d’élite tels qu’lbn an-Nabih qui
I’ont adopté grdce a un engouement personnel ou a la demande de ses
souverains Ayyoubides ? Ou était-ce bien le deuxiéme groupe, représenté
par des poétes comme Ibn Nuqta, qui I’avait adopté avant ? Sans en savoir
plus sur les circonstances de sa diffusion il est impossible de trancher cette
guestion.

d) ‘Abd al-Wahhab b. Yasuf al-Banawani (m. vers 860/1456) — Daf‘ as-Sakk
wa-l-mayn fi tahrir al-fannayn (« La dissipation de 'incertitude et du men-
songe dans la composition des deux arts »)

Margaret Larkin mentionne ce poéte et théoricien inconnu des arabisants occi-
dentaux dans son chapitre sur la poésie populaire dans la Cambridge History of
Arabic literature en citant al-Quray3i (I’éditeur du Buliig d’Ibn Higga).>’ Jusque-la
on considérait le Daf* as-Sakk wa-l-mayn fi tahrir al-fannayn une ceuvre sans
auteur connu.”® Al-Quray3i soutient qu’un zagal qu’Ibn Higga réclame comme le
sien est en fait I’ceuvre d’un certain Gamaladdin b. Yasuf al-Banawani, qui
aurait été un contemporain d’Ibn Higga (m. 837/1434) mais qui serait mort
avant lui.”® Par contre, selon les manuscrits de Berlin et de Paris (le titre de
ces deux manuscrits commencent par le mot raf’, de rafa‘a « éloigner en otant »
au lieu de daf', de dafa‘a « éloigner en repoussant ») son nom est ‘Abd al-
Wahhab b. Yasuf al-Kurdi. Vu le fait qu’il nous renseigne sur la mort du fils
de Halaf al-Gubari, Sahabaddin, survenu quelques soixante ans aprés celle de

57 Larkin 2008 : 217,
58 Hoenerbach 1956 : 3 et Schoeler 2007.
59 Al-Quray$i 1977 : 2: 62 et son introduction au Buliiig d’Ibn Higga 1974 : 32.



DE GRUYTER L’émancipation du zadal oriental —— 835

son pére (m. 791/1389) on est en droit de supposer qu’il a survécu a Ibn Higga au
moins d’une ou méme deux dizaines d’années.®°

En ce qui concerne I’ceuvre, il s’agit d’un contenu identique dans tous les
manuscrits malgré le titre divergeant des manuscrits parisien et berlinois.
L’auteur est aussi le méme, son nom complet était Tagaddin ‘Abd al-Wahhab
b. Yusuf al-Banawani al-Kurdi. Selon le manuscrit de Saint-Pétersbourg la Suhra,
Gamaladdin, notée plus haut est en vérité celle de son pére.*!

Malheureusement il nous a été impossible de trouver des traces de cet auteur
dans les bio-bibliographies, mais seulement en comptant les manuscrits disponi-
bles de son Daf* (nous en avons trouvé neuf),®? il semble que l'auteur et son
ceuvre étaient bien connus de son temps et, compte tenu de la date de quelques
copies faites a la fin du 11°/17° siécle, jusqu’a une date beaucoup plus tardive
aussi. Un autre détail signifiant pour la célébrité d’al-Banawani est que 'auteur
anonyme d’une poétique d’'une date postérieure nommeée al-‘Agidat ad-darwisiya
fi tahrir as-sab‘ funiin al-adabiya cite al-Banawani comme influence principale.®?

Déja Hoenerbach avait reconnu I'importance de cette poétique comme sen-
siblement différente des deux poétiques qui l'ont précédés.®* Al-Banawani
connaissait, et pour étre plus précis, méprisait ses deux prédécesseurs comme
le témoigne la phrase suivante :

[...] lam yiagad fi-l-kutubi l-agdamayn ma yuraddu bihi ‘alayhim wa-ma kana fi Buliigi l-amali
bulitgu amal * wa-la fi-I-Atili I-hali li-Hilla (sic ') nahlatan li-man intahal * wa-qad halaka
man kana yargi‘u fi-l-fanni ilayhi.®

[...] il n’existe rien dans les deux anciens livres qui peut étre réfuté (lit. « avec lequel on
pourrait leur répondre ») ou que I’'on peut espérer trouver. En conséquence on n’obtient pas ce
qu’on espére dans le Buliig al-amal * et dans le al-‘Atil al-hali d’al-Hilli il n’y a rien & s’en servir
(lit. « qu’on pourrait plagier ») * et celui qui s’y rend pour se renseigner périt au coup sfir.

60 D’aprés le manuscrit du Raf* as-Sakk wa-l-mayn fi tahnr al-fannayn dans la Staatshibliothek
Berlin, 7170 We. 108, fol. 50

61 Cf. I'oeuvre Nubda fi fann az-zagal ou Buliig al-amal fi fann az-zagal du méme auteur : ms.
Saint-Pétersbourg B 544, fol. 38".

62 1. Paris, Arabe 4454 (sous le titre de Raf* as-Sakk). 2. Berlin, We. II 108 (également sous le
titre de Raf* as-Sakk). 3. Berlin, We II 1768. 4. Princeton, 408 h. 5. al-Azhar, Le Caire, 7211. 6. Dar
al-Kutub, Le Caire, Adab Taymir 325. 7. Bagdad, Maktabat al-Awqaf 12155. 8. Riyad, al-Gami‘a
as-Sa‘fidiya 6490. 9. Istanbul, Hamidiye 1127.

63 Gotha 376 arab. 136, Stz. Kah. 665 magmii‘a. V. aussi Pertsch (1883) : partie 3, 1: 339-40. 11
se peut que l'auteur de cette ceuvre est Ahmad ad-Darwis : I'auteur d’un diwan de 212 dawrs
(« strophes »), préservé en manuscrit & Cambridge, Qq. 78.

64 Hoenerbach 1956 : 3 et 32,

65 V. le manuscrit du Daf* a$-Sakk wa-l-mayn fi tahrir al-fannayn dans la Staatsbibliothek
Berlin, 7170 We. 108, fol. 3.



836 = Hakan Ozkan DE GRUYTER

Evidemment ’auteur place cette critique des deux poétiques précédentes a la
téte de la sienne pour justifier la rédaction d’un nouveau livre sur le méme sujet
comme c’est souvent le cas. Mais contrairement a Ibn Higga, al-Banawani ne
cherche pas a critiquer son prédécesseur tout en le plagiant.

Sa poétique porte pour la plus grande partie un regard neuf sur les techniques de
la composition du zagal et se distingue des ceuvres de ses précurseurs dans 1’agen-
cement des chapitres, leur contenu et par rapport aux poétes cités. A la différence
d’al-Hilli il commence la poétique du zagal avec un chapitre sur le métre, qui est le
plus développé et important de son livre (14 fols.).%® Curieusement il inclut des parties
appartenant plutot a la morphosyntaxe et au lexique, donc des parties qu’al-Hilli
traite dans son premier chapitre sur le lexique intitulé fi ‘uyib alfazihi, « sur ses [du
métre] défauts lexicaux ».%” Suit un chapitre trés concis (1 fol.) sur un sujet qu’al-Hilli
n’a pas inclus dans son étude : la rutha ou « 'arrangement ».°® Par ce terme al-
Banawani entend la maniére avec laquelle le zaggal combine et met en ordre des
meétres, des rimes et des thémes dans son poéme. Le troisiéme chapitre, trés court
aussi (1 fol.) concerne la rime et le quatriéme le ma‘na (5 fols.) — selon al-Banawani le
terme ma‘na comprend les thémes principaux d'un zagal tels que firag («la
séparation »), wisal (« les retrouvailles »), gazal (« 'amour »), hamri (« le bachique »),
zahri (« le floral ») et hald@‘a (« la débauche »).

Deux petits exemples illustrent combien la poétique du zagal s’est éloignée
des conventions censées étre connues par tous les zaggaliin de 1’Occident
comme de I’Orient — nous parlons du préfixe verbal na- de la premiére personne
au singulier de I'inaccompli typique du parler andalou et du préfixe ba- de
I'inaccompli utilisé dans I’Orient. Les deux premiers théoriciens, al-Hilli et Ibn
Higga, ne voyaient aucun intérét de mentionner l'utilisation du préfixe na-
comme recommandable parce qu’a leurs yeux ceci semblait fort probablement
étre trop évidente pour quiconque s’occupe de I'art du zagal. Al-Banawani, par
contre, le considére si important qu’il le mentionne explicitement dans la sous-
section intitulée fi mahasin alfazihi (« au sujet des expressions a conseiller ») du
chapitre sur le métre disant que le na- est de mise comme préfixe verbal dans le
zagal.®® Mais il ne s’arréte pas 1a — dans une autre section du méme chapitre (fi
‘uyiib alfazihi, «au sujet des expressions déconseillées ») il déclare que

66 Al-Banawani décrit un systéme de métres totalement novateur par rapport a al-Hilli. Entre
autres il présente un systéme génératif basé sur des unités combinahles et permutables trés
courts qui sont représentés par des mots mnémotechniques comme na‘Sag et gamar. V. notre
article suivant sur ce point : Ozkan 2016.

67 Ms. Berlin 7170 : 14".

68 Al-Hilli ne traite le métre que sommairement ; en revanche il met ’accent sur des questions
lexicales, morphophonémiques et morphosyntactiques, v. al-Hilli 1956 : 30-52.

69 Ms. Berlin 7170 : fol. 17°.



DE GRUYTER L’émancipation du zagal oriental = 837

I'utilisation du préfixe ba-, caractéristique des dialectes orientaux, est interdite
dans le zagal comme dans tous les autres genres de poésie.”®

Ces deux remarques nous montrent qu’aux yeux d’al-Banawani le zaggal
oriental écrivant dans son dialecte risquait de ne pas utiliser le na- andalou mais
par contre le ba- oriental dans ses zagals — quelque chose que ni al-Hilli ni Ibn
Higga ne considérait possible — sinon ils ’auraient eu certainement remarqué vu
leur zele a dépister des « défauts ». Ces deux régles qu’al-Banawani pose dans
son texte témoignent par conséquent a quel point le zagal s’était enraciné en
Orient a I’époque d’al-Banawani.

Bien qu’al-Banawani reconnaisse le réle primdrdial d'Tbn Quzman et ses
prédécesseurs il ne cite pas de zagals andalous comme exemples illustratifs dans
sa poétique propre.”* La plupart des vers cités sont introduits par la phrase ka-gawli
ba‘dihim (« comme un tel a dit »). Il s’agit donc, au moins a nos yeux, de poémes
anonymes. Pour autant ils sont identifiables par leur langue comme provenant de
I’Orient, donc de Syrie, d’Egypte et d’Iraq. La ville de Bagdad y est mentionnée a
plusieurs reprises.”” Tout en étant totalement absent dans la poétique propre de son
livre I'andalou Ibn Quzman apparait tout de méme comme le maitre de cet art et un
modele a suivre dans le vers d’un zagal ou le poéte qui s’appelle Sulayman ou
Salman se vante de son ingéniosité en ce qui concerne les métres :

sultan gami‘ al-awzan /
Sayh kull wazn / kull mawzin /
halifat Ibn' Quzman / Sulayman wa-n $it Salman.”

Le sultan de tous les métres /
le 3ayh de toutes les mesures / et de tout ce qui est métriquement régulier /
le successeur d’Ibn Quzman / Sulayman ou bien Salman.

A part les poémes composés par des poétes inconnus de nous, al-Banawani se
plait trés souvent a citer ses propres vers en exemples.”* Quant aux trois poétes
qui sont mentionnés expressément on y trouve un certain ‘Ali al-Haddad, et son
contemporain, Halaf al-Gubari, avec lequel il s’est livré & une joute oratoire.”

70 Ms. Berlin 7170 : fol. 16",

71 Dans lintroduction il rend une controverse en vers entte Ibn Quzman et Mudgalis ot
Mudgalis reproche a Ibn Quzman que sa poésie n’est pas « forte » (gawi) et « solide » (matin).
Ibn Quzman & son tour rétorque : «si cela [art du zagal] ne tenait qu’a la force, améne des
porteurs ! ». V. ms. Berlin, We II 108 : fol. 4".

72 Ms. Berlin, We II 108 : fols. 87, 12", 16".

73 Ms. Berlin, We II 108 : fol. 10".

74 Ms. Berlin, We 11 108 : fols. 7Y, 10Y, 11" etc.

75 Ms. Berlin, We 1I 108 : fols. 4¥, 17'. D’autres exemples de ce joute se trouve dans une
magmii‘a de date inconnue : ms. Le Caire, Azhar 7113, fols. 92"-97",



838 —— Hakan Ozkan DE GRUYTER

Puis al-Banawani cite un zagal du grand cadi de Hamah, Isma‘il, qui était en
méme temps le chef (gayyim) des zaggalin - un fait qui démontre qu’un haut
responsable de la jurisprudence peut étre le chef des zaggalin d’une ville.”®
Parmi ces trois le rang le plus haut revient sans doute a al-Gubari. Un fait qui ne
surprend guére quand on se rend compte de I’éloge qu’al-Banawani lui adresse
dans le passage suivant :

Al-Gubari rahimahu Allahu ta‘ala wa-qad kana mahiran fi fanni z-zagali wa-lam ya'ti
gablahu mitluhu wa 1a kana fi zamanina mitluhu.””

Al-Gubari, que Dieu, exalté soit-il, lui pardonne, fut habile dans I’art du zagal et il n’avait
pas de pareil avant lui ni d’égal de notre temps.

En conclusion le résumé suivant s’impose : a la différence des ceuvres d’al-
Hilli et d’Ibn Higga la poétique d’al-Banawani repose quasi entierement sur les
zagals des poétes orientaux. A part al-Gubari, al-Haddad et le grand cadi de
Hamah les poémes ne sont pas mentionnés avec le nom de leur auteur.

Le Daf se distingue d’ailleurs par I’étude des phénoménes décidément
orientaux comme le préfixe ba- qui n’a pas été commenté auparavant et une
théorie sur le métre plus élaborée et fonciérement différente de celle d’al-Hilli et
d’Ibn Higga. Finalement al-Banawani est le premier parmi les théoriciens du
zagal a développer longuement les modes et les usages de composition des
mu‘aradas qui semblent avoir étés trés appréciées et répandues dans le zagal.
Pour ces raisons la poétique d’al-Banawani semble refléter plus précisément les
usages réels des poétes orientaux que ses précurseurs.

e) Muhammad b. Marziiq ad-Dagwi — Buliig al-amal fi ba‘d ahmal az-zagal
(« L’obtention de I’espérance dans quelques compositions du zagal »)"®

On remarque au premier regard que le titre choisi par ad-Dagwi’® ressemble
manifestement a celui d’Ibn Higga : Buliig al-amal fi fann az-zagal. Malgré cette
similitude évidente, ad-Dagwi ne déclare ni ’avoir copié ni d’avoir été influencé
par ’ceuvre d’Ibn Higga ou par celle d’al-Banawani. Pas plus que I’on ne trouve
des indications dans son livre qui évoquent une telle influence.

76 Ms. Berlin, We II 108 : fol. 17"

77 Ms. Berlin, We II 108 : fol. 55"

78 Nous avons pu consulter deux manusctits de cette ceuvre : 1) Si‘ Taymiir 1181 et 2) Si‘r Taymiir
1182, les deux disponibles dans la Dar al-Kutub, Le Caire. Il semble que n°. 1182 est la copie au
propre du n°. 1181. En outre, C’est le n° 1182 qui est doté de I'introduction la plus circonstanciée, a
peine esquissée dans le manuscrit n°. 1181. Ce demier par contre contient un plus grand nombre de
poémes et semble refléter une phase plus avancée dans la composition de 1'ceuvre.

79 Nous ne savons presque rien sur lui sauf que sa nisha renvoie a la ville de Dagwa, 50 km au
nord du Caire.



DE GRUYTER L’émancipation du zadal oriental =——— 839

Aussi, la démarche qu’ad-Dagwi suit dans sa poétique tranche non seule-
ment sur celle d’Ibn Higga mais aussi sur celle d’al-Banawani et celle d’al-
Hilli. Son livre se caractérise notamment par une division en deux parties
nettement distinctes. La premiére partie se compose d’une introduction qui
inclut sa poétique sur le zagal tandis que la seconde se résume a un recueil de
zagals.

Au lieu de citer al-Hilli, Ibn Higga ou al-Banawani quant a la genése du
zagal, ad-Dagwi extrait des passages entiers de la Mugaddima d’Ibn Haldin
(m. 808/1406) qui pour sa part avait puisé dans le livre d’al-Hilli.®® Le fait
qu’ad-Dagwi cite uniquement I’ceuvre d’Ibn Haldan, qui est mort 58 ans aprés
al-Hilli (m. 750/1349), comme source du zagal nous rappelle une remarque
faite par Hoenerbach dans son étude du ‘Atil : celui-ci nous explique que le
‘Atil avait été supplanté par d’autres ceuvres qui contiennent des sections sur
le zagal comme le Mustatraf fi kull fann mustazraf d’al-Ibsihi (790-aprés 850/
1388-aprés 1446) ou la Mugaddima d’Ibn Haldiin.®! C’est-ce qui semble étre le
cas de I'introduction d’ad-Dagwi.

Ad-Dagwi parle d’ailleurs des ahmal az-zagal (sg. himl, v. le titre de son
livre) pour dénoter des zagals plutdt longs.®? Or, on a beau chercher le terme
himl ou ahmal dans les trois précurseurs précités. Par le fait que ce terme surgit
seulement dans des ceuvres postérieures, le livre d’ad-Dagwi nous semble plus
tardif que ceux d’Ibn Higga ou méme celle d’al-Banawani.?’

Malgré ces indications il reste assez difficile de savoir si ad-Dagwi a
emprunté le titre de ’ceuvre d’Ibn Higga, méme si sa célébrité nous incite a
le croire. Pas plus que nous retrouvons des détails dans son livre qui nous
permettraient de délimiter plus précisément la période dans laquelle ad-Dagwi
a écrit son livre. Puisqu’on ne trouve rien sur lui dans les sources biographi-
ques nous en sommes réduits a conjecturer les limites de la période dans
laquelle il vivait. Il nous semble fort probable qu’il était actif aprés la parution
du livre d’Ibn Higga, le Bulig al-amal fi fann az-zagal, qui était devenu un
point de référence promettant a ’ceuvre d’ad-Dagwi d’étre facilement reconnue
comme traitant du méme sujet.

Il convient de constater par ailleurs qu’a la différence d’al-Hilli, Ibn Higga et al-
Banawani qui s’insérent par des références intertextuelles directes dans une lignée
des théoriciens successifs, il semble qu’ad-Dagwi en était coupé, sauf pour le titre

80 Ms. Dar al-Kutub 1182, fols. 3—8. Cf. Ibn Hald{in 2008 : 518-526.

81 Hoenerbach 1956 : 2-3.

82 Salim 1948.

83 V. par exemple le manuscrit n°. A 12019 dans I'Oriental Institute de Chicago.



840 —— Hakan Ozkan DE GRUYTER

choisi. Un constat qui est confirmé par les thémes choisis, ’agencement des chapi-
tres et leur contenu qui se distinguent nettement des trois autres poétiques.

Nous avons déja noté que son introduction repose largement sur la
Mugaddima d’Ibn Haldin. A D’instar de ce dernier ad-Dagwi décrit le role
d’Ibn Quzman et d’autres poétes andalous dans la genése du zagal et leur
importance pour cette nouvelle forme de poésie sans pour autant citer tous
les poémes qui sont cités par Ibn Haldin. Il saute aux yeux qu’ad-Dagwi
abrége l'introduction d’Ibn Haldin surtout en omettant les poémes de ces
poétes andalous. Par ailleurs il garnit son extrait avec sa terminologie
poétique et des commentaires propres a sa théorie qu’il expose dans les
pages suivantes. Il suffira d’évoquer ici un exemple pour mettre en
évidence son mode opératoire — a la différence d’Ibn Haldiin, ad-Dagwi
introduit le poéme d’Ibn ‘Umayyir (il le nomme fautivement Abt ‘Umayyir)
par la phrase suivante :

fa-min kalami Abu ‘Umayyir al-Andalust min ga‘idati l-mahbiki [...].%
Ainsi I’andalou Abt ‘Umayyir a dit selon la régle du bien tissé (du zagal bien tissé) [...].
A notre connaissance ad-Dagwi est le premier a utiliser le terme mahbiik (ou al-

humdstyu l-mahbitku= « le zagal bien tissé aux cinq vers »*) pour le zagal. Par ce
terme il désigne un zagal avec la structure suivante :

—————————— a e el
—————————— a e [
—————————— C ey ff
—————————— C e
—————————— C it et iins:
—————————— a . |y
—————————— a ———m e ]
—————————— e e
—————————— e ———————— f
—————————— e e 1
—————————— a s |
—————————— a s [

84 Ms, Dar al-Kutub 1182, fol. 3.
85 Ms. Dar al-Kutub 1182, fol. 5"



DE GRUYTER L’émancipation du zadal oriental —— 841

Les strophes de ce type sont composées de cing vers. Normalement la
premiére strophe est précédée par deux vers initiaux (dits matla‘). On remarque
la rime verticale entre les hémistiches des vers initiaux ; ce qui est aussi le cas
entre les hémistiches des trois premiers vers de chaque strophe. On comprend
pourquoi ce terme a été choisi : habaka signifie « tisser une étoffe avec soin ».
Dans ce type de zagal ce sont les hémistiches qui sont tissés avec soin.

Trés différemment des autres théoriciens ad-Dagwi concentre toute sa
poétique, trés concise d’ailleurs, dans son introduction qui s’étend sur les
quatorze premiers folios. I commence cette section avec la structure des
zagals dont nous avons présenté un paragraphe ci-dessus et que ses
prédécesseurs n’avaient pas examinée.®® Nous remarquons également 'utilisa-
tion des termes silsila et diryabi (ou abii diryaba) pour deux types de zagal qu’on
ne trouve que dans la poétique d’al-Banawani, la plus tardive par rapport a celle
d’al-Hilli et d’Ibn Higga.?

Ad-Dagwi continue sa poétique par un chapitre sur les meétres de zagal. 11
n’en suggére que cing qui seraient propres a l'art (fann) du zagal et qui se
distinguent nettement des unités minimales qu’al-Banawani avait décrites.?® Ce
nombre nous parait fort petit vu que les métres du zagal avaient la réputation
d’étre trés nombreux. Puis il présente les métres conventionnels du systéme
halilien, ce qui surprend puisque cela indique qu’ad-Dagwi ne s’attendait pas
que son lectorat conniit ces métres courants.®” 1l conclut son introduction par la
définition des genres poétiques non-canoniques tels que le muwasSah, le
mawaliya, le quma, le kan wa-kan.*°

Ce qui retient également notre attention est I’absence quasi totale des poétes
célébres cités par al-Hilli, Ibn Higga et al-Banawani sauf Ahmad al-Gubari et son
fils Halaf al-Gubari ; le dernier n’étant pas seulement un poéte tardif en compa-
raison des autres cités par al-Hilli, Ibn Higga, et al-Banawani mais, son
omniprésence dans presque tous les recueils tardifs a notre connaissance,
également le plus célébre. Dans son introduction ad-Dagwi dresse une liste
des meilleurs zaggaliin d’Egypte, donc une sorte de hit-parade de zaggaliin
qu’il introduit comme suit :

[...] fa-man bari‘a fi hada l-fanni wa-ata fihi bi-l-‘agabi l-‘aga’ibi wa-ntahat ilayhi ri’asatu
hadihi s-sina‘ati fi zamanihi : al-Qayyim Ahmad al-Gubari al-Misri wa-waladuhu Halaf al-
Gubari wa-1-Qayyim Ahmad al-Balawali wa-I-Hag Muhammad al-Bal‘uti wa-l-Adib a$-Si‘ar

86 Ms. Dar al-Kutub 1182, fols. 4"-7".

87 Al-Banawani, Daf*, ms. Berlin 7170 : fols. 7', 18".
88 Ms. Berlin 7170, fols. 7¥-8".

89 Ms. Berlin 7170, fols. 8'-9".

90 Ms. Berlin 7170, fols. 10¥-12".



842 — Hakan Ozkan DE GRUYTER

wa-§-Sayh Aba ‘Affan wa-§-Sayh ‘Ali al-Mahlad wa-hum tigatu ahli hada I-fanni mina I-
misriyin ‘ala l-itlagi wa-qad ahada ‘anhum hada l-fanna gama‘atun mina l-misriyin aydan
wa-bari‘i fihi minhum [...].>"

[...] voici des Egyptiens qui excellaient dans cet art, qui produisait des merveilles extraor-
dinaires et auxquels est parvenu la présidence de cet art dans leur époque

1) Al-Qayyim Ahmad al-Gubari al-Misri wa waladuhu

2) Halaf al-Gubari

3) Al-Qayyim Ahmad al-Balawali

4)  Al-Hag Muhammad al-Bal‘ati

5) Al-Adib a3-Si‘ar

6) AS-Sayh Abi ‘Affan

7) A%-Sayh ‘Ali al-Mahlad

ce sont des autorités absolues pour les pratiquants de cet art en Egypte ; un autre groupe
d’Egyptiens a pris cet art d’eux et y a excellé [...].

Premiérement notre attention est attirée par I’accent mis sur le fait qu’il ne
mentionne que des poétes égyptiens, il s’agit donc d’une poétique-cum-
anthologie de zagal purement égyptienne, ce qui représente une innovation
marquante par rapport aux trois poétiques précédentes. Les deux premiers
zaggalin dans la liste sont Gubari pére et Gubari fils déja mentionnés plus
haut. Le troisiéme est un certain Ahmad al-Balawali dont la nisba rappelle
celle d’al-Banawani, ’auteur du Daf‘ asS-Sakk, tandis que le nom Ahmad ne
correspond pas a celui d’al-Banawani. Les autres poétes qu’il cite sont tous
des inconnus. C’est ce que nous nous permettons de soutenir vu I’absence
des informations sur eux dans les encyclopédies biographiques. Ad-Dagwi
précise a la fin de I’extrait mentionné ci-dessus qu’un autre groupe de poetes
égyptiens a repris cet art de ces sept poetes et I’a reconduit. De ce deuxiéme
groupe de poétes il nomme douze explicitement, tout en disant qu’il y en a
davantage. Aucun de ces poétes dont ad-Dagwi cite des zagals dans la
deuxiéme partie de son ceuvre ne sont répertoriés dans les encyclopédies
biographiques. Pour avoir une idée du nombre immense des zaggaliin qui
auraient été complétement oubliés s’ils n’étaient pas mentionnés par un
historien, il suffit d’évoquer le livre de Ga‘far b. Ta‘lab al-Udfawi (m. 748/
1347), at-Tali* as-sa‘id al-gami‘ asma’ nugaba’ as-sa‘id, ou il répertorie des
nombreux zaggaliin de la Haute Egypte dont on ne trouve aucune trace dans
d’autres sources.”” Il y a donc tout lieu de postuler qu’il existait un grand

91 Ms. Berlin 7170, fol. 4".

92 V. par exemple la notice sur ‘Abdarrahman b. ‘Umar at-Taymi al-Armanti al-MuSarif (m.
709/1310) dans al-Udftiwi 1966 : 289-292 ou celle sur Hartin b. Misa b. al-Musalli al-Armanti
(m. 730/1330) : al-Udfawi 1966 : 686-689 etc.



DE GRUYTER L’émancipation du zagal oriental =— 843

nombre de poétes — «mineurs» selon nous — dont les poémes étaient
répandus de leur temps pour en dire le moins.

f) Al-Gawhar al-makniin fi sab‘at al-funiin de ‘Isa al-Mugaddasi
Encore moins connue est I’ceuvre nommée al-Gawhar al-makniin fi sab‘at al-
funiin (« Le joyau caché des sept arts »)*> de ‘Isa al-Mugaddasi (né avant 858/
1454 — m. aprés 883/1479).°* Dans son introduction ot il relate I’histoire du
zagal il mentionne le Bulug al-amal fi fann az-zagal d’Tbn Higga, une des
poétiques principales sur le zagal dont nous avons parlé plus haut.

Tout en n’étant pas une poétique du zagal au sens stricte du terme, cette
ceuvre néanmoins contient plusieurs paragraphes intéressants spécifiant les
caractéristiques de cette forme qui, par quelques spécifications typologiques et
structurelles fournies par ’auteur, mais aussi par leur existence méme, s’insére
dans un cadre théorique - regardons par exemple le type :

a) radd ‘ala I-‘aguz (c’est a dire ’agencement inverse des éléments du premier
hémistiche dans le second) comme dans le vers suivant :

mahall as-samah muhammad imam / muhammad imam mahall as-samah.””
b) ou une forme appelée galgalah, ot le zagal se déroule en dialogue, chaque

hémistiche commencant avec le verbe gala (« il a dit ») est suivi par un qultu

(«j’ai dit ») dans le méme hémistiche, comme par exemple dans le vers qui

suit :

qalli I-malih sif fargt qult as-sabah / qallt wa-waghi qult bustan hasib.”®
c) ou bien des zagals ol un vers supplémentaire est ajouté aux trois vers a la

rime individuelle de la strophe.®”

Mis a part un nombre considérable de zagals d’Ibn Mugqatil et d’al-Am3ati
dont nous parlerons plus loin, la plupart des zagals présentés dans son
ceuvre sont les siens. C’est sans doute une coutume courante parmi les
auteurs des anthologies d'y introduire leurs propres poémes pour les pro-
mouvoir, ce que nous avons déja remarqué dans le cas d’al-Hilli, d’Ibn Higga
et aussi d’al-Higazi dont nous allons parler plus bas. Cela dit, I’anthologie-
cum-poétique d’al-Mugaddasi s’apparente plutét a un diwan personnel

93 Ms. Escurial, arabe 459.

94 Nous avons calculé son dge trés approximativement a partir des renseignements fournis
dans son anthologie examinée ici. Son premier poéme daté est de 858/1454 (fol. 39Y), le dernier
de 883/1479 (fol. 60%). Pour le bibliothécaire qui a catalogué le manuscrit la nisha d’al-
Mugaddasi renvoie a la ville de Jérusalem (ar. al-Quds).

95 Ms. Escurial, arabe 459, fol. 93".

96 Ms. Escurial, arabe 459, fol. 45"

97 Ms. Escurial, arabe 459, fols, 94°~94",



844 —— Hakan Ozkan DE GRUYTER

consistant presque exclusivement en ses propres poémes ; au point qu’il s’est
senti obligé de s’expliquer sur ce point :

law la yaquli l-hawasidu anna d-diwana lladi lahu fihi gita‘u azgalin mina n-nasi kuntu

awradtu ma qalati l-udaba’.*®

Si les envieux ne disaient pas qu’on trouve des morceaux de zagals d’autres gens dans son
diwdn, j’en aurais cité ce que les littérateurs en ont composé.

Nous avons donc affaire a un diwan dissimulé en anthologie, garni de
commentaires sur la poétique des « sept arts ». Il semble qu’al-Muqgaddasi a
choisi ce cadre pour mettre en circulation et promouvoir son diwan de ces
formes poétiques. Son ceuvre mérite tout de méme d’étre considérée comme
une poétique dans le cadre de notre étude parce que les modéles qu’il emploie
pour en composer des mu‘a@radas (poémes émulatifs) révéle les repéres
poétiques auxquels il s’est tenu — ce qui est aussi indicatif de la portée de
ces modeéles sur un plan plus général : Dans le folio 41 il raconte qu’il se
trouvait a Alep ot un groupe de littérateurs (gama‘atun min al-udaba’)
I’avaient engagé a émuler un zagal d’al-Amsati - il s’agit de celui qu’al-
AmsSati avait envoyé au Maghreb pour que les critiques aient la possibilité de
I’évaluer. Comme nous I’avons vu plus haut ce zagal a été si bien recu qu'’il est
revenu muhallagan (« parfumé »). Al-Mugaddasi nous fait méme part qu’il était
muhallagan bi-za‘feran, donc « parfumé au safran ».°? Al-Mugaddasi nous dit
par la suite que chaque littérateur de ce groupe lui demandait d’utiliser tel ou
tel lettre de rime pour telle ou telle strophe. Il y a plusieurs choses qui nous
interpellent dans cette petite anecdote: Premiérement nous voyons qu’al-
Mugaddasi était actif en Syrie. Deuxiémement il prétend avoir circulé dans
les milieux littéraires de la ville. Troisiémement nous voyons que les
littérateurs d’adab 'ont considéré apte a émuler le fameux zagal d’al-Amsati,
I’'un des plus célébres zaggaliin de Syrie. Et derniérement nous constatons que
le zagal d’al-AmS$ati avait une trés grande importance méme plus d’un siécle
aprés sa mort.

Ce n’est pas la seule fois qu'al-Mugaddasi émule les zagals d’al-Amsati.
Encore a deux reprises il présente une mu‘drada de ses zagals.'°® Mais
al-Mugaddasi gofitait autant les zagals d’lbn Mugqatil, donc le rival d’al-
Am3ati, pour ses mu‘aradas.’

98 Ms. Escurial, arabe 459, fol. 87".

99 Ms. Escurial, arabe 459, fol. 87.

100 Ms. Escurial, arabe 459, fols. 86", 95-98".

101 Ms. Escurial, arabe 459, fols. 81-82", 87°-89", 89"-90",



DE GRUYTER L’émancipation du zadal oriental = 845

Pour conclure nous sommes en droit de constater qu’al-Mugaddasi était un
zaggal qui se conformait aux maitres syriens du siécle précédent et, si I'on en
juge par ’absence totale des exemples, ne se souciait guére de ce que les
Egyptiens ont produit dans cet art sans parler des Andalous.

Les cinq poétiques présentées démontrent que linfluence des
zagals andalous a diminué significativement pendant le 7/13% jusqu’a la fin
du 9°/15° siécle depuis la premiére écrite par al-Hilli. Nous nous
sommes apercus que du point de vue des modéles a suivre comme bases et
repéres pour les affirmations normatives mises en avant par les théoriciens
dans leurs poétiques les zagals andalous ont laissé la place aux zagals de
I’Est.

Al-Hilli et Ibn Higga représentaient 1’€lite littéraire qui tout en se
démarquant des milieux louches des zaggaliin populaires s’appropriait le
zagal qui était devenu une forme trés prisée dans les cours princiéres de
Syrie. Nous avons vu aussi qu’au cours du 9°/15° siécle environ le centre
géographique de la pratique et de la théorie du zagal s’est déplacé de la Syrie
vers I’Egypte. Les deux premiers poétiques ont été écrites en Syrie ou plus
précisément a Maridin par Safiaddin al-Hilli et a Hamah par Ibn Higga qui
s’appuie sur I’ceuvre du premier. Les deux derniéres poétiques, par contre,
ont été écrites en Egypte par des Egyptiens et ce qui est plus important —
elles renvoyaient surtout aux poémes et a la pratique des zaggalin égyptiens.
En outre, al-Banawani et ad-Dagwi poursuivaient une méthode quasi
indépendante ou méme totalement coupée (dans le cas d’ad-Dagwi) de la
tradition hillienne et par conséquent de la tradition quzmanienne. Les nou-
velles structures, les nouveaux meétres et les nouvelles normes compositio-
nelles mises en avant par al-Banawani, ad-Dagwi et al-Muqgaddasi jusque-la
inconnus, sont indicatifs de cet éloignement des deux premiéres poétiques et
de ses bases andalouses.

3 Les anthologies de zagal et le role des poémes
andalous

Il existe deux types d’anthologies de zagal - tandis que la premiére est
consacrée entiérement ou dans une large mesure, a cette forme poétique, la
deuxiéme ne comporte qu'une sélection significativement réduite relative a la
taille totale de I’ceuvre, qu’elle soit une anthologie ou une encyclopédie
d’adab.



846 —— Hakan Ozkan DE GRUYTER

Deux ceuvres appartiennent au premier groupe: a) le ‘Ugud al-la’al fi
I-muwas$ahat wa-l-azgal (« Les colliers de perles: des muwassahhat et les
azgal ») d’an-Nawagi (788-859/1386-1455)'°% et b) ad-Durr al-makniin fi sab‘a
funiin (« La perle cachée au sujet des sept arts ») d’Ibn I(1)yas al-Hanafi (date de
mort inconnue).

Parmi les ceuvres du deuxiéme groupe comptent : a) al-Mustatraf fi kull fann
mustazraf (« Recueil de morceaux choisis ¢a et 1a dans toutes les branches de la
connaissance réputées attrayantes») d’al-IbSihi (790-aprés 850/1388-aprés
1446)'°3, b) Safina de Sihabaddin Ibn Mubaraksah (m. 863/1459)'% et finalement
¢) Rawd al-adab (« Le jardin des civilités ») de Sihabaddin al-Higazi (790-875/
1388-1471).'%

3.1 Le premier groupe

a) Samsaddin Abii ‘Abdallah Muhammad b. Hasan b. ‘Ali b. ‘Utman an-
Nawagi (788-859/1386-1455) : ‘Uqiid al-la’al fi I-muwassahat wa-l-azgal

L’anthologie la plus importante dans ce groupe est sans doute le ‘Ugiid al-
la’al fi I-muwasSahhat wa-l-azgal d’an-Nawagi qui a été éditée plusieurs fois.
An-Nawagi, un des plus célébres poétes de son temps, gagnait sa vie princi-
palement comme spécialiste de hadit dans deux colléges.°® Puisqu’il écrivait
vite et d’une écriture soignée, c’était un copiste recherché.'”” Mais il
réussissait surtout comme auteur des nombreuses anthologies.'®® Ses antho-
logies — Brockelmann en énumeére une vingtaine — couvrent des thémes et
des motifs de la poésie arabe.'®® Il nous suffit d’évoquer le titre d’une ceuvre

==

102 1) An-Nawagi 1999. 2) une édition incompléte, que nous n’utilisons pas dans cette étude :
an-Nawagi 1982. 3) une édition dans le cadre d’une thése de doctorat, complétée en 1983 par
Samir Haykal a I'université d’Oxford : an-Nawagi 1983. Sur an-Nawagi : Bauer 2009b avec une
bibliographie détaillée et Kratschkowsky 2007. Van Gelder en cite d’autres sources : Van Gelder
1995 : 224, n. 12,

103 Baha’addin Muhammad b. Ahmad al-Ibsihi, v. sur lui la contribution de Tuttle 2009 qui
contient une bibliographie détaillée ; Irwin 1998 : 1: 387-388 et Paajanen 1995 : 15-20.

104 Haggi Halifa 1941 : 1: 384.

105 Abii t-Tayyib Sihabaddin Ahmad b. Muhammad b. ‘Ali b. al-Hasan al-Higazi al-Qahiri al-
Hazragi al-‘Ubadi al-Bulqini al-Qabisi, v. Brockelmann 1949 : 2: 171 et Brockelmann 1938 : 2: 12,
106 Brockelmann 1949 : 2: 171.

107 As-Sahawi 1992: 7: 230-231.

108 Bauer 2007a : 155.

109 Brockelmann 1938 : 2: 56-57.



DE GRUYTER ’émancipation du zadal oriental —— 847

pour en démontrer I’envergure : Saha’if al-hasanat fi wasf al-hal (« les pages
des beautés/les visages des ornements dans la description du grain de
beauté »),''° dans lequel il décrit le motif du grain de beauté dans la
poésie.” Son anthologie al-Hubiir wa-s-suriir fi wasf al-humiir (« Les joies
et les plaisirs dans la description du vin ») a soulevé un tollé parmi quelques
savants bigots, suite auquel il a changé le titre du livre en Halbat al-kumayt
(dont une traduction approximative serait «La carriere des chevaux
cuivrés », le mot kumayt représentant aussi le vin), met en évidence la
grande considération dont il jouissait. Un anthologiste qui n’aurait pas joui
de la méme considération n’aurait pas recu une telle attention avec une
ceuvre pareille.’® Que le zagal 'intéressait au delad de son activité de col-
lectionneur dans le ‘Ugiid al-la’al, se voit par I'inclusion du zagal d’Ibn an-
Nabih dans son anthologie sur le vin, Halbat al-kumayt, cité ci-dessus, et
I'inclusion de ses propres zagals dans I’anthologie.®® 11 était donc lui méme
un zaggal. Passons maintenant en revue les zagals qu’an-Nawagi a insérés
dans son ‘Ugud (dans 'ordre du ‘Ugiid).

La liste comporte 23 auteurs et 44 zagals (dont trois sont des auteurs
inconnus)."* L’auteur dont les zagals sont cités le plus souvent est de loin Ibn
Mugatil al-Hamawi (sept zagals), ce qui corrobore sa position singuliére dans
I’histoire de la réception du zagal que nous avons déduite plus haut. Il est suivi
par Ibn al-Munaggim, un zaggal célébre de Damas,' avec quatre zagals. An-
Nawagl présente trois zagals chaque de Sihabaddin b. Wali b. al-Muballit,
Ibrahim al-Mi‘mar et Ibn Higga al-Hamawi. Nous y trouvons uniquement deux
zagals d’Ibn Quzman qui est en outre I'unique poéte andalou présent dans cette
liste.

Le reste de la liste consiste en poétes orientaux, dont la moitié environ
sont des poétes Egyptiens, ’autre moitié des Syriens. Le fait que nous y
trouvons seulement un zagal d’Ibn an-Nabih et de Fahraddin b. Makanis, ne

110 La phrase contient une tawriya, donc une forme de double-entendre typique de la
littérature de I’époque mamelouke. La partie soulignée désigne la signification évidente, la
partie en italique la signification sous-entendue.

111 Bauer 2009b: 322, Cf. par ailleurs le compte-rendu de Adam Talib au sujet de I'édition
d’une autre anthologie comportant un titre similaire écrite par as-Safadi. v. Talib 2012.

112 Van Gelder 1995.

113 An-Nawagl 1276/1859 : 377-378.

114 Et non 39 au dire de Thomas Bauer dans sa biographie sur an-Nawagi : Bauer 2009b : 329.
115 Abi Bakr Qutlubeq al-Adib al-Munaggim ad-Dimadqi (m. 812/1410), v. par exemple as-
Sahawi 1992 : 11: 40.



848 == Hakan Ozkan DE GRUYTER

devrait pas nous surprendre car ils n’ont écrit qu’un zagal. L’importance du
zagal d’Ibn an-Nabih a déja été soulignée plus haut. L’importance de celui
d’Ibn Makanis s’entend quand on considére le verdict d’Ibn Tagribirdi dans
son Manhal ot il dit que son zagal compte parmi les meilleurs du genre.'®
Prenant en compte I'importance saillante de ces deux poétes, il ne nous
semble pas un choix fortuit qu’an-Nawagi commence précisément son antho-
logie avec leur zagals. C’est pour cela que nous considérons qu’an-Nawagi a
classé son anthologie conformément a un critére hiérarchique. Pour y voir
plus clair examinons les sept premiers zaggaliin et leur zagals :

1. Ibn an-Nabih : az-zaman sa‘id muwati
2. Fabraddin b. Makanis : gad hawa qalbi mu‘aysiq
3a. Ibn Mugatil :
a) inna ma‘ ma‘sugqi gufun wa-lihaz
b) qalbi yihibb tayyah
c) nahwa hayyat subhana tabaraka
4. Al-Adib ad-Dahabi : nahwa tabbah fi matbah afkart
5. An-Nawagi : nahwa tahhan qut al-quliub yaqiit
3b. Ibn Mugatil :
d) gayyasu l-barih ‘alayya l-baragit
e) ga r-rasul min hubbi ahlan
f) awwal ams fi-t-tariq
g) ya maliha $-3abab ya hulwu $-Sama’il
6. Ibn Higga al-Hamawi :
a) hubbi wasil nadayt li hin rad yifasil (une mu‘arada du zagal :
maliha §-$abab d’Ibn Mugatil)
b) min ‘adib bariq tagr hasafi
c) yawm qult ya badri ‘alays
7a. Ibn Quzman : a) man nataf Sa‘ri afza‘ anta ‘annii
8.-26.
27. et 7b.Ibn Quzman : b) ‘aynayk bi-hal guyus

Le troisiéme dans la liste est Ibn Mugatil qui comme nous I’avons vu était le
zaggal de 1'élite le plus célebre de son époque. On remarque que ses sept zagals
sont divisés en deux parties. Entre le trois premiers et les quatre derniers nous
trouvons les deux zagals d’al-Adib ad-Dahabi et celui de ’auteur de I’anthologie

116 Ibn Tagribirdi 1984 : 7: 177.



DE GRUYTER L’émancipation du zagal oriental —— 849

lui méme : an-Nawagi. Pourquoi a-t-il inséré ces deux zagals dans la liste d’Ibn
Mugatil ? Deux raisons s’imposent : D’'un coté il s’agit des poémes émulatifs qui
se raccordent au zagal d’Ibn Mugatil qui les précede directement — la compa-
raison du vers initial déja le démontre clairement. De I’autre coté an-Nawagi
semble vouloir se hisser dans les rangs les plus élevés de I’hiérarchie qu’il a
jugée appropriée pour son anthologie.

Il existe un autre poéete dont les zagals ne sont pas regroupés dans un
endroit : Ibn Quzman. Nous avons vu qu’il est considéré comme I’inventeur
et le plus éminent des zaggaliin dans I’histoire de ce genre. Le fait qu’il
inclut deux de ses zagals dans son anthologie comme le seul poéte andalou
témoigne de son éminence. Cependant, d’un autre point de vue, nous nous
interrogeons sur le peu qu’an-Nawagi cite d’Ibn Quzman et I’absence totale
d’autres poétes andalous. Il semble donc qu’an-Nawagi ne pouvait pas faire
autrement que de I’inclure au moins Ibn Quzman parce qu’il I’a considéré
trop important pour qu’il soit ignoré, méme dans une anthologie composée
intégralement des poétes orientaux.

Pourquoi an-Nawagi insére-t-il un zagal d’Tbn Quzman comme le septiéme,
ou, si on ne compte pas les deux poétes qui émulent Ibn Mugatil, comme le
quatriéme poéte de son anthologie et pourquoi il la conclut avec un deuxiéme
zagal de lui (n° 27)? A notre avis, an-Nawagi, bien conscient de la place
prépondérante dont jouissait Ibn Quzman pour 'histoire de ce zagal, a voulu
conclure son anthologie par un zagal du pére fondateur de ce genre comme
sceau idéal.

b) Ad-Durr al-makniin fi sab‘a funiin d’Ibn I(l)yas al-Hanafi

Haggi Halifa cite cette anthologie comme ceuvre d’une certain Muhammad
b. Ahmad b. Ilyas al-Hanafi. L’article qui est le seul que j'ai pu trouver
dans les encyclopédies biographiques ou bibliographiques se lit comme

suit :

ad-durru l-makniinu fi sab‘i (sic!) fununin li-Muhammadi bni Ilyasi l-Hanafi ruttiba ‘ala
sab‘ati abwabi fanni l-as‘ari l-badi‘ati: fanni d-dubayti, fanni l-muwasSahhati, fanni
I-mawaliya, fanni l-kan wa-kan, fanni l-qamd, fanni l-azgali, wa-l-hatimatu fima qila fi
l-hammagqi awwaluhu 1-hamdu li-lighi l-badi‘i ild dhirihi. fariga fi Ragaba sanata 912
itnatay ‘asrata wa-tisimi’atin.""’

La perle cachée des sept arts — écrite par Muhammad b. Ahmad b. Ilyas al-Hanafi, est
subdivisé en sept chapitres : 1. badi’, 2. ditbayt, 3. muwassah, 4. mawallya, 5. kan [wa-kan),

117 Haggi Halifa 1941: 1: 733.



850 =— Hakan Ozkan DE GRUYTER

6. giima, 7. zagal. Pour terminer, ce qui a été dit du hammag."® L’ceuvre commence avec la
phrase suivante : ‘Grace au Dieu créateur.’ Il a été achevé en 912.1°

Nous disposons de trois manuscrits de I’ceuvre dont parle Haggi Halifa ici (Paris,
Londres et Le Caire).”®® Nous n’avons pas pu consulter un quatriéme manuscrit
qui se trouve dans la bibliothéque de I’Université Saint-Pétersbourg.”” Aucun
manuscrit consulté ne fournit le nom de I'auteur.’” Cependant, nous trouvons
quelques renseignements dans les premiéres pages du manuscrit cairote
ajoutées par le bibliothécaire qui a classifié le manuscrit : il note entre autre,
qu’il lui était impossible de déterminer le nom de ’auteur parce que la page de
titre manquait. Un inconnu qui est facilement identifiable par sa main distincte
du bibliothécaire, vient a ’aide en ajoutant un extrait de I'article du Kasf ou
I’auteur est cité comme Ibn Ilyas. Encore une autre main corrige le nom d’Ibn
Ilyas en Ibn Iyas sous lequel ’ceuvre est classée dans le catalogue de la
bibliothéque de Dar al-Kutub au Caire jusqu’a nos jours. C’est ce nom que
Margaret Larkin cite dans sa contribution a la Cambridge History of Arabic
Literature.'”

Aprés une recherche approfondie dans les bibliothéques du Caire nous som-
mes tombé dans la bibliothéque de I'université ‘Ayn Sams sur une thése de
doctorat avec le titre al-Funiin a$-Simiya gayr al-mu‘raba fi l-‘Iraqg mundu
na$’atiha hatta nihayat al-fatrat al-muzlima (« Les genres poétiques non-fléchis
en Iraq depuis leur naissance jusqu'a la fin de 1'époque sombre ») écrite par
I’éditeur du Buliig al-amal fi fann az-zagal d’lbn Higga al-Hamawi et I'auteur de
plusieurs livres sur les nouvelles formes poétiques : Rida Muhsin al-Quraysi. Il cite
dans le résumé de sa thése qu’il a utilisé des textes provenant du manuscrit Durr

118 Au dire d’al-Muhibbi (1061-1651/1111-1699) le terme hammdaq s’applique aux zagals satiri-
ques ou comiques, v. al-Muhibbi 1868 : 1: 109. Cette acception du terme hammadg est sans doute
tardive par rapport a la poétique d’al-Hilli pour qui le hammdq correspond au giimd, v. al-Hilli
1956 : 6, cf. aussi ar-Rifa‘1 1974 : 2: 159. Les hammags dans le Durr al-makniin se constituent de
quatre vers (donc huit hémistiches), dont les deux premiers termine sur une rime unique et les
deux derniers sur une autre (ms. Dar al-Kutub, Si‘r Taymar 724, fols. 197'-198").

119 Les poémes des trois premiers funiin (pl. de fann « art» ou « genre ») sont composés en
langue littéraire, étant entendu que le badi‘ comprend toute sorte de poésie basée sur les seize
meétres traditionnels, cf. Ibn Higga 1974 : 99 ol Ibn Higga utilise le mot $ir pour badi‘. Les
autres quatre arts sont principalement des formes poétiques dialectales.

120 1) Paris, Bibliothéque Nationale, 3409 ; 2) Le Caire, Dar al-Kutub, Si‘r Taymiir 724 ; 3)
London, British Library, ADD 9570/2.

121 Université de Saint-Pétersbourg, 99.

122 Cachia connaissait le manuscrit londonien. Il cite le nom de I’auteur comm Ibn Ilyas et note
la date de I'achévement I'année 912/1506. Par conséquent on peut supposer que le Kasf de
Haggi Halifa était sa source : Pierre Cachia 1977 : 82, n. 19.

123 Larkin 2008 : 211, n. 57.



DE GRUYTER L’émancipation du zagal oriental = 851

al-makniin de Abi 1-Barakat Muhammad b. Ahmad b. Iyas (852-930/1448-1524),
donc I’hisotrien et l'auteur du livre Bad@’i* az-zuhiir fi waqai‘ ad-duhiir.*** 11 est
donc nécessaire de s’interroger si al-Quraysi pourrait étre a ’origine du change-
ment de I’entrée dans le catalogue de la bibliothéque. L’examen du livre édité issu
de sa thése de doctorat pour déterminer comment il est arrivé a I’attribution du
Durr al-Makniin a I'historien Ibn Iyas n’a pas produit de résultats.'?

Puisque nous ne savons pas grand chose sur la vie d’Ibn Iyas, il est bel et
bien possible qu’il serait en effet ’'auteur de cette anthologie. Quelques indices
que nous énumérerons par la suite, soutiennent cette thése : Haggi Halifa dit
dans son Kasf que I'auteur du Durr est Muhammad b. Ahmad al-Hanafi. Ces
noms et cette nisba, al-Hanafi, correspond a ceux d’Ibn Iyas. Un autre indice
nous est fourni par la date a laquelle I’anthologie a été achevée : c’était en 912,
donc 18 ans avant la mort de I’historien, Ibn Iyas. Finalement il est bien connu
qu’lbn Iyas se plaisait a inclure des poémes dialectaux dans ses ceuvres histo-
riographiques, sans citer ses propres poémes.'?®

Les trois manuscrits ont en commun qu’ils citent les mémes auteurs. Ils
différent, par contre, dans le nombre des poémes cités. Le manuscrit de Paris
comprend 19 zagals, le manuscrit de Londres en compte 11 ; le manuscrit du Caire
est le plus riche avec 23 zagals incluant a deux zagals prés tous les zagals des autres
manuscrits. Pour cette raison nous basons notre analyse sur le manuscrit du Caire.

Celui-ci commence, tout comme les deux autres manuscrits d’ailleurs, avec
un poéme du célébre Ibn Mugatil que nous avons déja mentionné plusieurs fois
ci-dessus. Au total nous trouvons six zagals d’Tbn Mugqatil, tous placés au début
de I’anthologie. Suit le zagal d’Ibn an-Nabih déja mentionné plus haut. Cela dit,
le zagsgal le plus cité dans ’anthologie est I’Egyptien Halaf al-Gubari avec douze
zagals. L’Egyptien al-Mi‘mar se trouve a la fin de I’anthologie avec deux zagals.
Nous voyons donc qu’lbn Iyas a préféré un des poétes égyptiens les plus cotés
du 8°/14° siécle, sans oublier I'un des pionniers du zagal oriental, ’Egyptien Ibn
an-Nabih, poéte du 6-7°/12-13° siécle et le trés célébre zaggal syrien Ibn Mugatil
(8%/14° siécle), qui par le positionnement a la téte de I’anthologie souligne son
importance déja remarquée ci-dessus. Pour autant, ce qui attire notre attention
dans le cadre de l'objectif de recherche de cette contribution est le fait qu’lbn
Iyas n’inclut aucun zagal andalou.

124 V. le resumé de cette étude d’al-Quraysi 1974.

125 Al-Quray3i 1977.

126 V. par exemple la note sur an-Nasir al-Hammami : Ibn Iyas 1982 : 1,1: 443. Cf. Weintritt
(2005) : 381, n. 3. Puis la biographie d’Ibn Iyas sur Ibn al-Habbaz : Ibn Iyas 1982 : 1,1: 110. Larkin
note I'importance de I’ceuvre d’'Ibn Iyas comme source de biographies des poétes écrivant en
dialecte : Larkin 2008 : 192, n. 4 ; v. aussi sur ce sujet I’étude d’al-Amer 2016.



852 —— Hakan Ozkan DE GRUYTER

3.2 Le deuxiéme groupe

a) Al-Mustatraf fi kull fann mustazraf d’al-1bsihi (790-850/1388-1446)
L’intitulé du livre « Recueil de morceaux choisis ¢a et la dans toutes les bran-
ches de la connaissance réputées attrayantes » résume a merveille le caractére
de I’ceuvre qui « constitue une encyclopédie dans laquelle sont traités les points
les plus divers et les questions les plus intéressantes et ’on pourrait méme
avancer avec un semblant de raison, que I’Auteur s’est occupé de omni re scibili
tant il aborde, dans son livre, de sujets multiples et originaux. »'?’ Il n’est donc
pas étonnant qu’al-IbSihi nomme d’autres encyclopédies d’adab du méme type
tels que le Rabi‘ al-abrar d’az-ZamahsSari et le ‘Igd al-farid d’Tbn ‘Abd Rabbih
comme ses prédécesseurs directs.’”® L’ceuvre trés populaire d’al-Ibsihi a exercé
une certaine influence sur I’élite savante mais surtout sur le milieu de la « petite
bourgeoisie » (la plupart d’entre eux étant des artisans et des petits
commercants comme nous I’avons vu plus haut) de I’époque dotée d’une culture
au rabais.’® 1l faut signaler que cette influence majeure a perduré longtemps
aprés sa parution, méme jusqu’au 20° siécle : Ahmad Amin (1886-1954), un des
plus éminents penseurs de son temps, en témoigne dans un passage de son
autobiographie Hayati ou il décrit la rue dans laquelle il vivait pendant sa
jeunesse :

[...] anyone who read read the Qur’an and hadit and old stories like The Thousand and One
Nights and ‘Antara, or light, literary books (al-kutub al-adabiya al-hafifa) like Kalila wa-
Dimna and al-Mustatraf fi kull fann mustazraf.”>°

C’est donc dans ce vade-mecum destiné a I'utilisation de tout honnéte musul-
man qu’on trouve un chapitre d’une taille considérable (69 pages dans I’édition
que nous avons utilisée) contenant des recueils de poémes de genres variés. Ce
chapitre contient également une sélection trés courte de sept zagals d’origine
exclusivement orientale et y figure en premiére place le zagal de I'un des plus
grands zaggalin de cette époque, al-Halaf al-Gubari, dont nous avons parlé a
plusieurs reprises dans cette étude.’*® Al-Ibsihi cite trois zagals de lui. Suivent

127 Al-Ibsihi 1899 : 1: vii. Il y existe un grand nombre de manuscrits et des dizaines d’éditions
du Mustatraf depuis le 19° siécle, mis a part une traduction-cum-commentaire faite par
Ekmek¢izade Ahmed 1845.

128 Al-IbSihi 1986 : 1: 7.

129 Herzog 2013 : 121. V. aussi Bauer 2007b : « These anthologies may have served the same
kind of function for members of the Mamliik middle classes as did almanacs and calendars in
early modern Europe. »

130 Amin 1966 : 64, dans la traduction de Margaret Larkin 2007 : 14-15.

131 Al-1b8ihi 1986 : 2: 278-283. Larkin consacre son article a ce zagal ;: Larkin 2007.



DE GRUYTER L’émancipation du zagal oriental =—— 853

deux zagals chacun par Safiaddin al-Hilli, I’auteur d’al-‘Atil, et Nasir al-Gayti, un
poéte égyptien inconnu. Vu I’envergure de ce chapitre, le sous-chapitre sur le
zagal n’occupe qu’un espace infime en comparaison des autres genres de poésie
qui y sont présentés. L’interrogation sur les raisons qui I’ont amené a négliger le
zagal dans son ceuvre sont difficilement compréhensibles faute d’indications
suffisantes.

Pour conclure, il convient de rappeler que I'auteur du Mustatraf a puisé des
informations sur les « sept arts de la poésie » dans le Kitab al-‘Atil d’al-Hilli ;
nous avons remarqué plus haut que le Mustatraf a par la suite supplanté le K. al-
‘Atil A cet égard.”

b) La Safina de Sihabaddin Ibn Mubaraksah (806/1404-862/1458 ou 863/
1459)

Dans la codicologie arabe le terme safina fait référence a un format oblong relié
au bord supérieur semblable au carnet de notes de nos jours. Souvent les auteurs
arabes prémodernes utilisaient ce format pour les écrits d’'usage personnel. Par
son caractére de carnet de notes, I'auteur ne se souciait guére d’une écriture
soignée et arrangeait le contenu sans que l’ordre soit sa préoccupation principale.

C’est notamment le cas de la Safina d’Ibn Mubaraksah qui est composée de 14 (1)
volumes dont chacun comporte approximativement 300 folios. Cette ceuvre énorme
qui est aussi connue sous le nom de Tadkira™ est préservée dans la collection
Feyzullah Efendi de la bibliothéque de Siileymaniye a Istanbul (Fe 1609-1622).

Le peu que nous savons sur I'auteur remonte surtout a la biographie d’as-
Sahawi dans son ceuvre ad-Daw’ al-lami.* Son nom complet est Sihabaddin
Ahmad b. Muhammad b. Husayn b. Ibrahim b. Sulayman al-Misr1 al-Hanafi. As-
Sahawi connaissait Ibn Mubaraksah personnellement et appréciait ses poémes
que celui-la déclamait devant lui. Ils fréquentaient ensemble les lecons de leur
maitre, Ibn Hagar al-‘Asqalani (773-852/1372-1449) ; Ibn Mubarak$ah loue ce
dernier dans un de ses poémes. Ibn Hagar pour sa part le tenait en grande
estime et prenait plaisir a ’écouter quand il répétait ses lecons devant lui. Selon
as-Sahawi il n’excellait pas seulement dans la poésie mais aussi dans d’autres
arts et sciences ; il a relevé par dessus tout son activité d’anthologiste.

Nous n’aurions pas pris connaissance de 'importance de la Safina d’Ibn
Mubaraksah pour le zagal si Hoenerbach et Ritter ne I’avaient pas découverte a

132 Al-IbSihi 1986 : 2: 271.

133 Haggl Halifa 1941 : 1: 384. Le nom tadkira indique sa fonction d’aide-mémoire
encyclopédique. V. aussi au sujet du caractére personnel d’une tadkira : Bauer 2007b.

134 As-Sahawi 1992: 2: 65. V. aussi les sources suivantes : Ibn Iyas 1982 : 2: 345 ; Ibn al-‘Imad
1993 : 9: 440 ; as-Suyuti 1927 : 54-57 ; al-Gazzi 1970 : 2: 42-45 ; Zirikli 2002 : 1: 229,



854 =—— Hakan Ozkan DE GRUYTER

la fin des années 1940."*> Les 18 zagals d’Ibn Quzman qui y sont regroupés ont
aidé a corriger et élargir le corpus de ses zagals. Pour autant, ce n’est pas le seul
poéte andalou que nous y rencontrions : Mudgalis, une des sources les plus
importantes pour le zagal d’Andalousie, y figure avec treize, dont la plupart était
inconnue jusque-13."*® Mis a part ces deux poétes andalous, le reste des zagals
proviennent de la plume de poétes orientaux, soit Ibn Muqatil (5 zagals) avec
lequel Ibn Mubaraksah commence son recueil, le premier zagal qu’il cite étant
qalbi yihibb tayyah que nous connaissons déja par ’anthologie d’an-Nawagi et
celle d’Tbn Iyas ou celui-ci prend une place prééminente. Ibn Mugatil est suivi
par les zagals d’Ibn Quzman et ceux de Mudgalis que nous avons déja
mentionnés plus haut. Le quatriéme zaggal est Ibn Mubaraksah lui-méme,
avec un zagal, suit Siragaddin al-Kattani al-Mahhar (m. 711/1311) déja
mentionné plus haut (2 zagals), Ahmad al-Husri az-Za‘zi‘, un zaggal égyptien
dont la date de mort est inconnue (1 zagal),’*’ et, finalement, I’adversaire d’Ihn
Mugqatil, al-Am3ati (4 zagals).

Que peut-on conclure du choix des poétes et de leurs zagals opéré par Ibn
Mubaraksah ? Déja, il convient de se remettre en mémoire que son ceuvre n’était
pas destinée a 'usage d’un lectorat quelconque. I1 s’agit donc d’un choix tout a
fait personnel ; et pourtant nous reconnaissons dans ce recueil la plupart des
poétes qui jouissaient d’une célébrité incontestable. Nous avons déja vu qu’lbn
Quzman, Mudgalis, al-Mahhar, Ibn Mugatil et al-Am3ati comptaient parmi les
champions du zagal tant en Occident qu’en Orient. Toutefois ce ne sont pas
n'importe quels zaggals fameux qu’lbn Mubarak$ah a choisi. Ceux-ci se
caractérisent par leur préférence du style andalou comme nous 1’avons montré
plus haut dans cette étude.”®® Il semble donc qu’Ibn Mubarak3ah savourait les
zagals du type andalou ce qui explique aussi la quantité de zagals d’Ibn Quzman
et Mudgalis incorporée dans son recueil.

¢) Rawd al-adab de Sihabaddin al-Higazi (790-875/1388-1471)"*°

Al-Higazi, dont le nom complet est Abii t-Tayyib (ou Aba 1-‘Abbas) Sihabaddin
Ahmad b. Muhammad b. ‘Ali b. al-Hasan al-Higazi al-Qahiri al-Hazragi al-
‘Ubadi, comptait tout comme son condisciple Ibn Mubarak$ah parmi les plus

135 Hoenerbach/Ritter 1950.

136 Hoenerbach/Ritter 1952.

137 Al-Hilli 1956 : 99.

138 Cf. aussi les remarques faites par Hoenerbach au sujet d’al-Ams3ati et Ibn Mugqatil :
Hoenerbach 1954 : 728 : « D.h. Am3ati betrachtete Ibn Quzman als sein Vorbild » (« C’est-a-
dire Am3ati voyait en Ibn Quzman son modéle »).

139 Ibn lyas 1982 : 3: 58 ; as-Suyiiti 1927 : 63-77 ; Ibn al-‘Tmad 1993 : 9: 475 ; as-Sahawi 1992 : 2:
147-149 ; as-Suyntl 1967 : 1: 573-574.



DE GRUYTER L’émancipation du zadal oriental == 855

excellents étudiants d’Ibn Hagar al-‘Asqalani. As-Sahawi note qu’al-Higazi était
trés intelligent et qu’il disposait d’'une capacité exorbitante de mémorisation
rapides des lecons du maitre jusqu’au moment ot il s’adonna a la consomma-
tion immodérée de ’anacarde (baladur) — une noix qui est ironiquement censée
stimuler la mémoire. Le contraire s’est produit : sa santé s’est altérée a tel point
qu’il ne pouvait plus retenir grand chose a moins qu’il exercat des efforts
extraordinaires.*® A partir de ce moment il commence a s’occuper exclusive-
ment de littérature et y atteint un prestige remarquable qui lui permet de traiter
d’égal a égal avec des littérateurs distingués tel que son maitre Ibn Hagar al-
‘Asqalani. Sihabaddin al-Higazi a écrit plusieurs ceuvres de poésie et de prose,
parmi celles-ci une Tadkira qui compte 50 volumes.

Son Rawd al-adab est sans doute la plus fameuse de ses ceuvres : une antho-
logie trés populaire’ déployant un florilége de spécimens de la littérature de son
temps, parmi lesquels nous trouvons dans le chapitre n°. 10 un recueil de zagals
dont les auteurs et leur agencement retiennent notre attention :

1. Ibn an-Nabih : az-zaman sa‘id muwati
2. Ibn Mugqatil :
a) inna ma“ ma‘Suqi gufiin
b) qalbi yihibb tayyah
¢) nahyi (sic ! pour nahwa) hayyat
3. Fahraddin Ibn Makanis : qad hawa qalbi mu‘aysiq
4. AS-Sayh Badraddin al-Bastaki : ‘amalni (sic ! pour ‘allamni) I-gazal
5. Al-Higazi : in ridta farga tfakkir®?

Il commence avec le zagal trés fameux d’Ibn Nabih que nous avons déja
rencontré plusieurs fois dans cette étude. Celui-ci est suivi par Ibn Mugatil
dont il n’est plus question de douter de 'importance pour le zagal oriental.
Dans la liste d’al-Higazi il est le seul dont il cite trois zagals intégralement —
parmi ceux-ci nous retrouvons immanquablement celui devant lequel « le peu-
ple de I'Orient comme de I’Occident se sont inclinés »'** : nahwa hayyat. Le
troisiéme zaggal a étre inclus dans la liste est Fahraddin Ibn Makanis, avec son
unique zagal - également trés coté (cf. le verdict de Tagribirdi cité plus haut).

Jusqu'ici, pas de vraies surprises. Ce sont les deux poétes suivants, donc

140 As-Sahawi 1992 : 2: 148. Cf. aussi Richardson 2012 : 44-45.

141 Rien que dans les bibliothéques du Caire nous avons pu trouver plusieurs manuscrits de cet
aeuvre.

142 Gotha, 400, fol. 80™-83".

143 Ibn Higga 1974 : 130.



856 —— Hakan Ozkan DE GRUYTER

Badraddin al-BaStaki et al-Higazi lui-méme auxquels on ne s’attend pas en
examinant cette liste d’illustres zaggals. Et pourtant — si on prend en compte
la convention dont les anthologistes se servaient pour insérer leurs propres
poémes dans les anthologies qu’ils ont préparées, leur présentation n’est pas
surprenante. Rappelons-nous que c’est ce qu’ont fait également Ibn Higga et al-
Hilli et d’autres dans leurs ceuvres. Le plus modeste dans cette liste est sans
aucun doute al-Higazi qui ne met qu’un zagal de sa propre plume a la fin de son
recueil. Mais pourquoi a-t-il choisi un zagal d’al-Bastaki, son condisciple dans
les séminaires d’Ibn Hagar ? Une réponse s’impose : al-Higazi était un grand
amateur de la poésie d’al-Bastaki, et a méme rédigé son diwan.'**

On remarque ’absence totale des zaggdls andalous dans la sélection d’al-
Higazi. A 'opposé de son condisciple Ibn Mubaraksah, al-Higazi ne semble pas
les apprécier de la méme maniére.

4 Conclusion

En guise de conclusion nous sommes en mesure de postuler ce qui suit :

1. Du point de vue de la théorie sur le zagal nous avons noté qu’au cours de
I’histoire les zagals andalous ont été remplacés par les zagals orientaux comme
modeéles et repéres pour les affirmations normatives mises en avant par les
théoriciens : tandis qu’al-Hilli et Ibn Higga se rapportent aux poémes des
zaggals andalous pour en tirer leur conclusions les deux théoriciens
postérieurs, al-Banawani, ad-Dagwi et al-Mugaddasi se basent surtout sur les
poétes contemporains, pour l’essentiel égyptiens et syriens, et semblent étre
totalement coupés de la tradition hillienne et par conséquent de la tradition
quzmanienne.'*

Nous avons vu en outre que la distinction entre $i‘r et zagal dans la discus-
sion des spécificités autorisées ou défendues disparait avec la poétique d’Ibn
Higga ; ce qui indique qu’un siécle apres al-Hilli cette forme poétique s’est
établie comme objet d’'une poétique sans qu’une comparaison systématique
avec les particularités des formes poétiques en langue littéraire soit nécessaire
pour qu'un débutant dans la matiére puisse s’y mettre.

144 Bauer 2008 : 41.

145 Haykal constate un phénoméne semblable au sujet du muwasSah: « The decreasing
dependence on the Andalusian models is shown strikingly by the drop in the proportion of
Andalusian muwa3sahs found in Dar al-tiraz, the Tawsi* al-tawsth and the ‘Uqud al-la’ali
respectively » Haykal 1983 : 36-37 ; v. aussi Stern 1974 : 74.



DE GRUYTER L’émancipation du zadal oriental —— 857

2. Nous avons constaté la coexistence de deux groupes de zaggaluin pendant
I’époque ou cette nouvelle forme s’est répandue dans I’Est: d’un coté les
littérateurs d’élite qui ont adopté les formes poétiques dialectales comme res-
pectables et présentables bien qu'’ils laissent entendre qu’une pratique trop
excessive pourrait nuire a la capacité de forger des vers en langue littéraire.
De I’autre coté il y existe un deuxiéme groupe de poétes qui composaient surtout
des poémes en dialecte et qui n’étaient pas a méme de composer des poémes
raffinés en langue littéraire surtout parce qu’ils n’avaient pas recu une éducation
formelle dans la langue et la littérature. Ce deuxiéme groupe est largement
ignoré tant par les théoriciens du zagal que par les anthologistes et les biogra-
phes qui appartenaient majoritairement au premier groupe de littérateurs d’élite.
Bien qu’il y efit des contacts entre ces deux groupes les représentants du premier
prenaient ses distances avec le second qui évoluaient dans un univers bien
différent de celui des poétes d’élite.

Nous avons souligné le caractére perméable de la société mamelouke de
cette époque au niveau des littérateurs d’élite et des poétes qui disposaient
d’une éducation modique administrée par les sabil kuttabs et d’autres institu-
tions formelles ou informelles telles que les madaris (séminaires), les magalis
(réunions de types variés), le milieu soufi ou bien par ’autodidactisme. Un poéte
comme al-Mi‘mar a toujours été marqué comme ‘@mmi, donc comme un
représentant du peuple. De tels poétes qui composaient surtout des poeémes
dialectaux ont eu beaucoup plus de difficulté d’entrer dans la nomenclature
érudite (comme les bio-bibliographies d’as-Safadi par exemple).

3. L’émancipation graduelle de de la tradition andalouse se fait aussi
remarquer dans les anthologies de zagals et les encyclopédies littéraires de
cette époque. Tandis que nous en rencontrons encore quelques exemples dans
I’anthologie ‘Ugiid al-la’al fi -muwaSSahhat wa-l-azgal on n’en trouve aucun
dans les anthologies ou les encyclopédies d’une date ultérieure.

Bibliographie

Sources primaires

Al-Gazzl (1970) : at-Tabaqadt as-sunniya ff tardgim al-hanafiya. 4 tomes. Ed. ‘Abdalfattah
Muhammad al-Halw. Le Caire.

Al-Hilli (1956) : al-‘Atil al-hali wa-l-murahhas al-gali. Ed. Wilhelm Hoenerbach. Wiesbaden.

Al-Hilli (1990) : al-‘Atil al-hali wa-l-murahbas al-gali. Ed. Husayn Nassar. Bagdad.



858 —— Hakan Ozkan DE GRUYTER

Al-1b3ThT (1845) : El-Mustatraf min kull-i fenn-i mustazraf. Mahmud el-eser 7 terciimetii'l-mus-
tatraf el-mustesir. 2 tomes. Trad. Ekmekgizade Ahmed. Istanbul.

Al-1b3Thi (1899, 1902) : al-Mostatraf. Recueil de morceaux choisis ¢a et ld dans toutes les
branches de connaissances réputées attrayantes. 2 tomes. Trad. G. Rat. Paris.

Al-IbSThT (1986) : al-Mustatraf fi kull fann mustazraf. 2 tomes. Ed. Mufid Muhammad Qumayha.
Beyrouth.

Al-Mahhar (2001) : Diwan Siragaddin al-Mahhar. Ed. Ahmad Muhammad °‘Ata, Le Caire.

Al-Muhibbi (1868) : Huldsat al-atar fi a‘yan al-garn al-hadri ‘aSar. 4 tomes. Bllaq 1284/1868.

Al-Mugaddasi (1974) : Day! ‘ala r-rawdatayn. Ed. ‘Izza al-‘Attar al-Husayni ad-Dima3qT.
Beyrouth.

An-Nawagi (1276/1859) : Halbat al-kumayt. Bulaq.

An-NawagT (1982) : ‘Uqad al-la’al fi-l-muwas$$ahhat wa-l-azgal. Ed. ‘Abdallatif a3-Sihabr.
Bagdad.

An-Nawagi (1983) : ‘Uqad al-la’al fi-l-muwasSahhat wa-l-azgal. Ed. Samir Haykal. Oxford.

An-Nawagt (1999) : ‘Uqad al-la’al fi-l-muwasSahhat wa-i-azgal. Ed. Ahmad Muhammad ‘Ata. Le
Caire.

As-Safadi (1931-) : Das biographische Lexikon des Salahaddin Halil Ibn-Aibak as-Safadi. al-
wafr bi-l-wafayat. 29 tomes. Eds. Otfried Weintritt et al. Beyrouth.

As-Safadi (1998) : A‘yan al-‘asr. Ed. ‘Ali AbQi Zayd et al. 6 tomes. Damas.

As-Sahawi (1992) : ad-Daw’ al-lami° li-ahl al-garn at-tasi. Ed. inconnu. 12 tomes. Beyrouth.

As-Suytt (1927) : Nazm al-‘iqyan fi a‘yan al-a‘yan. Ed. Philip Hitti. Beyrouth.

As-Suyti (1967) : Husn al-muhadara fi tarth Misr wa-1-Qahira. 2 tomes. Ed. Muhammad Aba |-
Fadl Ibrahim. Le Caire.

Al-Udfawi (1966) : at-Tali‘ as-sa‘id al-gami‘ asma’ nugaba’ as-sa‘id. Ed. Sa‘d Muhammad
Hasan. Le Caire,

al-‘Umari, Sihabaddin Ibn Fadlallah (1988) : Masalik al-absar fi mamalik al-amsadr. 27 tomes.
Ed. Kamil Salman al-Gubari. Francfort.

Amin, Ahmad (1966) : Haydti. Le Caire.

Haggi Halifa (1941) : Kasf az-zundn ‘an asami [-kutub wa-I-fundn. 2 tomes. Ed. Mehmet
Serafettin Yaltkaya. Istanbul.

Ibn al-‘Imad (1993) : Sadarat ad-dahab fi ahbar man dahab. 10 tomes. Eds. ‘Abd al-Qadir al-
Arna’dt et Mahmad al-Arna’it. Beyrouth.

Ibn a3-Sa‘“ar (2005) : Qald’id al-Guman fi fard’id Su‘ara’ hada z-zaman. 9 tomes. Ed. Kamil
Salman al-Gubdiri. Beyrouth.

Ibn Hagar al-‘Asqalant (1993) : ad-Durar al-kamina. 4 tomes. Ed. ‘Adnan Darwi3. Beyrouth.

Ibn Halddn (2008) : Mugaddima. Ed. Ahmad Gar. Le Caire.

Ibn Higga (1974) : Bulig al-amal fi fann az-zagal. Ed. Rida Muhsin al-Quray$T. Damas.

Ibn Iyas (1982) : Bada’i* az-zuhar fi waqa’i ad-duhiir. 5 parties en 6 tomes. Ed. Mohamad
Mostafa. Wiesbaden.

Ibn Katir (1999) : al-Bidaya wa-n-nihdya. 21 tomes. Ed. ‘Abdallah b. ‘Abd al-Muhsin at-Turki. Le
Caire,

Ibn Sakir al-Kutubt (1973) : Fawat al-wafayat. 5 tomes. Ed. lhsan ‘Abbas. Beyrouth,

Ibn Tagribirdi (1972) : an-Nudam az-zahira. 16 tomes. Ed. Ibrahim ‘Ali Tarhan. Le Caire.

Ibn Tagribirdi (1984) : al-Manhal as-safi wa-lI-mustawfa ba‘d al-wafi. Ed. Muhammad
Muhammad Amin. Le Caire.

‘Umar b. AbT Rabi‘a (1952) : Diwdn. Ed. Muhammad Muhyiddin ‘Abdalhamid. Le Caire.



DE GRUYTER L’émancipation du zadal oriental —— 859

Zirikli, Hayraddin (2002) : al-A‘lam : Qamds taragim li-ashar ar-rigal wa-n-nisa’ min al-‘arab
wa-l-mustagribin wa-l-mustaSrigin. 8 tomes. Beyrouth,

Manuscrits

al-Banawan’ : Raf' as-Sakk wa-l-mayn fi tahrir al-fannayn. Bibliothéque national de France.
Paris, Arabe 4454,

al-Banawani : Raf* a3-Sakk wa-l-mayn fi tahrir al-fannayn. Staatsbibliothek Berlin, We. Il 108.

al-BanawanT : Daf* as-Sakk wa-I-mayn fi tahrir al-fannayn. Staatsbibliothek Berlin, We. 1l 1768.

al-Banawani : Daf* as-Sakk wa-I-mayn fi tahrir al-fannayn. Princeton University, 408h.

al-Banawani : Daf* as-Sakk wa-I-mayn fi tahrir al-fannayn. Maktabat al-Azhar. Le Caire, 7211.

al-Banawani : Daf* as-Sakk wa-I-mayn fi tahrir al-fannayn. Dar al-Kutub al-Misriya. Le Caire,
Adab Taymiir 325.

al-Banawani : Daf' as-Sakk wa-{-mayn fi tahrir al-fannayn. Maktabat al-Awqaf. Bagdad, 12155,

al-Banawani : Daf as-Sakk wa-l-mayn fi tahrir al-fannayn. al-Gami‘a as-Sa‘aidiya. Riyad, 6490.

al-Banawani : Daf* as-Sakk wa-I-mayn fi tahrir al-fannayn. Siileymaniye Kiitiiphanesi. Istanbul,
Hamidiye 1127.

al-Banawani : Nubda fi fann az-zagal ou Bulig al-amal fi fann az-zagal. Saint-Pétersbourg B
544,

ad-Darwis, Ahmad : Diwan. Cambridge University, Qg 78.

ad-Dagwi : Buliig al-amal fi ba‘d ahmal az-zagal. Dar al-Kutub al-Misriya. Le Caire, Si‘r Taymdr
1181.

ad-Dagwi : Buliig al-amal fi ba‘d ahmal az-zadal. Dar al-Kutub al-Misriya, Le Caire, 3i‘r Taymar 1182.

al-Higaz1 : Rawd al-adab. Forschungsbibliothek Gotha, 400.

al-Mugaddasi : Al-Gawhar al-makniin fi sab‘at al-funin. Escurial. Madrid, arabe 459.

Anonyme : al-‘Agidat ad-darwisiya fi tahrir as-sab‘ funiin al-adabiya. Forschungsbibliothek
Gotha, 376 arab. 136, Stz. Kah. 665 magmda‘a.

Anonyme : Magmd‘a. Oriental Institute. Chicago, A 12019.

Anonyme : Magmd‘a. Le Caire, Azhar 7113.

Ibn Hagar al-‘Asqalant : Ziyadat ‘ala d-diwan. Universitat Gottingen, 8o Cod. arab. 179.

Ibn Higga : Bulig al-amal fi fann az-zagal. Bodleian Library. Oxford, Marsh 702.

Ibn lyas : ad-Durr al-maknin fi sab‘a fundn. Bibliothéque nationale de France. Paris, 3409,

Ibn lyas : ad-Durr al-makndn f sab‘a fundn. Dar al-Kutub, Le Caire, Si‘r Taymiir 724.

Ibn lyas : ad-Durr al-maknin fi sab‘a funin. British Library. London, ADD 9570/2.

Ibn lyas : ad-Durr al-maknin fi sab‘a fundn. Université Saint Pétersbourg, 99.

Ibn Mubarak3ah : Safina. Siileymaniye Kiitiiphanesi. Istanbul, Fe 1609-1622.

Sources secondaires

Al-Amer, Ahmad (2016) : Matériaux, mentalités et usage des sources chez Ibn lyas. Mise au
point du discours historique dans les Bada'i’ al-zuhdr ff waqa’i' al-duhir. Sarrebruck,
Al-Gubari, ‘Awad (2013) : Azjal a3-Sayh Halaf al-Gubari. Le Caire.



860 —— Hakan Ozkan DE GRUYTER

Al-Quraysi, Rida Muhsin (1974) : al-Funiin a$-3i‘riya gayr al-mu‘raba fi l-Iraq mundu nas’atiha
hatta nihayat al-fatrat al-muzlima. Thése de doctorat inédite, Université ‘Ayn Sams. Le
Caire. Disponible sur: http://www.eulc.edu.eg/eulc_v5/Libraries/start.aspx?
fn=ApplySearch&ScopelD=&criterial=2.&SearchTextl= 2 il +(was La ), Consulté le
3 novembre 2016.

Al-QuraysT, Rida Muhsin (1977) : al-Fundn as-Si‘tiya gayr al-mu‘raba. Bagdad.

Ar-Rifa‘T, Mustafa Sadiq (1974) : Tarih adab al-‘arab. 2 tomes. Beyrouth.

Bauer, Thomas (2002) : « Ibrahim al-Mi‘mar : Ein dichtender Handwerker aus Agyptens
Mamlukenzeit ». Zeitschrift der deutschen morgenldndischen Gesellschaft 152: 63-93.

Bauer, Thomas (2003) : « Die Leiden eines dgyptischen Miillers : Die Miihlen-Magame des
Ibrahim al-Mi‘mar (st. 749/1348) ». In: Agypten — Miinster. Kulturwissenschaftliche Studien
zu Agypten, dem Vorderen Orient und verwandten Gebieten. Edited by Anke I. Blobaum
et al. Wiesbaden, 1-16.

Bauer, Thomas (2005a) : « Das Nilzagal des Ibrahim al-Mi‘mar. Ein Lied zur Feier des
Nilschwellenfests ». In: Alltagsleben und materielle Kultur in der arabischen Literatur.
Edited by Ulrike Stehli-Werbeck et al. Wiesbaden, 69-88.

Bauer, Thomas (2005b) : “Mamluk Literature : Misunderstandings and New Approaches”.
Mamluk Studies Review 9.2: 106-132,

Bauer, Thomas (2006) : « ‘Umar Ibn Mas‘Qid al-Mahhar, Diwan Siraj al-Din al-Mahhar, eds.
Ahmad Muhammad ‘Ata (Cairo : Maktabat al-Adab, 1422/2001). Pp. 488. Reviewed by
Thomas Bauer, Westfdlische Wilhelms-Universitdt ». Mamluk Studies Review 10.1:
206-213,

Bauer, Thomas (2007a) : “In Search of ‘Post-Classical Literature’ : A Review Article”. Mamluk
Studies Review 11.2: 137-167.

Bauer, Thomas (2007b) : “Anthologies, Arabic literature (post-Mongol-period)”. In:
Encyclopaedia of Islam, THREE. Edited by Kate Fleet et al. Disponible sur 10.1163/1573-
3912_ei3_COM_33127. Consulté le 12 aoiit 2017.

Bauer, Thomas (2008) : « Ibn Nubatah al-MisrT (686-768/1287-1366) : Life and Works. Part Il :
The Diwan of Ibn Nubatah ». Mamluk Studies Review 12.2: 25-69.

Bauer, Thomas (2009a) : « Jamal al-Din Ibn Nubatah ». In: Essays in Arabic Literary Biography Il:
1350-1850. Edited by Joseph E. Lowry et Devin ). Stewart. Wiesbaden, 184-201.

Bauer, Thomas (2009b) : « al-Nawaji». In: Essays in Arabic Literary Biography Il: 1350-1850.
Edited by Joseph E. Lowry et Devin J. Stewart. Wiesbaden, 321-331.

Ben Cheneb, Mohammad / Pellat, Charles (2007) : « al-Kiima or al-Kawma ». In: Encyclopaedia
of Islam. Second Edition. Edited by P. Bearman et al. Disponible sur 10.1163/1573-
3912_islam_SIM_4504. Consulté le 15 aolit 2017.

Berkey, Jonathan (2005) : “Popular Culture under the Mamluks: A Historiographical Survey”.
Mamluk Studies Review 9.2: 135,

Biesterfeldt, Hinrich (2012) : « Mizr fi Misr : Ein Preisgedicht auf das Bier aus dem Kairo des 14.
Jahrhunderts ». In: Differenz und Dynamik : Festschrift fiir Heinz Halm zum 70. Geburtstag.
Eds. Hinrich Biesterfeldt et Verena Klemm. Wiirzburg, 383-398.

Brockelmann, Carl (1938) : Geschichte der arabischen Literatur. Supplementbinde. 3 tomes.
Leiden.

Brockelmann, Carl (1949) : Geschichte der arabischen Literatur. Deuxiéme édition adaptée aux
suppléments. 2 tomes. Leiden.

Cachia, Pierre (1977) : “The Egyptian Mawwal”. Journal of Arabic Literature 8.1: 77-103.



DE GRUYTER L’émancipation du zagal oriental —— 861

Cachia, Pierre (2007) : « Mawaliya ». In: Encyclopaedia of Islam. Second Edition. Edited by
P. Bearman et al. Disponible sur 10.1163/1573-3912_islam_COM_0712. Consulté le 18 aoiit
2017.

Cachia, Pierre (2008) : “Arabic Literatures, ‘Elite’ and ‘Folk’ Junctions and Disjunctions”.
Quaderni di Studi Arabi, Nuova Serie 3: 135-152.

Dichy, Joseph (1990) : « Grammatologie de 'arabe | : les sens du mot harf ou le labyrinthe
d’une évidence ». In: Studies in the History of Arabic Grammar Il. Edited by
Kees Versteegh et Michael G. Carter. Amsterdam.

Dozy, Reinhart (1881) : Supplément aux dictionnaires arabes, |-Il. Leiden.

Gammal, Ahmad Sadiq (1966) : al-Adab al-‘ammi fi [-‘asr al-mamlaki. Le Caire.

Haykal, Samir (1983) : The Eastern Muwa$Sah and Zajal: A First Study Including Edition of the
‘Ugad al-La’dlr of al-Nawdjt. Oxford.

Herzog, Thomas (2012) : « Mamluk [Popular] Culture ». In: Ubi Sumus ? Quo vademus ? Mamluk
Studies, State of the Art. Edited by Stephan Conermann. Géttingen, 131-158.

Herzog, Thomas (2013) : “Composition and Worldview of some Bourgeois and Petit-Bourgeois
Mamluk Adab-Encyclopedias”. Mamluk Studies Review 17: 100-129.

Hoenerbach, Wilhelm (1954) : « Vier Proben des zagal-Meisters Am3ati ». In: Homenaje a
Millds-Vallicrosa, 1. Edited by C.S.1.C. Barcelone, 725-739,

Hoenerbach, Wilhelm (1956) : Die vulgdrarabische Poetik al-Kitab al-‘Atil al-Hali wal-Murahhas
al-Galr des Safiyaddin Hilli. Wiesbaden.

Hoenerbach, Wilhelm / Ritter, Hellmut (1950) : « Neue Materialien zum zacal. |. Ibn Quzman ».
Oriens 3: 266-315.

Hoenerbach, Wilhelm / Ritter, Hellmut (1952) : « Neue Materialien zum zacal. 1. Mudgalis ».
Oriens 5.2: 269-301.

Irwin, Robert (1998) : « al-Ibshihi ». In: Encyclopedia of Arabic Literature. 2 tomes. Edited by
Julie Scott Meisami et Paul Starkey. London.

Kazimirski, Albin de Biberstein (1860) : Dictionnaire arabe-frangais contenant toutes les racines
de la langue arabe. 2 tomes. Paris.

Kratschkowsky, Ignaz (2007) : « al-Nawadji ». In: Encyclopaedia of Islam. Second Edition.
Edited by P. Bearman et al. Disponible sur 10.1163/1573-3912_islam_SIM_5856.

Consulté le 13 octobre 2016.

Larkin, Margaret (2007) : “The Dust of the Master: A Mamluk-Era zadal by Halaf al-Gubari”.
Quaderni di Studi Arabi 2: 11-29.

Larkin, Margaret (2008) : “Popular Poetry in the Post-Classical Period, 1150-1850". In: Arabic
Literature in the Post-Classical Period. Edited by Roger Allen et D.S. Richards. Cambridge,
191-242.

Nykl, Alois Richard (1933) : El cancionero del Seih nobilisimo visir, Maravilla del tiempo Abi
Bakr ibn ‘Abd al-Malik Abn Guzmdn [Ibn Quzman]. Madrid.

Ozkan, Hakan (2013) : “The Drug Zajals in Ibrahim al-Mi‘mar’s Diwan”. Mamluk Studies Review
17: 212-248.

Ozkan, Hakan (2016) : “Why Stress Does Matter: New Material on Metrics in Zajal Poetry”.
Mamluk Studies Review 19: 101-114.

Paajanen, Timo (1995) : Scribal Treatment of the Literary and Vernacular Proverbs of al-
Mustatraf in 15th-17th Century Manuscripts. Helsinki.

Pellat, Charles / Ben Cheneb, Mohammad (2007) : « al-Kima or al-Kawma ». In: Encyclopaedia
of Islam. Second Edition. Edited by P. Bearman et al. Disponible sur 10,1163/1573-
3912_islam_SIM_4504. Consulté le 15 aofit 2017.



862 —— Hakan Ozkan DE GRUYTER

Pertsch, Wilhelm (1883) : Die orientalischen Handschriften der herzoglichen Bibliothek zu
Gotha. 3 parties + annexe. Gotha.

Richardson, Kristina (2012) : Difference and Disability in the Medieval Islamic World. Blighted
Bodies. Edinburgh.

Rikabi, Jawdat (2007) : « Ibn al-Nabth ». In: Encyclopaedia of Islam. Second Edition. Edited by
P. Bearman et al. Disponible sur: 10.1163/1573-3912_islam_SIM_3316. Consulté le 18
octobre 2016.

Rosenthal, Franz (2007) : « Ibn Sayyid al-Nas ». In: Encyclopaedia of Islam. Second Edition.
Edited by P. Bearman et al. Disponible sur 10.1163/1573-3912_islam_SIM_3365.
Consulté le 18 aoiit 2017.

Salim, Mahmid Rizq (1948) : « Az-Zagal wa-z-zaggalan ». Madallat ar-Risdla. 1°" novembre
1948, n°. 800.

Schoeler, Gregor (2007) : « Zadjal ». In: Encyclopaedia of Islam. Second Edition. Edited by
P. Bearman et al. Disponible sur 10.1163/1573-3912_islam_COM_1373. Consulté le 18
ao(it 2017.

Stern, Samuel Miklos (1974) : Hispano-Arabic Strophic Poetry. Studies by Samuel Miklos Stern.
Oxford.

Stewart, Devin J. (2009) : « Ibn Hijjah al-Hamawi ». In: Essays in Arabic Literary Biography Ii:
1350-1850. Edited by Joseph E. Lowry et Devin J. Stewart. Wiesbaden, 137-147.

Talib, Adam (2012) : « Compte rendu : Saldhaddin Halil Ibn Aybak as-Safadi, Ka3f al-hal fi wasf
al-hal ». Mamluk Studies Review 16: 168-171.

Tuttle, Kelly (2009) : « al-lbshthT ». In: Essays in Arabic Literary Biography Il: 1350-1850.
Edited by Joseph E. Lowry et Devin . Stewart. Wiesbaden, 236-242.

Van Gelder, Geert Jan (1995) : “A Muslim Encomium on Wine : The Racecourse of the Bay (Halbat
al-kumayt) by al-Nawaji (d. 859/1455) as a Post-Classical Work”. Arabica 42: 222-234.

Wagner, Ewald (1960) : « Die vulgérarabischen Gedichte des Safi ad-Din Hilli in seinem Kitab al-
‘Atil al-hali wa-’l-murahbas al-gali ». Der Islam 36: 78-98.

Weintritt, Otfried (2005) : « an-Nasir al-Hammami (gest. 712/1312) : Dichter und Bademeister in
Kairo ». In: Alltagsleben und materielle Kultur in der arabischen Sprache und Literatur.
Eds. Thomas Bauer et Ulrike Stehli-Werbeck. Wiesbaden, 381-390.

Wright, William (1896) : A Grammar of the Arabic Language. 2 tomes. Cambridge.



	L'émancipation du zağal oriental de ses modèles andalous à l'ère mamelouke

