
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 72 (2018)

Heft: 3

Artikel: L'émancipation du zaal oriental de ses modèles andalous à l'ère
mamelouke

Autor: Özkan, Hakan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813517

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2018; 72(3): 819-862

Hakan Özkan*

L'émancipation du zagal oriental de ses
modèles andalous à l'ère mamelouke

https://doi.org/10.1515/asia-2017-0074

Résumé: Le zagal oriental a été considéré comme le petit frère du zagal des

grands maîtres andalous comme Ibn Quzmân, Mudgalls et d'autres - du
moins, c'est ce que nous pouvons déduire en lisant les premières poétiques
de cette forme poétique qui ont été écrites sur la rive orientale de la
Méditerranée. Safïyaddîn al-Hillî (677/1278-749/1348) qui a été le premier à

rédiger une telle poétique fonde sa théorie sur les zagals modèles
d'Andalousie. Dans sa poétique il catalogue et explique les lois et les règles
morphologiques, lexicales et syntactiques selon lesquelles un zaggâl aspirant
devrait forger ses vers, tout en soulignant qu'Ibn Quzmân ne voulait défendre

que l'utilisation excessive de l'i'räb (la flexion désinentielle). Dans une large
mesure al-Hillî laisse de côté la réalité de la production des zagals par les

poètes de Syrie, d'Irak et d'Égypte à ce moment-là. Par contre, une poétique
postérieure comme le Daf as-sakk wa-l-mayn fï tahrïr al-fannayn d'un certain
Gamàladdîn al-Banawânî (m. 860/1456) ne mentionne de zagals andalous et

ne tente pas d'en établir des règles. Notre présente contribution a pour but de

démontrer d'une part que les poétiques sur le zagal se sont émancipées de

leurs modèles andalous et les règles de composition que les auteurs tels

qu'Ibn Quzmân, pour nommer le plus important, n'ont jamais formulées.

D'autre part nous examinons les anthologies de zagal et des encyclopédies
littéraires écrites en Orient pendant le 7e/13e siècle jusqu'au 9e/15e siècle pour
mesurer l'importance des zagals andalous comparée à celle des zagals
autochtones. Finalement nous avons identifié deux groupes distincts
auxquels les zaggälün orientaux appartiennent et nous essaierons de mieux
définir le lieu et la date où des zaggälün orientaux se sont manifestés pour
la première fois.

Keywords: zagal andalou, zagal oriental, littérature mamelouke, poésie mamelouke,

poétique

Corresponding author: Hakan Özkan, Institut für Arabistik und Islamwissenschaft,
Westfälische Wilhelms-Universität Münster, Schlaunstr. 2, Münster 48143, Germany.
E-mail: hakan.ozkan@uni-muenster.de



820 Hakan Özkan DE GRUYTER

1 Quelques remarques préliminaires

Bien qu'il soit composé dans une langue imprégnée par le langage courant
(imalhün) le zagal1 oriental comme son prédécesseur d'al-Andalus ne peut pas
être considéré stricto sensu une forme poétique populaire du type pratiqué par le

« petit peuple ». Tout au contraire, dans la Syrie du 7e/13e siècle et plus
précisément dans les régions qui se trouvaient sous le règne des princes
Ayyoubides et des Artukides (Mâridîn) l'art du zagal était devenu une mode

prestigieuse dans les cours princières.
Très peu est connu du chemin que le zagal a pris pour arriver en Syrie, mais

on est en droit de supposer qu'il était passé par l'Egypte pour s'y installer au

cours du 6e/ 12e siècle. Bien qu'il existe des zagals de la même période en Egypte,
il n'est guère possible de parler d'une poésie de cour comme c'était le cas des

zagals composés dans les cours princières de Syrie. Notamment Safïyaddïn al-

Hillï (677-750/1278-1349), le grand poète iraquien et le premier à écrire une

poétique du zagal, a passé à la cour des Artukides de Mâridîn la plus grande

partie de sa vie,déclare qu'il s'est mis à écrire un petit nombre de poèmes
malhün pour prouver qu'il en était capable. En même temps il tient à souligner

qu'il n'appartient pas à un type de poètes qui compose essentiellement de la

poésie populaire. Ce faisant, il laisse entendre qu'il y existait deux groupes de

poètes qui pratiquaient ce type de poésie : le premier composé de poètes d'élite
comme al-Hillï qui, d'habitude composaient des poèmes en fushâ mais qui
n'ignoraient pas l'importance accrue des nouvelles formes en langue mixte et

qui, en conséquence, se mettaient à en composer parce que ces formes étaient
devenues en vogue et surtout pour faire plaisir à leur souverains qui se

délectaient de ce nouveau genre de poésie.2 Le deuxième groupe, tout en étant

plus large, consistait des zaggälün, plutôt inconnus pour nous, qui ne composaient

que ces formes populaires et circulaient dans des milieux à part qu'al-
Hillï connaissait bien mais avec lesquels il prenait en même temps ses distances.
Cette division entre les deux groupes n'est pas seulement perceptible dans une

large mesure dans la poétique de Safïyaddïn al-Hillï et celle de son successeur
Ibn Higga al-Hamawî (767-837/1366-1434) dont nous parlerons plus tard ; elle

l'est aussi du point de vue de la sélection des zagals par les anthologistes érudits

1 Le zagal est une forme de poésie strophique en dialecte qui s'est établie en al-Andalus

pendant le 6e/12e siècle. Une strophe se compose typiquement de quatre vers dont le dernier

comporte une rime répétée à la fin de chaque strophe et qui se distingue de la rime des trois

vers précédents, donc bbba, ccca, ddda et ainsi de suite.

2 Larkin 2008 : 204 ; Larkin 2007 : 12, et note n°. 4 ; al-Hillï 1990 : 134. V. aussi fiammâl 1966 :

175 et Cachia 2008 : 146.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental 821

qui ont écrit des recueils de zagals que nous présenterons dans la 3e partie de cet

article.
On a beau chercher des traces d'une critique qui s'est proposée de discuter

ou d'examiner au niveau d'une poétique les zagals en al-Andalus pendant les

siècles où on se plaisait à goûter cette nouvelle forme de poésie, hormis les très

rares remarques faites par Ihn Quzmân telle que sa phrase célèbre :

wa-qad garradtuhu [c'est à dire le zagal} mina l-i'râb / ka-tagrïdi s-sayfi mina l-qirâb,3

J'ai dépouillé le zagal de la flexion désinentielle [i'râb] / comme on tire l'épée de la gaine.

Toute la poétique d'Ibn Quzmân se résume pratiquement dans cette phrase.
L'absence de la flexion désinentielle est le trait commun à tous les zagals en
Orient comme en al-Andalus à pied égal sans pour autant que cette particularité
puisse être considérée comme une injonction sans appel. Pour cela Ibn Quzmân
et d'autres ne s'y tenaient pas à la lettre. Bien au contraire, il s'en écartaient

souvent - un fait qui est largement répertorié par les théoriciens du zagal.
A part cela, il semble que les zagals andalous ont été pour un certain temps

les modèles sur lesquels les zagals orientaux ont été calqués. Cela vaut
particulièrement pour certains entre eux qui proviennent de la Syrie où

Hamâh, Mâridin et Damas en particulier, s'avéraient de vrais centres de production

des zagals. Mis à part les thèmes tout à fait similaires, sur lesquels nous ne

nous pencherons pas dans cette étude, on y trouve un bon nombre d'andalou-
cismes comme le zab (dâb) signifiant "maintenant" et las pour ("laysa") ; ce

qu'on ne trouve à peine dans les zagals d'Égypte particulièrement ceux d'une
date ultérieure.

Un grand amateur du parler andalou fut le poète Sirâgaddln 'Umar b.

Mas'ùd al-Mahhâr (m. 711/1311).4 Né à Alep et vivant à Hamâh comme poète

de cour des princes Ayyoubides à partir de l'an 683 de l'Hégire, il s'engouait du

parler andalou - à tel point qu'à la fin du premier zagal de son diwan il s'en

vante rondement en déclamant :

magribï lafzi lakinni min ahli s-Sâm.5

Mes paroles sont maghrébines, mais je suis Syrien.

3 Nykl 1933 : 9.

4 Sur lui v. Brockelmann 1938 : 2:1 ; al-Kutubï 1983 : 3:146-153 ; al-'Umarî 1988 : 16: 203-209 ;

as-Safadï 1931- : 23: 122-132 ; Ibn Hagar al-'Asqaläni 1993 : 3: 193 ; Ibn Tagrïbirdi 1972 : 9: 221-
222 ; Zirikli 2002 : 5: 66. Cf. Haykal 1983 : 114-116 ; Bauer 2005b : 120 ; Bauer 2006 : 211-213 ;

Bauer 2007a : 153.

5 Al-Mahhär 2001: 344.



822 — Hakan Özkan DE GRUYTER

Al-Mahhär revendique donc son identité syrienne qu'il met en contraste avec

son attachement au parler andalou. Ce qui est remarquable dans cette phrase est

l'opposition forte de ces deux faits qui ne constituent pas nécessairement une
contradiction absolue en soi. Car, on pourrait bel et bien préférer le parler
andalou (qui d'ailleurs n'est pas si fort que ça dans les zagals d'al-Mahhâr)

comme convention d'une forme poétique, sans devenir andalou tout court.
D'autant plus que l'utilisation des andaloucismes était déjà une pratique
acceptée et répandue dans le milieu des zaggälün et leurs aficionados. Pour

cette raison, il nous semble que cette opposition, évidente au premier abord, se

veut comme une manière de nouer en termes positifs les deux faits contradictoires

de prime abord : al-Mahhâr, tout en s'enorgueillant de se conformer aux
conventions des grands maîtres andalous, reste Syrien dans son habitus et dans

ce qu'il exprime par ses poèmes. Néanmoins, il a dû considérer nécessaire de

prendre ses distances avec les poètes d'al-Andalus, probablement pour ne pas
être considéré comme quelqu'un qui voulait apparaître comme un poète andalou

ou quelqu'un qui tentait de donner l'impression d'appartenir à ce groupe.6

Cela dit, il faut se rendre compte que les dialectes arabes sont parfois aussi

caractérisés par des phénomènes et conventions morphophonémiques,
phonologiques, orthographiques et morphosyntactiques très semblables qui font que
des strophes d'un zagal d'Ibn Quzmàn du point de vue de la graphie pure puisse

apparaître comme un exemple de zagal oriental.
En Egypte les andaloucismes apparaissaient moins fréquemment, du moins

c'est l'impression qui s'impose après la lecture des zagals disponibles dans des

manuscrits ou des magmû'as (une magmü'a est une collection de manuscrits qui
sont reliés ensemble). On en trouvait des exemples dans un premier temps
(jusqu'à la fin du 7e/ 13e siècle à peu près), comme il est démontré par exemple
dans les zagals de Mugähid Tannas al-Hayyât (m. 672/1274) de la ville de Fustât.

Or, plus tard, des célèbres zaggälün égyptiens tels qu'al-Hammâml (m. 712/

1312),7 al-Mi'mâr (m. 749/1348)8 et Halaf al-Gubàrî (m. 791/1341)9 pour ne citer

6 Cf. Bauer 2005b : 120.

7 Weintritt 2005 : 381-390 ; Ibn Sâkir al-Kutubi 1973 : 4: 205-219 ; as-Safadi 1997 : 103-120 ; as-

Safadï 1998 : 5: 503-520 ; Ibn Iyäs 1982 : 1,1: 443 ; Ibn Hagar al-'Asqaläni 1993 : 4: 393-395 ; as-

Suyûtï 1967 : 1: 569 ; al-'Umarï 1988 : 18 : 216-220.

8 V. pour sa biographie et les sources le concernant l'article de Bauer 2002. Bauer a écrit un
autre article sur Tunique maqäma d'al-Mi'mär : Bauer 2003. V. aussi Biesterfeldt 2012 et Özkan

2013.

9 Cf. sur lui al-Gubârî 2013 ; Larkin 2008 : 218-220 et Larkin 2007 : 11-16. L'auteur de la

poétique Daf as-sakk wa-l-mayn fi tahrir al-fannayn, al-Banawânî (v. plus bas), fixe sa date
de mort à Tan 791/1389, v. le manuscrit du Daf dans la Staatsbibliothek Berlin, 7170, We II, 108,

fol. 55r.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental 823

que les plus célèbres ne s'en servaient que très rarement, hormis l'omniprésent
préfixe verbal de l'inaccompli na-, qui dans la langue écrite et dans les dialectes
orientaux marque la première personne du pluriel tandis qu'elle est utilisée pour
la première personne du singulier dans le dialecte d'al-Andalus, et en l'occu-

rence celui du Maroc jusqu'à nos jours.
Pour conclure ces remarques préliminaires et sans entrer dans une analyse

minutieuse qui n'est pas l'objet de cette étude nous pouvons retenir que
l'influence andalouse au niveau de la langue se limite à des cas assez rares - très

probablement pour y conférer une touche andalouse ou une nuance andalouse
étroitement liée à cet art dans un premier temps - et aussi parce que des mots

purement andalous qui n'ont pas été conventionnalisés dans cet art jusque-là
(comme yaddâ qui signifie "en effet" ou mazâd pour masgid, ou bien encore des

mots carrément romans fréquemment utilisés par les poètes andalous) auraient
risqué être complètement incompréhensibles pour le public oriental. Donc,
l'utilisation des andaloucismes n'était très probablement qu'une convention
limitée pour marquer le genre du zagal comme tel.

2 Les poétiques du zagal et le rôle des zagals
andalous

a) Safîaddin al-Hillï (677-750/1278-1349) et son Kitäb al-'Àtil al-hâlï wa-l-
murahhas al-gâlï
Safîaddin al-Hillï avait bien compris le caractère souple de la déclaration d'ibn
Quzmàn. Selon al-Hillï c'est seulement si la flexion désinentielle était recherchée

qu'elle devenait critiquable, ce qui correspondait parfaitement au mode

opératoire d'ibn Quzmàn.10 C'est donc avec cette réserve qu'al-Hilli déconseille

l'utilisation des formes désinentielles et met en exergue d'une manière très

méticuleuse et bien organisée ce qui à son avis était censé interdit au niveau
du lexique, du mètre et de la rime dans le zagal d'un coté et dans le si'r de

l'autre.
En regardant de près les exemples des vers de zagal « défectueux » il saute

aux yeux qu'ils sont écrits dans leurs quasi-totalité par les zaggälün d'al-
Andalus. Safîaddin al-Hillï a pu consulter les diwans de deux fameux

zaggälün, Ibn Quzmàn (né avant 479/1086-555/1160) et Mudgalîs ou Madgallîs
(un contemporain d'ibn Quzmàn dont la date de mort est inconnue).11 Puisque le

10 Al-Hillï 1956 : 14.

11 Al-Hillï 1956 : 97.



824 — Hakan Özkan DE GRUYTER

diwan de Mudgalîs est introuvable, les zagals qu'al-Hillï fournit représentent la

source la plus complète dont nous disposons de ce poète. Ce sont aussi les deux

poètes qu'il cite le plus souvent : Ibn Quzmân 96 fois et Mudgalîs 57 fois.

Les orientaux y figurent uniquement à deux reprises ; une fois al-Hillï se

sert d'un zagal très fort en rimes internes d'Ahmad b. 'Utmân al-Amsâtî (m.

725/1325) un zaggâl cultivé, secrétaire au Dâr al-Bittîh à Damas, et également
instruit dans la composition du si'r.12 Hoenerbach note le concernant que
beaucoup dans la structure et la métrique de ses zagals ressemble aux
poèmes d'Ibn Quzmân et de Mudgalîs.13 La deuxième fois, il relate la critique
qu'al-Amsâtï porte envers 'Ali b. Muqâtil (m. 761/1360) de Hamäh, un zaggâl

pur et dur,14 entre autre pour utiliser l'expression ahlan wa-sahlan dans un
zagal, qui par son tanwin (une forme d'i'râb particulièrement blâmable selon

al-Hillï) lui semblait fortement répréhensible.15 Mis à part ces deux exemples,
les zagals d'origine orientale n'y figurent pas à l'exception de douze compositions

de la plume d'al-Hillï lui même - une pratique répandue dans les traités
de poétique et les anthologies où les auteurs tentent de valoriser leur compositions

auprès des autres poètes et des critiques. Il s'agit d'un florilège des

zagals dans lequel al-Hillï émule les styles distincts de l'Egypte, de l'Irak et de

la Syrie.16 Deux choses intriguent dans le recueil d'al-Hillï : Premièrement il
laisse entrevoir que chaque région avait déjà développé son style de zagal
distinct à cette époque, un fait qui témoigne d'une application de longue date

de cet art qui a finalement abouti à une adaptation locale et une appropriation
de cette forme importée. Deuxièmement il est surprenant qu'al-Hillï n'ait pas
inclus les zagals d'autres zaggâlûn. Ne lui plaisaient-ils pas Etaient-ils tous
défectueux Ou est-ce qu'il voulait seulement démontrer son savoir-faire dans

ce domaine en purgeant ses zagals de tous les 'défauts' qu'il avait énumérés

pour que personne ne puisse lui reprocher d'avoir rédigé son traité avec le but
d'excuser son incapacité d'en produire des exemples impeccables De toute

12 V. sur lui Hoenerbach 1956 : 10 ; Hoenerbach 1954 ; Ibn Katïr 1999 : 14: 120 ; Ibn al-'lmâd
1993 : 8: 119 ; as-Safadï 1998 : 1: 287-292 ; Ibn Hagar al-'Asqalänl 1993 : 1: 201.

13 Hoenerbach 1954 : 726-728.

14 'Ali (ou 'Alâ'addin) Ibn Muqâtil at-Tâgir (« le commerçant ») est le zaggâl le plus cité dans

des anthologies comme le 'Uqüd al-la'äl fi-l-muwassahhät wa-l-azgäl d'an-Nawägl, le Durr al-

maknün fl sab'a funün d'Ibn Iyäs al-Hanafï et le Rawd al-ädäb d'al-Higäzi que nous allons

présenter plus bas. Ibn Higga le traite d'une manière constante dans son Bulûg al-amal fi fann
az-zagal et aussi dans la Hizânat al-adab sous des rubriques différentes telles que le ginâs (la

paronomase). Sa biographie se trouve parmi d'autres dans Ibn Hagar al-'Asqaläni 1993 : 3: 205 ;

as-Safadï 1998 : 4: 556-566 ; as-Safadï 1931- : 22: 136-139.

15 Al-Hillï 1956 : 74-75.
16 Al-Hillï 1956 : 99-131.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental — 825

manière il ne se montre pas ouvertement fier de son œuvre et dit qu'il s'agit
d'une folie de jeunesse, rien de plus.17

On voit donc une certaine hésitation, une ambivalence envers cette forme de

poésie imprégnée par le langage courant. D'un coté al-Hillï se montre très en faveur
de ces nouveaux styles dialectaux au point de se mettre à les étudier en profondeur
et en composer quelques-uns. De l'autre il craint que la pratique de composer des

vers dialectaux puisse nuire à sa faculté de composer des vers en fushä ce qui serait

d'ailleurs arrivé à Ihn Sana' al-Mulk.18 Ewald Wagner note d'ailleurs qu'al-Hillï était

« plus attaché à la poésie des Abbasides qu'à celle des zaggälün andalous, ce qui ne

surprend pas vu son origine. Le courant de la tradition des muhdatün ne débouchait

pas dans la poésie populaire orientale uniquement par le biais de l'Espagne, il
s'alimentait aussi directement de ses propres sources. »19

b) Ibn Higga al-Hamawï (767-837/1366-1434) : Bulüg al-amal fi fann az-
zagal20

Epistolier éminent, l'un des plus célèbres poètes et prosateurs de l'époque mame-
louke et l'un des derniers grands secrétaires d'Egypte et de Syrie, Ibn Higga al-
Hamawï21 fut le deuxième à écrire une poétique du zagal. Même s'il n'hésite pas à

plagier l'oeuvre d'al-Hillï de manière éhontée et à plusieurs reprises - un fait très

bien documenté par Hoenerbach dans le cas de son livre Bulüg al-amal et par an-

Nawâgï pour ses autres écrits22 - il se livre à une critique sévère d'al-Hillï et de ses

zagals. Ibn Higga fait preuve d'un sophisme accablant dans l'application des soi-

disant lois de zagal, que, à la différence de Safïaddïn al-Hillï, il prend souvent au

pied de la lettre, avec l'objectif de mettre au ban de la communauté des zaggälün
des poètes distingués comme al-Hillï, al-Amsàtï mais aussi Ibn Quzmân. Il va
même jusqu'à dire au sujet du zagal (az-zamân sa'ïd muwäti) d'Ibn an-Nabïh

(560-619/1164-1222), né en Égypte, surtout connu pour sa poésie amoureuse et

ses dithyrambes, qu'il a écrit pour le prince Asraf Müsä de Nisïbïn :

lam yakun lahü bi-ma'rifati hädä l-fanni ilmâm.23

Il n'avait pas de connaissance approfondie de cet art.

17 Al-Hillï 1956 : 99.

18 Larkin 2008 : 204 ; al-Hillï 1956 : 14.

19 Wagner 1960 : 98.

20 Ibn Higga 1974.

21 V. la biographie dernière en date avec une liste des sources mise à jour chez Stewart 2009 :

137-147.

22 An-Nawägi a dédié un livre entier à ce sujet où il fait état de sa propension à plagier dans un
livre intitulé al-Hugga fi sariqât Ibn Higga.
23 Ibn Higga 1974 : 86.



826 Hakan Özkan DE GRUYTER

Un commentaire assez sévère pour un des plus anciens et plus fameux

zagals de l'histoire, placé en première place dans plusieurs anthologies de

zagals tels que le 'Uqüd al-la'äl d'an-Nawägl et le Rawd al-âdâb d'al-Higâzî
(dont nous parlerons plus tard) et le seul zagal à être cité dans la célèbre

anthologie bachique, Halbat al-kumayt d'an-Nawâgi. D'autant plus que ce

n'est pas seulement Ihn Nubâta qui lui a donné la réplique dans une

mu'ârada, mais aussi un des plus grands hommes de lettres de cette époque,
as-Safadï (696-764/1297-1363).24

Ibn Higga ne se soucie pas d'organiser son livre en chapitres. Par contre,
dans le détail il suit la même approche qu'al-Hillï en choisissant les vers

« défectueux » d'un poète célèbre pour relever un aspect pertinent à la composition

des zagals ou même parfois ridiculiser l'auteur comme il l'a fait avec Ibn an-
Nabih. Il se dispense cependant de juxtaposer si'r et zagal en se limitant à

l'analyse du dernier.

Quant aux zaggälün andalous qu'il traite pour la plus grande partie dans la

première moitié de son livre - au point qu'on peut y voir un ordre chronologique

vague - il affirme qu'ils ne respectent pas les « règles » de l'art du zagal qu'il
croit avoir identifiées, malgré le fait que presque toutes ces « règles » auxquelles
il fait référence remontent au travail d'al-Hilli. Des poètes d'al-Andalus, il en cite

six : le plus souvent il s'agit d'Ibn Quzmân (19 fois), suivi par Ibn Hassùn (4 fois)
et Mudgalîs (3 fois) - en tout il examine 32 zagals ou parties des zagals

d'occident - un chiffre nettement inférieur à celui de Safïaddîn al-HillI.
L'innovation principale du livre d'Ibn Higga réside dans la place qu'il

accorde aux zaggälün de la Syrie et de l'Egypte (la plupart vivaient à son

époque ou peu avant) tels qu'Ibn Muqâtil dont il cite 19 zagals et al-Amsâtï
dont il cite onze. En tout il traite 61 zagals ou parties de zagals de 17 zaggälün
orientaux dans sa poétique. On y voit donc une large majorité des zagals
orientaux contemporains dans son livre.

Il convient de rappeler qu'Ibn Higga appartient à un autre siècle que
Safïaddîn al-Hillï. À l'époque où il vivait l'art du zagal était devenu tellement

important, même aux plus hauts rangs du royaume mamelouk que la

compétition entre deux zaggälün était devenue une affaire d'état. La rivalité
entre al-Amsâti (de Damas) et Ibn Muqâtil (de Hamâh), avait dû être réglée à

l'amiable par décret du Sultan al-Malik an-Näsir Ibn Qalawün (684-741/1285-
1341), lui même un zaggäl passionné Ce dernier nomma des membres de jury
(dans lequel figuraient les poètes illustres comme Ibn Nubâta (m. 768/1367) et

24 Rikabi 2007 et les sources citées là-bas, puis as-Safadï 1931- : 21: 447-449 et Ibn Tagrïbirdî
1972: 6: 284.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental 827

Ibn Sayyid an-Nâs (m. 734/1334))25 qui devaient trancher la question de savoir

lequel des deux avait écrit le meilleur zagal. Le résultat a dû faire plaisir à Ibn
Higga, qui comme sa nisba l'indique, était aussi originaire de Hamâh. Sa position

contre la poésie d'al-Amsâti et pour Ibn Muqâtil dans tout son Bulùg, où les

deux sont mentionnés, témoigne d'un régionalisme marqué. Pourtant, c'est

également la postérité qui a confirmé le verdict, aussi bien du jury que d'Ibn
Higga : Les zagals d'Ibn Muqâtil se sont finalement avérés plus célèbres et plus
fréquemment cités que ceux d'al-Amsâti comme nous allons le voir plus bas.

Il y a un autre incident qui montre à la fois la préséance d'Ibn Muqâtil sur
al-Amsâti et, ce qui nous importe davantage dans cette étude, l'importance d'al-
Andalus comme point de référence dans l'imaginaire des zaggälün orientaux de

cette région et de cette époque là : al-Amsâtï envoie un zagal (qui commence
comme suit : a'saq lak mina l-akyäs) à l'Ouest (al-Magrib) pour voir comment il y
sera reçu. La réponse ne lui aura pas déplu parce que son zagal rentre

muhallaqan (« parfumé »). Le zagal d'Ibn Muqâtil (nahwä hayyät) par contre
est tellement magnifique « que le peuple de l'Est et de l'Ouest se sont inclinés
devant lui ».26

Bien qu'Ibn Higga aie une forte préférence pour le zagal syrien - treize, donc

la plupart de ces poètes sont originaires de la Syrie où étaient actifs en Syrie,

seulement quatre venaient d'Egypte - il parle en termes très élogieux des zagals

égyptiens : selon lui ils sont d'un style très doux et sont amusants avec l'ésprit
typique des cairotes. Il cite quelques exemples des zaggälün importants mais

inconnus pour nous, comme Samsaddln Muhammad al-A'rag, le qayyim ad-

diyâr al-misrîya (« le préposé ou chef des terres égyptiennes », un titre honorifique
répandu parmi les zaggälün) et äihäbaddln Ahmad al-Qimäh/al-Qumäh qui portait

un autre titre honorifique, celui de rägih raggäh Misr - ce qui correspondrait
selon toute vraisemblance au sens de « le plus apte des arbitres ». Les dates

biographiques et les zagals de deux autres poètes Egyptiens qu'il cite sont par
contre un peu mieux préservés : Il s'agit d'al-Gubârî qu'il mentionne une fois et

Ibrahim al-Mi'mâr dont il fait des éloges au début de son livre en disant que c'était

un poète né qui même s'il ne disposait pas d'aptitude dans la langue standard {al-

'arabïya) avait par sa nature le dawq al-adab, donc le bon goût littéraire à tel

point qu'il pouvait écrire des poèmes si magnifiques que même le grand Ibn
Nubâta l'enviait.27 Il est très intéressant à cet égard de voir comment Ibn Higga
traite à égalité al-Mi'mâr et Ibn Quzmân en disant :

25 Pour sa biographie et des sources sur Ibn Nubâta v. la note de Bauer 2009 :184-201. Sur Ibn
Sayyid an-Nâs : Rosenthal 2007.

26 Ibn Higga 1974 : 130.

27 Ibn Higga 1974 : 52.



828 Hakan Özkan DE GRUYTER

wa-li-hada 'adala qiblatu l-magribi wa-huwa l-Imam Abu Bakr b. Quzman.2S

Egal à lui est la qibla de l'Ouest, le maître Abü Bakr b. Quzmân.

Malgré ce témoignage de haute estime très évident pour al-Mi'mâr, il le néglige ou

l'oublie totalement jusqu'à la fin de son livre où il fait semblant de s'excuser pour
cette méprise à son égard en le louant pour son expertise dans le zagal.29 Il ne

s'arrête pas là. De ces zagals il ne cite que les vers initiaux - une belle indication
de la réputation dont al-Mi'mâr jouissait à cette époque ; c'est-ce que Tagrïbirdî
fait aussi, quand il rechigne à citer trop du diwan d'al-Mi'mâr parce qu'en tout
état de cause n'importe qui aurait très bien connu ses poèmes.30 De l'autre coté

cependant on peut comprendre la relégation des zagals d'al-Mi'mâr à la fin de son

livre d'une manière bien différente : contrairement aux autres zaggälün, de renom

d'ailleurs, qu'il critique pour contrevenir aux « règles du zagal » Ibn Higga

renonce à une telle critique envers la poésie d'al-Mi'mâr. Au lieu d'exposer ses

« défauts » qui sont nombreux, du moins quand on applique les critères anti-

i'râbs strictes d'Ibn Higga il n'en fait rien. Est-ce qu'il n'a pas osé critiquer
quelqu'un qui était vénéré par Ibn Nubâta, probablement le plus grand écrivain
de cette époque là Rappelons qu'Ibn Higga cite un zagal complet d'Ibn Nubâta

dans son Bulüg, ce qui du reste y arrive très rarement, comme le modèle parfait et

inégalé d'un zagal sans faute. C'est, pour dire le moins, surprenant vu qu'Ibn
Nubâta en a écrit seulement deux, le zagal cité par Ibn Higga (qui est d'ailleurs

une mu'ârada au zagal d'Ibn an-Nablh, v. plus haut) et un autre très peu connu

qu'on trouve dans un brouillon autographe d'Ibn Hagar al-'Asqaläni (773-852/

1372-1449) dans lequel il fournit des additions au diwan d'Ibn Nubâta.31 Il n'était
donc pas un zaggâl passionné comme al-Mi'mâr, al-Mahhâr, al-Amsâtî ou Ibn

Muqàtil et bien d'autres qui chacun ont composé au moins une dizaine de zagals.

Vu le caractère dithyrambique de son zagal (il nomme expressis verbis les

Ayyoubides en général et Abü 1-Fidâ Malik al-Mu'ayyad, 672-732/1273-1331),

plus précisément, il semble qu'Ibn Nubâta a cédé aux demandes pressantes de

son souverain. D'ailleurs, on n'irait pas trop loin si on disait que son zagal est

probablement celui qui fait le moindre usage du langage courant, tellement faible
est son utilisation des expressions dialectales - un fait assez curieux pour le

modèle inégalé de cette forme poétique à priori dialectale.

Comment Ibn Higga, a-t-il donc pu arriver à une telle conclusion sans avoir

regardé de près les zagals d'al-Mi'mâr, un des plus grands zaggâl de l'époque et

28 Ibn Higga 1974 : 52.

29 Ibn Higga 1974 : 120.

30 Ibn Tagrïbirdî 1984 : 1: 192.

31 Göttingen, 8o Cod. arab. 179, fols. 59r-59v.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental 829

qui était en plus tenu en haute estime par Ibn Nubâta lui-même, le plus grand
écrivain de cette époque dont la spécialité n'était pas le zagal, et qui adorait un
poète qu'Ibn Higga lui même a élevé au rang du maître de zaggälün par
excellence, Ibn Quzmân

c) Interlude : L'établissement du zagal en Orient et ses premiers
représentants
Arrivé à ce point crucial dans la discussion du rôle des poètes andalous et

orientaux, il convient de faire quelques remarques sur deux aspects
extrêmement intéressants :

1. L'appartenance des zaggälün orientaux à deux groupes distincts
2. Le lieu et la date où des zaggälün orientaux se sont manifestés pour la

première fois.

En ce qui concerne la première question rappelons-nous ce que nous avons dit
sur Safîaddln al-HillI et les deux groupes de zaggälün dans l'introduction de cet

article : nous avons mis en avant qu'il en existait deux groupes - les

représentants du premier groupe étant des littérateurs d'élite qui pratiquaient
la poésie de fushä en général et qui se mettaient à composer des poèmes malhün

(comme Ibn Nubâta, Ibn an-Nablh, Fahraddïn Ibn Makânis et d'autres) et/ou à

étudier cette poésie à coté de leur occupation principale avec la haute littérature
(comme al-Hillî et Ibn Higga). Les représentants du deuxième groupe, par
contre, étaient des poètes qui composaient surtout des poèmes en dialecte et

n'étaient pas à même de composer des poèmes raffinés en fushä (comme les

nombreux qayyimùn et rägihün mentionnés dans le livre d'Ibn Higga ainsi

qu'Ibn Nuqta (m. 597/1200)32 par exemple que nous présentons plus tard dans

cette section) surtout parce qu'ils n'avaient pas reçu une éducation formelle
dans la langue et la littérature sans parler des juges et des experts de hadît ou
tout ceux qui disposaient d'un poste prestigieux dans les chancelleries du

royaume qui comprenaient souvent les poètes d'élite.
Plusieurs chercheurs ont, à juste titre, attiré l'attention sur le fait qu'il n'y avait

pas de distinction claire entre l'élite et les strates basses de la société à l'époque
mamelouke.33 Les deux n'étaient, donc, en rien étanches - l'élite érudite des

savants, des juges, des secrétaires et d'autres d'un coté et, pour reprendre un

32 Al-Hilli 1956 : 171-172, Ibn Katïr 1999 : 16: 714-5, al-Muqaddasî 1974 : 28 ; v. aussi al-Ibsihi
1986 : 2: 472 où al-Ibsihi mentionne qu'il est considéré l'inventeur du qümä. On trouve son

nom dans la biographie de son frère 'Abd al-Gani dans Ibn al-'Imâd 1993 : 6: 457 et as-Safadï

1931 : 19: 33.

33 Berkey 2005 : 135 ; Larkin 2008 : 193-194 ; Bauer 2007a : 154 ; Herzog 2012 : 131-58.



830 Hakan Özkan DE GRUYTER

terme de Bauer, le Kleinbürgertum (« la petite bourgeoisie ») de l'autre, c'est-à-dire

des petits commerçants, des artisans comme les noms d'al-Mi'mär, d'al-Hammàmî

et d'al-öazzär l'indiquent, tous faisaient partie d'une société. Larkin dit justement :

They shared much in the way of cultural paradigms and life experience, including the use

of colloquial language in their everyday lives.34

Le fait que « les paradigmes culturels » et « l'utilisation du langage courant dans

leur vie quotidienne » étaient en grande partie partagés par l'élite comme par la

« petite bourgeoisie », et le caractère perméable de la société arabe de cette époque-
là au niveau de la possibilité d'ascension sociale par l'obtention d'un poste officiel,
facilitait le contact entre la « petite bourgeoisie » et l'élite. En plus, cette « petite

bourgeoisie » n'était pas illettrée - pendant l'ère mamelouke un grand nombre des

sabïl kuttâbs avaient été construits. Ils offraient à une grande partie de la société

une éducation modique, la littérature incluse. D'ailleurs il semble que les gens

appartenant aux classes « moyennes » de la société ou de la « petite bourgeoisie »

avaient l'opportunité d'assister comme « auditeurs libres » aux séminaires des

'ulamâ' comme c'était le cas d'al-Mi'mär.35 Ceci mis à part, vu le rang éminent de

la poésie dans la culture arabe, on ne doit pas écarter l'idée que la poésie, qu'elle
soit élitaire ou populaire, ait pu aussi circuler dans les milieux de la « petite

bourgeoisie », quitte à passer uniquement de bouche à oreille.
Même si les limites entre la sphère d'élite et la sphère populaire étaient floues

cela n'empêche pas qu'il existait deux groupes distincts de zaggälün (ou, par
extension, des poètes qui composaient des poèmes de langage mixte). Nous avons

vu qu'al-Hilli fait preuve d'une attitude assez ambivalente envers cette forme de

poésie d'une part de crainte que composer des vers dialectaux puisse nuire à la
faculté de composer des vers en fushâ et d'autre part du fait des milieux qu'il
fréquentait. Les milieux du deuxième groupe des zaggälün, ceux de la « petite
bourgeoisie », étaient fondamentalement différents des milieux des poètes

d'élite tels qu'al-Hilli qui pratiquaient le zagal (et les autres formes de poésie

populaire) comme activité annexe. Ibn Higga nous donne quelques précisions à ce

sujet : ce deuxième groupe était constitué des 'awâmm (« hommes du peuple »),

nommait des chefs (sg. qayyim) et des arbitres (sg. râgih et rägih raggäh) parmi
eux ; il se réunissait régulièrement à un jour fixe dans les assemblées des

« hommes turbulents » (gamâri, très probablement le pluriel de gamri
« homme turbulent »36) et de basse classe (harâfîs, pluriel de harfus") qu'ils

34 Larkin 2008 : 193.

35 Bauer 2002 : 71.

36 Dozy 1881 : s.v.

37 Dozy 1881 : s.v.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental 831

appelaient tawâbiq (sg. täbiq).38, Ibn Higga nous fait part aussi qu'ils se laissaient

emporter par des pratiques blâmables comme l'éloge exagéré de soi-même, et des

jeux d'escroquerie aux mains des maîtres ignobles (arâdil). Il est bien possible,
mais guère imaginable que des littérateurs comme Ibn Higga ou Safïaddïn al-Hillï
s'y rendaient souvent. En effet, la réserve de Safïaddïn al-Hillï envers ce deuxième

groupe de zaggälün et la forme littéraire qu'ils pratiquaient se comprend plus
facilement maintenant.

Il ne faut pas en déduire qu'il n'y eût pas d'échange. Il y en avait
certainement, au moins selon le Bulüg d'Ibn Higga qui cite plusieurs zagals
de ces chefs (qayyim, v. plus haut) de Damas, d'Alep, et d'Egypte, donc

justement de ceux dont il parle de façon désobligeante dans l'introduction
de son livre comme nous avons vu tout à l'heure.39 Nous ne savons pas, par
contre, quand les cours princières ont commencé à prendre goût à écouter des

zagals.
Pour y voir plus clair en ce qui concerne les deux groupes dont nous avons

parlé dirigeons notre attention vers la deuxième question de cette section : où

les premières manifestations des zagals ont vu le jour en Orient et qui étaient
leurs premiers représentants Jusqu'à nos jours on supposa que le muwassah, le

frère du zagal, un poème strophique de cinq strophes écrit en langue littéraire,
soit arrivé plus tôt que le zagal en Egypte.40 Thomas Bauer était le premier à

postuler que le premier zagal documenté dans l'Est était celle d'Ibn an-Nablh.41

Or, Ibn an-Nabîh n'est en rien le premier représentant de cette forme en
Orient. Le plus ancien à notre connaissance était Abû Mansûr b. Nuqta al-

Muzaklis, connu sous le nom d'Ibn Nuqta. D'après Ibn Kathïr c'était « un
poète né, libertin, d'expression élégante » (matbü' zarïf hall'),42 parcourant les

marchés de Bagdad en chantant des kân wa-kân43 et des mawâlïyâ44 pendant le

38 Ibn Higga 1974 : 61.

39 Ibn Higga 1974 : 61.

40 Stem remarque que le muwassah, frère du zagal, un poème strophique de cinq strophes
écrit en langue littéraire, est arrivé en Egypte voyageant par le Maghreb au cours du 5e/lle siècle

(Stem 1974 : 72-74).
41 Bauer 2005 : 75, n. 26.

42 Al-Muqaddasi ajoute qu'il ne savait pas lire [là ya'rifu l-hatt), v. al-Muqaddasï 1978 : 28.

43 Le kân wa-kân est une forme poétique populaire en dialecte, originaire de l'Est du monde

arabophone, et compte parmi les quatre formes populaires non-canoniques de la poésie arabe.

Selon Safïaddïn al-Hillï il fut inventé à Bagdad. Il est monorime avec une voyelle longue avant
le consonant de rime dans tous les vers du poème. Sa longueur varie entre quatre jusqu'à
cinquante vers. Le nom kân wa-kân (lit. « il y avait et il y avait ») indique son caractère narratif
qui le rapproche des zagals du type narratif avec lequel il partage aussi le Sitz im Leben.

44 « [...] Le mawâlïyâ a l'honneur d'être immédiatement placé après le muwassah et le zad[al,
du fait qu'il est composé sur un mètre classique dans une langue qui peut être littérale ou



832 Hakan Özkan DE GRUYTER

jour et réveillant les jeûneurs avec des qümäs45 qu'on chantait après la récitation
des zagals pendant les nuits du mois de Ramadan.46

Il s'agit donc d'un poète qui correspond exactement aux aspects

caractéristiques du deuxième groupe. Dans le manuscrit du Bulûg al-amal

préservé à la bibliothèque d'Oxford on trouve un fragment de ses zagals qui
ne figure pas dans l'édition d'al-Quraysï de 1974.47 Outre ce témoignage dans un
manuscrit du livre d'Ibn Higga c'est probablement pour deux raisons que la

postérité a pris connaissance de ce poète : la première étant une anecdote selon

laquelle il déambulait dans la ville en chantant des qümäs pendant l'heure de

sahûr. Quand il arriva au belvédère califal, il entendit un éternuement et

improvisa un qümä sur le champ qui se termine par la phrase yä man 'atasa fi
r-rawzana yarhamak Alläh qümä (« Ô toi qui éternues à la fenêtre, à tes

souhaits,48 lève-toi49 »). Celui qui venait d'éternuer était le calife Abû l-'Abbâs
Ahmad b. Al-Mustadî' an-Nâsir (rég. 575-622/1180-1225) et qui envoya par la

suite une somme de cent dinars en guise de récompense.50

La deuxième est due sans doute à la célébrité de son frère qui était un ascète

dévoué et vénéré pour son altruisme.51

Notre poète est mort en 597/1200, donc juste quarante-deux ans après la

mort d'Ibn Quzmân (555/1160). En d'autres termes il est bien possible qu'Ibn
Nuqta était déjà né avant la mort d'Ibn Quzmân. Quoi qu'il en soit, vu le fait

qu'Ibn Nuqta composait des zagals qui ne s'apparentent pas à ceux d'Ibn

dialectale.j...] Ce genre poétique était néanmoins bien établi au 6e/12e siècle, où il se présente

sous la forme de quatre hémistiches de basit, tous sur la même rime. » Cachia 2007.

45 Une forme de poésie dont la forme la plus répandue se compose de quatre hémistiches aux
rimes et mètres uniques dans le premier, le deuxième et le quatrième hémistiche. Le troisième
hémistiche se distingue par sa rime et son mètre divergents. « [...] Inventé par les Baehdädiens.

il est en relation avec le sahûr, c'est-à-dire la dernière partie de la nuit où, pendant le ramadan,

il est encore permis de manger et de boire, et le repas pris à ce moment-là, et il tire son nom de

l'expression kûmâ li-s-sahùr que les chanteurs ajoutaient alors après chaque strophe d'un ramai

ou d'un zadjal à la louange du maître de maison [...]. » Ben Cheneb/Pellat (2007). Al-Hillï cite

un zagal intégral destiné à réveiller les jeûnants. On est en droit d'imaginer qu'il aurait ajouté la

phrase qümä li-?-sahür à la fin de chaque strophe de ce zagal comme c'était coutume pour les

qümäs, v. al-Hillï 1956 : 113-115.

46 Al-Hillï 1956 : 171.

47 Ibn Higga, Bulûg al-amal fi farm az-zagal. Bodleian Library. Oxford. Marsh 702, fols. 43r-44r.

48 L'expression yarhamaka llâh est une réponse à l'expression al-hamdu li-llâh qui est proférée

par la personne qui vient d'éternuer.

49 La forme qümä, bien qu'elle semble être un impératif du duel, elle est en réalité un impératif
énergique du singulier qui s'écrit communément qùman. V. aussi 'Umar b. Abï Rabi'a (1952) :

226, n. 4 ; cf. Wright 1896 : 1: 61.

50 Ibn KaHr 1999 : 16: 715, al-Muqaddasi 1974 : 28.

51 Ibn Katir 1999 : 16: 714, al-Muqaddasi 1974 : 28.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental 833

Quzmän ou d'autres zaggälün d'al-Andalus, met en évidence qu'en Irak - donc
le pays arabophone le plus éloigné par rapport à al-Andalus - des zaggälün sans
éducation formelle en littérature, c'est-à-dire notre deuxième groupe,
pratiquaient le zagal d'une manière tout à fait autochtone, déjà à partir du milieu
du 6e/12e siècle.52 Le fait que nous savons très peu sur le zagal irakien et ses

auteurs est fort probablement dû à leur appartenance à ce deuxième groupe des

zaggälün sortis des milieux populaires que les biographes tels qu'as-Safadl ont
très peu répertoriés dans leurs œuvres. Al-Hillî, par contre, nous décrit l'Irak
comme un centre de production des zagals où cet art était très en vogue mais

faute de mécènes munificents comme les princes ayyoubides en Syrie il n'y avait

pas de poètes d'élite pratiquant le zagal.53

C'est pour ces raisons-là que la supposition de Haykal et d'autres chercheurs

qui arguent que le zagal a été introduit en Orient beaucoup plus tard que le

muwassah, n'est pas tenable.54 D'autant plus que si, à en croire al-Quraysï,
l'éditeur du Bulüg, on considère qu'al-Qàdî al-Fâdil, né en 529/1134, avait lui
aussi écrit des zagals,55 puisque, comme on le sait, les auteurs des muwassahhät

composaient également des zagals et vice versa - à une différence près : ceux

qui composaient majoritairement des zagals n'écrivaient guère des muwassahhät

ou des poèmes en fushä, comme par exemple Ibrahim al-Mi'mâr qui a écrit 12

zagals et seulement une muwassaha. Les connaissances insuffisantes de la

langue fushä y étaient fort probablement le facteur limitant pour les zaggälün
du deuxième groupe.

Les poètes érudits, par contre, composaient majoritairement des

muwassahhät mais aussi un ou plusieurs zagals comme par exemple Ibn

Higga, Ibn Nubäta, Fahraddln Ibn Makânis (745-794/1345-1393), Ibn al-Harrât

(777-840/1375-1436) et beaucoup d'autres. Il est donc fort probable que des

poètes ainés tels qu'Ibn Sana' al-Mulk qui était connu pour sa poétique des

muwassahhät, Där at-tiräz, et al-Qädl al-Fâdil aient composé non seulement des

muwassahhät mais aussi des zagals.56

52 Al-Hillî note que les zagals irakiens se caractérisent par un style original qui découlait de

leur dialecte spécifique : notamment, ils pratiquent la imâla (« la manière de prononcer la
lettre l [alif\, de manière à la changer presque en kesra (e ou i) », Kazimirski 1860 : 2: 1175),

l'idgâm (« assimiliation de [...] deux consonnes en une géminée », Dichy 1990 : 117) et
d'autres phénomènes linguistiques, v. al-Hillï 1956 : 12-13.

53 Outre les zagals à l'irakienne de sa propre plume (al-Hillï 1956 : 126-131) al-Hillï mentionne

plusieurs poètes irakiens tels qu'Ibn al-Muqâmir/al-Maqâmir, al-ôalâl, al-'Imâd al-Marmit, et

'Ali b. al-Murâgl et d'autres dont nous savons pratiquement rien, v. al-Hillï 1956 : 12-13.

54 Haykal (1983) : 32 et 36, v. aussi Bauer 2006 : 212.

55 Al-Quraysî 1977 : 59.

56 Selon Ibn as-Sa"är Ibn Sana' al-Mulk a écrit des zagals, v. Ibn as-Sa"âr 2005 : 7: 123.



834 — Hakan Özkan DE GRUYTER

Ayant vu le premier exemple documenté d'un zagal oriental composé par
un zaggâl du deuxième groupe examinons maintenant le plus ancien zaggâl à

notre connaissance appartenant au premier groupe : Ibn an-Nablh. Il a écrit

un zagal comme éloge à al-Malik al-Asraf as-Sultân Muzaffaraddln Abü 1-Fath

Müsä b. Abi Bakr b. Ayyûb (rég. 626-635/1229-1237), un prince ayyoubide de

Diyâr Bakr. Ibn an-Nablh est né en 560/1164. Ce sont donc cinq ans qui
séparent la mort d'Ibn Quzmän de la naissance d'Ibn an-Nablh. Nous ne

savons pas exactement quand, comment et par qui le zagal a été inventé en

al-Andalus mais il a dû voyager après son éclosion en al-Andalus en passant

par l'Egypte pour s'établir en Syrie en une très courte période de quelques
décennies (et en Irak encore plus tôt comme nous l'avons vu). Et par le mot
« s'établir » nous entendons ici le fait que le zagal devenait une mode dans
les cours princières des Ayyoubides autour de la moitié du 6e/12e siècle ou
même avant. Qui était à l'origine de la diffusion de cette nouvelle forme

poétique Le premier groupe des littérateurs d'élite tels qu'Ibn an-Nabïh qui
l'ont adopté grâce à un engouement personnel ou à la demande de ses

souverains Ayyoubides Ou était-ce bien le deuxième groupe, représenté

par des poètes comme Ibn Nuqta, qui l'avait adopté avant Sans en savoir

plus sur les circonstances de sa diffusion il est impossible de trancher cette

question.

d) 'Abd al-Wahhäb b. Yûsuf al-Banawânï (m. vers 860/1456) - Daf as-sakk

wa-l-mayn fi tahrïr al-fannayn (« La dissipation de l'incertitude et du
mensonge dans la composition des deux arts »)

Margaret Larkin mentionne ce poète et théoricien inconnu des arabisants
occidentaux dans son chapitre sur la poésie populaire dans la Cambridge History of
Arabie literature en citant al-Quraysï (l'éditeur du Bulüg d'Ibn Higga).57 Jusque-là

on considérait le Daf as-sakk wa-l-mayn fi tahrïr al-fannayn une œuvre sans

auteur connu.58 Al-Quraysï soutient qu'un zagal qu'Ibn Higga réclame comme le

sien est en fait l'œuvre d'un certain Gamàladdïn b. Yûsuf al-Banawànî, qui
aurait été un contemporain d'Ibn Higga (m. 837/1434) mais qui serait mort
avant lui.59 Par contre, selon les manuscrits de Berlin et de Paris (le titre de

ces deux manuscrits commencent par le mot raf, de rafa'a « éloigner en ôtant »

au lieu de daf, de dafa'a «éloigner en repoussant») son nom est 'Abd al-

Wahhâb b. Yûsuf al-Kurdï. Vu le fait qu'il nous renseigne sur la mort du fils
de Halaf al-Gubàrï, Sahabaddïn, survenu quelques soixante ans après celle de

57 Larkin 2008 : 217.

58 Hoenerbach 1956 : 3 et Schoeler 2007.

59 Al-Quraysï 1977 : 2: 62 et son introduction au Bulüg d'Ibn Higga 1974 : 32.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental 835

son père (m. 791/1389) on est en droit de supposer qu'il a survécu à Ibn Higga au
moins d'une ou même deux dizaines d'années.60

En ce qui concerne l'œuvre, il s'agit d'un contenu identique dans tous les

manuscrits malgré le titre divergeant des manuscrits parisien et berlinois.
L'auteur est aussi le même, son nom complet était Tàgaddln 'Abd al-Wahhâb
b. Yüsuf al-Banawânl al-Kurdï. Selon le manuscrit de Saint-Pétersbourg la suhra,

Gamâladdîn, notée plus haut est en vérité celle de son père.61

Malheureusement il nous a été impossible de trouver des traces de cet auteur
dans les bio-bibliographies, mais seulement en comptant les manuscrits disponibles

de son Daf (nous en avons trouvé neuf),62 il semble que l'auteur et son

œuvre étaient bien connus de son temps et, compte tenu de la date de quelques

copies faites à la fin du lle/17e siècle, jusqu'à une date beaucoup plus tardive
aussi. Un autre détail signifiant pour la célébrité d'al-Banawânï est que l'auteur

anonyme d'une poétique d'une date postérieure nommée al-'Aqîdat ad-darwïsïya

fi tahrir as-sab' funûn al-adabïya cite al-Banawànî comme influence principale.63

Déjà Hoenerbach avait reconnu l'importance de cette poétique comme
sensiblement différente des deux poétiques qui l'ont précédés.64 Al-Banawànî
connaissait, et pour être plus précis, méprisait ses deux prédécesseurs comme
le témoigne la phrase suivante :

[...] lam yûgad fî-l-laitubi l-aqdamayn mâ yuraddu bihi 'alayhim wa-mä kânafîBulûgi l-amali

bulùgu amal * wa-lâ fî-l-'Âtili l-hâlî li-Hilla (sic nahlatan li-man intahal * wa-qad halaka

man kâna yargi'u fî-l-fanni ilayhi.65

[...] il n'existe rien dans les deux anciens livres qui peut être réfuté (lit. « avec lequel on

pourrait leur répondre ») ou que l'on peut espérer trouver. En conséquence on n'obtient pas ce

qu'on espère dans le Bulûg al-amal * et dans le al-'Àtil al-hâlï d'al-Hillî il n'y a rien à s'en servir

(lit. « qu'on pourrait plagier ») * et celui qui s'y rend pour se renseigner périt au coup sûr.

60 D'après le manuscrit du Raf as-sakk wa-l-mayn fî tahnr al-fannayn dans la Staatsbibliothek

Berlin, 7170 We. 108, fol. 50r.

61 Cf. l'œuvre Nubda fî fann az-zagal ou Bulûg al-amal fî fann az-zagal du même auteur : ms.

Saint-Pétersbourg B 544, fol. 38v.

62 1. Paris, Arabe 4454 (sous le titre de Raf as-sakk). 2. Berlin, We. II 108 (également sous le

titre de Raf as-sakk). 3. Berlin, We II1768. 4. Princeton, 408 h. 5. al-Azhar, Le Caire, 7211. 6. Dar

al-Kutub, Le Caire, Adab Taymûr 325. 7. Bagdad, Maktabat al-Awqäf 12155. 8. Riyad, al-öämi'a

as-Sa'üdiya 6490. 9. Istanbul, Hamidiye 1127.

63 Gotha 376 arab. 136, Stz. Kah. 665 magmü'a. V. aussi Pertsch (1883) : partie 3, 1: 339-40. Il
se peut que l'auteur de cette œuvre est Ahmad ad-Darwîs : l'auteur d'un diwan de 212 dawrs

(« strophes »), préservé en manuscrit à Cambridge, Qq. 78.

64 Hoenerbach 1956 : 3 et 32.

65 V. le manuscrit du Daf as-sakk wa-l-mayn fî tahrir al-fannayn dans la Staatsbibliothek
Berlin, 7170 We. 108, fol. 3V.



836 Hakan Özkan DE GRUYTER

Evidemment l'auteur place cette critique des deux poétiques précédentes à la

tête de la sienne pour justifier la rédaction d'un nouveau livre sur le même sujet
comme c'est souvent le cas. Mais contrairement à Ibn Higga, al-Banawâni ne
cherche pas à critiquer son prédécesseur tout en le plagiant.

Sa poétique porte pour la plus grande partie un regard neuf sur les techniques de

la composition du zagal et se distingue des œuvres de ses précurseurs dans
l'agencement des chapitres, leur contenu et par rapport aux poètes cités. A la différence

d'al-Hillï il commence la poétique du zagal avec un chapitre sur le mètre, qui est le

plus développé et important de son livre (14 fols.).66 Curieusement il inclut des parties

appartenant plutôt à la morphosyntaxe et au lexique, donc des parties qu'al-Hill!
traite dans son premier chapitre sur le lexique intitulé fi 'uyûb alfäzihi, « sur ses [du

mètre] défauts lexicaux »,67 Suit un chapitre très concis (1 fol.) sur un sujet qu'al-Hillï
n'a pas inclus dans son étude : la rutba ou « l'arrangement ».68 Par ce terme al-

Banawâni entend la manière avec laquelle le zaggäl combine et met en ordre des

mètres, des rimes et des thèmes dans son poème. Le troisième chapitre, très court
aussi (1 fol.) concerne la rime et le quatrième le ma'nä (5 fols.) - selon al-Banawâni le

terme ma'nä comprend les thèmes principaux d'un zagal tels que firäq (« la

séparation »), wisâl (« les retrouvailles »), gazai (« l'amour »), hamrï (« le bachique »),

zahrî (« le floral ») et halä'a (« la débauche »).

Deux petits exemples illustrent combien la poétique du zagal s'est éloignée
des conventions censées être connues par tous les zaggälün de l'Occident

comme de l'Orient - nous parlons du préfixe verbal na- de la première personne
au singulier de l'inaccompli typique du parler andalou et du préfixe ba- de

l'inaccompli utilisé dans l'Orient. Les deux premiers théoriciens, al-Hillï et Ibn

Higga, ne voyaient aucun intérêt de mentionner l'utilisation du préfixe na-

comme recommandable parce qu'à leurs yeux ceci semblait fort probablement
être trop évidente pour quiconque s'occupe de l'art du zagal. Al-Banawâni, par
contre, le considère si important qu'il le mentionne explicitement dans la sous-

section intitulée fi mahäsin alfäzihi (« au sujet des expressions à conseiller ») du

chapitre sur le mètre disant que le na- est de mise comme préfixe verbal dans le

zagal.69 Mais il ne s'arrête pas là - dans une autre section du même chapitre (fi
'uyüb alfäzihi, « au sujet des expressions déconseillées ») il déclare que

66 Al-Banawän! décrit un système de mètres totalement novateur par rapport à al-Hillî. Entre

autres il présente un système génératif basé sur des unités combinables et permutables très

courts qui sont représentés par des mots mnémotechniques comme na'saq et qamar. V. notre
article suivant sur ce point : Özkan 2016.

67 Ms. Berlin 7170 : 14v.

68 Al-Hillî ne traite le mètre que sommairement ; en revanche il met l'accent sur des questions
lexicales, morphophonémiques et morphosyntactiques, v. al-Hillî 1956 : 30-52.
69 Ms. Berlin 7170 : fol. 17r.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental 837

l'utilisation du préfixe ba-, caractéristique des dialectes orientaux, est interdite
dans le zagal comme dans tous les autres genres de poésie.70

Ces deux remarques nous montrent qu'aux yeux d'al-Banawânî le zaggâl
oriental écrivant dans son dialecte risquait de ne pas utiliser le na- andalou mais

par contre le ba- oriental dans ses zagals - quelque chose que ni al-Hilli ni Ibn

Higga ne considérait possible - sinon ils l'auraient eu certainement remarqué vu
leur zèle à dépister des « défauts ». Ces deux règles qu'al-Banawänl pose dans

son texte témoignent par conséquent à quel point le zagal s'était enraciné en
Orient à l'époque d'al-Banawâni.

Bien qu'al-Banawâni reconnaisse le rôle primordial d'Ibn Quzmân et ses

prédécesseurs il ne cite pas de zagals andalous comme exemples illustratifs dans

sa poétique propre.71 La plupart des vers cités sont introduits par la phrase ka-qawli
ba'dihim (« comme un tel a dit »). Il s'agit donc, au moins à nos yeux, de poèmes

anonymes. Pour autant ils sont identifiables par leur langue comme provenant de

l'Orient, donc de Syrie, d'Egypte et d'Iraq. La ville de Bagdad y est mentionnée à

plusieurs reprises.72 Tout en étant totalement absent dans la poétique propre de son
livre l'andalou Ibn Quzmân apparaît tout de même comme le maître de cet art et un
modèle à suivre dans le vers d'un zagal ou le poète qui s'appelle Sulaymân ou
Salman se vante de son ingéniosité en ce qui concerne les mètres :

sultan garni' al-awzân /
sayh kull wazn / laill mawzün /
halifat Ibn' Quzmân / Sulaymân wa-n sit Salmân.73

Le sultan de tous les mètres /
le sayh de toutes les mesures / et de tout ce qui est métriquement régulier /
le successeur d'Ibn Quzmân / Sulaymân ou bien Salman.

A part les poèmes composés par des poètes inconnus de nous, al-Banawâni se

plaît très souvent à citer ses propres vers en exemples.74 Quant aux trois poètes

qui sont mentionnés expressément on y trouve un certain "Ali al-Haddâd, et son

contemporain, Halaf al-Gubârî, avec lequel il s'est livré à une joute oratoire.75

70 Ms. Berlin 7170 : fol. 16r.

71 Dans l'introduction il rend une controverse en vers entre Ibn Quzmân et Mudgalîs où

Mudgalïs reproche à Ibn Quzmân que sa poésie n'est pas « forte » (qawi) et « solide » {matin).
Ibn Quzmân à son tour rétorque : « si cela [l'art du zagal] ne tenait qu'à la force, amène des

porteurs ». V. ms. Berlin, We II108 : fol. 4V.

72 Ms. Berlin, We II 108 : fols. 8r, 12v, 16v.

73 Ms. Berlin, We II 108 : fol. 10v.

74 Ms. Berlin, We II 108 : fols. 7V, 10v, llr etc.

75 Ms. Berlin, We II 108 : fols. 4V, 17v. D'autres exemples de ce joute se trouve dans une
magmû'a de date inconnue : ms. Le Caire, Azhar 7113, fols. 92v-97v.



838 Hakan Özkan DE GRUYTER

Puis al-Banawänl cite un zagal du grand cadi de Hamäh, Ismail, qui était en

même temps le chef (qayyim) des zaggälün - un fait qui démontre qu'un haut

responsable de la jurisprudence peut être le chef des zaggälün d'une ville.76

Parmi ces trois le rang le plus haut revient sans doute à al-Gubârï. Un fait qui ne

surprend guère quand on se rend compte de l'éloge qu'al-Banawânï lui adresse

dans le passage suivant :

Al-Gubâri rahimahu Allâhu ta'älä wa-qad kâna mâhiran fi fanni z-zagali wa-lam ya'ti
qablahu mitluhu wa la kâna fi zamâninâ mitluhuJ7

Al-Gubâri, que Dieu, exalté soit-il, lui pardonne, fut habile dans l'art du zagal et il n'avait

pas de pareil avant lui ni d'égal de notre temps.

En conclusion le résumé suivant s'impose : à la différence des œuvres d'al-
HillI et d'Ibn Higga la poétique d'al-Banawânï repose quasi entièrement sur les

zagals des poètes orientaux. A part al-Gubârï, al-Haddâd et le grand cadi de

Hamäh les poèmes ne sont pas mentionnés avec le nom de leur auteur.
Le Daf se distingue d'ailleurs par l'étude des phénomènes décidément

orientaux comme le préfixe ba- qui n'a pas été commenté auparavant et une
théorie sur le mètre plus élaborée et foncièrement différente de celle d'al-Hillï et

d'Ibn Higga. Finalement al-Banawânî est le premier parmi les théoriciens du

zagal à développer longuement les modes et les usages de composition des

mu'âradas qui semblent avoir étés très appréciées et répandues dans le zagal.
Pour ces raisons la poétique d'al-Banawânî semble refléter plus précisément les

usages réels des poètes orientaux que ses précurseurs.

e) Muhammad b. Marzûq ad-Dagwï - Bulûg al-amal fî ba'd ahmâl az-zagal
(« L'obtention de l'espérance dans quelques compositions du zagal »)78

On remarque au premier regard que le titre choisi par ad-Dagwï79 ressemble

manifestement à celui d'Ibn Higga : Bulûg al-amal fî fann az-zagal. Malgré cette

similitude évidente, ad-Dagwî ne déclare ni l'avoir copié ni d'avoir été influencé

par l'œuvre d'Ibn Higga ou par celle d'al-Banawânï. Pas plus que l'on ne trouve
des indications dans son livre qui évoquent une telle influence.

76 Ms. Berlin, We II 108 : fol. 17r.

77 Ms. Berlin, We II 108 : fol. 55r.

78 Nous avons pu consulter deux manuscrits de cette œuvre : 1) Si'r Taymûr 1181 et 2) Si'r Taymûr
1182, les deux disponibles dans la Dâr al-I<utub, Le Caire. Il semble que n°. 1182 est la copie au

propre du n°. 1181. En outre, c'est le n°. 1182 qui est doté de l'introduction la plus circonstanciée, à

peine esquissée dans le manuscrit n°. 1181. Ce dernier par contre contient un plus grand nombre de

poèmes et semble refléter une phase plus avancée dans la composition de l'oeuvre.

79 Nous ne savons presque rien sur lui sauf que sa nisba renvoie à la ville de Dagwa, 50 km au
nord du Caire.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental — 839

Aussi, la démarche qu'ad-Dagwï suit dans sa poétique tranche non seulement

sur celle d'Ibn Higga mais aussi sur celle d'al-Banawâni et celle d'al-
Hillï. Son livre se caractérise notamment par une division en deux parties
nettement distinctes. La première partie se compose d'une introduction qui
inclut sa poétique sur le zagal tandis que la seconde se résume à un recueil de

zagals.
Au lieu de citer al-Hillî, Ibn Higga ou al-Banawâni quant à la genèse du

zagal, ad-Dagwî extrait des passages entiers de la Muqaddima d'Ibn Haldûn
(m. 808/1406) qui pour sa part avait puisé dans le livre d'al-Hillï.80 Le fait
qu'ad-Dagwï cite uniquement l'œuvre d'Ibn Haldûn, qui est mort 58 ans après

al-Hillï (m. 750/1349), comme source du zagal nous rappelle une remarque
faite par Hoenerbach dans son étude du 'Àtil : celui-ci nous explique que le

'Ätil avait été supplanté par d'autres œuvres qui contiennent des sections sur
le zagal comme le Mustatraf fi kull fann mustazraf d'al-Ibsihï (790-après 850/
1388-après 1446) ou la Muqaddima d'Ibn Haldûn.81 C'est-ce qui semble être le

cas de l'introduction d'ad-Dagwï.
Ad-Dagwï parle d'ailleurs des ahmâl az-zagal (sg. himl, v. le titre de son

livre) pour dénoter des zagals plutôt longs.82 Or, on a beau chercher le terme

himl ou ahmâl dans les trois précurseurs précités. Par le fait que ce terme surgit
seulement dans des œuvres postérieures, le livre d'ad-Dagwi nous semble plus
tardif que ceux d'Ibn Higga ou même celle d'al-Banawâni.83

Malgré ces indications il reste assez difficile de savoir si ad-Dagwï a

emprunté le titre de l'œuvre d'Ibn Higga, même si sa célébrité nous incite à

le croire. Pas plus que nous retrouvons des détails dans son livre qui nous

permettraient de délimiter plus précisément la période dans laquelle ad-Dagwï

a écrit son livre. Puisqu'on ne trouve rien sur lui dans les sources biographiques

nous en sommes réduits à conjecturer les limites de la période dans

laquelle il vivait. Il nous semble fort probable qu'il était actif après la parution
du livre d'Ibn Higga, le Bulüg al-amal fi fann az-zagal, qui était devenu un
point de référence promettant à l'œuvre d'ad-Dagwï d'être facilement reconnue
comme traitant du même sujet.

Il convient de constater par ailleurs qu'à la différence d'al-Hillï, Ibn Higga et al-

Banawâni qui s'insèrent par des références intertextuelles directes dans une lignée
des théoriciens successifs, il semble qu'ad-Dagwï en était coupé, sauf pour le titre

80 Ms. Dar al-Kutub 1182, fols. 3-8. Cf. Ibn Haldûn 2008 : 518-526.

81 Hoenerbach 1956 : 2-3.
82 Salïm 1948.

83 V. par exemple le manuscrit n°. A 12019 dans l'Oriental Institute de Chicago.



840 — Hakan Özkan DE GRUYTER

choisi. Un constat qui est confirmé par les thèmes choisis, l'agencement des chapitres

et leur contenu qui se distinguent nettement des trois autres poétiques.
Nous avons déjà noté que son introduction repose largement sur la

Muqaddima d'Ibn Haldûn. À l'instar de ce dernier ad-Dagw! décrit le rôle

d'ibn Quzmân et d'autres poètes andalous dans la genèse du zagal et leur
importance pour cette nouvelle forme de poésie sans pour autant citer tous
les poèmes qui sont cités par Ihn Haldûn. Il saute aux yeux qu'ad-Dagwï
abrège l'introduction d'Ibn Haldûn surtout en omettant les poèmes de ces

poètes andalous. Par ailleurs il garnit son extrait avec sa terminologie
poétique et des commentaires propres à sa théorie qu'il expose dans les

pages suivantes. Il suffira d'évoquer ici un exemple pour mettre en
évidence son mode opératoire - à la différence d'Ibn Haldûn, ad-Dagwï
introduit le poème d'Ibn 'Umayyir (il le nomme fautivement Abû 'Umayyir)

par la phrase suivante :

fa-min kalämi Abû 'Umayyir al-Andalusî min qâ'idati l-mahbûki [...].84

Ainsi l'andalou Abu 'Umayyir a dit selon la règle du bien tissé (du zagal bien tissé) [...].

A notre connaissance ad-Dagwî est le premier à utiliser le terme mahbûk (ou al-

humâsiyu l-mahbûku= « le zagal bien tissé aux cinq vers >>85) pour le zagal. Par ce

terme il désigne un zagal avec la structure suivante :

a

a

c

c

c

a

a

e

e

e

a

a

[•••]

b

b

d

d

d

b

b

f
f
f
b

b

84 Ms. Dar al-Kutub 1182, fol. 3r.

85 Ms. Dâr al-Kutub 1182, fol. 5r.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental 841

Les strophes de ce type sont composées de cinq vers. Normalement la

première strophe est précédée par deux vers initiaux (dits matla'). On remarque
la rime verticale entre les hémistiches des vers initiaux ; ce qui est aussi le cas

entre les hémistiches des trois premiers vers de chaque strophe. On comprend

pourquoi ce terme a été choisi : habaka signifie « tisser une étoffe avec soin ».

Dans ce type de zagal ce sont les hémistiches qui sont tissés avec soin.
Très différemment des autres théoriciens ad-Dagwî concentre toute sa

poétique, très concise d'ailleurs, dans son introduction qui s'étend sur les

quatorze premiers folios. Il commence cette section avec la structure des

zagals dont nous avons présenté un paragraphe ci-dessus et que ses

prédécesseurs n'avaient pas examinée.86 Nous remarquons également l'utilisation

des termes silsila et diryâbl (ou abû diryâba) pour deux types de zagal qu'on
ne trouve que dans la poétique d'al-Banawâni, la plus tardive par rapport à celle

d'al-Hillî et d'Ibn Higga.87

Ad-Dagwî continue sa poétique par un chapitre sur les mètres de zagal. Il
n'en suggère que cinq qui seraient propres à l'art {farm) du zagal et qui se

distinguent nettement des unités minimales qu'al-Banawânî avait décrites.88 Ce

nombre nous paraît fort petit vu que les mètres du zagal avaient la réputation
d'être très nombreux. Puis il présente les mètres conventionnels du système

halilien, ce qui surprend puisque cela indique qu'ad-Dagw! ne s'attendait pas

que son lectorat connût ces mètres courants.89 Il conclut son introduction par la

définition des genres poétiques non-canoniques tels que le muwassah, le

mawâllyâ, le qümä, le kän wa-kân.90

Ce qui retient également notre attention est l'absence quasi totale des poètes
célèbres cités par al-Hillï, Ihn Higga et al-Banawânï sauf Ahmad al-Gubârï et son
fils Halaf al-Gubârï ; le dernier n'étant pas seulement un poète tardif en comparaison

des autres cités par al-Hillï, Ihn Higga, et al-Banawânï mais, son

omniprésence dans presque tous les recueils tardifs à notre connaissance,

également le plus célèbre. Dans son introduction ad-Dagwî dresse une liste
des meilleurs zaggälün d'Egypte, donc une sorte de hit-parade de zaggâlûn

qu'il introduit comme suit :

[...] fa-man bari'a fi hâdâ l-fanni wa-atä fîhi bi-l-'agabi l-'agä'ibi wa-ntahat ilayhi ri'âsahi
hâdihi s-sinâ'ati fi zamânihi : al-Qayyim Ahmad al-Gubârï al-Misrï wa-waladuhu Halaf al-
Gubârï wa-l-Qayyim Ahmad al-Balawäll wa-l-Häg Muhammad al-Bal'ùtï wa-l-Adïb as-Si'är

86 Ms. Dar al-Kutub 1182, fols. 4V-7V.

87 Al-Banawänl, Daf, ms. Berlin 7170 : fols. 7V, 18r.

88 Ms. Berlin 7170, fols. 7v-8r.
89 Ms. Berlin 7170, fols. 8r-9r.
90 Ms. Berlin 7170, fols. 10v-12r.



842 Hakan Özkan DE GRUYTER

wa-s-Sayh Abü 'Affän wa-s-Sayh 'Ali al-Mahlad wa-hum tiqätu ahli hädä l-fanni mina 1-

misriyin 'alä l-itläqi wa-qad ahada 'anhum hädä l-fanna gamä'atun mina l-misriyin aydan
wa-bari'ü fihi minhum [...].91

[...] voici des Egyptiens qui excellaient dans cet art, qui produisait des merveilles
extraordinaires et auxquels est parvenu la présidence de cet art dans leur époque
1) Al-Qayyim Ahmad al-Gubârî al-Misrï wa waladuhu
2) Halaf al-Gubârî

3) Al-Qayyim Ahmad al-Balawäli
4) AI-Häg Muhammad al-Bal'üt!
5) Al-Adlb as-Si'är

6) As-Sayh Abü 'Affän
7) As-Sayh 'Ali al-Mahlad

ce sont des autorités absolues pour les pratiquants de cet art en Egypte ; un autre groupe
d'Egyptiens a pris cet art d'eux et y a excellé [...].

Premièrement notre attention est attirée par l'accent mis sur le fait qu'il ne
mentionne que des poètes égyptiens, il s'agit donc d'une poétique-cum-
anthologie de zagal purement égyptienne, ce qui représente une innovation

marquante par rapport aux trois poétiques précédentes. Les deux premiers
zaggâlûn dans la liste sont Gubârl père et Gubârl fils déjà mentionnés plus
haut. Le troisième est un certain Ahmad al-Balawäli dont la nisba rappelle
celle d'al-Banawâni, l'auteur du Daf as-sakk, tandis que le nom Ahmad ne

correspond pas à celui d'al-Banawâni. Les autres poètes qu'il cite sont tous
des inconnus. C'est ce que nous nous permettons de soutenir vu l'absence
des informations sur eux dans les encyclopédies biographiques. Ad-Dagwï
précise à la fin de l'extrait mentionné ci-dessus qu'un autre groupe de poètes

égyptiens a repris cet art de ces sept poètes et l'a reconduit. De ce deuxième

groupe de poètes il nomme douze explicitement, tout en disant qu'il y en a

davantage. Aucun de ces poètes dont ad-Dagwï cite des zagals dans la
deuxième partie de son œuvre ne sont répertoriés dans les encyclopédies
biographiques. Pour avoir une idée du nombre immense des zaggâlûn qui
auraient été complètement oubliés s'ils n'étaient pas mentionnés par un
historien, il suffit d'évoquer le livre de Ga'far b. Ta'lab al-Udfûwî (m. 748/
1347), at-Tâli' as-sa'ïd al-gâmi' asmâ' nugabâ' as-sa'ïd, où il répertorie des

nombreux zaggâlûn de la Haute Egypte dont on ne trouve aucune trace dans

d'autres sources.92 11 y a donc tout lieu de postuler qu'il existait un grand

91 Ms. Berlin 7170, fol. 4V.

92 V. par exemple la notice sur 'Abdarrahmân b. 'Umar at-Taymî al-Armantï al-Musärif (m.

709/1310) dans al-Udfûwî 1966 : 289-292 ou celle sur Härün b. Müsä b. al-Musallî al-Armantï

(m. 730/1330) : al-Udfûwï 1966 : 686-689 etc.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental 843

nombre de poètes - « mineurs » selon nous - dont les poèmes étaient

répandus de leur temps pour en dire le moins.

f) Al-Gawhar al-maknûn fî sab'at al-funün de Isa al-Muqaddasï
Encore moins connue est l'œuvre nommée al-Gawhar al-maknûn fî sab'at al-

funün (« Le joyau caché des sept arts »)93 de 'Isa al-Muqaddasï (né avant 858/
1454 - m. après 883/1479).94 Dans son introduction où il relate l'histoire du
zagal il mentionne le Bulûg al-amal fî fann az-zagal d'Ibn Higga, une des

poétiques principales sur le zagal dont nous avons parlé plus haut.

Tout en n'étant pas une poétique du zagal au sens stricte du terme, cette

œuvre néanmoins contient plusieurs paragraphes intéressants spécifiant les

caractéristiques de cette forme qui, par quelques spécifications typologiques et

structurelles fournies par l'auteur, mais aussi par leur existence même, s'insère

dans un cadre théorique - regardons par exemple le type :

a) radd 'aid l-'aguz (c'est à dire l'agencement inverse des éléments du premier
hémistiche dans le second) comme dans le vers suivant :

mahall as-samâh muhammad imam / muhammad imâm mahall as-samâh,95

b) ou une forme appelée qalqalah, où le zagal se déroule en dialogue, chaque
hémistiche commençant avec le verbe qdla (« il a dit ») est suivi par un qultu
(« j'ai dit ») dans le même hémistiche, comme par exemple dans le vers qui
suit :

qälll l-malih siffarqî quit as-sabâh / qallï wa-waghï quit bustän hasïb.96

c) ou bien des zagals où un vers supplémentaire est ajouté aux trois vers à la

rime individuelle de la strophe.97

Mis à part un nombre considérable de zagals d'Ibn Muqâtil et d'al-Amsâtl
dont nous parlerons plus loin, la plupart des zagals présentés dans son

œuvre sont les siens. C'est sans doute une coutume courante parmi les

auteurs des anthologies d'y introduire leurs propres poèmes pour les

promouvoir, ce que nous avons déjà remarqué dans le cas d'al-Hillï, d'Ibn Higga
et aussi d'al-Higàzi dont nous allons parler plus bas. Cela dit, l'anthologie-
cum-poétique d'al-Muqaddasî s'apparente plutôt à un dïwân personnel

93 Ms. Escurial, ârabe 459.

94 Nous avons calculé son âge très approximativement à partir des renseignements fournis
dans son anthologie examinée ici. Son premier poème daté est de 858/1454 (fol. 39v)> le dernier
de 883/1479 (fol. 601). Pour le bibliothécaire qui a catalogué le manuscrit la nisba d'al-
Muqaddasi renvoie à la ville de Jérusalem (ar. al-Quds).

95 Ms. Escurial, ârabe 459, fol. 93r.

96 Ms. Escurial, ârabe 459, fol. 45r.

97 Ms. Escurial, ârabe 459, fols. 94r-94v.



844 — Hakan Özkan DE GRUYTER

consistant presque exclusivement en ses propres poèmes ; au point qu'il s'est

senti obligé de s'expliquer sur ce point :

law là yaqülü l-hawäsidu anna d-diwäna lladï lahu fihi qita'u azgälin mina n-näsi kuntu

awradtu mä qälati l-udabä'.98

Si les envieux ne disaient pas qu'on trouve des morceaux de zagals d'autres gens dans son

diwân, j'en aurais cité ce que les littérateurs en ont composé.

Nous avons donc affaire à un diwân dissimulé en anthologie, garni de

commentaires sur la poétique des « sept arts ». Il semble qu'al-Muqaddas! a

choisi ce cadre pour mettre en circulation et promouvoir son diwân de ces

formes poétiques. Son œuvre mérite tout de même d'être considérée comme
une poétique dans le cadre de notre étude parce que les modèles qu'il emploie

pour en composer des mu'âradas (poèmes émulatifs) révèle les repères

poétiques auxquels il s'est tenu - ce qui est aussi indicatif de la portée de

ces modèles sur un plan plus général : Dans le folio 41 il raconte qu'il se

trouvait à Alep où un groupe de littérateurs (gamâ'atun min al-udabâ')
l'avaient engagé à émuler un zagal d'al-Amsâtï - il s'agit de celui qu'al-
Amsâtî avait envoyé au Maghreb pour que les critiques aient la possibilité de

l'évaluer. Comme nous l'avons vu plus haut ce zagal a été si bien reçu qu'il est

revenu muhallaqan (« parfumé »). Al-Muqaddasï nous fait même part qu'il était

muhallaqan bi-za'ferân, donc « parfumé au safran »." Al-Muqaddasï nous dit
par la suite que chaque littérateur de ce groupe lui demandait d'utiliser tel ou
tel lettre de rime pour telle ou telle strophe. Il y a plusieurs choses qui nous
interpellent dans cette petite anecdote : Premièrement nous voyons qu'al-
Muqaddasï était actif en Syrie. Deuxièmement il prétend avoir circulé dans
les milieux littéraires de la ville. Troisièmement nous voyons que les

littérateurs d'adab l'ont considéré apte à émuler le fameux zagal d'al-Amsâtî,
l'un des plus célèbres zaggälün de Syrie. Et dernièrement nous constatons que
le zagal d'al-Amsâtî avait une très grande importance même plus d'un siècle

après sa mort.
Ce n'est pas la seule fois qu'al-Muqaddasï émule les zagals d'al-Amsâtï.

Encore à deux reprises il présente une mu'ârada de ses zagals.100 Mais

al-Muqaddasî goûtait autant les zagals d'Ibn Muqâtil, donc le rival d'al-

Amsâtî, pour ses mu'âradas.101

98 Ms. Escurial, arabe 459, fol. 87r.

99 Ms. Escurial, ârabe 459, fol. 87r.

100 Ms. Escurial, ârabe 459, fols. 86v, 95v-98v.

101 Ms. Escurial, ârabe 459, fols. 81r-82v, 87r-89v, 89v-90r.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental — 845

Pour conclure nous sommes en droit de constater qu'al-Muqaddas! était un
zaggäl qui se conformait aux maîtres syriens du siècle précédent et, si l'on en

juge par l'absence totale des exemples, ne se souciait guère de ce que les

Egyptiens ont produit dans cet art sans parler des Andalous.
Les cinq poétiques présentées démontrent que l'influence des

zagals andalous a diminué significativement pendant le 7e/13e jusqu'à la fin
du 9e/15e siècle depuis la première écrite par al-Hillî. Nous nous
sommes aperçus que du point de vue des modèles à suivre comme bases et

repères pour les affirmations normatives mises en avant par les théoriciens
dans leurs poétiques les zagals andalous ont laissé la place aux zagals de

l'Est.

Al-Hillî et Ibn Higga représentaient l'élite littéraire qui tout en se

démarquant des milieux louches des zaggälün populaires s'appropriait le

zagal qui était devenu une forme très prisée dans les cours princières de

Syrie. Nous avons vu aussi qu'au cours du 9e/15e siècle environ le centre

géographique de la pratique et de la théorie du zagal s'est déplacé de la Syrie

vers l'Egypte. Les deux premiers poétiques ont été écrites en Syrie ou plus
précisément à Mâridïn par Safïaddïn al-Hillî et à Hamàh par Ibn Higga qui
s'appuie sur l'œuvre du premier. Les deux dernières poétiques, par contre,
ont été écrites en Egypte par des Egyptiens et ce qui est plus important -
elles renvoyaient surtout aux poèmes et à la pratique des zaggälün égyptiens.
En outre, al-Banawànî et ad-Dagwï poursuivaient une méthode quasi

indépendante ou même totalement coupée (dans le cas d'ad-Dagwï) de la
tradition hilllenne et par conséquent de la tradition quzmânienne. Les

nouvelles structures, les nouveaux mètres et les nouvelles normes compositio-
nelles mises en avant par al-Banawâni, ad-Dagwï et al-Muqaddasî jusque-là
inconnus, sont indicatifs de cet éloignement des deux premières poétiques et
de ses bases andalouses.

3 Les anthologies de zagal et le rôle des poèmes
andalous

Il existe deux types d'anthologies de zagal - tandis que la première est

consacrée entièrement ou dans une large mesure, à cette forme poétique, la
deuxième ne comporte qu'une sélection significativement réduite relative à la
taille totale de l'œuvre, qu'elle soit une anthologie ou une encyclopédie
à'adab.



846 Hakan Özkan DE GRUYTER

Deux œuvres appartiennent au premier groupe : a) le 'Uqüd al-la'äl fi
l-muwassahât wa-1-azgäl (« Les colliers de perles : des muwassahhât et les

azgäl ») d'an-Nawâgl (788-859/1386-1455)102 et b) ad-Durr al-maknûn fi sab'a

funiin (« La perle cachée au sujet des sept arts ») d'Ibn I(l)yâs al-Hanafr (date de

mort inconnue).
Parmi les œuvres du deuxième groupe comptent : a) al-Mustatraffi kull fann

mustazraf (« Recueil de morceaux choisis ça et là dans toutes les branches de la

connaissance réputées attrayantes ») d'al-Ibsïhî (790-après 850/1388-après
1446)103, b) Safina de âihâbaddïn Ibn Mubâraksâh (m. 863/1459)104 et finalement
c) Rawd al-ädäb (« Le jardin des civilités ») de Sihâbaddln al-Higâzi (790-875/
1388-1471).105

3.1 Le premier groupe

a) Samsaddïn Abü 'Abdallah Muhammad b. Hasan b. 'Ali b. 'Utmän an-
Nawägi (788-859/1386-1455) : 'Uqüd al-la'äl fi l-muwassahât wa-l-azgäl
L'anthologie la plus importante dans ce groupe est sans doute le 'Uqüd
alla'âl fi l-muwassahhät wa-l-azgäl d'an-Nawägi qui a été éditée plusieurs fois.

An-Nawägi, un des plus célèbres poètes de son temps, gagnait sa vie
principalement comme spécialiste de hadît dans deux collèges.106 Puisqu'il écrivait
vite et d'une écriture soignée, c'était un copiste recherché.107 Mais il
réussissait surtout comme auteur des nombreuses anthologies.108 Ses anthologies

- Brockelmann en énumère une vingtaine - couvrent des thèmes et

des motifs de la poésie arabe.109 Il nous suffit d'évoquer le titre d'une œuvre

102 1) An-Nawägi 1999. 2) une édition incomplète, que nous n'utilisons pas dans cette étude :

an-Nawâgî 1982. 3) une édition dans le cadre d'une thèse de doctorat, complétée en 1983 par
Samir Haykal à l'université d'Oxford : an-Nawâgï 1983. Sur an-Nawägi : Bauer 2009b avec une

bibliographie détaillée et Kratschkowsky 2007. Van Gelder en cite d'autres sources : Van Gelder

1995 : 224, n. 12.

103 Bahâ'addîn Muhammad b. Ahmad al-Ibsïhi, v. sur lui la contribution de Tuttle 2009 qui
contient une bibliographie détaillée ; Irwin 1998 : 1: 387-388 et Paajanen 1995 : 15-20.

104 Haggï Halifa 1941: 1: 384.

105 Abu t-Tayyib Sihâbaddin Ahmad b. Muhammad b. 'Ali b. al-Hasan al-Higâzi al-Qâhirî al-

Hazragi al-'Ubädi al-Bulqïnî al-Qâbisi, v. Brockelmann 1949 : 2: 171 et Brockelmann 1938 : 2: 12.

106 Brockelmann 1949 : 2: 171.

107 As-Sahäwi 1992: 7: 230-231.

108 Bauer 2007a : 155.

109 Brockelmann 1938 : 2: 56-57.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental — 847

pour en démontrer l'envergure : Sahä'if al-hasanât fi wasf al-hâl (« les pages
des beautés/les visages des ornements dans la description du grain de

beauté »),110 dans lequel il décrit le motif du grain de beauté dans la
poésie.111 Son anthologie al-Hubür wa-s-surür fi wasf al-humùr (« Les joies
et les plaisirs dans la description du vin ») a soulevé un tollé parmi quelques
savants bigots, suite auquel il a changé le titre du livre en Halbat al-kumayt
(dont une traduction approximative serait « La carrière des chevaux
cuivrés », le mot kumayt représentant aussi le vin), met en évidence la
grande considération dont il jouissait. Un anthologiste qui n'aurait pas joui
de la même considération n'aurait pas reçu une telle attention avec une
œuvre pareille.112 Que le zagal l'intéressait au delà de son activité de

collectionneur dans le 'Uqûd al-la'âl, se voit par l'inclusion du zagal d'Ibn an-
Nablh dans son anthologie sur le vin, Halbat al-kumayt, cité ci-dessus, et

l'inclusion de ses propres zagals dans l'anthologie.113 Il était donc lui même

un zaggâl. Passons maintenant en revue les zagals qu'an-Nawàgï a insérés
dans son 'Uqûd (dans l'ordre du 'Uqûd).

La liste comporte 23 auteurs et 44 zagals (dont trois sont des auteurs
inconnus).114 L'auteur dont les zagals sont cités le plus souvent est de loin Ibn

Muqâtil al-HamawI (sept zagals), ce qui corrobore sa position singulière dans

l'histoire de la réception du zagal que nous avons déduite plus haut. Il est suivi

par Ibn al-Munaggim, un zaggâl célèbre de Damas,115 avec quatre zagals. An-

Nawâgl présente trois zagals chaque de Sihâbaddîn b. Wâlî b. al-Muballit,
Ibrahim al-Mi'mâr et Ibn Higga al-HamawI. Nous y trouvons uniquement deux

zagals d'Ibn Quzmân qui est en outre l'unique poète andalou présent dans cette

liste.
Le reste de la liste consiste en poètes orientaux, dont la moitié environ

sont des poètes Egyptiens, l'autre moitié des Syriens. Le fait que nous y
trouvons seulement un zagal d'Ibn an-Nabïh et de Fahraddïn b. Makânis, ne

110 La phrase contient une tawriya, donc une forme de double-entendre typique de la
littérature de l'époque mamelouke. La partie soulignée désigne la signification évidente, la
partie en italique la signification sous-entendue.
111 Bauer 2009b : 322. Cf. par ailleurs le compte-rendu de Adam Talib au sujet de l'édition
d'une autre anthologie comportant un titre similaire écrite par as-Safadi. v. Talib 2012.

112 Van Gelder 1995.

113 An-Nawâgi 1276/1859 : 377-378.
114 Et non 39 au dire de Thomas Bauer dans sa biographie sur an-Nawâgï : Bauer 2009b : 329.

115 Abû Bakr Qutlubeq al-Adïb al-Munaggim ad-Dimasqi (m. 812/1410), v. par exemple as-

Sahâwï 1992 : 11: 40.



848 — Hakan Özkan DE GRUYTER

devrait pas nous surprendre car ils n'ont écrit qu'un zagal. L'importance du

zagal d'Ibn an-Nabïh a déjà été soulignée plus haut. L'importance de celui
d'Ibn Makânis s'entend quand on considère le verdict d'Ibn Tagrîbirdï dans

son Manhal où il dit que son zagal compte parmi les meilleurs du genre.116

Prenant en compte l'importance saillante de ces deux poètes, il ne nous
semble pas un choix fortuit qu'an-Nawâgî commence précisément son anthologie

avec leur zagals. C'est pour cela que nous considérons qu'an-Nawâgî a

classé son anthologie conformément à un critère hiérarchique. Pour y voir
plus clair examinons les sept premiers zaggâlûn et leur zagals :

1. Ibn an-Nabïh : az-zamän sa'îd muwâtî
2. Fahraddïn b. Makânis : qad hawâ qalbï mu'aysiq
3a. Ibn Muqâtil :

a) inna ma' ma'süqi gufûn wa-lihâz

b) qalbï yihibb tayyâh
c) nahwa hayyât subhâna tabâraka

4. Al-Adîb ad-Dahabï : nahwa tabbâh fî matbah afl<ârî
5. An-Nawâgï : nahwä tahhän qüt al-qulüb yâqùt
3b. Ibn Muqâtil :

d) gayyasû l-bârih 'alayya l-barâgït
e) gâ r-rasùl min hubbi ahlan

f) awwal ams fî-t-tarïq
g) ya malîha s-sabâb yâ hulwu s-samâ'il

6. Ibn Higga al-Hamaw! :

a) hubbï wäsil nädayt lü hin räd yifäsil (une mu'ârada du zagal :

malîha s-sabâb d'Ibn Muqâtil)
b) min 'adïb bâriq tagr hasafï
c) yawm quit yâ badrï 'alays

7a. Ibn Quzmân : a) man nataf sa'rî afza' anta 'annû

8.-26.
27. et 7b.Ibn Quzmän : b) 'aynayk bi-häl guyûs

Le troisième dans la liste est Ibn Muqâtil qui comme nous l'avons vu était le

zaggâl de l'élite le plus célèbre de son époque. On remarque que ses sept zagals
sont divisés en deux parties. Entre le trois premiers et les quatre derniers nous
trouvons les deux zagals d'al-Adib ad-Dahabl et celui de l'auteur de l'anthologie

116 Ibn Tagrîbirdï 1984 : 7: 177.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal orientai 849

lui même : an-Nawàgi. Pourquoi a-t-il inséré ces deux zagals dans la liste d'Ibn
Muqâtil Deux raisons s'imposent : D'un coté il s'agit des poèmes émulatifs qui
se raccordent au zagal d'Ibn Muqâtil qui les précède directement - la comparaison

du vers initial déjà le démontre clairement. De l'autre coté an-Nawàgi
semble vouloir se hisser dans les rangs les plus élevés de l'hiérarchie qu'il a

jugée appropriée pour son anthologie.
Il existe un autre poète dont les zagals ne sont pas regroupés dans un

endroit : Ibn Quzmàn. Nous avons vu qu'il est considéré comme l'inventeur
et le plus éminent des zaggälün dans l'histoire de ce genre. Le fait qu'il
inclut deux de ses zagals dans son anthologie comme le seul poète andalou
témoigne de son éminence. Cependant, d'un autre point de vue, nous nous
interrogeons sur le peu qu'an-Nawàgï cite d'Ibn Quzmàn et l'absence totale
d'autres poètes andalous. Il semble donc qu'an-Nawàgi ne pouvait pas faire
autrement que de l'inclure au moins Ibn Quzmàn parce qu'il l'a considéré

trop important pour qu'il soit ignoré, même dans une anthologie composée

intégralement des poètes orientaux.

Pourquoi an-Nawàgi insère-t-il un zagal d'Ibn Quzmàn comme le septième,

ou, si on ne compte pas les deux poètes qui émulent Ibn Muqâtil, comme le

quatrième poète de son anthologie et pourquoi il la conclut avec un deuxième

zagal de lui (n°. 27) A notre avis, an-Nawâgi, bien conscient de la place

prépondérante dont jouissait Ibn Quzmàn pour l'histoire de ce zagal, a voulu
conclure son anthologie par un zagal du père fondateur de ce genre comme

sceau idéal.

b) Ad-Durr al-maknün fi sab'a funûn d'Ibn I(l)yâs al-Hanafï
Haggï Halifa cite cette anthologie comme œuvre d'une certain Muhammad
b. Ahmad b. Ilyàs al-Hanafï. L'article qui est le seul que j'ai pu trouver
dans les encyclopédies biographiques ou bibliographiques se lit comme
suit :

ad-durru l-maknünu fi sab'i (sic funünin li-Muhammadi bni Ilyäsi l-Hanafî ruttiba 'alâ
sab'ati abwâbi fanni l-as'âri 1-badVati : fanni d-dûbayti, fanni l-muwassahhâti, fanni
l-mawâliyâ, fanni l-kân wa-kân, fanni l-qümä, fanni l-azgäli, wa-l-hätimatu fimà qila fî
l-hammâqi awwaluhu l-hamdu li-llähi l-badi'i ilâ âhirihi. fariga fi Ragaba sanata 912

itnatay 'asrata wa-tis'imi'atin.117

La perle cachée des sept arts - écrite par Muhammad b. Ahmad b. Ilyâs al-Hanafï, est

subdivisé en sept chapitres : 1. badV, 2. dûbayt, 3. tnuwassah, 4. mawâliyâ, 5. kän [wa-käri\,

117 Haggï Halïfa 1941 : 1: 733.



850 Hakan Özkan DE GRUYTER

6. quma, 7. zagal. Pour terminer, ce qui a été dit du hammâq,118 L'œuvre commence avec la

phrase suivante : 'Grâce au Dieu créateur.' Il a été achevé en 912.119

Nous disposons de trois manuscrits de l'œuvre dont parle Haggï Halïfa ici (Paris,

Londres et Le Caire).120 Nous n'avons pas pu consulter un quatrième manuscrit

qui se trouve dans la bibliothèque de l'Université Saint-Pétersbourg.121 Aucun
manuscrit consulté ne fournit le nom de l'auteur.122 Cependant, nous trouvons
quelques renseignements dans les premières pages du manuscrit cairote

ajoutées par le bibliothécaire qui a classifié le manuscrit : il note entre autre,

qu'il lui était impossible de déterminer le nom de l'auteur parce que la page de

titre manquait. Un inconnu qui est facilement identifiable par sa main distincte
du bibliothécaire, vient à l'aide en ajoutant un extrait de l'article du Kasf où

l'auteur est cité comme Ibn Ilyâs. Encore une autre main corrige le nom d'Ibn
Ilyâs en Ibn Iyâs sous lequel l'œuvre est classée dans le catalogue de la

bibliothèque de Dar al-Kutub au Caire jusqu'à nos jours. C'est ce nom que
Margaret Larkin cite dans sa contribution à la Cambridge History of Arabie
Literature.123

Après une recherche approfondie dans les bibliothèques du Caire nous sommes

tombé dans la bibliothèque de l'université "Ayn Sams sur une thèse de

doctorat avec le titre al-Funûn as-si'rïya gayr al-mu'raba fi l-'Irâq mundu

nas'atihä hattä nihâyat al-fatrat al-muzlima (« Les genres poétiques non-fléchis

en Iraq depuis leur naissance jusqu'à la fin de l'époque sombre ») écrite par
l'éditeur du Bulûg al-amal fi fann az-zagal d'Ibn Higga al-HamawI et l'auteur de

plusieurs livres sur les nouvelles formes poétiques : Rida Muhsin al-Quraysï. Il cite

dans le résumé de sa thèse qu'il a utilisé des textes provenant du manuscrit Durr

118 Au dire d'al-Muhibbî (1061-1651/1111-1699) le terme hammâq s'applique aux zagals satiriques

ou comiques, v. al-Muhibbï 1868 :1:109. Cette acception du terme hammâq est sans doute
tardive par rapport à la poétique d'al-Hilli pour qui le hammâq correspond au qümä, v. al-Hilli
1956 : 6, cf. aussi ar-Rifâ'î 1974 : 2: 159. Les hammâqs dans le Durr al-maknün se constituent de

quatre vers (donc huit hémistiches), dont les deux premiers termine sur une rime unique et les

deux derniers sur une autre (ms. Dar al-Kutub, âi'r Taymûr 724, fols. 197v-198v).

119 Les poèmes des trois premiers funûn (pl. de fann « art » ou « genre ») sont composés en

langue littéraire, étant entendu que le badV comprend toute sorte de poésie basée sur les seize

mètres traditionnels, cf. Ibn Higga 1974 : 99 où Ibn Higga utilise le mot si'r pour badV. Les

autres quatre arts sont principalement des formes poétiques dialectales.
120 1) Paris, Bibliothèque Nationale, 3409 ; 2) Le Caire, Dar al-Kutub, Si'r Taymûr 724 ; 3)

London, British Library, ADD 9570/2.
121 Université de Saint-Pétersbourg, 99.

122 Cachia connaissait le manuscrit londonien. Il cite le nom de l'auteur comm Ibn Ilyâs et note
la date de l'achèvement l'année 912/1506. Par conséquent on peut supposer que le Kasf de

Haggî Halïfa était sa source : Pierre Cachia 1977 : 82, n. 19.

123 Larkin 2008 : 211, n. 57.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental 851

al-maknün de Abü 1-Barakät Muhammad b. Ahmad b. Iyâs (852-930/1448-1524),
donc l'hisotrien et l'auteur du livre Badä'i' az-zuhür fi waqäi' ad-duhür.m II est

donc nécessaire de s'interroger si al-Quraysï pourrait être à l'origine du changement

de l'entrée dans le catalogue de la bibliothèque. L'examen du livre édité issu
de sa thèse de doctorat pour déterminer comment il est arrivé à l'attribution du
Durr al-Maknûn à l'historien Ibn Iyâs n'a pas produit de résultats.125

Puisque nous ne savons pas grand chose sur la vie d'Ibn Iyâs, il est bel et

bien possible qu'il serait en effet l'auteur de cette anthologie. Quelques indices

que nous énumérerons par la suite, soutiennent cette thèse : Haggî Halîfa dit
dans son Kasf que l'auteur du Durr est Muhammad b. Ahmad al-Hanafî. Ces

noms et cette nisba, al-Hanafî, correspond à ceux d'Ibn Iyâs. Un autre indice

nous est fourni par la date à laquelle l'anthologie a été achevée : c'était en 912,

donc 18 ans avant la mort de l'historien, Ibn Iyâs. Finalement il est bien connu
qu'Ibn Iyâs se plaisait à inclure des poèmes dialectaux dans ses œuvres histo-

riographiques, sans citer ses propres poèmes.126

Les trois manuscrits ont en commun qu'ils citent les mêmes auteurs. Ils

diffèrent, par contre, dans le nombre des poèmes cités. Le manuscrit de Paris

comprend 19 zagals, le manuscrit de Londres en compte 11 ; le manuscrit du Caire

est le plus riche avec 23 zagals incluant à deux zagals près tous les zagals des autres

manuscrits. Pour cette raison nous basons notre analyse sur le manuscrit du Caire.

Celui-ci commence, tout comme les deux autres manuscrits d'ailleurs, avec

un poème du célèbre Ibn Muqâtil que nous avons déjà mentionné plusieurs fois
ci-dessus. Au total nous trouvons six zagals d'Ibn Muqâtil, tous placés au début
de l'anthologie. Suit le zagal d'Ibn an-Nabïh déjà mentionné plus haut. Cela dit,
le zaggâl le plus cité dans l'anthologie est l'Egyptien Halaf al-Gubârï avec douze

zagals. L'Egyptien al-Mi'mâr se trouve à la fin de l'anthologie avec deux zagals.
Nous voyons donc qu'Ibn Iyâs a préféré un des poètes égyptiens les plus cotés

du 8e/14e siècle, sans oublier l'un des pionniers du zagal oriental, l'Egyptien Ibn
an-Nabih, poète du 6—7e/12—13e siècle et le très célèbre zaggâl syrien Ibn Muqâtil
(8e/14e siècle), qui par le positionnement à la tête de l'anthologie souligne son

importance déjà remarquée ci-dessus. Pour autant, ce qui attire notre attention
dans le cadre de l'objectif de recherche de cette contribution est le fait qu'Ibn
Iyâs n'inclut aucun zagal andalou.

124 V. le résumé de cette étude d'al-Quraysï 1974.

125 Al-Quraysï 1977.

126 V. par exemple la note sur an-Nâsir al-Hammâmi : Ibn Iyâs 1982 : 1,1: 443. Cf. Weintritt
(2005) : 381, n. 3. Puis la biographie d'Ibn Iyâs sur Ibn al-Habbâz : Ibn Iyâs 1982 :1,1:110. Larkin
note l'importance de l'œuvre d'Ibn Iyâs comme source de biographies des poètes écrivant en
dialecte : Larkin 2008 : 192, n. 4 ; v. aussi sur ce sujet l'étude d'al-Amer 2016.



852 Hakan Özkan DE GRUYTER

3.2 Le deuxième groupe

a) Al-Mustatraf fî kull fann mustazraf d'al-Ibsïhï (790-850/1388-1446)
L'intitulé du livre « Recueil de morceaux choisis ça et là dans toutes les branches

de la connaissance réputées attrayantes » résume à merveille le caractère

de l'œuvre qui « constitue une encyclopédie dans laquelle sont traités les points
les plus divers et les questions les plus intéressantes et l'on pourrait même

avancer avec un semblant de raison, que l'Auteur s'est occupé de omni re scibili
tant il aborde, dans son livre, de sujets multiples et originaux. »127 II n'est donc

pas étonnant qu'al-Ibsihî nomme d'autres encyclopédies à'adab du même type
tels que le RabV al-abrâr d'az-Zamahsarl et le 'Iqd al-farid d'Ibn 'Abd Rabbih

comme ses prédécesseurs directs.128 L'œuvre très populaire d'al-Ibsîhi a exercé

une certaine influence sur l'élite savante mais surtout sur le milieu de la « petite
bourgeoisie » (la plupart d'entre eux étant des artisans et des petits
commerçants comme nous l'avons vu plus haut) de l'époque dotée d'une culture

au rabais.129 Il faut signaler que cette influence majeure a perduré longtemps
après sa parution, même jusqu'au 20e siècle : Ahmad Amin (1886-1954), un des

plus éminents penseurs de son temps, en témoigne dans un passage de son

autobiographie Hayâti où il décrit la rue dans laquelle il vivait pendant sa

jeunesse :

[...] anyone who read read the Qur'än and hadit and old stories like The Thousand and One

Nights and 'Antara, or light, literary books (al-kutub al-adabiya al-hafifa) like Kalila wa-

Dimna and ai-Mustatraffi kull fann mustazraf.130

C'est donc dans ce vade-mecum destiné à l'utilisation de tout honnête musulman

qu'on trouve un chapitre d'une taille considérable (69 pages dans l'édition

que nous avons utilisée) contenant des recueils de poèmes de genres variés. Ce

chapitre contient également une sélection très courte de sept zagals d'origine
exclusivement orientale et y figure en première place le zagal de l'un des plus
grands zaggâlûn de cette époque, al-Halaf al-Gubârl, dont nous avons parlé à

plusieurs reprises dans cette étude.131 Al-Ibsïhï cite trois zagals de lui. Suivent

127 Al-Ibsïhï 1899 : 1: vil. Il y existe un grand nombre de manuscrits et des dizaines d'éditions
du Mustatraf depuis le 19e siècle, mis à part une traduction-cum-commentaire faite par
Ekmekçizâde Ahmed 1845.

128 Al-Ibsïhï 1986 : 1: 7.

129 Herzog 2013 : 121. V. aussi Bauer 2007b : « These anthologies may havé served the same
kind of function for members of the Mamlük middle classes as did almanacs and calendars in
early modern Europe. »

130 Amin 1966 : 64, dans la traduction de Margaret Larkin 2007 : 14-15.

131 Al-Ibsïhï 1986 : 2: 278-283. Larkin consacre son article à ce zagal : Larkin 2007.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental 853

deux zagals chacun par Safïaddïn al-Hillî, l'auteur d'al-'Ätil, et Nâsir al-Gaytî, un
poète égyptien inconnu. Vu l'envergure de ce chapitre, le sous-chapitre sur le

zagal n'occupe qu'un espace infime en comparaison des autres genres de poésie

qui y sont présentés. L'interrogation sur les raisons qui l'ont amené à négliger le

zagal dans son œuvre sont difficilement compréhensibles faute d'indications
suffisantes.

Pour conclure, il convient de rappeler que l'auteur du Mustatraf a puisé des

informations sur les « sept arts de la poésie » dans le Kitâb al-'Ätil d'al-Hilli ;

nous avons remarqué plus haut que le Mustatraf a par la suite supplanté le K. al-
'Ätil à cet égard.132

b) La Safïna de Sihâbaddïn Ibn Mubäraksäh (806/1404-862/1458 ou 863/
1459)

Dans la codicologie arabe le terme safina fait référence à un format oblong relié

au bord supérieur semblable au carnet de notes de nos jours. Souvent les auteurs
arabes prémodernes utilisaient ce format pour les écrits d'usage personnel. Par

son caractère de carnet de notes, l'auteur ne se souciait guère d'une écriture

soignée et arrangeait le contenu sans que l'ordre soit sa préoccupation principale.
C'est notamment le cas de la Safina d'Ibn Mubäraksäh qui est composée de 14

volumes dont chacun comporte approximativement 300 folios. Cette œuvre énorme

qui est aussi connue sous le nom de Tadkira133 est préservée dans la collection

Feyzullah Efendi de la bibliothèque de Stileymaniye à Istanbul (Fe 1609-1622).

Le peu que nous savons sur l'auteur remonte surtout à la biographie d'as-

Sahâwï dans son œuvre ad-Daw' al-lâmi'.134 Son nom complet est Sihabaddïn

Ahmad b. Muhammad b. Husayn b. Ibrähim b. Sulaymän al-Misrï al-Hanafi. As-

Sahâwï connaissait Ibn Mubäraksäh personnellement et appréciait ses poèmes

que celui-là déclamait devant lui. Ils fréquentaient ensemble les leçons de leur
maître, Ibn Hagar al-'Asqaläni (773-852/1372-1449) ; Ibn Mubäraksäh loue ce

dernier dans un de ses poèmes. Ibn Hagar pour sa part le tenait en grande
estime et prenait plaisir à l'écouter quand il répétait ses leçons devant lui. Selon

as-Sahâwï il n'excellait pas seulement dans la poésie mais aussi dans d'autres
arts et sciences ; il a relevé par dessus tout son activité d'anthologiste.

Nous n'aurions pas pris connaissance de l'importance de la Safina d'Ibn
Mubäraksäh pour le zagal si Hoenerbach et Ritter ne l'avaient pas découverte à

132 Al-Ibsihï 1986 : 2: 271.

133 Haggi Halïfa 1941 : 1: 384. Le nom tadkira indique sa fonction d'aide-mémoire

encyclopédique. V. aussi au sujet du caractère personnel d'une tadkira : Bauer 2007b.

134 As-Sahâwï 1992 : 2: 65. V. aussi les sources suivantes : Ibn Iyâs 1982 : 2: 345 ; Ibn al-'Imâd
1993 : 9: 440 ; as-Suyûtï 1927 : 54-57 ; al-Gazzi 1970 : 2: 42-45 ; Ziriklï 2002: 1: 229.



854 — Hakan Özkan DE GRUYTER

la fin des années 1940.135 Les 18 zagals d'Ibn Quzmän qui y sont regroupés ont
aidé à corriger et élargir le corpus de ses zagals. Pour autant, ce n'est pas le seul

poète andalou que nous y rencontrions : Mudgalïs, une des sources les plus

importantes pour le zagal d'Andalousie, y figure avec treize, dont la plupart était
inconnue jusque-là.136 Mis à part ces deux poètes andalous, le reste des zagals

proviennent de la plume de poètes orientaux, soit Ibn Muqâtil (5 zagals) avec

lequel Ibn Mubäraksäh commence son recueil, le premier zagal qu'il cite étant

qalbl yihibb tayyâh que nous connaissons déjà par l'anthologie d'an-Nawàgi et

celle d'Ibn Iyàs où celui-ci prend une place prééminente. Ibn Muqâtil est suivi

par les zagals d'Ibn Quzmän et ceux de Mudgalïs que nous avons déjà
mentionnés plus haut. Le quatrième zaggäl est Ibn Mubäraksäh lui-même,

avec un zagal, suit Sirägaddin al-Kattäni al-Mahhàr (m. 711/1311) déjà
mentionné plus haut (2 zagals), Ahmad al-Husrï az-Za'zù', un zaggäl égyptien
dont la date de mort est inconnue (1 zagal),137 et, finalement, l'adversaire d'Ibn
Muqâtil, al-Amsàtî (4 zagals).

Que peut-on conclure du choix des poètes et de leurs zagals opéré par Ibn

Mubäraksäh Déjà, il convient de se remettre en mémoire que son œuvre n'était

pas destinée à l'usage d'un lectorat quelconque. Il s'agit donc d'un choix tout à

fait personnel ; et pourtant nous reconnaissons dans ce recueil la plupart des

poètes qui jouissaient d'une célébrité incontestable. Nous avons déjà vu qu'Ibn
Quzmän, Mudgalïs, al-Mahhär, Ibn Muqâtil et al-Amsätl comptaient parmi les

champions du zagal tant en Occident qu'en Orient. Toutefois ce ne sont pas

n'importe quels zaggâls fameux qu'Ibn Mubäraksäh a choisi. Ceux-ci se

caractérisent par leur préférence du style andalou comme nous l'avons montré

plus haut dans cette étude.138 Il semble donc qu'Ibn Mubäraksäh savourait les

zagals du type andalou ce qui explique aussi la quantité de zagals d'Ibn Quzmän
et Mudgalïs incorporée dans son recueil.

c) Rawd al-âdâb de Sihàbaddïn al-Higâzï (790-875/1388-1471)139

Al-Higäzl, dont le nom complet est Abù t-Tayyib (ou Abü l-'Abbäs) Sihäbaddin
Ahmad b. Muhammad b. 'All b. al-Hasan al-Higäzi al-Qähiri al-Hazragî al-

'Ubädi, comptait tout comme son condisciple Ibn Mubäraksäh parmi les plus

135 Hoenerbach/Ritter 1950.

136 Hoenerbach/Ritter 1952.

137 Al-Hillï 1956 : 99.

138 Cf. aussi les remarques faites par Hoenerbach au sujet d'al-Amsâtî et Ibn Muqâtil :

Hoenerbach 1954 : 728 : « D.h. Amsätl betrachtete Ibn Quzmän als sein Vorbild » (« C'est-à-

dire Amsäti voyait en Ibn Quzmän son modèle »).

139 Ibn Iyäs 1982 : 3: 58 ; as-Suyüti 1927 : 63-77 ; Ibn al-'Imäd 1993 : 9: 475 ; as-Sahäwi 1992 : 2:

147-149 ; as-Suyüti 1967 : 1: 573-574.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental — 855

excellents étudiants d'Ibn Hagar al-'Asqalânî. As-Sahâwl note qu'al-Higâzi était
très intelligent et qu'il disposait d'une capacité exorbitante de mémorisation

rapides des leçons du maître jusqu'au moment où il s'adonna à la consommation

immodérée de l'anacarde (balâdur) - une noix qui est ironiquement censée

stimuler la mémoire. Le contraire s'est produit : sa santé s'est altérée à tel point
qu'il ne pouvait plus retenir grand chose à moins qu'il exerçât des efforts
extraordinaires.140 A partir de ce moment il commence à s'occuper exclusivement

de littérature et y atteint un prestige remarquable qui lui permet de traiter

d'égal à égal avec des littérateurs distingués tel que son maître Ibn Hagar al-

'Asqalânï. Sihâbaddïn al-Higâzî a écrit plusieurs œuvres de poésie et de prose,
parmi celles-ci une Tadkira qui compte 50 volumes.

Son Rawd al-âdâb est sans doute la plus fameuse de ses œuvres : une anthologie

très populaire141 déployant un florilège de spécimens de la littérature de son

temps, parmi lesquels nous trouvons dans le chapitre n°. 10 un recueil de zagals
dont les auteurs et leur agencement retiennent notre attention :

1. Ibn an-Nabîh : az-zamân sa'ld muwâtl
2. Ibn Muqâtil :

a) inna ma' ma'sûql gufûn
b) qalbï yihibb tayyâh
c) nahyû (sic pour nahwâ) hayyât

3. Fahraddln Ibn Makânis : qad hawâ qalbï mu'aysiq
4. As-Sayh Badraddïn al-Bastakî : 'amalnï (sic pour 'allamnï) l-gazal
5. Al-Higâzi : in ridta farga tfakkir142

Il commence avec le zagal très fameux d'Ibn Nabih que nous avons déjà

rencontré plusieurs fois dans cette étude. Celui-ci est suivi par Ibn Muqâtil
dont il n'est plus question de douter de l'importance pour le zagal oriental.
Dans la liste d'al-Higâzï il est le seul dont il cite trois zagals intégralement -
parmi ceux-ci nous retrouvons immanquablement celui devant lequel « le peuple

de l'Orient comme de l'Occident se sont inclinés »143 : nahwä hayyât. Le

troisième zaggâl à être inclus dans la liste est Fahraddln Ibn Makânis, avec son

unique zagal - également très coté (cf. le verdict de TagrîbirdI cité plus haut).

Jusqu'ici, pas de vraies surprises. Ce sont les deux poètes suivants, donc

140 As-Sahâwî 1992 : 2: 148. Cf. aussi Richardson 2012 : 44-45.
141 Rien que dans les bibliothèques du Caire nous avons pu trouver plusieurs manuscrits de cet

œuvre.
142 Gotha, 400, fol. 80r-83v.

143 Ibn Higga 1974 : 130.



856 Hakan Özkan DE GRUYTER

Badraddïn al-Bastakî et al-Higâzi lui-même auxquels on ne s'attend pas en

examinant cette liste d'illustres zaggäls. Et pourtant - si on prend en compte
la convention dont les anthologistes se servaient pour insérer leurs propres
poèmes dans les anthologies qu'ils ont préparées, leur présentation n'est pas

surprenante. Rappelons-nous que c'est ce qu'ont fait également Ibn Higga et al-

Hillî et d'autres dans leurs œuvres. Le plus modeste dans cette liste est sans

aucun doute al-Higâzi qui ne met qu'un zagal de sa propre plume à la fin de son
recueil. Mais pourquoi a-t-il choisi un zagal d'al-Bastakl, son condisciple dans

les séminaires d'Ibn Hagar Une réponse s'impose : al-Higâzi était un grand
amateur de la poésie d'al-Bastaki, et a même rédigé son diwan.144

On remarque l'absence totale des zaggäls andalous dans la sélection d'al-

Higâzi. A l'opposé de son condisciple Ibn Mubâraksâh, al-Higâzi ne semble pas
les apprécier de la même manière.

4 Conclusion

En guise de conclusion nous sommes en mesure de postuler ce qui suit :

1. Du point de vue de la théorie sur le zagal nous avons noté qu'au cours de

l'histoire les zagals andalous ont été remplacés par les zagals orientaux comme
modèles et repères pour les affirmations normatives mises en avant par les

théoriciens : tandis qu'al-Hillï et Ibn Higga se rapportent aux poèmes des

zaggäls andalous pour en tirer leur conclusions les deux théoriciens

postérieurs, al-Banawânï, ad-Dagwi et al-Muqaddasï se basent surtout sur les

poètes contemporains, pour l'essentiel égyptiens et syriens, et semblent être

totalement coupés de la tradition hillïenne et par conséquent de la tradition
quzmânienne.145

Nous avons vu en outre que la distinction entre si'r et zagal dans la discussion

des spécificités autorisées ou défendues disparaît avec la poétique d'Ibn
Higga ; ce qui indique qu'un siècle après al-Hillï cette forme poétique s'est

établie comme objet d'une poétique sans qu'une comparaison systématique
avec les particularités des formes poétiques en langue littéraire soit nécessaire

pour qu'un débutant dans la matière puisse s'y mettre.

144 Bauer 2008 : 41.

145 Haykal constate un phénomène semblable au sujet du muwassah : « The decreasing

dependence on the Andalusian models is shown strikingly by the drop in the proportion of
Andalusian muwassahs found in Dar al-tiräz, the TawsV al-tawslh and the 'Uqüd al-la'âli
respectively » Haykal 1983 : 36-37 ; v. aussi Stern 1974 : 74.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental — 857

2. Nous avons constaté la coexistence de deux groupes de zaggâlùn pendant
l'époque où cette nouvelle forme s'est répandue dans l'Est : d'un coté les

littérateurs d'élite qui ont adopté les formes poétiques dialectales comme
respectables et présentables bien qu'ils laissent entendre qu'une pratique trop
excessive pourrait nuire à la capacité de forger des vers en langue littéraire.
De l'autre coté il y existe un deuxième groupe de poètes qui composaient surtout
des poèmes en dialecte et qui n'étaient pas à même de composer des poèmes
raffinés en langue littéraire surtout parce qu'ils n'avaient pas reçu une éducation
formelle dans la langue et la littérature. Ce deuxième groupe est largement
ignoré tant par les théoriciens du zagal que par les anthologistes et les biographes

qui appartenaient majoritairement au premier groupe de littérateurs d'élite.
Bien qu'il y eût des contacts entre ces deux groupes les représentants du premier
prenaient ses distances avec le second qui évoluaient dans un univers bien
différent de celui des poètes d'élite.

Nous avons souligné le caractère perméable de la société mamelouke de

cette époque au niveau des littérateurs d'élite et des poètes qui disposaient
d'une éducation modique administrée par les sabïl kuttâbs et d'autres institutions

formelles ou informelles telles que les madâris (séminaires), les magâlis
(réunions de types variés), le milieu soufi ou bien par l'autodidactisme. Un poète

comme al-Mi'mär a toujours été marqué comme 'âmmî, donc comme un
représentant du peuple. De tels poètes qui composaient surtout des poèmes

dialectaux ont eu beaucoup plus de difficulté d'entrer dans la nomenclature

érudite (comme les bio-bibliographies d'as-Safadï par exemple).
3. L'émancipation graduelle de de la tradition andalouse se fait aussi

remarquer dans les anthologies de zagals et les encyclopédies littéraires de

cette époque. Tandis que nous en rencontrons encore quelques exemples dans

l'anthologie 'Uqùd al-la'äl fi 1-muwassahhät wa-l-azgâl on n'en trouve aucun
dans les anthologies ou les encyclopédies d'une date ultérieure.

Bibliographie

Sources primaires

Al-GazzT (1970) : at-Tabaqât as-sunnJya fi tarägim al-hanafiya. 4 tomes. Ed. 'Abdalfattâh
Muhammad al-Halw. Le Caire.

AI-HillT (1956) : al-'Àtil al-hâlï wa-l-murahhas al-gâlï. Ed. Wilhelm Hoenerbach. Wiesbaden.
Al-HillT (1990) : al-'Àtil al-hâlï wa-l-murahhas al-gâlï. Ed. Husayn Nassâr. Bagdad.



858 —— Hakan Özkan DE GRUYTER

AI-lbsThT (1845) : El-Mustatraf min kull-i fenn-i mustazraf. Mahmud el-eser fi tercümetü'l-mus-

tatraf el-mustesir. 2 tomes. Trad. Ekmekçizâde Ahmed. Istanbul.

Al-lbsïhï (1899, 1902) : al-Mostatraf. Recueil de morceaux choisis ça et là dans toutes les

branches de connaissances réputées attrayantes. 2 tomes. Trad. G. Rat. Paris.

Al-lbsïhï (1986) : al-Mustatraf fi kull fann mustazraf. 2 tomes. Ed. Mufid Muhammad Qumayha.

Beyrouth.
Al-Mahhâr (2001) : Dîwân Sirâgaddïn al-Mahhär. Ed. Ahmad Muhammad 'Atä, Le Caire.

Al-Muhibbï (1868) : Huläsat al-atar fi a'yân al-qarn al-hädi 'aSar. 4 tomes. BQlaq 1284/1868.

AI-MuqaddasT (1974) : Dayl 'alâ r-rawdatayn. Ed. 'Izza al-'Attâr al-Husaynï ad-Dimasqï.

Beyrouth.

An-Nawâgï (1276/1859) : Halbat ai-kumayt. Bulâq.

An-Nawâgï (1982) : Uqüd al-la'äl fi-l-muwasiahhät wa-l-azgäl. Ed. 'AbdailatTf as-Sihâbî.

Bagdad.

An-Nawâgï (1983) : 'Uqüd al-la'äl fi-l-muwaSsahhät wa-l-azgäl. Ed. Samir Haykal. Oxford.

An-Nawâgï (1999) : 'Uqüd al-la'äl fi-l-muwassahhät wa-l-azgäl. Ed. Ahmad Muhammad 'Atä. Le

Caire.

As-Safadï (1931-) : Das biographische Lexikon des Salâhaddïn Halïl Ibn-Aibak as-Safadï. al-

Wäfi bi-l-wafayät. 29 tomes. Eds. Otfried Weintritt et al. Beyrouth.
As-Safadï (1998) : A'yân al-'a$r. Ed. 'AIT Abu Zayd et al. 6 tomes. Damas.

As-Sahâwï (1992) : ad-Daw' al-lämi' li-ahl al-qarn at-tâsi'. Ed. inconnu. 12 tomes. Beyrouth.

As-Suyû(ï (1927) : Nazm al-'iqyân fi a'yân al-a'yân. Ed. Philip Hitti. Beyrouth.

As-Suyûtï (1967) : Husn al-muhâdara fi târih Misr wa-1-Qähira. 2 tomes. Ed. Muhammad Abu l-

Fadl Ibrâhïm. Le Caire.

Al-Udfûwï (1966) : at-Täli' as-sa'id al-gämi' asmä' nugabâ' as-sa'id. Ed. Sa'd Muhammad

Hasan. Le Caire.

al-'Umarï, Sihâbaddïn Ibn Fadlallah (1988) : Masâlik al-absâr fi mamälik al-amsär. T1 tomes.
Ed. Kâmil Salmân al-Gubûrï. Francfort.

Amïn, Ahmad (1966) : Hayâtï. Le Caire.

Haggï Halïfa (1941) : Kasf az-zunûn 'an asâmi l-kutub wa-l-funûn. 2 tomes. Ed. Mehmet

Çerafettin Yaltkaya. Istanbul.
Ibn al-Tmâd (1993) : Sadarät ad-dahab fi ahbär man dahab. 10 tomes. Eds. 'Abd al-Qâdir al-

Arnâ'ût et Mahmûd al-Arnâ'ût. Beyrouth.
Ibn as-Sa"âr (2005) : Qalä'id al-Gumân fi farä'id su'arâ' hädä z-zamän. 9 tomes. Ed. Kâmil

Salmân al-Gubûrï. Beyrouth.
Ibn Hagar al-'Asqalânï (1993) : ad-Durar al-kâmina. 4 tomes. Ed. 'Adnân Darwïs. Beyrouth.
Ibn Haldûn (2008) : Muqaddima. Ed. Ahmad Gär. Le Caire.

Ibn Higga (1974) : Bulug al-amal fi fann az-zagal. Ed. Rida Muhsin al-QuraySï. Damas.

Ibn lyâs (1982) : Badâ'i' az-zuhùr fi waqä'i' ad-duhür. 5 parties en 6 tomes. Ed. Mohamad

Mostafa. Wiesbaden.

Ibn Katïr (1999) : al-Bidäya wa-n-nihäya. 21 tomes. Ed. 'Abdallah b. 'Abd al-Muhsin at-Turkï. Le

Caire.

Ibn Sàkir al-Kutubï (1973) : Fawât al-wafayät. 5 tomes. Ed. Ihsân 'Abbàs. Beyrouth.
Ibn Tagrïbirdï (1972) : an-Nugûm az-zâhira. 16 tomes. Ed. Ibrâhïm 'AIT Tarhân. Le Caire.

Ibn Tagrïbirdï (1984) : al-Manhal as-sâfi wa-l-mustawfä ba'd al-wäfi. Ed. Muhammad

Muhammad Amïn. Le Caire.

'Umar b. Abï Rabï'a (1952) : Diwân. Ed. Muhammad Muhyïddïn 'Abdalhamïd. Le Caire.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental 859

ZiriklT, HayraddTn (2002) : al-A'lam : Qamus taragim li-ashar ar-rigâl wa-n-nisa' min al-'arab

wa-l-mustagribin wa-l-mustasriqin. 8 tomes. Beyrouth.

Manuscrits

al-BanawânT : Raf as-sakk wa-l-mayn fi tahrir at-fannayn. Bibliothèque national de France.

Paris, Arabe 4454.
al-BanawânT : Raf aS-sakk wa-l-mayn fi tahrir al-fannayn. Staatsbibliothek Berlin, We. Il 108.

al-BanawânT : Daf as-sakk wa-l-mayn fi tahrir al-fannayn. Staatsbibliothek Berlin, We. Il 1768.

al-BanawânT : Daf as-Sakk wa-l-mayn fi tahrir al-fannayn. Princeton University, 408h.
al-BanawânT : Daf as-sakk wa-l-mayn fi tahrir al-fannayn. Maktabat al-Azhar. Le Caire, 7211.

al-BanawânT : Daf as-sakk wa-l-mayn fi tahrir al-fannayn. Dâr al-Kutub al-Misrîya. Le Caire,

Adab Taymür 325.

al-BanawânT : Daf as-sakk wa-l-mayn fi tahrir al-fannayn. Maktabat al-Awqâf. Bagdad, 12155.

al-BanawânT : Daf as-sakk wa-l-mayn fi tahrir al-fannayn. al-Gâmi'a as-Sa'ûdTya. Riyad, 6490.
al-BanawânT : Daf as-sakk wa-l-mayn fi tahrir al-fannayn. Süleymaniye Kiitiiphanesi. Istanbul,

Hamidiye 1127.

al-BanawânT : Nubda fi fann az-zagal ou Bulûg al-amal fi fann az-zagal. Saint-Pétersbourg B

544.

ad-DarwTS, Ahmad : Diwan. Cambridge University, Qq 78.

ad-Dagwî : Bulug al-amal fi ba'd ahmäl az-zagal. Dâr al-Kutub al-Misrîya. Le Caire, Si'r Taymûr

1181.

ad-DagwT : Bulüg al-amal fi ba'd ahmäl az-zagal. Dâr al-Kutub al-Misrîya. Le Caire, Si'r Taymûr 1182.

al-HigâzT : Rawd al-ädäb. Forschungsbibliothek Gotha, 400.

al-MuqaddasT : Al-Gawhar al-maknùn fi sab'at al-funûn. Escurial. Madrid, arabe 459.

Anonyme : al-'Aqidat ad-darwisiya fi tahrir as-sab' funun al-adabiya. Forschungsbibliothek

Gotha, 376 arab. 136, Stz. Kah. 665 magmû'a.
Anonyme : Magmû'a. Oriental Institute. Chicago, A 12019.

Anonyme : Magmû'a. Le Caire, Azhar 7113.

Ibn Hagar al-'AsqalânT : Ziyâdât 'alä d-diwän. Universität Göttingen, 8o Cod. arab. 179.

Ibn Higga : Bulûg al-amal fi fann az-zagal. Bodleian Library. Oxford, Marsh 702.

Ibn lyâs : ad-Durr al-maknûn fisab'a funûn. Bibliothèque nationale de France. Paris, 3409.
Ibn lyâs : ad-Durr al-maknûn fi sab'a funûn. Dâr al-Kutub. Le Caire, Si'r Taymûr 724.

Ibn lyâs : ad-Durr al-maknûn fi sab'a funûn. British Library. London, ADD 9570/2.
Ibn lyâs : ad-Durr al-maknûn fi sab'a funun. Université Saint Pétersbourg, 99.
Ibn Mubäraksäh : Safina. Süleymäniye Kütüphanesi. Istanbul, Fe 1609-1622.

Sources secondaires

Al-Amer, Ahmad (2016) : Matériaux, mentalités et usage des sources chez Ibn lyâs. Mise au

point du discours historique dans les Badâ'i' al-zuhûr fi waqâT al-duhûr. Sarrebruck.

Al-âubârî, 'Awad (2013) : Azjäl as-Sayh Halaf al-Gubâri. Le Caire.



860 — Hakan Özkan DE GRUYTER

Al-QuraysT, Ridä Muhsin (1974) : al-Funün as-si'riya gayr al-mu'raba p l-'lräq mundu nas'atihä
hattä nihäyat al-fatrat al-muzlima. Thèse de doctorat inédite, Université 'Ayn Sams. Le

Caire. Disponible sur: http://www.eulc.edu.eg/eulc_v5/Libraries/start.aspx?
fn=ApplySearch&ScopelD=&criterial=2.&SearchTextl=^4:jâ!i +0-^ C^j. Consulté le

3 novembre 2016.

Al-QuraysT, Rida Muhsin (1977) : al-Funûn as-si'riya gayr al-mu'raba. Bagdad.

Ar-Rifä'T, Mustafa Sädiq (1974) : TärTh ädäb al-'arab. 2 tomes. Beyrouth.

Bauer, Thomas (2002) : « IbrähTm al-Mi'mär: Ein dichtender Handwerker aus Ägyptens
Mamlukenzeit ». Zeitschrift der deutschen morgenländischen Gesellschaft 152: 63-93.

Bauer, Thomas (2003) : « Die Leiden eines ägyptischen Müllers : Die Mühlen-Maqäme des

IbrähTm al-Mi'mär (st. 749/1348) ». In: Ägypten - Münster. Kulturwissenschaftliche Studien

zu Ägypten, dem Vorderen Orient und verwandten Gebieten. Edited by Anke I. Blöbaum

et al. Wiesbaden, 1-16.

Bauer, Thomas (2005a) : « Das Nilzagal des IbrähTm al-Mi'mär. Ein Lied zur Feier des

Nilschwellenfests ». In: Alltagsleben und materielle Kultur in der arabischen Literatur.

Edited by Ulrike Stehli-Werbeck et al. Wiesbaden, 69-88.
Bauer, Thomas (2005b) : "Mamluk Literature : Misunderstandings and New Approaches".

Mamluk Studies Review 9.2: 106-132.

Bauer, Thomas (2006) : « 'Umar Ibn Mas'üd al-Mahhär, DTwän Siräj at-DTn al-Mahhär, eds.

Ahmad Muhammad 'Atä (Cairo : Maktabat al-Ädäb, 1422/2001). Pp. 488. Reviewed by

Thomas Bauer, Westfälische Wilhelms-Universität ». Mamluk Studies Review 10.1:

206-213.
Bauer, Thomas (2007a) : "In Search of 'Post-Classical Literature' : A Review Article". Mamluk

Studies Review 11.2: 137-167.

Bauer, Thomas (2007b) : "Anthologies, Arabic literature (post-Mongol-period)". In:

Encyclopaedia of Islam, THREE. Edited by Kate Fleet et al. Disponible sur 10.1163/1573-

3912_ei3_COM_33127. Consulté le 12 août 2017.

Bauer, Thomas (2008) : « Ibn Nubätah al-Misrî (686-768/1287-1366) : Life and Works. Part II :

The DJwän of Ibn Nubätah ». Mamluk Studies Review 12.2: 25-69.
Bauer, Thomas (2009a) : « Jamät al-DTn Ibn Nubätah ». In: Essays in Arabic Literary Biography II:

1350-1850. Edited by Joseph E. Lowry et Devin J. Stewart. Wiesbaden, 184-201.

Bauer, Thomas (2009b) : « al-Nawâjï». In: Essays in Arabic Literary Biography II: 1350-1850.
Edited by Joseph E. Lowry et Devin J. Stewart. Wiesbaden, 321-331.

Ben Cheneb, Mohammad / Pellat, Charles (2007) : « al-Kümä or al-Kawmä ». In: Encyclopaedia

of Islam. Second Edition. Edited by P. Bearman et al. Disponible sur 10.1163/1573-

3912_islam_SIM_4504. Consulté le 15 août 2017.

Berkey, Jonathan (2005) : "Popular Culture under the Mamluks: A Historiographical Survey".
Mamluk Studies Review 9.2: 135.

Biesterfeldt, Hinrich (2012) : « Mizr fî Misr : Ein Preisgedicht auf das Bier aus dem Kairo des 14.

Jahrhunderts ». In: Differenz und Dynamik : Festschrift für Heinz Halm zum 70. Geburtstag.
Eds. Hinrich Biesterfeldt et Verena Klemm. Würzburg, 383-398.

Brockelmann, Carl (1938) : Geschichte der arabischen Literatur. Supplementbände. 3 tomes.
Leiden.

Brockelmann, Carl (1949) : Geschichte der arabischen Literatur. Deuxième édition adaptée aux

suppléments. 2 tomes. Leiden.

Cachia, Pierre (1977) : "The Egyptian Mawwäl". Journal ofArabie Literature 8.1: 77-103.



DE GRUYTER L'émancipation du zagal oriental 861

Cachia, Pierre (2007) : « Mawaliya ». In: Encyclopaedia of Islam. Second Edition. Edited by
P. Bearman et al. Disponible sur 10.1163/1573-3912_islam_COM_0712. Consulté le 18 août
2017.

Cachia, Pierre (2008) : "Arabie Literatures, 'Elite' and 'Folk' Junctions and Disjunctions".
Quaderni di Studi Arabi, Nuova Serie 3: 135-152.

Dichy, Joseph (1990) : « Grammatologie de l'arabe I : les sens du mot harf ou le labyrinthe
d'une évidence ». In: Studies in the History ofArabie Grammar II. Edited by
Kees Versteegh et Michael G. Carter. Amsterdam.

Dozy, Reinhart (1881) : Supplément aux dictionnaires arabes, l-ll. Leiden.

Gammäl, Ahmad Sädiq (1966) : al-Adab al-'âmmï fi l-'asr al-mamlüki. Le Caire.

Haykal, Samir (1983) : The Eastern Muwassah and Zajal: A First Study Including Edition of the

'Uqûd al-La'âlï of al-Nawäji. Oxford.

Herzog, Thomas (2012) : « Mamluk [Popular] Culture ». In: Ubi Sumus Quo vademus Mamluk
Studies, State of the Art. Edited by Stephan Conermann. Göttingen, 131-158.

Herzog, Thomas (2013) : "Composition and Worldview of some Bourgeois and Petit-Bourgeois
Mamluk Adab-Encyclopedias". Mamluk Studies Review 17: 100-129.

Hoenerbach, Wilhelm (1954) : «Vier Proben des zoga/-Meisters AmäätT ». In: Homenaje a

Millâs-Vallicrosa, I. Edited by C.S.I.C. Barcelone, 725-739.
Hoenerbach, Wilhelm (1956) : Die vulgärarabische Poetik al-Kitäb al-'Ätil al-Häli wal-Murahhas

al-Gäli des Safiyaddin Hilli. Wiesbaden.

Hoenerbach, Wilhelm / Ritter, Hellmut (1950) : « Neue Materialien zum zacal. I. Ibn Quzmän ».

Oriens 3: 266-315.
Hoenerbach, Wilhelm / Ritter, Hellmut (1952) : « Neue Materialien zum zacal. II. Mudgalls ».

Oriens 5.2: 269-301.

Irwin, Robert (1998) : « al-lbshîhï ». In: Encyclopedia ofArabic Literature. 2 tomes. Edited by

Julie Scott Meisami et Paul Starkey. London.

Kazimirski, Albin de Biberstein (1860) : Dictionnaire arabe-français contenant toutes les racines

de la langue arabe. 2 tomes. Paris.

Kratschkowsky, Ignaz (2007) : « al-Nawâdjî ». In: Encyclopaedia of Islam. Second Edition.

Edited by P. Bearman et al. Disponible sur 10.1163/1573-3912_islam_SIM_5856.

Consulté le 13 octobre 2016.

Larkin, Margaret (2007) : "The Dust of the Master: A Mamluk-Era zagal by Halaf al-Gubârî".

Quaderni di Studi Arabi 2: 11-29.
Larkin, Margaret (2008) : "Popular Poetry in the Post-Classical Period, 1150-1850". In: Arabic

Literature in the Post-Classical Period. Edited by Roger Allen et D.S. Richards. Cambridge,
191-242.

Nykl, Alois Richard (1933) : El cancionero del Seih nobilisimo visir, Maravilla del tiempo Abu
Bakr ibn 'Abd al-MalikAbn Guzman [Ibn Quzmän], Madrid,

özkan, Hakan (2013) : "The Drug Zajals in Ibrahim al-Mi'mär's Diwan". Mamluk Studies Review

17: 212-248.
Özkan, Hakan (2016) : "Why Stress Does Matter: New Material on Metrics in Zajal Poetry".

Mamluk Studies Review 19: 101-114.

Paajanen, Timo (1995) : Scribal Treatment of the Literary and Vernacular Proverbs of al-

Mustatraf in 15th-17th Century Manuscripts. Helsinki.

Pellat, Charles / Ben Cheneb, Mohammad (2007) : « al-Kümä or al-l<awmä ». In: Encyclopaedia

of Islam. Second Edition. Edited by P. Bearman et al. Disponible sur 10.1163/1573-

3912_islam_SIM_4504. Consulté le 15 août 2017.



862 Hakan Özkan DE GRUYTER

Pertsch, Wilhelm (1883) : Die orientalischen Handschriften der herzoglichen Bibliothek zu

Gotha. 3 parties + annexe. Gotha.

Richardson, Kristina (2012) : Difference and Disability in the Medieval Islamic World. Blighted
Bodies. Edinburgh.

Rikabi, Jawdat (2007) : « Ibn al-Nablh ». In: Encyclopaedia of Islam. Second Edition. Edited by
P. Bearman et al. Disponible sur : 10.1163/1573-3912_islam_SIIVl_3316. Consulté le 18

octobre 2016.

Rosenthal, Franz (2007) : « Ibn Sayyid al-Nâs ». In: Encyclopaedia of Islam. Second Edition.
Edited by P. Bearman et al. Disponible sur 10.1163/1573-3912_islam_SIM_3365.
Consulté le 18 août 2017.

Salîm, Mahmûd Rizq (1948) : « Az-Zagal wa-z-zaggâlûn ». Magallat ar-Risäla. 1er novembre

1948, n°. 800.
Schoeler, Gregor (2007) : « Zadjal ». In: Encyclopaedia of Islam. Second Edition. Edited by

P. Bearman et al. Disponible sur 10.1163/1573-3912_islam_COM_1373. Consulté le 18

août 2017.

Stem, Samuel Miklos (1974) : Hispano-Arabie Strophic Poetry. Studies by Samuel Miklos Stern.

Oxford.

Stewart, Devin J. (2009) : « Ibn Hijjah al-Hamawî ». In: Essays in Arabie Literary Biography II:

1350-1850. Edited by Joseph E. Lowry et Devin J. Stewart. Wiesbaden, 137-147.

Talib, Adam (2012) : « Compte rendu : Salâhaddîn HalTl Ibn Aybak aç-Safadf, Ka§f al-häl fi wasf
al-häl ». Mamluk Studies Review 16: 168-171.

Tuttle, Kelly (2009) : « al-lbshîhï ». In: Essays in Arabic Literary Biography II: 1350-1850.
Edited by Joseph E. Lowry et Devin J. Stewart. Wiesbaden, 236-242.

Van Gelder, Geert Jan (1995) : "A Muslim Encomium on Wine : The Racecourse of the Bay (Halbat

al-kumayt) by al-Nawâjï (d. 859/1455) as a Post-Classical Work". Arabica 42: 222-234.
Wagner, Ewald (1960) : « Die vulgärarabischen Gedichte des SafT ad-DTn HillT in seinem Kitäb al-

"Ätil al-hälT wa-'l-murahhas al-gälT ». Der Islam 36: 78-98.
Weintritt, Otfried (2005) : « an-Nä$ir al-HammämT (gest. 712/1312) : Dichter und Bademeister in

Kairo ». In: Alltagsleben und materielle Kultur in der arabischen Sprache und Literatur.
Eds. Thomas Bauer et Ulrike Stehli-Werbeck. Wiesbaden, 381-390.

Wright, William (1896) : A Grammar of the Arabic Language. 2 tomes. Cambridge.


	L'émancipation du zağal oriental de ses modèles andalous à l'ère mamelouke

