
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 72 (2018)

Heft: 2

Artikel: Entwicklungen in der Darstellung Buddhistischer Erzählstoffe in Sri
Lanka

Autor: Koch, Rolf Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2018; 72(2): 363-374

Rolf Heinrich Koch

Entwicklungen in der Darstellung
Buddhistischer Erzählstoffe in Sri Lanka

https://doi.org/10.1515/asia-2017-0086

Abstract: With this article I would like to draw attention to Buddhist murals in
the southwest of Sri Lanka where a spirited artistic scene has developed during
the revival of Buddhism (18th century). The artists produced mainly murals
which depict the Life of Gautama Buddha (Buddhacarita) and his previous
lifes (Jätaka). The construction of these paintings changed dramatically at the

end of the 19th century, when the traditional continuing and two-dimensional
style was displaced by a central perspective and single framed mode of painting.
As an example I introduce an episode from the Ummagga-Jätaka, which is
illustrated with all details in four monasteries and thereby covering the various

painting styles. To show how closely the artists followed the written sources I

provide the corresponding Sinhalese text by contrast with the Pali wording.
During that period the knowledge of Sinhala among the members of the Sinhalese

elites was at a loss and urban artists had to consult English renderings of
Buddhist sources for the proper illustration of particular narratives. Regarding

our episode from the Ummagga-Jätaka an essential error has crept into Chalmers

English translation which is finally reflected in all murals of the 20th century.

Schlüsselwörter: Sri Lanka, Buddhismus, Klostermalerei, Ummagga-Jätaka,
Singhalesisch

Diese etwa 60 cm hohe Malerei (Abb. 1) befindet sich im Buddha-Tempel des

Klosters von Ranvella (Galle), wo die in fünf Register unterteilte Außenwand des

Wandelganges vollständig mit dem Ummagga-Jätaka1 bemalt ist. Das Bild zeigt
vier zeitlich aufeinanderfolgende Episoden:

1 Einen Überblick über den Inhalt dieses umfangreichen Jätakas auf der Grundlage der von
Fausboell in Jät (Vol. 6: 329-478) herausgegebenen Pali-Fassung bietet Malalasekera (Vol. 2:

465-468). Der an einer vollständigen deutschen/englischen Übersetzung der Pali-Version
interessierte Leser sei auf Dutoit (Vol. 6: 389-599) bzw. Cowell (Vol. 4: 156-246) verwiesen. Die

englische Übersetzung einer im British Museum verwahrten singhalesichen Textedition aus dem

Rolf Heinrich Koch, Privatgelehrter, Kreuzstraße 23, 80331 München, Germany.
E-mail: rolfheiner.koch@gmail.com
https://rolfheinrichkoch.wordpress.com/



364 Rolf Heinrich Koch DE GRUYTER

Abb. 1: Beischrift (von Ii nach re): raju Senaka ha kathava. 1, mamsa-prasnaya. Mahausadha-

panditayan genvTma pratiksepa kirlma. Ranvella-vihara (Kataluva), 19. Jh.

Im linken Bereich ist König Videha im Gespräch mit seinem Berater Senaka zu
sehen (raju Sênaka hä kathäva): Die Quellen verraten uns, dass der König, der

einen fünften Berater sucht, von dem klugen Mahosadha Kenntnis erlangt hat
und Senaka vorschlägt, diesen siebenjährigen Knaben als Berater an den Hof zu
holen. Senaka rät davon ab, da er um seinen Einfluss beim König fürchtet.

Deswegen schickt der König einen Vertrauten (Singhalesisch [si] ämati,amätya/
Pali [pa] amacca), um Mahosadha zu beobachten.

Anschließend sind zwei Kinder abgebildet, die offenbar bemüht sind, einem
Falken einen Fleischbrocken abzujagen. Daneben steht Mahosadha, dem dies

augenscheinlich gelungen ist, denn er hält den Fleischbrocken in einer Hand. Im
Unterschied zu seinen nach oben schauenden Spielkameraden trägt er eine

Krone, ist größer dargestellt2 und blickt zu Boden. Wie der unterhalb dieser

Malerei vermerkten Beischrift zu entnehmen ist, handelt es sich hierbei um die

Illustration der ersten von insgesamt 19 Fragen, die der schlaue Mahosadha der

Reihe nach geschickt erledigt: Die sog. „Fleisch-Frage" (1. mämsa-prasnaya), die

weiter unten ausführlich vorgestellt wird.

Jahre 1874 hat Yatawara (1898) vorgelegt. Hinweise auf weitere singhalesische Werke, wie etwa
das altertümliche Elu-umamdava, finden sich bei Godakumbura (1955: 99, 173). Geiger (1986:

71) vertritt die Auffassung, dass die singhalesische Fassung der Jätaka-Sammlung (Pansiya-

panas-jätaka-pota) auf die Übersetzung einer Pali-Quelle im 14. Jh. zurückgeht.
2 Vermutlich, um die Bedeutung des Knaben Mahosadha hervorzuheben, der im singhalesi-
schen Text u. a. mit dem Epitheton ornans mahabösatanan-vahanse „großer Bodhisatva"
verknüpft wird (s. u. Textzeile 7 PP]A). Eine solche bedeutungsperspektivische Darstellungsweise
ist in den älteren traditionellen Wandmalereien (18./19. Jh.) unbekannt.



DE GRUYTER Entwicklungen in der Darstellung Buddhistischer Erzählstoffe — 365

Es folgt die Darstellung eines Mannes, der sich dem König Videha zuneigt.
Hier handelt es sich um den Boten des königlichen Vertrauten, der den König
über diese Geschehnisse informiert.

Im abschließenden rechten Bildbereich ist König Videha im Gespräch mit
zwei männlichen Personen zu sehen. Es handelt sich um den Berater Senaka,
der wieder davon abrät, den klugen Mahosadha an den Hof zu holen {Mahau-

sadha-panditayan genvïma pratiksepa kirïma) und vermutlich um einen Boten,
der vom König die an den Vertrauten gerichtete Nachricht vernimmt, Mahosadha
weiterhin an Ort und Stelle auf seine Eignung als Berater zu prüfen.

Die „Fleisch-Frage"

Das zum Stichwort mamsa „Fleisch" überlieferte Beispiel wird sowohl in der

singhalesischen (PPJA) als auch in der in Pali (Jät) verfassten Jätalca-Sammlung
überliefert. Der im folgenden vorgestellte Textwortlaut beider Fassungen macht

deutlich, dass beide Quellen die Erzählung zwar ohne wesentliche Unterschiede

wiedergeben, die singhalesische Version aber wortreicher gestaltet ist. Vorangestellt

ist beiden Quellen die in Pali formulierte Strophe 1 mit 19 Stichwörtern, die
in den Texten an jeweils einem Beispiel ausgeführt werden.

PPJA (Vol. 2: 1553.25-1554.16): Jät (Vol. VI:334.19-335.8):

1. Mamsam gono ganthi suttam putto gola-rathena cadando sisam
ahl c'eva kukkuto mani vijäyanamodanam välukä cäpi taläk'uyyänam3

gadrabho maniti.4

ehi palamu-veni mämsa prasnaya kesê-da? Ta. „mamsam" tieka-divasam

yan -ek davasak bodhisatvayan-vahansê Bodhisatte küa-mandalam
keh-mandalata vadanä vêlehi ek ukussek gacchante eko seno sünä-phalakato
amgâniyë mas-kolombuvakin mas-vädällak mamsa-pesim gahetvä äkäsam

gasä-gena äkäsayata päna nämgeya (1). pakkhandi.

dahasak kumäravaru ë dälca „mas-vädälla tarn disvä därakä „mamsa-pesim
elamha" yi ukussä luhu-bända-gena chaddäpessämä" ti senam
divannäha. ukussä-t at mät bald anubandhimsu, seno ito c'ito ca

piyâmbannëya (2). dhävati.

3 "am atha gadr° PPJA.

4 °manl. PPJA.



366 — Rolf Heinrich Koch DE GRUYTER

kumäravaru uda balamin ukussä

pasupassehi divannähu käta gal'ädiyehi
päkila pidä-vannäha (3).

ikbiti Mahosadha panditayan-vahansê „më
mas-vädälla elapiyam-dä?" yi
kumäravarun vicala-sëk. „elewa-mänava
svämini" yi kiha (4).

,,esë vi nam balava" yi Panditayan-vahansê
uda nobalä-ma pavanata bahdu vëgayen

diva ukussâgë chäyäva mäda-gena atla

gasä mahat-vü näda kala-sëka (5).
ë mahatä nan-vahansëgë ânubhâvayen ë

nädaya ukussâgë len änipitin nägennä së

vùyëya. ë ukusu bhaya-patva mas-vädälla

hell ya (6).
mahabôsatanan-vahansë ohu ë mas-vädälla

helannä-vü chäyäva däka „bima vätiya
nodemä" yi kiyä alvä-gat sëka (7).

ë äscaryyaya däka bohödena olvara san

dunnäha. at-polasan dunnäha. mahänäda

kalaha (8).
ë amätyayä e-pavan däna rajjuruvanta

Mahosadha panditayö më upäyen ukkussä

gasä-gat mas-vädällak elüha. devayan-
vahansa! më arumaya dannâ-sëk vayi
käda-pat yävi ya (9).

rajjuruvö e-pavan asä „Senaka-panditayeni!
kimek-da Mahosadha panditayan
gennamö-dä" yi vicälaha (10).

Senaka panditayö „un më nuvarata ä tän

patan api hiru-dutu kadô-pâniyansë

nisprabha vamha rajjuruvö apa äti bavan

nodannäha esë heyin un meyata gena enu

nuduna mänavä" yi sitä (11).
tamä guna-maku bävin „devayan-vahansa!

me-pamanakin-ma pandita nam novet-ma

ya, më itäma alpa deyakä" yi kiha (12).
rajjuruvö madhyastha-va „ehi-ma hihda

vimasannëya" yi nävata hasun yävüha (13).

te uddham oloketvä tassa pacchato
pacchato gacchantä päsän'ädisu
upakkhalitvä kilamanti.

atha tesam p. äha: „chaddäpemi
nan?" ti, „chaddäpehi sämi" iti.

„tena hi passathä" ü so uddham

anoloketvä-va väta-vegena dhävitvä

senassa chäyam akkamitvä pänim
paharitvä mahäravam ravi,

tassa tejena so saddo sanassa

kucchiyam vinivijjhitvä nicchärito viya
ahosi. so bhito mamsam chaddesi.

M. mamsassa chaddita-bhävam

natvä chäyam olokento bhümiyam

patitum adatvä äkäse yeva
sampaticchi.
tarn acchariyam disvä mahäjano
nadanto appothento mahäsaddam

akäsi.

amacco tarn pavattim natvä ranno
säsanam pesesi: „p. iminä näma

upäyena mamsa-pesim chaddäpesi
idam devo jänätü" ti.

räjä tarn sutvä Senakam pucchi:
„kirn Senaka änema p-an'ti.

so cintesi: „tassa idhä-gata-kälato
patthäya mayam nippabhä
bhavissäma atthibhävam pi no räjä
na jänissati na tarn änetum dätum

vattati" iti.
so vanna-maccharatäya „na
mahäräja! ettakena p. näma hoti

appamattakam kind etan" ti ä.

räjä majjhatto hutvä „tatth'eva nam

vimamsatü" ti puna säsanam pesesi.



DE GRUYTER Entwicklungen in der Darstellung Buddhistischer Erzählstoffe — 367

Übersetzung PPJA

Als Mahosadha eines Tages am Spielplatz eintraf, schnappte sich ein Falke

einen Fleischbrocken von einem Hackklotz des Fleischerladens und erhob sich

springend in die Luft. (1) Eintausend Kinder bemerkten dies, holten den Falken
schnell laufend ein und riefen „Wir bewirken, dass der Fleischbrocken herunterfällt".

Derweilen flog der Falke hin und her. (2) Während die Kinder nach oben

schauten, eilten sie dem Falken hinterher und stolperten über Steine, Kokos-

nussschalen usw. und verletzten sich. (3) Da fragte Mahosadha die Kinder, ob er
den Fleischbrocken herunterfallen lassen solle,5 was diese freudig begrüßten.
(4) „Wenn es so ist, dann schaut zu." Ohne nach oben zu blicken6 und in
Windeseile laufend7 trampelte8 Mahosadha auf den Schatten des Falken.
Währenddessen klatschte er in die Hände9 und verursachte großen Lärm. (5) Infolge
der großen Macht des ehrwürdigen (Mahosadha) drang der Lärm von außen in
die Körperhöhlen10 des Falken und breitete sich aus. Der in Schrecken versetzte

Falke ließ den Fleischbrocken fallen.11 (6) Der große Bodhisatva (Mahosadha)
beobachtete nun den Schatten des herabfallenden Fleischbrockens und fing
diesen auf12 mit den Worten „Ich lasse ihn nicht auf die Erde gelangen". (7)

Viele Menschen, die dieses Wunder gesehen hatten, jubelten13 und klatschten
laut lärmend in die Hände. (8) Der Vertraute des Königs erfuhr von diesem

Sachverhalt und lies dem König folgende Nachricht14 zukommen: Der kluge
Mahosadha hat durch einen Trick bewirkt, dass ein Falke einen entwendeten

5 ela-piyam: Periphr. Imperativ von elanavä-, „soll ich fallen lassen?". Vgl. Geiger (1938: §150.3).

6 uda nobalä-ma „nicht nach oben blickend" (bald Abs. II von balanavä) wird vom Schreiber
durch Hinzufügung der Emphatisierungspartikel ma besonders hervorgehoben.
7 pavanata bahdu vëgayen diva]väta-vegena dhävitvä Jät. Für diva (Part. Präs. von divanavä)
wäre divä zu erwarten.
8 mäda-gena]akkamitvä Jät. Das irreguläre Abs. II gern (von gannavä „nehmen") unterstreicht
oftmals die reflexive Bedeutung des vorangestellten Absolutivs (hier mäda, Abs. II von madi-
navä „trampeln"). Vgl. Geiger (1941a: 28).

9 atla gasä: atla < at-tala < Sanskrit [sk] hasta-tala „Handfläche" (Geiger [1941b: 12 s.v. alla]),
gasä Abs. II von gasanavä/gahanavä „schlagen".
10 Für si len (PI. von lena „Höhle") liest Jät kucchiya (<sk kuksi „Höhle, Bauch").
11 hell 3. Sgl. Prät. von helanavä „fallen lassen".

12 alvä-gat. Part. Perf. gat (von gannavä) ist vermutlich wie gena in Anm. 8 zu verstehen.

Vorangestellt ist hier Abs. II von alvanavä „ergreifen".
13 olvara san < hahda „Geräusch, Stimme") denavä „jubeln". Vgl. SdhRv p. 467.5: bohödena

olvara hahda gasä-gena budunta peradän va lä yeti; ähnlich ebd. p. 467.14.

14 kädapat („königliches Schreiben") < kätapat (Geiger 1938: §50). Paranavitana führt in EpZ (Vol. IV:
118) käta-pat auf sk kästha-patra zurück, wobei es sich um in Holz geritzte Nachrichten handelt, die

aus Zentralasien bekannt sind, wie der Verfasser weiter ausführt. Jät überliefert säsana „Nachricht".



368 —— Rolf Heinrich Koch DE GRUYTER

Fleischbrocken herabfallen ließ. Herr! Nehmt dies als außergewöhnliches
Zeichen zur Kenntnis. (9) Der König vernahm diesen Sachverhalt und fragte
Senaka: „Holen wir nun Mahosadha (an den Königshof)?" (10) Senaka überlegte:
„Sobald dieser Gelehrte in dieser Stadt eintrifft, von da an werden wir in
Dunkelheit versinken, wie Leuchtkäfer beim Anblick der Sonne.15 Der König
wird nicht einmal wissen, dass wir da sind. Daher werden wir nicht zulassen,
dass dieser hierher gebracht wird." (11) Da er selbst von Neid erfüllt war,16 sagte

er: „Herr, nur durch dieses ist er noch kein Gelehrter. Dies ist eine kleine Sache."

(12) Der König war unentschlossen und sandte erneut eine Nachricht (an seinen

Vertrauten): „Bleibe dort und prüfe (weiterhin den Knaben Mahosadha)." (13)

Nur der Maler des ländlichen Ranvella-Klosters hat die Pointe dieser

Episode, nämlich den herabfallenden Fleischbrocken mit Hilfe des am
Erdboden verlaufenden Schattens - ohne nach oben zu blicken (uda nobalä-ma) -

aufzufangen, sinngemäß verbildlicht und Mahosadha mit auf den Erdboden

ausgerichtetem Antlitz dargestellt, während er den Fleischbrocken in den
Händen hält (Abb. 1).

In allen späteren Darstellungen (Abb. 2-4) wird Mahosadha mit zum Himmel

gelenkten Blick gezeigt.
Ein Grund hierfür könnte in den tiefgreifenden Neuerungen im künstlerischen

Bereich zum Ende des 19. Jh. in Sri Lanka liegen, die begleitet waren von
den erstmals in Colombo gastierenden Theatergruppen der Parsen, den Beginn

von Buchillustrationen, Lithographien usw. sowie dem Verfall der singhalesi-
schen Sprachkultur.17 Im Bereich der Klostermalerei bezeichnet Bandaranayake
(2006 [1986]: 19-21) den auf die traditionelle Darstellungsweise (z.B. Abb. 1)

folgenden Darstellungsmodus als „transitional style" (Übergangsstil) und sieht

in den 1897 datierten Malereien des Subödharäma-vihära (z.B. Abb. 3) das erste

15 Dieses metaphorische Bild wird nur in PPJA überliefert und ist ein beliebtes Stilmittel in der

klassischen singhalesischen Literatur. Vgl. SdhRv p. 91.33f.: hiru nängi kalata kadöpäniyan men

väda kdavun nisprabhä-karanta bala äti ; ähnlich ebd. p. 982.3; ButS p. 133: hiru hamuyehi

kadöpäniyan väni veti.

16 Für tamä guna-maku „von Neid erfüllt" wird im Pali-Text vanna-maccharatäya überliefert.
Im Singhalesischen ist der entsprechende Begriff masurä pa maccharin) „Neider" spätestens
seit dem 12. Jh. belegt und bis heute, auch im Zusammenhang mit der populären und in
Klöstern illustrierten Erzählung von dem neidvollen Kaufmann (masuru sitänö), wohlbekannt

(vgl. Maccharikosiya in Malalasekera [Vol. 2: 413f.]). Daher kann vermutet werden, auch mit
Blick auf die Anm. 14f., dass dem Verfasser des singhalesischen Ummagga-Jätakas eine von der

hier vorgestellten Pali-Fassung abweichende Quelle vorlag.
17 Einen diesbezüglichen Hinweis liefern z. B. die Lithographien von M. Sarlis, deren

mehrsprachige Titel stets mit der englischen Version beginnen (vgl. Abb. 5) oder auch die von Cowell

(1895-1913) herausgegebene englische Obersetzung der Jätaka-Sammlung, die noch heute in Sri

Lanka nachgedruckt und vertrieben wird.



DE GRUYTER Entwicklungen in der Darstellung Buddhistischer Erzählstoffe —— 369

Abb. 2: Beischrift: mârpsa-prasnayë äkära saha ämati rajuta hasun yämTma „Die Fleisch-Frage"
und „Der Vertraute lässt dem König eine Nachricht zukommen". Niketäräma-vihära (Matara),
nach 1814. (Bildstreifenhöhe: ca. 90 cm).

CB&X.

Abb. 3: Beischrift: mämsa prasnaya „Die Fleisch-Frage". Subodharama-vihara (Colombo), 1897

(Bildstreifenhöhe: ca. 70 cm).

Exemplum (ebd: 213-216). Offenbar gibt es außerhalb von Colombo frühere

Beispiele für diesen Malstil, etwa im Niketäräma-vihära nahe Matara (z.B.

Abb. 2).18 Die herausragenden Merkmale dieser weiterhin im kontinuierenden
Modus ausgeführten Malereien sind die Einführung von Prachtbauten als

18 Das Zentrum der literarischen und künstlerischen Aktivitäten im Südwesten Sri Lankas lag
seit 1790 im Distrikt von Matara, verlagerte sich ca. 1830 zunächst nach Galle und gelangte
schließlich ca. 1870 nach Colombo. Vgl. hierzu Malalgoda (1976: 185-187).



370 — Rolf Heinrich Koch DE GRUYTER

Abb. 4: Beischrift: ukusugen mas-käbälla helima „(Mahosadha) bewirkt, dass der Falke einen

Fleischbrocken fallen lässt". Isipatanäräma-vihära (Colombo). M. Sarlis, ca. 1920 (ca. 120x80 cm).

Stilmittel für die Szenentrennung und das Spiel mit der perspektivischen
Bildkonstruktion. Die erste Wandmalerei, die der Künstler konsequent zentralper-

spektivivsch konstruiert hat, konnte ich in der Nähe von Galle entdecken: Das

Kloster Thüpäräma-vihära wurde 1919 von dem bekannten singhalesischen
Künstler Richard Henricus ausgemalt, der sich bereits früher als Prospektmaler
und Buchillustrator19 hervortat. Henricus geht einen Schritt weiter in die

Moderne, indem er den Erzählstoff nicht mehr kontinuierend darbietet, sondern

in gerahmte Einzelbilder aufteilt.
Es waren also nicht mehr ausschließlich traditionelle, die singhalesischen Quellen

verstehende Tempelmaler,20 die die buddhistischen Erzählungen stets

19 Erhalten sind z. B. 15 monochrome Illustrationen zum Kusa-Jätaka in Abayaratna, D. H. S.

1900: The Kusa Jataka by the poet Alagiyavanna Mahottala. Colombo: Granthaprakasa Press.

20 Die von den kundigen und im Lesen der singhalesischen Handschriften geübten Mönchen
über alle Details der zu illustrierenden Erzählungen informiert wurden. Ein Blick in die



DE GRUYTER Entwicklungen in der Darstellung Buddhistischer Erzählstoffe —— 371

zweidimensional illustrierten (Abb. 1), sondern auch die mit der englischen
Sprache aufgewachsenen städtischen Künstler im Bereich der buddhistischen
(und christlichen) Malerei tätig. Die englischen Übersetzungen der Pali-Texte

wurden für weite Teile der singhalesischen Eliten maßgebend für den Zugang zu
den Zeugnissen ihrer schriftlichen Kultur.21 Einer unter diesen städtischen
Künstlern war Maligawage Sarlis (1880-1955), der als Schüler von Henricus

gilt. Er folgte der zentralperspektivischen Konstruktionstechnik seines Mentors
und bemalte das obere Register des Buddha-Tempels im Isipatanäräma-vihära
(Colombo) mit dem in 60 Einzelbilder aufgeteilten Erzählstoff des Ummagga-Jätakas
(z.B. Abb. 4).22 Berühmt wurde Sarlis erst durch seine späteren, bewegbaren
Lithographien. Unter diesen behnden sich auch einige Illustrationen zum Ummagga-
Jätaka, darunter eine Darstellung der hier behandelten Episode, wobei die Pointe

dieses Erzählstückes nicht mehr reflektiert wird (Abb. 5).23 Im Isipatanäräma-vihära
stellt Sarlis den Knaben Mahosadha noch mit emporblickendem Antlitz dar (Abb. 4).

Vermutlich hat er sich den Stoff dieser Erzählung durch die Lektüre von Chalmers

englischer Übersetzung angeeignet, in die sich ein entscheidender Druck- oder

Übersetzungsfehler eingeschlichen hat: so uddham anoloketvä-va („ohne nach oben zu

blicken", s. o. Textzeile 5 Jät) wird in die Worte „with looking up" („nach oben

blickend") übertragen.24 Auch wenn Sarlis dies so darzustellen versucht (vgl. Abb.

4), ergibt es keinen Sinn, denn es ist schlicht nicht möglich, dass Mahosadha auf den

sich hin- und herbewegenden Schatten des Falken tritt, während er nach oben blickt.
Da die Malereien von Sarlis noch heute eine große Popularität in Sri Lanka genießen
und Tempelmaler diese Büddrucke weiterhin als Vorlage für die Ausgestaltung der

Klosterbibliotheken zeigt, dass sich die Mönche kaum mit englischsprachigen Publikationen
befassten, sondern in der Sprachwelt der singhalesischen und in Pali verfassten Handschriften
bzw. Druckerzeugnisse lebten.
21 Es waren meist wohlhabende Angehörige dieser Elite, die als Stifter für die künstlerische

Ausgestaltung der städtischen Klöster sorgten und deren Kenntnisse von der singhalesischen
Sprache sich oftmals auf den für die Kommunikation mit dem Dienstpersonal erforderlichen
Wortschatz beschränkte.
22 A. Sodiris, einem Schüler von Sarlis, haben wir eine weitere ausführliche Darstellung des

Ummagga-Jätakas im Räjakulavadana-vihära (Weligama) zu verdanken. Die hier behandelte
Szene ist dort nicht mehr im Original erhalten.
23 Diese Lithographie zeigt die Szene, in der Mahosadha die anderen Knaben fragt, ob er dem
Falken den Fleischhrocken abjagen solle (s. o. Textzeile 4 PPJA).

24 Cowell 1895-1913 Vol. VI: 160. Zutreffend übersetzen diese Textstelle Dutoit (1916: 398)

„ohne hinaufzusehen" und Yatawara (1898: 13), der den singhalesischen Paralleltext (uda
nobalä-ma) in „without looking up" überträgt.



372 — Rolf Heinrich Koch DE GRUYTER

Abb. 5: Bildtitel: Mahausada Pandit Proving His Wisdom. Mahosadha-panditumä ukussägen
mas-käbälla helTma „Der gelehrte Mahosadha bewirkt, dass der Falke einen Fleischbrocken

fallen lässt". Lithographie M. Sarlis, ca. 1935 (DIN-A 3).

Klöster verwenden, werden vermutlich auch zukünftig die Illustrationen dieser

Episode einen zum Himmel blickenden Mahosadha zeigen.25

Schlussbemerkung

Diese Fallstudie zeigt, dass die mit der buddhistischen Erneuerung im 18. Jh.

einsetzende künstlerische Ausgestaltung der Klöster im Sudwesten Sri Lankas
eine reichhaltige Kunstlandschaft hervorgebracht hat, deren Malstil einem
raschen Wandel unterworfen war. Die traditionell ausgeführten Iiilustrationen
buddhistischer Erzählstoffe (19. Jh.) folgten eng dem in den Handschriften
fixierten Wortlaut, während sich im Laufe des folgenden Jahrhunderts die

zentralperspektivische Darstellung in Serien von Einzelbildern herausbildete. Diese

gerahmten Bilder wurden von Künstlern geschaffen, die insbesondere die an

Theateraufführungen erinnernde phantastische Ausstattung von Personen und
Gegenständen im Blickfeld hatten und weniger die zu jener Zeit nur schwer

zugänglichen singhalesischen Quellen. Der Vergleich der beiden Textfassungen

25 Dies erinnert an die seit dem 12. Jh. belegte Darstellung des Mose mit Hörnern, die offenbar
auf eine missverständliche Übersetzung des Urtextes zurückgeht. Vgl. Mellinkoff, Ruth:
The horned Moses in medieval art and thought. Berkeley 1970 (California studies in the history
of art, Bd. 14) und Schlosser, H.: Art. Moses, in: Lexikon der Christlichen Ikonographie. Hrsg.

v. Engelbert Kirschbaum. 8 Bde., Freiburg im Breisgau 1971, Bd. 3, Sp. 282-298, hier Sp. 285.



DE GRUYTER Entwicklungen in der Darstellung Buddhistischer Erzählstoffe 373

macht zudem deutlich, dass die Quellenfrage für die singhalesische Jätaka-

Fassung einer eingehenden Untersuchung bedarf, die näher beleuchtet, wo der

Ursprung der im Vergleich mit der Pali-Fassung zusätzlich gebotenen Informationen

zu finden ist.

Bibliographie

Quellentexte und Siglen

Buts Butsarana. Sorata Välivitiye (ed.) (2008 [1998]): VidyäcakravartT, Butsarana. Dehivala:
Bauddha Samskrtika Madhyasthänaya.

EpZ, Vol. IV H. W. Codrington and S. Paranavitana (eds.) (1939): Epigraphia Zeylanica. Vol. IV

(1937-1939). London: Oxford University Press (repr. 1994. New Delhi: Published for the
Asian Educational Services).

Jät Jätakatthavannanä: Viggo Fausboell (ed.) (1877-1897): The Jätaka together with its Com¬

mentary. Being Tales of the Anterior Births of Gotama Buddha. Vol. 1-6 Text [Üs.: Dutoit

1908-1916]. Vol. 7 Index. London: Trübner & Co.

PPJA Pansiyapanas-jâtakapota. Vëragoda Amaramoli (ed.) (1961): Pansiyapanas-jätakapota.
Vol. 1-2. Colombo: Srï Lamkä Prakäsaka Samägama.

SdhRv Saddharmaratnâvaliya. Kiriälle Nänavimala (ed.) (1961): Dharmasèna, Saddharmarat-

nävaliya. Colombo: M. D. Gunasena.

Sekundärliteratur

Bandaranayake, Senake (2006 [1986]): The Rock and Wall Paintings of Sri Lanka. Colombo:
Lake House Bookshop.

Cowell, Edward Byles (ed.) (1895-1913): The Jätaka, or Stories of the Buddha's Former Births.
Tr. from the Pali by various hands under the editorship of Prof. E. B. Cowell. 7 Vols.

Cambridge: Cambridge University Press.

Dutoit, Julius (Ds.) (1908-1916): Jätakam. Das Buch der Erzählungen aus den früheren Existen¬

zen Buddhas. Bd. 1-6. Leipzig: Lotus.

Geiger, Wilhelm (1938): A Grammar of the Sinhalese Language. Colombo: Published for the

Royal Asiatic Society Ceylon Branch (repr. 1995. New Delhi: Published for the Asian
Educational Services).

Geiger, Wilhelm (1941a): Studien zur Geschichte und Sprache Ceylons. München: Sitzungsbe¬
richt der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-historische Abteilung,
Band II, Heft 4 (Nachdruck: Bechert, Heinz [Hg,] 1973: W.

Geiger, Wilhelm (1941b): An Etymological Glossary of the Sinhalese Language. Colombo:
Published for the Royal Asiatic Society Ceylon Branch (repr. 1997. New Delhi: Published for
the Asian Educational Services).



374 Rolf Heinrich Koch DE GRUYTER

Geiger, Wilhelm (1986 [I960]): Culture of Ceylon in Mediaeval Times. Stuttgart: F.Steiner Verlag
Wiesbaden GmbH.

Godakumbura, Charles (1955): Sinhalese Literature. Colombo: The Colombo Apothecaries Co. Ltd.

Malalgoda, Kitsiri (1976): Buddhism in Sinhalese Society 1750-1900. Berkeley: University of
California Press.

Malalasekera, Gunapala Piyasena (1937-38): Dictionary of Pali Proper Names, 2 vols. London:

John Murray.

Yatawara, T. B. (1898): Ummaggajatakaya. London: Luzac.


	Entwicklungen in der Darstellung Buddhistischer Erzählstoffe in Sri Lanka

